
Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 101

Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer 
Fischer an der Malabar-Küste (Südindien) 
Eine ethnographische Skizze

JÜRGEN WASIM FREMBGEN, Gröbenzell

Abstract. The present ethnographic sketch portrays the lifeworld and material culture of two com-
munities of Muslim fishermen living on the southern Malabar coast close to the city of Trivandrum. 
The villages of Madhipuram, which belongs to the small port town of Vizhinjam, and Bimapalli are 
inhabited by low caste Marakkan as well as Mappila Muslims. After outlining the setting through 
historical and ethnographic notes on both settlements, emphasis is given to the impressive mosques 
and Sufi shrines functioning as Islamic landmarks. The son of a famous early Muslim missionary of 
Kerala and a companion of the great Sufi saint Abdul Qadir Jilani are buried in Madhipuram where-
as Bimapalli is noted for the female saint Bima Biwi supposed to have come from Arabia in the 8th 

century CE. The main section of this article describes different aspects of the lifeworld of fishermen, 
such as types of boats (with notes on the woodcarving of prows and related symbolism), methods of 
fishing, and everyday activities (food, popular pastimes, public life). Concluding remarks reflect 
upon the ongoing socio-economic change as well as environmental destruction observable in both 
places.

[Malabar Coast, Kerala, fishermen, boats, Islamic monuments]

Einführung

Die beiden Siedlungen Madhipuram und Bimapalli liegen an der dichtbesiedelten Mala-
bar-Küste im äußersten Südwesten Indiens nahe Trivandrum (heute Thiruvanantha-
puram), der Hauptstadt des früheren Königreiches Travancore. Nach traditionellem Ver-
ständnis reicht diese rund 650 km lange Küste vom südlichen Karnataka bis Kap Comorin 
(Kanyakumari) an der Spitze der Halbinsel von Südindien. Sie gehört überwiegend zum 
heutigen Bundesstaat Kerala (oft abgeleitet von dem Wort kerum für die Kokosnuss, also 
»Land der Kokosnüsse«), in dem es dem Marine Fisheries Census von 2010 nach insge-
samt 222 Fischerdörfer gibt (Darwin 2020: 628). Die Bewohner der beiden in Rede stehen-
den Dörfer nennen ihre Heimatregion Thekkum Bhagam, ein Begriff, mit dem gemein-
hin ein »Ort im Süden« bezeichnet wird. Als Merkmal führen sie an, dass sie hier 
vornehmlich vom Fischfang leben, während die wesentlich zahlreicheren Muslime wei-
ter im Norden Keralas sowohl Händler als auch Fischer seien. Zwischen Bimapalli (an der 
westlichen Stadtgrenze Trivandrums) sowie Madhipuram (südwestlich von Trivandrum) 
und Kap Comorin finden sich zwar noch weitere Dörfer muslimischer Küstenfischer, 
doch bilden die beiden, in diesem Aufsatz untersuchten Ortschaften eine muslimische 
Kernregion – nicht nur in demographischem Sinne, sondern gerade auch hinsichtlich 
ihrer imposanten islamischen Baudenkmäler. Wie überall in Kerala sprechen die Men-
schen Malayalam, eine dravidische Sprache, die 53 Buchstaben hat und eng mit Tamil 
verwandt ist.

Neben Muslimen sind ebenso Hindus und vor allem Christen »Kostgänger des Mee-
res« (kadapurathukar), wenngleich die Mehrheit der Hindus als Bauern in den Kokospal-
mengärten im sanft hügeligen Landesinnern siedeln. Das Meer (kadal) schenkt den Men-
schen einerseits Nahrung – manchmal in Fülle, dann wieder allzu spärlich –, andererseits 
zeigt es sich hier im Übergang von der Arabischen See zum Indischen Ozean gerade in 
den Sommermonaten oft launisch und gefährlich. Man liebt die See, weil sie Leben spen-
det, doch fürchtet man sich ebenso vor ihrer Gewalt und Zerstörungskraft. Malayali-Hin-
dus verehren sie als kadal amma – »Mutter Meer« – (in Tamil kanni amma), Christen als 



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)102

Mutter Maria, deren Wasser heilig sei, mit dem man Wunden heile, die Schutzpatronin, 
an die man sich mit Bittgebeten und Opfergaben wende, die nur Gutes bringe (andern-
falls habe sich der Mensch versündigt). Muslime, mit denen ich über die Meeresgöttin 
sprach, betrachten diese Personifizierung als blasphemisch, wenngleich auch sie mit der 
Unendlichkeit des Meeres die unerreichbare Weite und Allmacht Allahs verbinden. 

Die Einwohner Madhipurams und Bimapallis gehören zur Gruppe der Marakkan (Ma-
rakkar, Marikkar), wörtlich »Steuermann«, ein Begriff für jemanden »der von der Küste 
kommt«. Weiter heißt es: »[…] the name marakkār was one taken by seamen or by sea
going Muslim merchants« (Dale 1980: 75). Als Fischer und Seeleute sowie als Muslime 
stehen Marakkan innerhalb des Kastensystems im südlichen Kerala am untersten Ende. 
Höheren Status haben dagegen die Mappila-Muslime (Miller 1976: 30–32), deren ethni-
sche Genese auf Handelskontakte mit Westasien zurückgehen: Seit dem 7. Jahrhundert 
n. Chr. erreichten im Zuge des Gewürzhandels arabische Kaufleute die Malabar-Küste 
und vermischten sich dort mit der lokalen Fischerbevölkerung. Von alteingesessenen 
Hindus wurden sie Mappila (»Schwiegersohn«, »Bräutigam«) genannt. Mit dem Ethno-
nym Mappila bezeichnet P.R.G. Mathur allerdings alle muslimischen Fischer an der Mala-
bar-Küste, so werden nicht nur die Marakkan unter den Mappila subsumiert, sondern 
auch Konvertiten der Mukkuvan (Mukkuva, Mukkuvar), abgeleitet von dem Wort für 
»tauchen«, eine Unterkaste der Dhivara (Iyer 1909: 231, 266; Iyer 1912: 459–484; Mathur 
1978: 11–12; Samuel 1998: 121–122; Darwin 2020). Konversionen aus diesen beiden unter-
drückten Hindu-Kasten gab es vor allem im Laufe des 19. Jahrhunderts, allerdings wohl 
auch schon früher (Miller 1976). Eine weitere, heute allerdings sehr stigmatisierende Be-
zeichnung für muslimische Konvertiten aus den Fischerkasten der Marakkan und Muk-
kuvan lautet Pu-Islam oder Pudu-Islam, wörtlich »neue Muslime« (Iyer 1909: 275; Miller 
1976: 253–254; Shakir 2017: 594). 

Die Dorfbewohner, die ich während zweier Kurzaufenthalte im Januar 2023 und 2025 
besuchte, bestreiten ihren Lebensunterhalt traditionell fast ausschließlich aus dem 
Fischfang – sie bauen keine Feldfrüchte an, nur wenige halten ein paar Ziegen. Aufgrund 
ihrer aneignenden Subsistenzweise – die der Umwelt etwas entnimmt, anstatt diese wie-
der aufzufüllen – können sie dem ökologischen Typus des Wildbeutertums zugerechnet 
werden. Die wildbeuterischen Umstände ihrer Wirtschaft haben auch mit den periodisch 
auftretenden Fischschwärmen zu tun – neben Zeiten der Fülle sind Zeiten des Mangels 
gang und gäbe. Fischfang stellt eine Sonderform der Jagd dar, bei der man nur wenig 
mehr als das zum täglichen Leben Erforderliche erbeutet. Im vorliegenden Fall wird die 
Nahrungsgewinnung durch das Sammeln von Muscheln und anderen Mollusken ergänzt. 
Im Hinblick auf die teils heute noch gering entwickelte Technologie und die Verhaltens-
weisen der Fischer fungiert deren Kultur vornehmlich als ein Anpassungsmechanismus 
an die raue und oftmals kaum zu berechnende Natur der Malabar-Küste. Der Zugang zur 
natürlichen Nahrungsressource des Meeres steht in den von sozialer Gleichheit gepräg-
ten Dorfgemeinschaften jedem offen. 

In der folgenden ethnographischen Skizze werden zunächst die beiden in Rede stehen-
den Ortschaften – das »Setting« also – vorgestellt, dann gesondert ihre islamischen Bau-
denkmäler in den Blick genommen und schließlich verschiedene Facetten der Lebens-
welt der Fischer beschrieben und erörtert. Besonderes Augenmerk gilt den figural ge-
schnitzten Vorder-Steven der Plankenboote.

Die Siedlungen

Madhipuram ist ein Ortsteil des kleinen Hafenstädtchens Vizhinjam (gesprochen Vilin-
jam oder Virinjam), bei dem es sich um den im Periplus Mare Erythræum genannten Ort 
Balita handeln könnte. In dieser Beschreibung des antiken Seeweges von Ägypten nach 



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 103

Indien vermerkt der anonyme, ägyptisch-griechische Autor über Balita: »[…] hat einen 
guten Landungsplatz und einen Flecken am Meere« (Periplus Mare Erythræum 1883: 101, 
§ 58). Seit dem 1. Jahrhundert n. Chr. gab es daher bereits rege Handelsbeziehungen mit 
den in Ägypten ansässigen Griechen sowie den Römern (Hornell 1920: 196–199; Embree 
& Wilhelm 1967: 154). Neben Gewürzen wurden auch Sandelholz, Elfenbein, feine Baum-
wolle und lebende Wildtiere gehandelt. Vom 7.–9. Jahrhundert n. Chr. war Vizhinjam 
dann Hauptstadt der lokalen Ay-Dynastie, die noch ein weiteres Jahrhundert als Vasallen 
der Chola-Könige regieren durften, bevor ihr Territorium im frühen 11. Jahrhundert end-
gültig an dieses tamilisch geprägte Reich (ca. 846–1279) und seine Nachfolger, die Pandya, 
fiel. Unter den Chola-Herrschern, der führenden Großmacht Südindiens, blühte die Han-
delsschiffahrt mit Arabien und Persien. Gesichert ist, dass seit dem 9. Jahrhundert zahl-
reiche arabische Kaufmannsniederlassungen an der Malabar-Küste entstanden, vor al-
lem in Calicut (heute Kozhikode); Missionare bauten die ersten Moscheen (Mateer 1883: 
147–148; Dale 1980: 13, 24). Es ist nicht auszuschließen, dass sich Mappila damals auch in 
Vizhinjam ansiedelten, dessen Fischereihafen heute zu den fünf wichtigsten an der Mala-
bar-Küste gehört (Mathur 1978: 22). Samuel Mateer bezieht sich in seinem Buch über Tri-
vandrum konkret auf die in Vizhinjam lebenden Muslime (einer der ganz wenigen Hin-
weise in der Literatur über diese Ortschaft), wenn er schreibt:

The Mussulmans are divided into two classes, whom they call merchants and mara
káns or Lubbays1 – the last inferior. These two do not intermarry, but they attend the 
mosque together, and are buried alike, close by the mosque. The marakáns will eat 
food from their superiors, but not vice versa. They are probably pure native prose-
lytes from the Mukkuvar and other castes. None, however, have recently been con-
verted to Islam here (Mateer 1883: 151).

Als ich im Januar 2023 zum ersten Mal meinen Blick vom Fischmarkt in Vizhinjam über 
das kreisförmige Hafenbecken schweifen ließ, war ich tief beeindruckt von der unmit
telbar als islamisch erkennbaren Silhouette einer Siedlung auf der nördlichen Seite  
(Fig. 1) – räumlich deutlich getrennt von Pallathura und Kottapuram, den beiden von 

1  Mit »Lubbay« oder »Labbay« sind 
die Lababin gemeint, Nachkommen 
arabischer Händler an der Koro-
mandel-Küste in Tamil Nadu sowie 
in Kerala.

Fig. 1  Madhipuram mit dem 
Hafenbecken der Kleinstadt 
Vizhinjam, im Vordergrund  
wird Fisch auktioniert, Foto:  
Jürgen Wasim Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)104

2  Ursprünglich aus den Berg
regionen des heutigen Afghanis-
tans und Pakistans stammende 
Pathanen (in lokaler Aussprache 
Pathani bzw. Pattani) sind in ganz 
Kerala als Geldverleiher tätig. Es 
soll sich bei ihnen um Nachkom-
men muslimischer Soldaten han-
deln (Mateer 1883: 146, 148). In der 
ethnologischen Literatur zu Süd-
westasien sind die Bezeichnungen 
Pashtunen oder Pakhtun gebräuch
lich.

3  Im Malayalam wird mit dem Wort 
palli sowohl eine Kirche als auch 
eine Moschee oder ein Heiligen-
schrein bezeichnet.

Christen bewohnten Ortsteilen, sowie dem landeinwärts gelegenen kleinen Stadtzent-
rum. Während die christlichen Ortsteile an markanten Stellen von Kirchen geprägt sind, 
dominieren drüben die Kuppeln und Minarette eindrucksvoller Moscheen und Grab
mäler. Sie entfalten eine enorme Fernwirkung und signalisieren die Präsenz des Islam. 
Madhipuram heißt diese muslimische Siedlung, was nach Auskunft lokaler Gewährs
leute so viel bedeutet wie ein »Ort« (puram), wo man »von oben nach unten« (madhi) geht, 
von den Felsen »hinunter« zum Meeresufer. In der Tat liegen einige Häuser auf einer 
felsigen Anhöhe, die heute von den vierstöckigen Wohnblocks der Pathani Colony ver-
deckt wird. Letztere wurden in den 1970er Jahren über ein von der Regierung finanziertes 
soziales Wohnbauprojekt errichtet; nach dem Namen des damaligen Bauunternehmers 
bürgerte sich die Bezeichnung »Pathani Colony« ein.2 Noch heute befinden sich dahinter 
und am Hang einige alte, niedrige Steinhäuschen, deren typisch südindische Walm
dächer mit Reet und Palmblättern gedeckt sind (Fig. 2). Sie sind über verwinkelte Gäss-
chen erreichbar. Auch Fischerfamilien, die früher in den angrenzenden Ortschaften in 
schäbigen Hütten lebten, wurden in die neuen Wohnblocks umgesiedelt. Zwischen 
Pathani Colony und Hafenbecken verläuft die Dorfstraße mit Läden, einer Barbierstube 
und kleinen Fischrestaurants auf der einen Seite und aus rohen Steinen gebauten, unver-
putzten, wellblechgedeckten Schuppen der Fischer auf der anderen. Bei den Schuppen 
sind am Ufer und im Wasser die kleineren Boote vertäut, während die größeren in einem 
langen, offenen Bootshaus regengeschützt verwahrt werden. 

Wie auf dem Panoramafoto (Fig. 1) zu sehen, wird die Siedlung von islamischen Bau-
denkmälern gerahmt: im Osten – nahe dem Bootshaus, das die Grenze zum christlichen 
Ortsteil Pallathura markiert – von der mächtigen Thekkum Bhagam-Freitagsmoschee 
und im Westen – bei den Felsklippen, die sich wie eine Nase zur Arabischen See vorstre-
cken – von der Muhyiuddin-palli3, einem Heiligenschrein mit Moschee, sowie einem wei-
teren Schrein mit zwei Heiligengräbern. Neben der Thekkum Bhagam-Moschee liegt der 
Friedhof der Siedlung, zahlreiche Gräber in ockerfarbener Erde, dahinter Palmenhaine.

Während die Bevölkerung Vizhinjams lokalen Gewährsleuten zufolge gut 20.000 
Menschen betragen soll, wird die Zahl der Muslime in Madhipuram mit seinen benach-

Fig. 2  Älteres Haus in traditio-
neller Bauweise mit reet- und 
palmblattgedecktem Walmdach, 
Madhipuram, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 105

4  Paramba heißt »Salz« und weist 
wohl auf das Vorhandensein von 
salzhaltiger Erde und das Einsalzen 
der Fische hin. Allerdings wird mit 
dem Wort parambu ein von Häusern 
umgebener »Garten« bezeichnet 
(Dale 1980: 19, 235).

barten Filialsiedlungen Wali Paramba4, Cheriyamanal und Ramzanpuram auf etwa 5.000 
bis 6.000 geschätzt. In Madhipuram selbst dürften rund 3.000 Menschen leben, die 
meisten in der Pathani Colony.  

Bimapalli (in englischer Umschrift Beemapally) ist ein nördlich von Vizhinjam gelege-
nes, lang gestrecktes Straßendorf mit etwa 10.000 Einwohnern. Es wird geprägt von ei-
nem monumentalen Baukomplex mit dem Schrein der weiblichen Heiligen Sayyidunnisa 
Bima Biwi und einer Moschee. Das Heiligtum liegt an der von Läden gesäumten Haupt-
durchgangsstraße, die das Dorf mit angrenzenden kleineren Siedlungen – im Süden vor-
nehmlich von Hindus bewohnt, im Norden von Christen – verbindet. Ökonomisch profi-
tiert Bimapalli vor allem von den zahlreichen Pilgern, zu denen auch viele Hindus gehö-
ren. Dennoch lebt ein großer Teil der Bevölkerung nach wie vor vom Fischfang. Hinter 
dem großen Schrein befindet sich landeinwärts eine Fabrik mit rund 60 Mitarbeitern für 
die Herstellung von Fischernetzen aus Nylon.

Die Küste ist in Bimapalli nicht felsig und steil wie in Madhipuram, sondern flach und 
sandig, so dass die Boote direkt am Ufer liegen (Fig. 3). Vor einigen Jahren wurde der 
schmale Sandstrand aufgrund des immer weiter ansteigenden Wassers durch Buhnen 
aus großen Steinblöcken geschützt. Entlang des Ufers verläuft ein nur teilweise befahr-
barer Weg, in den mehrere Gassen münden, die von der Hauptstraße in Richtung Westen 
zum Meer hin abzweigen. In der Siedlung gibt es mehrere kleinere Moscheen. Ähnlich 
wie in Madhipuram ist auch hier kaum noch ältere Bausubstanz zu finden, die Wohnhäu-
ser wurden offenbar überwiegend in den letzten Jahrzehnten errichtet. Viele Häuser in 
Ufernähe sind kürzlich durch Überschwemmungen zerstört worden.  

Die Moscheen und Heiligenschreine

Die drei großen islamischen Bauten, die das Siedlungsbild Madhipurams prägen, rivali-
sieren mit den markanten christlichen Kirchen auf der anderen Seite des Hafenbeckens. 
Sie wurden vor wenigen Jahrzehnten in einem hybriden indo-islamischen, bisweilen 

Fig. 3  Strand in Bimapalli mit 
Fischerbooten und zum Trocknen 
ausgelegten Netzen, Foto: Jürgen 
Wasim Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)106

»indo-sarazenisch« genannten Stil errichtet und durch Spendengelder, auch aus Saudi-
Arabien, finanziert. Entworfen wurden diese Monumente eines revivalistischen Islam 
von Govindan Gopalakrishnan, einem bekannten Architekten aus Trivandrum, der als 
»Baumeister der Moscheen Keralas« gilt. Weiß getüncht, mit wenigen konturierenden 
Farbakzenten – heute vor allem goldfarben, früher teils auch in Grün – wirken die zwei-
stöckigen Gebäude mit ihren Fensterfronten hell und insgesamt ein wenig verspielt-ori-
entalisierend. In den Formen ihrer Kuppeln, Minarette, Miniaturkuppeln und Dekorele-
mente zeigen sie deutliche Anleihen an moghulzeitliche Bau- und Schmuckformen. 
Anders dagegen die traditionellen alten Moscheebauten der Mappila in Kerala, die von 
Hindu-Baumeistern und Zimmerleuten im Stil der Jaina-Architektur errichtet wurden 
(Miller 1976: 250).

Die Eingangsfassade der auf quadratischem Grundriss errichteten Thekkum Bhagam-
Moschee (2010 fertiggestellt) wird flankiert von zwei sechseckigen Minaretten mit bekrö-
nenden, überkuppelten Galeriegeschossen, ähnlich en miniature der kleine Vorbau des 
Portals mit zwei kurzen, schmalen Minaretten (Fig. 4). Beherrschend ruht die zentrale 
Kuppel auf einem gewaltigen kastenförmigen Baukörper. Zur Linken der Moschee findet 
sich die Koranschule für Jungen und Mädchen in einem langgestreckten, zweistöckigen, 
grün gestrichenen Gebäude mit Walmdach. 

Die beiden Bauwerke auf der Felsnase am anderen Ende Madhipurams zeigen dem 
Gelände angepasste unregelmäßige Grundrisse, erheben sich auf erhöhten Terrassen 
und sind von Mauern eingefasst. Ihr Erscheinungsbild wird geprägt durch Kuppeln und 
unterschiedlich geformte Minarette – die höchsten sind durch vorkragende Balkone 
gegliedert. Das größere der beiden Heiligtümer, die 1974 errichtete Muhyiuddin-palli, 
besteht aus einem Grabmal und einer geräumigen Kuppelmoschee mit Koranschule. Im 
Schrein befinden sich die Gräber von Sayyid Zubair ibn Malik Dinar – dem Sohn von 
Malik ibn Dinar (gest. 748), dem bedeutendsten islamischen Missionar von Kerala – und 
von Abdul Qadir Nur al-Maliki, einem Begleiter des großen Abdul Qadir Jilani (gest. 1166) 
aus Bagdad, der hier ebenfalls die Botschaft des Islam verbreitet haben soll (vgl. Iyer 1912: 
461, 472). Im Gedenken an Abdul Qadir Jilani, dessen ehrender Beiname Muhyiuddin 

Fig. 4  Thekkum Bhagam-
Moschee in Madhipuram, Foto: 
Jürgen Wasim Frembgen.



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 107

(»Wiederbeleber der Religion«, von al-Muhyi – »der Lebendigmachende«) lautet, heißt 
der Schrein Muhyiuddin-palli. Dieser berühmte Sufi, der an der Spitze der südasiati-
schen Heiligenhierachie steht, wird weithin als Schutzpatron der Seefahrer verehrt (vgl. 
Frembgen 2024: 89–90). An der Schwelle zum inneren Grabraum, der von den Gläubi-
gen nicht betreten werden darf, geben die Hüter des Schreins, an einer Schranke ste-
hend heiliges Wasser aus. In dem unweit davon gelegenen, ebenfalls in den 1970er Jah-
ren erbauten, kleineren Heiligtum liegt die Grabstätte von Bu Ali Qalandar (gest. 1324), 
dessen eigentliches, »echtes« Grab sich in Panipat nördlich von Delhi befindet – doch ist 
es im Volksislam Südasiens mit seiner von Legenden umrankten Heiligenverehrung kei-
ne Seltenheit, dass einem Sufi-Meister an mehreren Orten an seinem »angeblichen« 
Grab gehuldigt wird. Neben ihm ist ein aus Südindien stammender Schüler von ihm 
bestattet. 

Auf einer freien Fläche am Ortseingang liegt ferner ein kleiner, vor allem von Frauen 
besuchter Schrein (dargah) mit dem Grab des Heiligen Varutirupa. Dieser war ein wan-
dernder Asket, der hier wohl in den 1970er Jahren verstarb. Ältere können sich noch an 
ihn erinnern, er sei damals schon »über hundert Jahre alt« gewesen, heißt es. Das flache, 
mit zwei gedrungenen Türmchen versehene Bauwerk wurde auf einer leicht erhöhten 
Steinterrasse errichtet.     

Der in Bimapalli anstelle des alten Grabmals und der damit verbundenen Moschee neu 
errichtete Schreinkomplex wurde 1976 ebenfalls von Gopalakrishnan entworfen und im 
Jahre 1994 fertiggestellt (Fig. 5). Es ist eines seiner wichtigsten Bauwerke in Kerala. Die 
Anlage zeigt in ihrer Baugestalt mit Kuppeln, Minaretten und Eingangsportalen gewisse 
Ähnlichkeiten mit den von ihm designten islamischen Bauten in Madhipuram, doch 
macht sie deutlichere Anleihen an die Moghularchitektur. Anders als bei der Muhyiud-
din-palli ist das Grabmal der heiligen Bima mit der Hauptkuppel hier um ein vielfaches 
größer als die angefügte Moschee. Typische Schmuckformen des Bauwerks sind die mit 
Lotus-Motiven bekrönten Kuppeln, die Gliederung der Minarette mit vorkragenden Bal-
konen und kleinen Kuppelpavillons als Abschluss sowie Miniaturkuppeln und -türm-
chen. Die gesamte Anlage leuchtet in hellem Rosarot mit akzentuierendem Weiß. 

Fig. 5  Schrein der Heiligen Bima 
Biwi in Bimapalli bei Trivandrum, 
Foto: Jürgen Wasim Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)108

Sayyidunnisa Bima Biwi, im Volksmund auch Bima Umma genannt, stammt der Über-
lieferung nach aus einer heilkundigen Familie der Qureish, dem Clan, zu dem auch  
der Prophet Muhammad gehört. Aufgrund ihrer edlen Herkunft und besonderen Fröm-
migkeit gilt sie als eine Frau, die mit reichen Segens- und vor allem Heilkräften begabt  
ist. Dies gilt auch für ihren Sohn Sayyid Mahin Abu Bakr, der neben ihr begraben ist. 
Bima Biwi soll im frühen 8. Jahrhundert n. Chr. – ihre Lebensdaten sind nicht genau be-
kannt – gemeinsam mit ihrem Sohn an die Malabar-Küste gekommen sein, um dort den 
Islam zu verbreiten. Bei dem Grabmal dieser weiblichen Heiligen handelt es sich um den 
größten muslimischen Schrein in Kerala. Er wird das ganze Jahr über von Pilgern unter-
schiedlicher religiöser Konfessionen besucht, insbesondere jedoch während des zehn
tägigen urs (wörtlich »Hochzeit«, im Sufismus Südasiens die Bezeichnung für den Todes-
tag eines Heiligen, der im Tod die mystische Vereinigung mit dem göttlichen Geliebten 
erfährt) im sechsten islamischen Monat jumada al-akhira. Dabei wird neben sufischen 
Riten des Gottgedenkens, religiösen Gesängen und Prozessionen mit Elefanten auf der 
Moschee eine riesige Fahne gehisst. Frauen umrunden zur Erfüllung ihrer Wünsche drei 
Mal den Schrein, mit einem Aluminiumtopf auf dem Kopf, der mit etwas Sandelholzpaste 
gefüllt ist (das anschließend von Offizianten des Schreins auf das Kenotaph gestrichen 
wird). Dieses Ritual wird chandanakudam genannt. Am westlichen Ende der langgestreck
ten Schreinhalle liegen die beiden Gräber genau unter der Hauptkuppel des Bauwerks in 
einem inneren Sanktum, hinter Tüchern verborgen – die nur für spendable Pilger zum 
darshan (glückverheißende Präsenz/Vergegenwärtigung der Heiligen) kurz zur Seite ge-
schoben werden. Vor der Öffnung zu diesem Grabgemach agieren in einer Galerie die 
Offizianten, um Opfergaben entgegenzunehmen und Heilwasser – warmes und kaltes – 
auszugeben, das aus zwei Quellen stammt, die seit Bima Biwis Zeiten im Dorf sprudeln. 
Sanktum und Galerie sind als dreiseitiger, aufwendig aus Marmor mit Holzschnitzereien 
und drei Kuppeln überwölbter, pavillonartiger Vorbau gestaltet (gewissermaßen ein 
Schrein innerhalb des Schreins) – mit drei Türöffnungen, die durch kistenartige Aufbau-
ten als Schranken fungieren; dort treten die Besucher heran, um zu beten und Opfer
gaben darzubringen.

Nur wenige Schritte neben dem Hauptschrein befindet sich ein pavillonartiger Kup-
pelbau auf oktogonalem Grundriss mit dem Grab des Heiligen Qalandar Mastan. Der Bau 
besitzt einen umlaufenden, überdachten Säulengang, in dem die Pilger das Heiligtum 
umwandeln. Bei seinem Entwurf hat sich der Architekt hinsichtlich der Gestaltung von 
Kuppel und Umgang offenbar von Grabmälern Gujarats inspirieren lassen, die allerdings 
einen quadratischen Grundriss aufweisen. Innerhalb des weiten Areals mit dem Schrein 
von Bima Biwi liegt außerdem eine offene, langgestreckte Säulenhalle, in der Pilger ras-
ten und übernachten können.

In den Wohnvierteln Bimapallis gibt es im Uferbereich noch drei kleinere, in Form und 
Farbgebung dem Heiligtum der Bima Biwi angelehnte Moscheen: die Thekkam-palli, die 
Jawahar-palli sowie die Dikkir-palli, in der donnerstagabends nach dem maghrib-Gebet 
Sufis des Qadiri-Ordens zusammenkommen, um das Ritual des Gottgedenkens (Arabisch 
dhikr) zu praktizieren. Die Dikkir-palli wird auch Jalali-palli genannt, nach dem Namen 
des arabischen Missionars Sheikh Jalaluddin, der ein Nachkomme von Abdul Qadir Jilani 
gewesen sein soll.

Sicherlich ist die Heiligenverehrung eine Facette des lokalen, magisch akzentuierten 
Volksislam, doch erscheint die in Madhipuram und Bimapalli praktizierte Religiosität 
meinem Eindruck nach durch den Mekka-orientierten, konservativ-sunnitischen Islam 
derart geprägt, dass wohl höchstens noch Spuren indigener Vorstellungen auffindbar 
sind. So fragte ich mehrere Fischer, ob sie von einer Meeresfee wüssten – in Hindi und 
Urdu jhal-pari genannt – und erfuhr zumindest ihren Namen in Malayalam: maltsikanega. 
Es heißt, sie sei wunderschön und reich geschmückt, doch niemand von ihnen habe sie 
je gesehen. Im Königlichen Palastmuseum in Trivandrum ist zumindest die steinerne 



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 109

Skulptur einer solchen nixengestaltigen Meeresfee ausgestellt: mit langem schwarzem 
Haar, Goldschmuck, nacktem Oberkörper, geschupptem Unterleib und einem geringel-
ten Fischschwanz, in ihrer rechten Hand eine Blüte haltend (Fig. 6). Eine weitere Spur 
nehme ich im Gespräch mit Badruzzaman auf – ein etwa fünfzigjähriger Fischer, der in 
Ramzanpuram lebt –, als ich mich mit ihm über Fliegende Fische (timinkilam) unterhalte: 
Nein, solche Fische würden auf keinen Fall gegessen, sagt er leise. Seine Worte und seine 
Mimik verraten eine Haltung heiliger Scheu und Ehrfurcht.

Die Lebenswelt der Fischer

Was dem Ethnologen bei seinen Erkundungen in Fischerdörfern wohl als Erstes ins Auge 
springt, sind die für die Subsistenz der Bevölkerung unerlässlichen Boote. Bei der Skizzie
rung ihrer Lebenswelt möchte ich daher mit Aspekten der materiellen Kultur beginnen, 
d.h. mit unterschiedlichen Bootsformen, bevor ich auf Methoden des Fischfangs und All-
tagstätigkeiten eingehe. Lokalen Schätzungen zufolge arbeiten in den beiden in Rede 
stehenden Siedlungen etwa 75% aller Männer als Fischer (minpirtakaran). 

Eine Notiz zur Kleidung der Fischer sei vorausgeschickt: Ältere und Männer mittleren 
Alters tragen gewöhnlich das in Kerala übliche Lendentuch (mundu) aus Baumwolle, wo-
bei es im Volksmund heißt, dass Muslime dies auf der rechten Seite verknoten, während 
Hindus die linke Seite nehmen und Christen es vorne mittig binden. Von dieser eher 
sprichwörtlichen denn strikt religiös bestimmten Kleiderordnung wird in der Realität oft 
abgewichen. Das um die Hüften geschlungene, hochgeraffte Tuch lässt man je nach Wit-
terung etwas hinunter, so dass die Beine bedeckt sind, teils reicht es bis zum Boden. Dazu 
wird ein kurzärmeliges Hemd getragen, um den Kopf meist turbanartig ein Tuch gebun-
den. Jüngere sieht man vielfach in Shorts und mit einer Basecap. Weiße Gebetskappen 
sind ebenfalls üblich. Häufig bleiben die Männer jedoch barhäuptig. Viele tragen nach 
muslimischer Art einen kurz geschnittenen Vollbart. Man geht entweder barfuß oder 
trägt einfache Plastiksandalen wie Flipflops. 

Fig. 6  Figur einer Meeresfee, 
Königl. Palastmuseum von 
Trivandrum, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)110

5  Siehe das 1974 datierte Farbfoto 
mit »Einbäumen auf dem Strand 
von Trivandrum« in Höpfner 1984, 
geg. S. 78 (Tafel VII); vgl. Hornell 
1920: 150; Mathur 1978: 131. 

6  Während der Begriff toni an der 
Malabar-Küste generell für Plan-
kenboote verwendet wird (Mathur 
1978: 133–134), dient er in Tuticorin 
an der Südspitze Indiens als Be-
zeichnung für ein großes dreimas-
tiges Segel-Frachtschiff (Höpfner 
1984: 87–88, 90). Im Quilon-Distrikt 
wird ein Boot dieser Größe tangu-
vallam genannt (Klausen 1968: 75).  

Die Boote

Im Hinblick auf die vor Ort gängigen Grundformen der Fischerboote wird den traditio-
nellen, nicht-mechanisierten Typen besonderes Augenmerk geschenkt. Nach ihrer Bau-
art sind in Madhipuram und Bimapalli folgende Bootstypen zu unterscheiden:

Einbäume (odam, orattadi-vallam, vañci) in verschiedenen Größen – meist 9,5 bis 12,5 m 
lang, mit nach vorne ausfallendem, spitzem Bug und verziertem Vorder-Steven – sind aus 
dem Holz von ayini (Gattung Ailanthus, ein Bittereschengewächs mit dem Trivialnamen 
»Götterbaum«), chini (Gattung Austiarie) oder aus Mangoholz gearbeitet (Mathur 1978: 
131–132; Höpfner 1984: 75) und mit eingetriebenen Querhölzern stabilisiert, die gleichzei-
tig als Sitzbänke dienen (Feest & Janata 1989: 62). Gerudert werden sie mit einblattigen 
Holzpaddeln, gesteuert mit einem längeren und größeren Paddel. Manche, aber nicht 
alle sind mit Mast und Segel ausgestattet (Hornell 1920: 150–152), doch wird nur vor dem 
Wind gesegelt. Die Crew großer Einbäume besteht aus sieben bis neun Männern. Kleinere, 
8,5 m bis 9,5 m lange Einbäume (vallam genannt) werden ausschließlich zum Fischen mit 
Haken und Leine sowie zum Ausbringen des Stellnetzes verwendet (Mathur 1978: 132). 

Die beiden Einbäume, die ich noch in Bimapalli sah und die möglicherweise noch zu-
weilen in Gebrauch sind, waren so mit Planen zugedeckt und verschnürt, dass ich die 
Verzierungen der Steven nicht genau in Augenschein nehmen konnte, doch handelt es 
sich anscheinend um die gleichen Formen wie bei den Plankenbooten, die seit Mitte des 
20. Jahrhunderts weit häufiger an der Küste verbreitet sind als Einbäume.5 Im Bootshaus 
von Madhipuram lagerte ein altes, offenbar seit längerem nicht mehr benutztes Boot, bei 
dem mehrere Planken auf die Bordwände eines Einbaums aufgesetzt waren. Ein solches 
Aufstocken von Einbäumen mit Hilfe von Planken ist auch von anderen Wildbeutergrup-
pen bekannt, etwa den indigenen Alakaluf im Süden Chiles (Coon 1976: 86). 

Plankenboote (toni, kettu-vallam)6, 8,5 bis 9,5 m lang, besitzen ebenfalls einen nach vor-
ne ausfallenden, leicht gewölbten Bug und verzierte Vorder-Steven (Fig. 7). Der Ethnologe 
Gerd Höpfner (1929–2005), ehemals Kustos am Museum für Völkerkunde in Berlin (heute 
Ethnologisches Museum Berlin), hat im Rahmen seiner auf Wasserfahrzeuge bezogenen 
Erkundungen Mitte der 1970er Jahre an der Küste von Trivandrum ihre Bauart – die sog. 
»Kraweelbauweise«, bei der die Planken Stoß an Stoß gelegt werden (Fig. 8), so dass eine 
glatte Außenwand entsteht (Feest & Janata 1989: 65) – wie folgt beschrieben:

Die Anzahl der Planken schwankt zwischen neun und achtzehn. Ihre Befestigung 
an den Stoßkanten geschieht mit kupfernen Nägeln oder Kokosfaserschnur, die 
durch die in den Planken gebohrten Löcher gezogen wird und mit der die Einzeltei-
le, auch die Spanten und der Kiel, festgebunden werden. Um die Fugen abzudichten, 
benutzt man eine gummiähnliche Masse aus dem Saft des Payin-Baumes [Acan-
thus ilicifolius, Stechpalmen-Akanthus; Anm. JWF], die mit Kokosöl vermischt 
wird [heute wird mit Teer und altem Motoröl kalfatert; Anm. JWF]. Auf die Fugen 
zwischen den Planken werden Kokosfasern oder Stoffstücke gelegt und ebenfalls 
mit eingebunden. Alle Nahtlöcher werden dann verstopft und man überzieht das 
Boot von außen mit einem Lehm-Öl-Brei (Höpfner 1984: 76).

Mathur, dessen Forschung sich vor allem auf die Ortschaft Tanur südlich von Calicut be-
zieht, ist auch der Frage nach den Vor- und Nachteilen von Einbäumen und Plankenboo-
ten nachgegangen: Plankenboote können zwar eher beschädigt werden, doch sind sie 
elastischer und leichter zu reparieren, während Einbäume bei schwerer See unempfind-
licher, leichter zu rudern und überhaupt haltbarer sind (Mathur 1978: 136–137; Höpfner 
1984: 77). In Bimapalli sind Plankenboote noch durchgängig, das ganze Jahr über in Ge-
brauch, in Madhipuram nur noch selten. Gerudert werden sie mit Holzpaddeln (tande), 
deren Blatt flach und gerundet ist, gesteuert mit einem längeren Paddel (wangayam), des-



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 111

sen Blatt ebenfalls flach und gerundet ist. Sie sind mit Mast und Segel ausgestattet, doch 
wird nur vor dem Wind gesegelt. Die Crew besteht aus vier bis sechs Männern. 

An dieser Stelle soll auf die Ornamentik der Vorder-Steven (kombu) eingegangen wer-
den, die an der nördlichen Malabar-Küste allerdings sowohl bei Einbäumen als auch bei 
Plankenbooten reicher dekoriert sind als im Süden; der Hinter-Steven (katta) ist dem
gegenüber bei beiden Fahrzeugtypen weniger verziert. Angesichts der nicht nur floralen, 

Fig. 7  Plankenboot und Kata
maran, Bimapalli, Foto: Jürgen 
Wasim Frembgen.

Fig. 8  »Kraweelbauweise«  
eines Plankenbootes mit  
Symbol von Sichelmond  
und Stern, Madhipuram, 
Foto: Jürgen Wasim Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)112

7  Sie verteilen sich auf zehn Plan-
kenboote in Bimapalli, nur ein 
einziges, nicht mehr in Gebrauch 
befindliches in Madhipuram sowie 
fünf als Schaustücke für Touristen 
am Strand der benachbarten Ort-
schaft Kovalam. 

sondern insbesondere auch figuralen Darstellungen ist zu vermuten, dass diese einfa-
chen Schnitzarbeiten von Hindu-Handwerkern angefertigt wurden. In der lokalen Volks-
kunst finden sich ähnliche, doch wesentlich kunstvoller gestaltete Motive etwa bei zoo-
morphen Stützelementen an Häusern (z.B. Kompositkonsolen mit Elefanten). Die Vor-
der-Steven zeigen bei den von mir fotografisch dokumentierten Booten (insgesamt 16)7 
jeweils die Form eines eingerollten Blattes, an dessen Einrollung sich ein durchbroche-
nes florales oder zoomorphes Ornament anschmiegt (Fig. 9-11). Zur Hälfte handelt es sich 

Fig. 9  Beschnitzte Vorder-Steven von Plankenbooten, 
Bimapalli, Foto: Jürgen Wasim Frembgen.

Fig. 10  Mit Pfauendarstellung beschnitzter Vorder-
Steven, Bimapalli, Foto: Jürgen Wasim Frembgen.

Fig. 11  Papageiendarstellung und Rosette auf einem 
Vorder-Steven, Bimapalli, Foto: Jürgen Wasim Frembgen.

Fig. 12   Mit Fischdarstellung beschnitzter Hinter-
Steven, Bimapalli, Foto: Jürgen Wasim Frembgen.



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 113

8  Vgl. Frembgen 2024: 63–77 
(Kapitel »Der Pfau in der Volkskunst 
des Punjab und Sindh«).

bei diesen Ornamenten um Arabesken, die übrigen zeigen silhouettenhaft Tiermotive, 
wie Elefant (Fig. 9), Pfau (Fig. 10)8, Papagei (Fig. 11), Fischdrache sowie ein vierfüßiges Tier 
(wohl ein Pferd). In drei Fällen waren bei Booten in Bimapalli auch die Hinter-Steven mit 
einem Fisch (Fig. 12), einer gezackten Blattform sowie einer Rosette beschnitzt. In vielen 
Fällen haben die Fischer die Vorder-Steven ihre Boote noch sekundär mit Symbolen ver-
sehen (aufgemalt oder eingeritzt), die Aufschluss über ihre religiöse Zugehörigkeit ge-
ben: bei Muslimen häufig mit Sichelmond und Stern (Fig. 8), den Zahlen 786 (dem nume-
rischen Äquivalent des islamischen Glaubenszeugnisses) und mit einem Auge (Fig. 13) 
oder Augenpaar als Abwehrmittel gegen den »bösen Blick«, bei Christen dagegen mit 
einem Kreuz und dem Motiv von Taube, Kelch und Oblate. Weiterhin war in Bimapalli 
eines der Plankenboote auf dem Rumpf mit den Namen Allah und Muhammad deutlich 
islamisch gekennzeichnet (Fig. 7). Manche Boote tragen ferner Eigennamen wie »Madee
na« oder »Rabiyath« (von Arabisch rabb – »Herr«, »Gott«). Zudem sah ich in Madhipuram 
bei Fiberglasbooten bugseitig hin und wieder ein aufgeklebtes Farbposter mit der An-
sicht der Thekkum Bhagam-Moschee (Fig. 13). 

Fiberglasboote (toni, mesiin-vallam) haben etwa die gleiche Größe wie die traditionel-
len odam und toni. Anders als Einbäume und Plankenboote besitzen sie einen Kiel und 
sind dadurch manövrierfähiger. Die innenliegenden Kompartimente sind aus Holz gear-
beitet. In Madhipuram und Umgebung haben diese neuen, aus Kunststoff, mit vorgefer-
tigten Gussformen und flüssigem Polyesterharz gebauten Boote, die mit einem oder zwei 
Außenbordmotoren angetrieben werden, seit etwa fünfzehn Jahren die alten Holzboote 
nahezu vollständig ersetzt (vgl. Srinivasu & Mohan 2015: 700). Tatsächlich begann die 
Mechanisierung der Fischereiboote an der Malabar-Küste Schritt für Schritt bereits seit 
den 1950er Jahren (Mathur 1978: 138–139; Klausen 1968: 18). Die Crew besteht aus vier bis 
sechs Männern, bei mittelgroßen Booten (dann vallam genannt) aus drei oder vier Män-
nern (Fig. 14). In Vizhinjam werden Fiberglasboote in mehreren kleinen Werften in ver-
schiedensten Größen gebaut, ferner in Poovar (südlich von Vizhinjam) und Kootumanga-
lam (an der Südspitze Indiens in Tamil Nadu). Eine Variante mit quer eingefügten Span-
ten nimmt die Form der Katamarane auf. 

Fig. 13  Bug eines Fiberglasbootes mit Augensymbol 
und Abbildung der Thekkum Bhagam-Moschee, 
Madhipuram, Foto: Jürgen Wasim Frembgen.

Fig. 14  Ausfahrt mit Fiberglasbooten in Madhipuram, im Hintergrund der neue Industrie-
hafen von Vizhinjam, Foto: Jürgen Wasim Frembgen.	



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)114

9  In Madhipuram zerlegen Fischer 
heute mitunter solche Katamarane 
und verkaufen einzelne Holzstäm-
me als Brenn- oder Bauholz.

Katamarane (kada-maram, kettu-maram) sind aus drei bis fünf aneinandergefügten 
Hölzern bzw. Planken gefertigt, wobei der mittlere Stamm eine Art Kielsohle bildet (Hor-
nell 1920: 153; Klausen 1968: 82; Mathur 1978: 130–131; John 1984: 29–30; Darwin 2020: 
639). Sie werden von ein oder zwei Männern gepaddelt, als Paddel dient ein der Länge 
nach aufgeschnittenes, halbiertes Stück Bambus (Fig. 15). Anders als in Bimapalli benut-
zen die Fischer von Madhipuram solche wendigen, floßartigen Leichtfahrzeuge in tradi-
tioneller Bauweise nur noch selten.9 Bootsbauer an der Malabar-Küste verwenden dafür 
das korkähnlich leichte Holz des indischen Korallenbaums (Erythrina indica) (Mateer 
1883: 251; Schmidt 1894: 297, Anm. 31) oder, nach Höpfner, Stämme von Albizien (Sei-
denakazie), weiter notiert dieser:

Die Zahl der zusammengefügten Stämme schwankt zwischen drei und fünf. Der 
›klassische‹ Stil ist das Boot aus drei Teilen. Die Stämme werden mit Kokosfaser-
schnur zusammengebunden und mit quer eingefügten Holzspanten versteift. Beim 
dreiteiligen catamaran liegt der mittlere und längere Balken tiefer und bildet gewis-
sermaßen den Kiel. Die leicht gebogenen Seitenstämme laufen nach vorn und nach 
oben zusammen und bilden einen kleinen Bug. […] Die Länge der catamaran 
schwankt zwischen 2,15 m und 7 m, die Breite zwischen 58 cm und 92 cm (Höpfner 
1984: 74).

In Vizhinjam und Umgebung werden heute generell aus Fiberglas hergestellte, maram 
(»Baum«) genannte Pirogen verwendet. Wie bei den alten hölzernen Katamaranen setzen 
die Fischer ein Segel, sobald sie sich weiter vom Ufer entfernen:

Man kennt ein kleines dreieckiges Segel für die catamaran, das mit einer Seite an 
einem kleinen Mast (in Kerala etwa 2,15 hoch) und einer Spitze am Bug befestigt 
wird. Am frühen Morgen fahren die Fischer mit ihren Fahrzeugen mit ablandigem 
Wind hinaus und kommen abends mit Seewind zurück (Höpfner 1984: 74).  

Fig. 15  Fischer mit Katamaran, 
Bimapalli, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 115

Vielfach paddeln sie mit einem Katamaran jedoch nur einige hundert Meter hinaus, 
höchstens bis zu einem Kilometer vom Ufer, wie mir mehrere Gesprächspartner versi-
cherten.  

Gewöhnlich sind es drei oder vier Fischer aus dergleichen Verwandtschaftsgruppe, de-
nen gemeinsam mindestens ein Boot gehört, oft aber mehrere. So besitzt zum Beispiel 
die Mannschaft um den bereits genannten Badruzzaman ein größeres toni und ein mit-
telgroßes vallam sowie ein kleines maram, das nur zum Muschelsammeln benutzt wird. 
Die Boote liegen im Hafenbecken von Madhipuram, wo das Team einen Schuppen für 
seine Ausrüstung hat. Mitunter gehört ein größeres Boot auch mehreren Fischern. Der 
Kapitän einer Mannschaft, der bei Fischzügen das Sagen hat, heißt chukkankaram. 

Der Fischfang

Die beste Jahreszeit zum Fischen sind die Monate zwischen Mai und August (mela min 
kalam genannt), wenn der Wind aus westlicher Richtung weht, doch hängt es vom Wel-
lengang ab, ob die Fischer hinausfahren können:

With the monsoon the breakers increase and the sea may get so high that it is im-
possible to get through the surf even in the large monsoon canoes. The fishermen 
usually have to stay ashore during the latter part of June and all through July, al-
though there may be fish enough to catch (Klausen 1968: 121).

Aber auch in unergiebigen Zeiten, von August bis November (kila min kalam), wenn der 
Wind aus östlicher Richtung kommt und wenig Fisch gefangen wird, sowie von Dezem-
ber bis April (pañcha kalam), wenn die Winde aus dem Norden und Süden wehen und so 
gut wie keine Fische in die Netze gehen, sind Fischer eigentlich immer draußen auf dem 
Meer (vgl. Samuel 1998: 128) – mit Ausnahme des gesegneten Freitags, an dem sich die 
muslimische Gemeinde zum Gebet in der Moschee versammelt. 

Badruzzaman, mit dem ich mich in Madhipuram anfreundete, besitzt acht Netze, die 
er nach dem obligatorischen Trocknen und Flicken in zwei Haufen verschnürt vor seinem 
Schuppen lagert. Heute werden ausschließlich Nylonnetze verwendet, die in Bimapalli 
oder einigen Städten in Tamil Nadu hergestellt werden, während man bis in die 1980er 
und 1990er Jahre noch vor Ort Netze aus grober Baumwolle anfertigte. Früher besaßen 
arme Fischer bloß ein einziges Netz. Netze (valla) haben unterschiedliche Größen, sind 
rechteckig und können bis zu 100 m tief ins Wasser reichen, die Maschendichte variiert 
je nach den Fischarten, die gefangen werden sollen. Für Sardinen benutzen die Fischer 
beispielsweise ein enger geflochtenes neche-valla genanntes Wurfnetz, für Makrelen und 
Thunfische dagegen ein tatmari-valla genanntes Schleppnetz. Der indische Ethnologe 
Anantha Krishna Iyer (1861–1937) schrieb seinerzeit:

The mackarel net is generally a single wall net, about one hundred yards long, by 
eighteen feet deep, floated by hollow cocoanut shells weighted below with stones. 
When a shod of mackarel is perceived, a heavy stone is fixed to one end of the net 
which is thrown into the sea, and the boat to which the other end of the net is at-
tached is rowed quickly round the shoal (Iyer 1909: 264).

Noto-valli (»Zeigefinger-Netz«) heißt das kleinste Netz, mit dem man nur fingerlange 
Fischlein fängt. Das größte, kamba-valla oder auch »Sardinen-Netz« (chala-valla) genannt, 
dient zur Stellnetzfischerei. Bevor sie ein neues Netz benutzen, sprechen die Fischer ein 
Bittgebet, um den »bösen Blick« abzuwehren. Muscheln, die bei Tauchgängen von Kata-
maranen aus gesammelt werden, dienen in der Regel dem Eigenverbrauch, werden aber 



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)116

10  Unser deutsches Wort Lachs 
findet sich über die Brücke der 
indo-arischen Sprachen bis heute 
in Südasien etwa in Hindi und Urdu 
in dem Wort lakh für »Hundert
tausend«, das auf die unendliche 
Zahl von Fischen (Lachse) und 
ihren Fischlaich hinweist (Coon 
1976: 169). 

auch ins Landesinnere weiterverkauft. So bemerkt Arne Martin Klausen im Hinblick auf 
das damalige indisch-norwegische Hilfsprojekt zur Verbesserung der Fischerei im Qui-
lon-Distrikt an der Malabar-Küste:

These shells are then gathered in great piles and carried on the backwater as raw 
material for the cement factories outside the project area. Some of it is used in the 
area itself where it is burnt to mortar for house-building and roasted for limestone 
which is mixed with the betel-nut that is chewed as a narcotic (Klausen 1968: 38).

In der Abenddämmerung werden große Boote von mindestens 15–20 Männern mit Seilen 
bis an die Wasserlinie gezogen und geschoben (andernorts, zum Beispiel in Adimalathura 
südlich von Vizhinjam, werden die Boote mit Traktoren bewegt). Die Männer fahren hin-
aus aufs Meer, um ihre Netze auszuwerfen, in der Regel vier bis fünf nautische Seemeilen 
(d.h. 7408 bis 9260 m). Mit größeren motorbetriebenen Fiberglasbooten können sie je-
doch zu Fischgründen gelangen, die weiter von der Küste entfernt liegen, bis zu 30–40 
nautischen Meilen. Sie benutzen an den Netzen befestigte Lichter (»fishing lights made 
in China«), um Fische anzulocken. In der Regel kehren sie nachts gegen zwei oder drei 
Uhr, oft auch erst beim Morgengrauen oder später wieder zurück. Nach dem Einholen 
des Netzes wird dieses geschüttelt und kleine Fischlein herausgepflückt. Die Fischer von 
Madhipuram liefern ihren Fang – abzüglich der für den Eigenverbrauch zur Seite geleg-
ten Fische – am Markt von Vizhinjam unweit der Kirche von Pallathura ab, wo er von 
Auktionatoren registriert, auf Eis gelegt (in Vizhinjam gibt es mehrere Eisfabriken) und 
am Vormittag entweder direkt frisch verkauft oder auf kleinere Märkte im Landesinnern 
gebracht wird. Gefangen werden vor allem Sardinen, aber auch Makrelen, Meeräschen, 
Thunfische, Seebrassen, Flunder, Sensenfische, Seezungen, hin und wieder auch indi-
sche Lachse10, ferner Hummer und Garnelen (im Mai und Juni), sowie gelegentlich klei-
nere Haie, die von den Kunden am Fischmarkt bestaunt werden (manche Muslime essen 
sein Fleisch jedoch nicht, da Haie Menschen töten). In Bimapalli beobachtete ich, wie 
nach einem einigermaßen zufriedenstellenden Fang am Ufer ein Korb mit Sardinen auf 

Fig. 16  Fischer mit ihrem Fang, 
Bimapalli, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 117

den Boden gestellt wurde, aus dem sich zunächst vier Männer (denen das Boot sowie das 
Stellnetz gehörte) jeweils drei Fische nahmen, danach einige Männer ebenfalls nachein-
ander zwei Fische oder drei kleinere. Der Rest der Fische verblieb im Korb und wurde zum 
Verkauf an die Hauptstraße gebracht (Fig. 16). Fische, die man zu Hause nicht direkt ver-
zehrt, werden gesalzen und getrocknet. 

Während die Stellnetzfischerei in Madhipuram in meinem Beobachtungszeitraum 
(Januar 2023 und 2025) nur hin und wieder eine Rolle spielte, dominierte sie in Bimapalli. 
Tagsüber waren dort in Ufernähe mehrere Mannschaften im Einsatz, wobei zunächst 
mehrere Männer mit einem Plankenboot hinausruderten, um das Netz mit den großen 
Styroporkugeln an den Rändern zu platzieren. Beim Einholen des riesigen, schweren 
Netzes zogen auf jeder Seite mindestens 15 Männer rhythmisch mit dhikr-artigen Rufen 
an (Fig. 17). Am Strand warteten zahlreiche Fischreiher auf ihren Anteil. Auf das sorg
same Aufnehmen des Netzes und das ringförmige Zusammenlegen des Seiles aus Kokos-
fasern wurde besonders geachtet. Zum Schluss schoben die Männer das Boot unter ab-
wechselnden Zurufen (call-and-response) an Land und setzten es auf kurzen Rollen aus 
Palmstämmen ab. 

An den beiden in Rede stehenden Ortschaften gehen einzelne Fischer im seichten Was-
ser auch dem Fang mit ausgeworfenem Haken und Leine nach. Als Köder spießen sie 
einen Wurm auf den Haken. Würmer kriechen aus dem Sand, wenn etwas Wasser darü-
ber geschüttet wird.   

Der Alltag

In Madhipuram sind die Fischer tagsüber, vor allem jedoch am späten Nachmittag, wenn 
die Hitze etwas nachlässt, bei ihren Schuppen, im Schatten des Bootshauses und auf dem 
weiten Areal vor der Thekkum-Bhagam-Moschee mit dem Flicken, Reinigen und Zusam-
menlegen ihrer Netze beschäftigt. Die Mitglieder der Bootsmannschaften stehen und 
sitzen dabei in kleinen Gruppen oder zu zweit zusammen. Regelmäßig schaben sie auch 

Fig. 17  Stellnetzfischerei in 
Bimapalli: Einholen des großen 
Netzes, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)118

vom Rumpf ihrer Boote die in tropischen Gewässern schnell wuchernden Muscheln ab. 
In den sozialen Interaktionen der Männer sind mir weder in Madhipuram noch in Bima-
palli Spannungen oder Aggressionen aufgefallen, offensichtlich wird großer Wert auf ein 
harmonisches, friedvolles Miteinander gelegt. In beiden Siedlungen fühlt man sich ver-
antwortlich füreinander. 

Die Dorfstraße ist zu dieser Zeit belebt, Männer schlendern herum, wenn sie nicht mit 
ihren Netzen oder dem Reinigen ihrer Gerätschaften zu tun haben. Einige setzen sich 
unter dem Vordach eines Schuppens auf den sandigen Boden und vergnügen sich bei 
Spielen wie Domino (tautes, Fig. 18), Karten (tsitakali), Würfeln (kauri) oder dem anchu 
kadwa genannten »Brett«-Spiel, bei dem fünf Tiger 25 Jägern (paja) zu entkommen su-
chen, diese aber auch töten können – dabei wird ein Diagramm mit Linien und Kreuz-
punkten in den Sand gezeichnet, als Spielsteine dienen Stöckchen für die Tiger und 
Streichhölzchen für die Jäger (Fig. 19). Bei dem letztgenannten Spiel handelt es sich of-
fensichtlich um eine Variante des in verschiedenen Regionen Indiens bekannten »Tiger-
Spieles«: die als Mughal-Pathan bekannte Standardform wird mit zwei Tigern und 32 Zie-
gen gespielt, die in Bengalen bagh-bandi genannte Variante dagegen mit zwei Tigern und 
20 Ziegen (Datta 1935). Schon damals hieß es, dass dieses Spiel auszusterben drohe. Am 
Rand des Dorfes vergnügen sich junge Männer und Buben auf der freien Fläche neben 
dem Schrein von Varutirupa bei Fußball oder Volleyball. In den kleinen Läden an der 
Dorfstraße versorgen sich die Fischer mit Betel, bidi-Zigaretten und kleinen Snacks, wie 
chaka genannten frittierten, stärkereichen Jackfrüchten. Neben den erst kürzlich eröff-
neten »Sea Food«-Restaurants, die am frühen Abend von muslimischen Mittelschichts-
familien aus Trivandrum und Umgebung besucht werden, gibt es einen Teeausschank 
sowie ein kleines »Hotel«, in dem sich die Fischer mittags bei einer einfachen Mahlzeit 
stärken: mit Reis und Curry (idiyyapam), Teigfladen (apam) oder gerösteten, mit Kokos-
nuss und Linsen gefüllten Bananen (yetan-baram). Mango-Ketchup ist reichlich in Ge-
brauch. Zu Hause gibt es zum Abendessen scharf gewürzten Fisch oder andere Meeres-
früchte, Reis und manchmal ein wenig Gemüse. Proteinreicher Fisch steht selbstver-
ständlich täglich auf dem Speisezettel, wobei den Menschen nicht bewusst ist, wie sehr 

Fig. 18  Fischer beim Domino-
Spiel, Madhipuram. Foto: Jürgen 
Wasim Frembgen.



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 119

dieser durch Quecksilber und Mikroplastik vergiftet sein wird. Wie in Bimapalli züchten 
einige Männer Tauben, deren Fleisch als Delikatesse gilt. Ansonsten betonen die Fischer, 
dass sie sich keine besonderen Vorlieben beim Essen erlauben können: »Uns schmeckt 
das, was wir fangen.« Besonders gut schmecke Fisch aber nach einem gemeinsamen 
Fangzug mit dem Stellnetz. Fleisch gibt es nur an religiösen Festtagen. Man konsumiert 
Tee und Kaffee, kaut Betel und trinkt – hinter oder in den Schuppen – auch schwarz ge-
brannten Schnaps (tsarayam oder garm pani, »heißes/scharfes Wasser«, genannt), der aus 
Reis, Zuckerrohr, Ananas oder Kokosnüssen hergestellt wird.  

Während die Dorfstraße von Madhipuram das Territorium der Männer darstellt, das 
von keiner einheimischen Frau betreten wird, dominieren die Frauen innerhalb der 
Pathani Colony – die von ihrer Anlage her Gemeinschaftlichkeit per se fördert – und in 
der dahinterliegenden, am Hang entlangführenden Gasse, wo Wäscheleinen zwischen 
die Häuser gespannt sind, Ziegen, Hühner und Enten herumlaufen und sich einige kleine 
Läden für Lebensmittel und Süßigkeiten befinden. Bei meinem ersten Aufenthalt im Ja-
nuar 2023 waren dort auch notdürftig mit Steinen und Schutzblechen vor dem Wind zwei 
offene Feuerstellen eingerichtet: die Frauen klagten, dass sie in ihren Wohnungen kein 
Gas zum Kochen hätten. Damals waren auch viele Wasserhähne versiegt, so dass Trink-
wasser mit einem Lastwagen herangeschafft werden musste: Unweit der Thekkum-Bha-
gam-Moschee standen 130 bauchige, henkellose Wasserkrüge aus Plastik und Stahlblech 
auf dem Boden, die befüllt wurden, je zwei für eine Familie, wie ich erfuhr. Zur Aufbesse-
rung des Familieneinkommens sind viele Frauen zu Hause mit Näharbeiten beschäftigt, 
die von einem Vermittler in Auftrag gegeben werden, der die fertigen Produkte auch wie-
der abholt. Anders als die Frauen hinduistischer und christlicher Gemeinschaften von 
Küstenfischern, verkaufen sie jedoch selbst keine Fische – ihr Leben spielt sich islami-
schen Wertvorstellungen entsprechend weitgehend im »inneren Bereich« der Familie 
und des Hauses ab.  

Bimapalli zeigt zwar mit seinen von Gärtchen und Palmen umgebenen Häusern ein 
unterschiedliches Siedlungsbild, doch spielt sich auch hier das Leben der Männer am 
Meeresufer und an der Hauptdurchgangsstraße ab, während der Raum der Frauen im 

Fig. 19  Fischer beim Tiger-Spiel, 
Madhipuram, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)120

Wesentlichen auf die Dörflichkeit der Wohnviertel und schmalen Gassen beschränkt 
bleibt.  

Schlusswort

Die vorliegende ethnographische Skizze kann lediglich einen kleinen begrenzten Aus-
schnitt der Lebenswelt zweier muslimischer Fischerdörfer vermitteln, eine Momentauf-
nahme, denn ihre Kultur und Gesellschaft ist in stetem Wandel begriffen. So war der All-
tag der Fischer an der Malabar-Küste vor einem halben Jahrhundert noch ganz anders als 
heute, die Fischzüge viel ergiebiger. So berichtete ein junger Reisender, der sich Mitte der 
1970er Jahre mehrere Monate in dem Dorf Durevada weit nördlich an der Küste Südindi-
ens aufhielt, anschaulich:

Ein Boot kommt herein, mit vollen Segeln, läuft auf den Sand, ein paar wilde Typen 
in südindischen Lungis springen heraus, zerren blutige Fischleiber über Bord, sie 
klatschen ins Wasser. Zwei muskulöse, lachende Fischer schleifen einen drei Meter 
langen Blauhai ans Land und noch einen und 5–6 kleinere und einen riesigen geti-
gerten Rochen. Das Meer ist überreich, übervoll von Leben. Die großen Zugnetze, 
von vierzig Männern gezogen, reißen fast, ein silberner Halbmond von lebendigem 
Fisch. Bangra, eine Makrelenart. Vierzig, fünfzig Körbe voll, jeden Morgen (Linser 
1982: 82). 

Wie sehr müssen sich die Fischer dagegen heute abmühen, um ihren Lebensunterhalt zu 
bestreiten. Allerdings fuhren damals, in den 1970er Jahren, schon Fischer aus der Gegend 
von Trivandrum mit ihren Familien die Küste hinauf, um sich als »Saisonarbeiter« in 
Durevada zu verdingen, da die Fischgründe dort weit besser waren (Linser 1982: 84). Die 
Veränderungen in unseren beiden Dorfgemeinschaften sollen hier abschließend kurz 
beleuchtet werden:

Die Landmarke des tiefgreifenden sozioökonomischen Wandels in Madhipuram ist 
der neue riesige Containerhafen im Süden des alten Hafenbeckens von Vizhinjam. Der 
seit Ende 2015 in Bau befindliche und inzwischen fast fertiggestellte »Vizhinjam Interna-
tional Seaport Thiruvananthapuram«, der vom Adani-Konzern11 betrieben wird, betrifft 
nicht nur in besonderem Maße die enteigneten Fischer der christlichen Gemeinschaft, 
auch die Muslime klagen aufgrund des erhöhten Aufkommens riesiger Transportschiffe, 
der Überfischung durch Trawler und des Klimawandels über einen signifikanten Rück-
gang der Fischbestände (Kelkar-Khambete 2012). Die Silhouette des modernen Industrie-
hafens steht nun – aus Richtung Madhipuram gesehen – als Ikone (Fig. 20) zwischen den 
islamischen Baudenkmälern und zieht vermehrt einheimische Touristen an, die an der 
Felsnase in der Abenddämmerung die Aussicht genießen und anschließend eines der 
Fischrestaurants im Ort besuchen. Es sind vor allem einige jüngere, teils Englisch spre-
chende Männer, die diesen ökonomischen Wandel begrüßen und durch die Eröffnung 
von Restaurants und Imbissstuben (inzwischen rund 15) davon zu profitieren suchen. 
Ihre Väter, die fast alle noch traditionellen Fischfang betreiben – wenn auch, anders als 
in Bimapalli – mit Hilfe von Fiberglasbooten und modernem Equipment, haben nicht 
selten in jungen Jahren längere Zeit als Arbeitsmigranten in den Golfstaaten gelebt, um 
ihre Familien finanziell zu unterstützen. Dort haben sie neben Arabisch auch Hindi und 
Urdu gelernt, die lingua franca südasiatischer Migranten. Nach wie vor verdingen sich 
junge Männer aus armen Familien in Saudi-Arabien und anderen Staaten des Mittleren 
Ostens als billige Arbeitskräfte, da sie im Fischfang keine Zukunft mehr sehen. Die Mehr-
heit der Dorfbevölkerung ist sehr arm und lebt sprichwörtlich »von der Hand in den 
Mund«. 



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 121

11  Die »Adani Enterprises« gehö-
ren dem aus Gujarat stammenden 
Geschäftsmann Gautam Adani, dem 
reichsten Mann Asiens, der in enger 
Beziehung zur Regierung Narendra 
Modis steht.

Dies gilt insbesondere für die Fischer von Bimapalli, die tagsüber überwiegend mit 
hölzernen Plankenbooten aufs Meer fahren, da sie sich moderne Fiberglasboote mit Au-
ßenbordmotoren nicht leisten können und als Arme keine Darlehen erhalten. Sie klagen 
darüber, dass die von kirchlichen Kooperativen unterstützten Fischer aus den benachbar-
ten christlichen Siedlungen mit ihren motorisierten Booten nachts ihren Teil des Meeres 
leerfischen und ihnen so kaum etwas bliebe (Mathew 2021). Und sie hätten mit weiteren 
schwerwiegenden Problemen zu kämpfen: Durch den Bau eines Fischereihafens in den 
1970er Jahren im südlich angrenzenden Dorf Poonthura schreite die Erosion der Küste 
stärker fort, seitdem käme das Wasser immer näher und die Uferzone schrumpfe ent-
sprechend weiter, sie fänden kaum mehr Platz, um ihre Netze zu trocknen. 2017 hat der 
Zyklon Ockhi zahlreiche Häuser zerstört, so dass die Regierung schließlich handelte und 
mit schwerem Gerät neun Buhnen aus großen Steinblöcken aufschütten ließ, um den 
von Teer verschmutzten schmalen Küstenabschnitt zu festigen. Fischzüge würden immer 
unergiebiger, klagen die Fischer. Wenn Mateer Ende des 19. Jahrhunderts noch schreiben 
konnte, »the supply of fish in the Indian Ocean is abundant, and practically inexhaustible« 
(Mateer 1883: 252), so gilt dies heute nicht mehr. Wie in Madhipuram wird auch in Bima-
palli die Bedeutung des Fischfangs schrittweise an Bedeutung verlieren, während Handel 
und Pilgertourismus wichtiger denn je sein werden, überdies sehen sich junge Männer 
hier wie dort nach alternativen Arbeitsmöglichkeiten um und versuchen andernorts be-
ruflich Fuß zu fassen, entweder in Großstädten wie Bombay und Delhi oder im Ausland. 
Im Zuge zunehmender Modernisierung wird auch das traditionelle Wissen der Fischer 
langsam verlorengehen, so etwa Kenntnisse über die Form von Wellen und die acht 
Windrichtungen, die sie in ihrer Sprache unterscheiden (Darwin 2020: 636).    

Fig. 20  Neuer Industriehafen  
von Vizhinjam, Wandmalerei  
in einem Getränkeshop in  
Madhipuram, Foto: Jürgen Wasim 
Frembgen.



Frembgen, Madhipuram und Bimapalli: Siedlungen muslimischer Fischer an der Malabar-Küste (Südindien)122

Literaturverzeichnis

Coon, Carleton S.
	 1976	 The Hunting Peoples. Harmondsworth: Penguin.
Dale, Stephen Frederic
	 1980	 Islamic Society on the South Asian Frontier. The Māppil.as of Malabar 1498–1922. Oxford: Clarendon.
Darwin, L.
	 2020	 Extinction and Endangerment of Culture and Language: A Study Based on Fishermen Community 

at Trivandrum. Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 8 (1): 627–645.
Datta, Jatindra Mohan
	 1935	 A new type of Bagh-bandi or Tiger-play prevalent at Basirhat in Lower Bengal. Journal of the Royal 

Asiatic Society of Bengal I: 407–408.
Embree, Ainslie T. und Friedrich Wilhelm
	 1967	 Indien. Geschichte des Subkontinents von der Induskultur bis zum Beginn der englischen Herrschaft. 

Frankfurt am Main: Fischer.
Feest, Christian F. und Alfred Janata
	 1989	 Technologie und Ergologie in der Völkerkunde, Band 2. Berlin: Dietrich Reimer.
Frembgen, Jürgen Wasim
	 2024	 Die Magie des Schönen und Staunenswerten. Beiträge zur materiellen Kultur Zentral- und Südasiens. Pots-

dam: Edition Tethys.
Höpfner, Gerd
	 1984	 Boote aus Indien und Hinterindien. In: Gerd Koch (Hrsg.), Boote aus aller Welt. Berlin: SMPK, Muse-

um für Völkerkunde Berlin und Frölich & Kaufmann, 73–93.
Hornell, James
	 1920	 The Origins and Ethnological Significance of Indian Boat Designs. Memoirs of the Asiatic Society of 

Bengal VII: 139–256.
Iyer, L. K. Anantha Krishna 
	 1909	 The Cochin Tribes and Castes, Vol. I. Madras & London: Higginbotham & Luzac.
	 1912	 The Cochin Tribes and Castes, Vol. II. Madras & London: Higginbotham & Luzac.
John, Hans-Jürgen
	 1984	 Südasien. In: B. Spranz (Hrsg.), Boote. Technik und Symbolik. Die Schiffahrt in außereuropäischen Kul-

turen. Freiburg i. Br.: Museum für Völkerkunde, 29–36.
Kelkar-Khambete, Aarti
	 2012	 Traditional fisherfolk of Kerala. An article about their socio-economic organisation and the special 

relationship they share with the sea and the environment. India Water Portal, 13.8.2012, Abruf am 
17.5.2025, www.indiawaterportal.org/agriculture/livelihoods/traditional-fisherfolk-kerala-article-
about-their-socio-economic-organisation-and-special.

Klausen, Arne Martin
	 1968	 Kerala Fishermen and the Indo-Norwegian Pilot Project. Oslo: Universitetsforlaget.
Linser, Wolfgang
	 1982	 Durevada. Unter dem Pflaster liegt der Strand. Zeitschrift für Kraut und Rüben 11: 75–103.
Mateer, Samuel
	 1883	 Native Life in Travancore. London: W.H. Allen.
Mathew, Ashlin
	 2021	 A tale of woe and neglect along Thiruvanathapuram coast. National Herald, 29.3.2021,  

Abruf am 17.5.2025. www.nationalheraldindia.com/
india/a-tale-of-woe-and-neglect-along-thiruvanathapuram-coast.

Mathur, P.R.G.
	 1978	 The Mappila Fisherfolk of Kerala. Trivandrum: Kerala Historical Society.
Miller, Roland E.
	 1976	 Mappila Muslims of Kerala. A Study in Islamic Trends. Bombay et al.: Orient Longman.
Periplus Mare Erythræum
	 1883	 Der Periplus des Erythräischen Meeres von einem Unbekannten. Griechisch und Deutsch mit kritischen und 

erklärenden Anmerkungen nebst vollständigem Wörterverzeichnisse von B. Fabricius. Leipzig: Veit.
Samuel, John
	 1998	 The Mukkuvār. A Fishing Community. In Baidyanath Saraswati (Hrsg.), Life Style and Ecology. New 

Delhi: Indira Gandhi Nationa Centre for the Arts (IGNCA) & D.K. Printworld.
Schmidt, Emil
	 1894	 Reise nach Südindien. Leipzig: Wilhelm Engelmann.
Shakir, Sayyid Abdulla
	 2017	 Understanding Socio-Cultural (Local) History of Muslim Fishing Community: A Study of Parap

pangadi Village in Malappuram District, Kerala. Indian Scholar. An International Multidisciplinary 
Research e-Journal 3 (4): 588–602.

Srinivasu, K. und M. Murali Mohan
	 2015	 Traditional Technological Aspects of Fishing Crafts in North Coastal Andhra Pradesh, East Coast of 

India. International Journal of Advanced Research 3 (10): 698–703.

http://www.indiawaterportal.org/agriculture/livelihoods/traditional-fisherfolk-kerala-article-about-their-socio-economic-organisation-and-special
http://www.indiawaterportal.org/agriculture/livelihoods/traditional-fisherfolk-kerala-article-about-their-socio-economic-organisation-and-special
http://www.nationalheraldindia.com/india/a-tale-of-woe-and-neglect-along-thiruvanathapuram-coast
http://www.nationalheraldindia.com/india/a-tale-of-woe-and-neglect-along-thiruvanathapuram-coast

