
Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 127

Institution im Wandel:  
Über kollaborative Praxis im Ethnologischen  
Museum und Museum für Asiatische Kunst
Erfahrungen, Herausforderungen und institutionelle 
Dynamiken nach der Eröffnung des Humboldt Forums

Abstract. After the intense years of relocating and opening their permanent exhibitions at the Hum-
boldt Forum, the Ethnologische Museum and the Museum für Asiatische Kunst are now focusing 
even more than before on transcultural cooperations. Since the launch of the large-scale initiative 

‘The Collaborative Museum’ (CoMuse, "Das Kollaborative Museum") in early 2023, this has been the 
emphasis of the programmatic work of the museums and the numerous projects that have been 
initiated. Both museums are increasingly developing multi-perspective and collaborative approach-
es to the research of the collections and are testing new formats of cooperation with the interna-
tional museum- and scientific community as well as with representatives of societies of origin. Co-
Muse understands these collaborations not as a supplementary element, but as constitutive for a 
new ethical and epistemic orientation of museum work. In doing so, it also focuses on structural 
challenges – for example, in relation to methods, personnel structures and decision-making pro-
cesses. The newly created positions within CoMuse, including restitution coordination, postcolo-
nial provenance research, education and outreach, and CoMuse fellowship program coordination, 
reflect the efforts to anchor collaboration both methodologically and infrastructurally within the 
museums.

The interview provides a framework for reflections in which employees of the Ethnologische 
Museum and the Museum für Asiatische Kunst jointly discuss their experiences, expectations and 
the associated challenges of institutional change in the recent years and take a look to the future.

Nach den intensiven Jahren des Umzugs und der Eröffnungen ihrer Dauerausstellungen 
im Humboldt Forum widmen sich das Ethnologische Museum und das Museum für Asia
tische Kunst in zahlreichen Projekten noch stärker als bisher der transkulturellen Koope-
ration. Diese bildet spätestens seit dem Start der großangelegten Initiative »Das Kollabo-
rative Museum« (CoMuse) Anfang 2023 den Schwerpunkt der programmatischen Arbeit 
der beiden Museen. Sie entwickeln verstärkt multiperspektivische und kollaborative 
Ansätze zur Erforschung der Sammlungen und erproben neue Formate der Zusammen-
arbeit mit einer internationalen Museums- und Wissenschaftscommunity sowie mit 
Vertreter*innen der Urhebergesellschaften. CoMuse versteht diese Kollaborationen nicht 
als ergänzendes Moment, sondern als konstitutiv für eine ethisch und epistemisch neu 
ausgerichtete Museumsarbeit. Dabei rückt es auch strukturelle Herausforderungen in 
den Blick – etwa in Bezug auf Arbeitsweisen, Personalstrukturen und Entscheidungspro-
zesse. Die neu geschaffenen Stellen im Rahmen von CoMuse, darunter eine Koordination 
für Restitution, postkoloniale Provenienzforschung, Mitarbeiterinnen für Bildung und 
Vermittlung, sowie eine Koordination für das CoMuse Fellowship Programm, spiegeln 
den Versuch wider, Kollaboration sowohl methodisch als auch organisatorisch in den 
Museen zu verankern.

Das Interview bietet einen Reflexionsrahmen, in dem Mitarbeitende des Ethnologi-
schen Museums und des Museums für Asiatische Kunst ihre Erfahrungen, Erwartungen 
und die damit verbundenen Herausforderungen institutionellen Wandels der letzten 
Jahre gemeinsam reflektieren und einen Blick in die Zukunft werfen. 



Interview, »Institution im Wandel: Über kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum für Asiatische Kunst«128

Teilnehmende: 

TINA BRÜDERLIN, Leiterin Ethnologisches Museum 
SONJA MOHR, Wissenschaftliche Mitarbeiterin, Sammlungen Süd- und Südostasien, 
Ethnologisches Museum 
KERSTIN PINTHER, Wissenschaftliche Mitarbeiterin für moderne und zeitgenössische  
Kunst im globalen Kontext, Museum für Asiatische Kunst und Ethnologisches Museum 
STEFANIE SCHIEN, Wissenschaftliche Mitarbeiterin Sammlungen Südamerika, Ethno
logisches Museum 
ANDREA SCHOLZ, Wissenschaftliche Mitarbeiterin für transkulturelle Zusammenarbeit, 
Ethnologisches Museum und Museum für Asiatische Kunst 
ANNA SZÖKE, Wissenschaftliche Koordination »Das Kollaborative Museum«, Ethnologisches 
Museum und Museum für Asiatische Kunst 
TIMO WEISSBERG, Pressereferent der Staatlichen Museen zu Berlin, SMB, Moderation

Timo Weißberg: Wir steigen mit der Frage ein, wie ihr den Prozess der Ausstellungserar-
beitung im Humboldt Forum erlebt habt. Uns interessiert zudem, wie ihr heute an den 
Ausstellungen arbeitet – besonders vor dem Hintergrund, dass ihr unterschiedliche 
Funktionen habt. Wie geht ihr vor?

Tina Brüderlin: Ich bin in einer intensiven Phase zum Ethnologischen Museum gestoßen – 
die Eröffnung des Ostflügels stand kurz bevor. Die Objekteinbringung ins Humboldt Fo-
rum hat über viele Jahre die gesamte Institution beschäftigt. Als ich im Januar 2022 an-
fing und dann im September die zweite Eröffnung stattfand, standen die Ausstellungen, 
inklusive der Wechselausstellungen. Seitdem arbeiten wir daran, den Blick nach vorne 
zu richten: Was kommt jetzt? Viele der Inhalte, die heute sichtbar sind, sind Ergebnisse 
langjähriger Arbeit und bestehender Partnerschaften. Die Frage ist nun: Wie setzen wir im 
Humboldt Forum neue Schwerpunkte, gemeinsam mit dem Museum für Asiatische Kunst? 
Was erwartet die Öffentlichkeit – nicht nur in Berlin, sondern auch unsere Partner:innen 
weltweit? Das Humboldt Forum ist weiterhin ein Ort großer Aufmerksamkeit. Delegatio-
nen, auch offizielle, kommen regelmäßig – das prägt unsere Arbeit nachhaltig.

Kerstin Pinther: Ich bin seit etwa dreieinhalb Jahren Kuratorin für moderne und zeitge-
nössische Kunst im globalen Kontext. Ich bin etwa ein Jahr vor der zweiten Eröffnung 
dazugekommen und war dann sehr stark in die Neuplanung der Benin-Ausstellung ein-
gebunden. Zwischen der ursprünglichen Planung vor rund zehn Jahren und der tatsäch-
lichen Eröffnung hatte sich vieles verändert – besonders im Hinblick auf Eigentumsüber-
tragungen und Restitutionsdiskussionen. Die Frage war: Wie kann das in der Ausstellung 
gezeigt werden? Die architektonische Setzung war sehr stark, die Vitrinen und Strukturen 
bereits gebaut. Wir haben mit Kolleg:innen, unter anderem mit Verena Rodatus, in kur-
zer Zeit umgeplant, erste Kooperationen in Nigeria angestoßen und mit Künstler:innen 
zusammengearbeitet. Und diese Zusammenarbeit haben wir sichtbar gemacht: Vitrinen 
wurden verschoben, Texttafeln überschrieben. Daraus hat sich auch eine längerfristige 
Zusammenarbeit entwickelt – aktuell weitergeführt in einem Projekt mit Unterstützung 
der Gerda Henkel Stiftung.

Andrea Scholz: Ich habe die frühen Planungen, inklusive der zehn Jahre bis zur Eröffnung, 
miterlebt. Schon 2012, als ich begann, war Multiperspektivität ein großes Stichwort. Das 
war ein Anspruch, der damals stark formuliert wurde – auch gegenüber den Gestaltungs-
büros. 2014 mussten endgültige Objektlisten abgegeben werden. Jede Änderung bedeu-
tete einen kostenpflichtigen Planänderungsantrag – das hat kollaborative Prozesse fast 
unmöglich gemacht. Wenn ich heute durch die Benin-Ausstellung gehe, ist das für mich 



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 129

trotzdem ein Erfolg: Da wurde in kurzer Zeit und unter politischem Druck viel erreicht. 
Auch im Amazonien-Modul, für das ich verantwortlich bin und war, habe ich Erkenntnis-
se aus einem kollaborativen Drittmittelprojekt eingebracht. Die Ausstellung war formal 
längst »fertig« geplant, aber ich habe trotzdem noch Veränderungen durchsetzen kön-
nen – auch wenn das nicht immer einfach war. Man muss allerdings sagen, dass für un-
sere Partner:innen die Ausstellung selbst gar keine zentrale Rolle spielte – ihnen ging es 
um die Objekte und die gemeinsame Arbeit, nicht um deren Präsentation hier in Berlin.

Interessant ist natürlich auch, was in den letzten zehn Jahren alles passiert ist. Als ich 
2012 mit dem Volontariat angefangen habe, waren Kolonialismus und die sogenannte 
Raubkunst noch kaum Themen. Ich erinnere mich noch sehr gut an die Arbeit am Hum-
boldt Lab, an der ich intensiv beteiligt war. 2013 habe ich meine erste kleine Ausstellung 
kuratiert – es ging um einen Stab aus Surinam. Ich war damals relativ neu, und für mich 
war das Thema einfach spannend und selbstverständlich ausstellungswürdig. Auch wa-
ren die postkoloniale Provenienzforschung und Restitutionsprozesse und -debatten an-
ders als heute noch kaum institutionalisiert. Es gab natürlich Auseinandersetzungen mit 
NS-Raubkunst, aber nicht mit kolonialer Sammlungsgeschichte. Diese ganze heutige 
Debatte hat erst später an Fahrt aufgenommen.

TW: Und dann kam die Frage auf: Wie machen wir eigentlich mit dieser Vergangenheit 
Ausstellungen?

ASCH: Genau. Und die Wechselausstellungen spielten dabei eine zentrale Rolle. Es ent-
stand die Idee, bestimmte Flächen entlang der Dauerausstellungen temporär und flexibel 
zu bespielen. So kam es, dass das kollaborative Arbeiten plötzlich im Ausstellungsbereich 
möglich wurde – inklusive der nötigen Infrastruktur. Damit sind wir bei der heutigen 
Initiative »Das Kollaborative Museum« des Ethnologischen Museums und des Museums 
für Asiatische Kunst. 

KP: Ich finde es interessant, dass du das Thema Multiperspektivität ins Spiel gebracht 
hast. Diese konnte in den Ausstellungen ja auch architektonisch kaum abgebildet werden. 
Damals waren nur sehr wenige Büros in der Lage, solche Größenordnungen überhaupt 
zu planen. Es fällt auf, dass man sich damals wenig Gedanken darüber gemacht hat, wie 
sich Multiperspektivität auch räumlich und gestalterisch ausdrücken könnte – etwa 
durch unterschiedliche architektonische Ansätze in der Ausstellungsarchitektur. Das 
zeigt, wie sehr sich die Museumswelt verändert hat.

ASCH: Ja, absolut. Die Vorstellung einer »Dauerausstellung«, wie wir sie kannten, hat sich 
ja auch verschoben. Früher waren das Konzepte, die für Jahrzehnte Bestand hatten. Heute 
ist klar: Dauerausstellungen müssen sich weiterentwickeln. Und tatsächlich überarbeiten 
wir bereits die Flächen, die erst vor zwei, drei Jahren eröffnet wurden.

KP: Ich finde übrigens auch, dass die Objekteinbringung das Haus lange geprägt hat. Der 
Fokus lag stark auf den Ausstellungen, sodass der Blick auf die Sammlungen selbst zwi-
schenzeitlich fast verloren ging. Erst jetzt kehren wir zu ihnen zurück als den zentralen 
Moment unserer Arbeit. Und wir stehen vor der Herausforderung, wie wir die daraus ent
stehenden Ideen flexibler auf die vorhandenen Flächen bringen – was nicht nur an Archi-
tektur oder Finanzen hängt, sondern auch an strukturellen Voraussetzungen. Daran ar-
beiten wir aktuell intensiv. Aber wir merken, wie viele Ressourcen das bindet und wie 
aufwendig es ist.

Stefanie Schien: Ich bin erst relativ kurz dabei – seit Juli letzten Jahres – habe also die 
Eröffnung(en) des Humboldt Forums nur aus externer Perspektive mitverfolgt. Was den 



Interview, »Institution im Wandel: Über kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum für Asiatische Kunst«130

Konzeptionsprozess betrifft, kenne ich nur das, was über Papiere oder öffentliche Gesprä-
che zugänglich war – keine Innenperspektive. Jetzt übernehme ich Verantwortung für 
einen konkreten Bereich und stelle fest: Auch wenn sich individuelle Handschriften und 
Expertisen in den Ausstellungen ablesen lassen, stehen sie doch alle innerhalb eines sehr 
rigiden, monumentalen Rahmens. Ich frage mich immer wieder: Wo fange ich an, wenn 
ich etwas verändern oder neue Perspektiven einbringen will? Es ist gar nicht so leicht, 
weil Veränderungen aus meiner Sicht im großen Ganzen sinnvoller wären, um auch 
Kohärenz im Haus zu schaffen – aber gleichzeitig nur sehr punktuell möglich sind. Die 
Dauerausstellung lässt sich zum Beispiel nur bedingt weiterentwickeln, zumindest nicht 
ohne großen Aufwand. Ich glaube, das spüren auch die Besuchende. Sie müssen sich erst 
einmal orientieren, überhaupt verstehen, in welchen Bereichen des Humboldt Forums 
sie sich befinden und was sie dort erwartet. An vielen Stellen probieren wir da gerade 
neue Zugänge aus – z.B. durch Interventionen. Die Frage aber bleibt: Wie lassen sich ver-
schiedene Narrativen integrieren, ohne die Lesbarkeit und Kohärenz für Besuchende zu 
verlieren?

Anna Szöke: Das ist ein wichtiger Punkt. Denn auch wenn wir jetzt viel über Ausstellun-
gen gesprochen haben – das kollaborative Arbeiten umfasst ja noch viel mehr: Es betrifft 
auch die institutionellen Strukturen, etwa den Zugang zu den Sammlungen. Das finde 
ich besonders spannend: Was bedeutet Kollaboration jenseits von Ausstellungen? Wie 
organisieren wir das intern?

TB: Ja, genau. In unserer täglichen Arbeit geht es oft gar nicht in erster Linie um Ausstel-
lungen, sondern um die Sammlungen. Viele Gäste, die zu uns kommen, interessieren 
sich für die Sammlungen – sie wollen dort arbeiten, forschen oder sich überhaupt erst 
einmal orientieren. Wir haben in den letzten 12 Monaten über 800 Gäste in den Samm-
lungen in Dahlem betreut. Natürlich gibt es auch Gäste, die sich explizit für die Ausstel-
lung interessieren, aber der Großteil kommt wegen den Sammlungen. 

ASCH: Ich denke, man muss da auch nochmal unterscheiden: Es gibt Gäste, die sich für 
die Sammlung interessieren – und dann gibt es die Partner:innen, mit denen wir langfris-
tig zusammenarbeiten. Für Letztere ist die Sammlung meist nur ein Ausgangspunkt, 
aber nicht das Zentrum der Zusammenarbeit. Die eigentlichen Themen liegen oft ganz 
woanders.

TB: Ja, aber es ist ein starker Ausgangspunkt. Der Besuch der Sammlungen löst bei vielen 
Partner:innen intensive Reflexionsprozesse aus – über Tradition, über Verluste, über das, 
was ihre Vorfahren geschaffen haben und was heute fehlt. Über die Bedeutungen, die die 
Sammlungen im Jetzt haben und welche Bedarfe es auch für die Zukunft gibt. Und ich 
glaube, dass wir uns viel zu selten darüber austauschen, welche Prozesse solche Besuche 
auslösen können und welche Verantwortung damit für die zukünftige Zusammenarbeit 
für das Museum einher geht.

ASCH: Ich stimme dir zu. Es geht dabei nicht nur um das Sichtbare – ein beschädigtes oder 
schlecht aufbewahrtes Objekt –, sondern um tiefere emotionale und politische Dimensi-
onen. Und da greifen unsere bisherigen Strukturen leider oft zu kurz. Die große Frage ist: 
Was folgt daraus? Wo bringen wir uns ein? Wo können wir uns überhaupt einbringen – 
gerade in einer Zeit, in der die Ressourcen schrumpfen? Eine Verstetigung des »Kollabo-
rativen Museum« ist wünschenswert, denn es stellt sich die Frage: Wie können solche 
Beziehungen weitergetragen werden? Muss ich das in meiner Freizeit machen? Ist das 
meine persönliche Verantwortung? Oder lässt sich das strukturell verankern?



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 131

TB: Das ist wirklich zentral. Denn Beziehungen sind das Rückgrat dieser Arbeit – das war 
schon immer so. Viele Netzwerke basieren auf persönlichen Verbindungen. Und mit dem 
»Kollaborativen Museum« wollen wir das ja gerade intensivieren. Aber das ist eine große 
Verantwortung – weil die Erwartungen damit wachsen. Und weil diese Arbeit weit über 
das hinausgeht, was einzelne wissenschaftliche Mitarbeitende leisten können. Sie sind 
oft der erste Anknüpfungspunkt, aber bei Weitem nicht der einzige.

ASCH: Und dann stellt sich natürlich auch die Frage: Welchen Raum nimmt das Kollabo-
rative in Zukunft überhaupt ein? Für mich ganz konkret bedeutet das – und ich spreche 
hier wirklich ganz persönlich – dass ich überlege, ob ich die Beziehungen, die ich aufge-
baut habe, in Zukunft ehrenamtlich weiterpflegen muss. Ich stehe da in einem gewissen 
Verantwortungsverhältnis, das sich nicht einfach auflöst, nur weil es keine Projektmittel 
mehr gibt. Gleichzeitig hängt vieles davon ab, ob und wie jemand in der Lage ist, Dritt-
mittel einzuwerben. 

TB: Ich denke, da müssten wir eigentlich viel mehr drüber sprechen. Denn vieles von dem, 
was durch das CoMuse angestoßen wurde, hat erst begonnen, sich zu entfalten. 

TW: Das bringt uns zur nächsten Frage. Wie können Formen der Zusammenarbeit, die im 
Rahmen des »Kollaborativen Museums« erprobt wurden, in die Zukunft getragen wer-
den? Was braucht es, damit Kollaboration nicht zur Nebensache wird, die man irgendwie 
nebenbei ehrenamtlich macht, sondern tatsächlich Teil des institutionellen Selbstver-
ständnisses bleibt – auch in Zeiten knapper Haushalte?

Sonja Mohr: Eine wichtige Grundlage, die ich gerne schaffen möchte, ist eine möglichst 
weitreichende Digitalisierung der Sammlungsbestände. Nur wenn Datensätze mit histo-
rischen Dokumentationen und an den Stücken ablesbaren Informationen vorhanden 
sind, wird ein echter Austausch mit Partner:innen möglich. Die Verfügbarkeit des Ar-
chivs und der Sammlungsverzeichnisse online ist dabei von großer Bedeutung.

Wir haben das kürzlich mit einem Team des Nationalmuseums der Philippinen erlebt: 
Gemeinsam haben wir uns in Dahlem 21 Objekte angeschaut – und es hat tatsächlich vier 
volle Tage gedauert, weil so viel zu diskutieren, zu analysieren und zu recherchieren war. 
Diesem Besuch waren mehrere Onlinetreffen vorausgegangen, für die die digitale Auf
arbeitung der Stücke zentral war. Daraus ergeben sich wichtige Fragen: Was lässt sich aus 
den Sammlungen ableiten? Welchen Blick haben die Partner:innen darauf? Was sagt das 
über unsere Institutions- und Sammlungsgeschichte? Ich sehe meine Rolle hier ein Stück 
weit als Vermittlerin – oder wie Maurice Mengel, Leiter der Abteilungen Medien EM/AKu, 
es ausdrückte: als Erwartungsmanagerin.

Besonders spannend fand ich die Diskussion um ein großes Textil, das seit seinem 
Eingang in die Sammlungen im Jahr 1888 nicht eindeutig zugeordnet werden konnte – 
war es überhaupt ein Objekt, ein Umhang oder womöglich nur Verpackungsmaterial? 
Erst im Dialog mit den Partner:innen und mit Unterstützung der Restaurierung wurde 
klar: Es handelt sich um einen Schleier. Solche Erkenntnisse lassen sich nicht allein ge-
winnen – sie entstehen im gemeinsamen Prozess.

ASCH: Das ist in der Tat eine schwierige Frage. Ich denke, wir müssen genau darüber jetzt 
verstärkt nachdenken. Klar ist: Die Haushaltslage wird schwieriger. Aber auf der anderen 
Seite nehmen auch Stiftungen und Förderinstitutionen dieses Thema zunehmend ernst. 
Kollaboratives Arbeiten wird als zukunftsweisend anerkannt. Und viele Stiftungen sind 
bereit, nicht nur Projekte, sondern auch Prozesse zu begleiten – auch bei der Frage von 
Rückgaben.



Interview, »Institution im Wandel: Über kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum für Asiatische Kunst«132

KP: Wenn ich etwa an den Fall Benin denke – mit dem Eigentumsübertrag, der mittler
weile stattgefunden hat – dann zeigt sich genau das. Die Objekte, die jetzt zurückgehen, 
sind nicht mehr dieselben wie bei ihrer gewaltsamen Aneignung. Man spricht auch von 
Re-Sozialisierung. Und da geht es eben nicht nur um Besitzverhältnisse, sondern um kom-
plexe Fragen der Kontextualisierung, der Erzählungen, die sich um diese Objekte gebildet 
haben – und darum, wie diese Geschichten in neuen Partnerschaften weitergetragen wer-
den können. Genau da setzen wir mit dem vorhin erwähnten, von der Gerda Henkel Stif-
tung unterstützten Projekt im Bereich Benin an. Es geht einerseits um die Frage: Welche 
Geschichten erzählen diese Objekte? Was wurde in sie eingeschrieben? Was lässt sich neu 
herausarbeiten? Und gleichzeitig geht es auch darum, wie sich diese Themen mit zeitge-
nössischer Kunst verknüpfen lassen – wie daraus neue Ausstellungen, neue Formen von 
Öffentlichkeit entstehen können. Ich denke, dass Museen wie unseres sich auf dem Weg 
befinden, sich als Netzwerkinstitutionen zu etablieren – als Orte, die sich mit anderen Mu-
seen, Ausstellungshäusern, Universitäten, Stiftungen oder Künstler:innenräumen vernet-
zen und gemeinsam Ausstellungen oder Formate entwickeln, die sowohl lokal – zum Bei-
spiel in Nigeria, in Benin City – als auch hier oder digital realisiert werden können.

Ich glaube, wir alle haben ein gutes Bild davon, wie das aussehen könnte. Ob wir es 
aber tatsächlich umsetzen können, hängt von vielen Faktoren ab – nicht zuletzt von Res-
sourcen, aber auch von der Wahrnehmung durch Öffentlichkeit und Politik. Und da habe 
ich manchmal den Eindruck, dass diese Form der Arbeit nicht ausreichend sichtbar  
ist. Dass wir mit Institutionen verglichen werden, die vollkommen andere Aufgaben ha-
ben – und dass dabei nicht gesehen wird, was diese Art von kuratorischer Arbeit eigent-
lich bedeutet. Eine Netzwerkinstitution zu sein, das bedeutet ja nicht nur Austausch – es 
bedeutet auch Verlässlichkeit, Verantwortung und eine langfristige Perspektive. Und das 
ist von außen manchmal schwer zu erkennen.

TB: Wir versuchen, dieses Bewusstsein zu schaffen, indem wir auch die Besuchenden mit-
nehmen, indem wir transparent machen, was hinter den Kulissen geschieht. Denn viele 
erwarten von einem Museumsbesuch nach wie vor, dass da »etwas zu sehen« ist. Und 
wenn dann nicht unmittelbar etwas Eindeutiges, etwas Materielles präsentiert wird, 
führt das mitunter zu Unverständnis. Dabei verändert sich das Museum gerade massiv – 
nicht nur im ethnologischen Bereich. Aber ich glaube, dass viele Menschen noch gar 
nicht wahrnehmen, dass das Ethnologische Museum nicht nur für Ausstellungen im 
Humboldt Forum zuständig ist, sondern eben auch für die großen Sammlungen in Dah-
lem. Diese Komplexität ist im öffentlichen Bewusstsein kaum verankert. Ich hoffe, dass 
sich das mit der Zeit verändert – und dass daraus auch neue Formen der Förderung ent-
stehen. Denn klar ist: Auf den Schultern einzelner Kurator:innen und deren ehrenamtli-
chem Engagement kann das nicht dauerhaft lasten. Das ist keine tragfähige Lösung.

TW: Wenn ich kurz die Perspektive wechseln darf – ich würde gern aus kommunikativer 
Sicht einen Gedanken anschließen. Was du gerade gesagt hast, ist absolut zentral: Es 
geht um Bewusstsein. Es geht darum, ein Verständnis für diese Formen der Museumsar-
beit zu schaffen – sowohl in der Öffentlichkeit als auch bei politischen Entscheidungs
träger:innen. Und ich glaube, das ist etwas, das wir in der Kommunikation viel stärker 
betonen müssen: Das Museum ist ein Ort des Austauschs, des Dialogs, der Beziehungsar-
beit. Es ist längst nicht mehr nur ein Ort der Präsentation.

ASCH: Ja! Und das betrifft letztlich auch die Ethnologie als Fach. Ich finde, wir bringen uns 
gesellschaftlich noch viel zu wenig ein – vor allem in der Bildung. Da sehe ich uns als 
Fach – als Ethnolog:innen – ganz klar in der Verantwortung. Wir beschäftigen uns mit 
den komplexesten theoretischen Konzepten, aber schaffen es oft nicht, die grundlegen-
den Dinge zu kommunizieren. So etwas wie: Frag, wer da spricht, welche Perspektive 



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 133

vermittelt wird. Das ist doch eigentlich der Kern – und auch der gesellschaftspolitische 
Auftrag ethnologischer Arbeit heute. Da müssen wir, glaube ich, wirklich mal selbstkri-
tisch überlegen, welchen Stellenwert Vermittlung bei uns eigentlich hat.

TW: Ich habe gerade ein ganz aktuelles Beispiel erlebt: Wir haben gestern eine Pressemit-
teilung zu einem Kooperationsprojekt mit togoischen Partner:innen von Berlin Abroad 
Artists verschickt – da geht es um Rückgabedebatten, künstlerische Perspektiven und 
eben auch um den Begriff »Sammlung«. Wir haben uns sehr bewusst entschieden, das 
Wort »Sammlung« in Anführungszeichen zu setzen, um genau diese historische und po-
litische Problematik mitzuthematisieren. Und was passiert? Ich bekomme prompt eine 
Mail eines Redakteurs – nicht zum ersten Mal übrigens –, sich über die Anführungszei-
chen beschwerend. Das sei ideologisch, das würde nur verwirren. Das ist bezeichnend. 
Diese kleinen Interventionen, die für uns selbstverständlich geworden sind, stoßen in 
manchen Kreisen auf massives Unverständnis. Da merkt man, wie viel gesellschaftliche 
Aufklärungsarbeit eigentlich noch notwendig ist – auch und gerade in den Medien.

Denn Sammlung ist eben kein neutraler Begriff. Wenn ich den Begriff mal ganz wört
lich nehme, im Sinne von etwas aufsammeln, dann kollidiert das mit den teilweise ge-
waltsamen Aneignungskontexten der Objekte.

ASCH: Und genau in diesem Spannungsverhältnis bewegen wir uns. Es geht nicht darum, 
Widerstand um des Widerstands willen zu leisten, sondern diese Begriffe und Konzepte 
immer wieder zu hinterfragen – und sichtbar zu machen, was daran problematisch ist.

TW: Absolut. Und da müssen wir einfach dranbleiben. Immer wieder. Das betrifft die Ver-
mittlung, die Öffentlichkeitsarbeit, die Pressearbeit – aber genauso auch die bilateralen 
Gespräche mit Journalist:innen, mit Entscheidungsträger:innen, mit Besuchenden.

ASCH: Wobei ich sagen muss: Für mich persönlich ist das nichts Neues. Diese Spannung, 
dieses Missverhältnis, das begleitet mich schon seit über einem Jahrzehnt – wahrschein-
lich sogar länger. Das betrifft die Ethnologie als Fach, ethnologische Museen generell, 
aber auch das Verhältnis zu einem breiten Publikum. Mit welchen Bildern kommen die 
Menschen zu uns? Welche Erwartungen bringen sie mit? Und wie begegnen wir dem?

TB: Und in Berlin hat sich das, finde ich, nochmal zugespitzt. Ich bin ja jetzt seit drei Jah-
ren hier, und natürlich: Berlin ist eine andere Bühne. Es ist politischer, aufgeladener – es 
gibt mehr mediale Aufmerksamkeit. Aber das Spannungsfeld war auch anderswo immer 
schon da.

ASCH: Ja, wir arbeiten hier mit Menschen, für die diese Themen zutiefst persönlich und 
schmerzhaft sind – mit Community-Vertreter:innen, mit Herkunftsgesellschaften. 
Gleichzeitig kommen Besuchende, die von alldem noch nie etwas gehört haben und ein-
fach »etwas Schönes sehen« wollen. Und dann gibt es noch diese sehr akademische, teil-
weise hyperintellektuelle Auseinandersetzung. Und wir müssen – oder wollen – all diese 
Ebenen bedienen.

TW: Und da kommt die Bildungsarbeit ins Spiel – und die Vermittlung. Die ist absolut zen
tral. Und ich finde, da sollten wir auch offener werden. Wirklich fragen: Wen sprechen 
wir wie an? Und was können wir auf welche Weise transportieren?

ASCH: Ich würde da gerne noch einen Punkt ergänzen: es geht ja nicht nur um die Ver-
mittlung inhaltlicher Positionen, sondern auch um Räume, um Sichtbarkeiten. Wir ma-
chen sehr viel, auch mit Partner:innen weltweit – in anderen Kontexten, mit anderen 



Interview, »Institution im Wandel: Über kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum für Asiatische Kunst«134

Formaten. Aber das Problem ist: All das wird hier vor Ort kaum sichtbar. Es fehlt der 
Raum dafür.

SM: Für mich ist Transparenz eine Grundvoraussetzung kollaborativer Arbeit. Deshalb ist 
mir die Veröffentlichung der digitalisierten Sammlungsdaten so wichtig – auch wenn mir 
bewusst ist, dass nicht alle problemlos Zugang dazu haben. Dennoch ist eine Online-Da-
tenbank aktuell das breiteste Angebot, das wir machen können.

Gleichzeitig bringt diese Offenheit neue Herausforderungen mit sich: Mehr Anfragen, 
mehr Erwartungen – und das bei begrenzten personellen Ressourcen. Auch in den 
Sammlungsräumen selbst stoßen wir an Grenzen: Schutzmaßnahmen, konservatorische 
Bedingungen und infrastrukturelle Rahmen setzen der Teilhabe oft enge Grenzen. Das 
transparent zu kommunizieren, gehört für mich zur Verantwortung dazu.

ASZ: Mich interessiert dabei auch die Frage, wie das Wissen, das in der Zusammenarbeit 
mit Partner:innen entsteht, wieder in die Systeme des Museums zurückfließt – etwa in 
die Datenbank. Wie geht ihr mit dieser Herausforderung um?

SM: Ich sehe es als zentrale Aufgabe, die gemeinsam erarbeiteten Informationen auch in 
der Datenbank zu dokumentieren – aber mit Bedacht. Nicht jedes Detail aus einem Ge-
spräch kann oder sollte sofort übernommen werden, weil sich Erkenntnisse oft noch ver-
ändern. Ich halte daher zunächst vieles intern fest und überführe es dann, wenn sich 
Aussagen verdichten, in die offiziellen Texte – etwa bei Ausstellungen oder Online-Pro-
jekten. Besonders wichtig ist mir, dass diese Informationen auch mit Quellen versehen 
werden So wird nachvollziehbarer, woher die Erkenntnisse stammen. Das ist Teil eines 
transparenten und respektvollen Umgangs mit gemeinsam generiertem Wissen.

TB: Museen gelten noch immer als Orte einer gewissen Erhabenheit und Unnahbarkeit – 
und das müssen wir verändern. Wie können attraktive Ausstellung für ein breites Publi-
kum gemacht werden, die Inhalte – niederschwelliger vermitteln – die auf wissenschaft-
licher Arbeit basieren und komplexe Themen darstellen? Dazu gibt es ganz gute Beispiele 
z.B. aus den USA. Die Frage ist nur, wie wir das in Deutschland, in Europa stärker mitden-
ken. Und auch, wie wir als Museen für Menschen attraktiv bleiben. Warum kommen 
Menschen überhaupt noch in Museen? Was erwarten sie?

TW: Und da kann eine gewisse Popularisierung manchmal ganz heilsam sein – solange sie 
nicht auf Kosten der inhaltlichen Tiefe geht. Ich denke, genau das ist die Herausforderung: 
anschlussfähig zu bleiben, ohne banal zu werden.

ASCH: Das ist ja im Grunde eine Gratwanderung. Und wenn wir jetzt ganz konkret auf 
unsere Realität blicken: Wie viel Stellenwert wird der Vermittlung gegeben? Ehrlich ge-
sagt – nicht besonders viel. Und das liegt nicht daran, dass wir das als Einzelpersonen 
nicht wichtig fänden. Es hängt schlicht mit Ressourcen zusammen. 

KP: Und dabei geht es nicht darum, die Vermittlungsarbeit pauschal als unzureichend zu 
kritisieren, sondern ihren tatsächlichen Stellenwert im Gesamtgefüge zu hinterfragen. 
Und dabei müsste man sich klar machen: Vermittlung ist ja nicht die Aufgabe Einzel- 
ner – sie betrifft uns alle. Gerade im Rahmen kuratorischer Praxis oder bei der Konzep
tion von Ausstellungen ist Vermittlungsarbeit elementar.

Ich finde, man kann diese Schwierigkeiten auch sehr stark auf diesen Ort, das Hum-
boldt Forum im teilrekonstruierten Stadtschloss zurückführen – auf die Genese des Hau-
ses, die damit verbundenen Erwartungen, die Architektur. Da existieren Außenwahrneh-
mungen, gegen die wir kontinuierlich arbeiten müssen. Und was baulich noch weiter 



Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 135

ausgebaut wird, konterkariert manchmal das, was wir inhaltlich versuchen zu vermitteln. 
Dadurch wird die komplexe inhaltliche Arbeit, die hier tatsächlich geleistet wird, oft 
nicht wahrgenommen. Alles wird reduziert – auf die äußere Hülle, auf das Schloss.

TW: Da fehlt oft die Übersetzungsleistung. Und die bräuchte es dringend – auch, um das 
Haus in seiner Ambivalenz sichtbarer zu machen. Solange außen neue Fassadenelemen-
te angebracht werden, die inhaltlich nicht kontextualisiert sind, bleibt das ein ungelöstes 
Thema.

ASZ: Vielleicht ist das aber auch ein guter Moment, um in die Zukunft zu schauen. Unsere 
Diskussion um Vermittlung fand ich gerade sehr fruchtbar. Vielleicht kann man das als 
zentrales Learning für die Initiative »Das Kollaborative Museum« weiterdenken. Dass 
man von Anfang an sagt: Vermittlung ist ein zentrales Thema und wird im Projektteam 
fest verankert.

TB: Ich finde es sehr wertvoll, dass »Das Kollaborative Museum« genau solche Formate 
möglich macht – etwa Vermittlungsprojekte oder den Podcast. Das ist ja fast wie ein klei-
nes Archiv, in dem konzentriert für die Öffentlichkeit über die Arbeit gesprochen wird. 
Eine Form, die viel nachhaltiger wirkt als ein kurzer Projektbericht auf der Website.

SM: Ich denke, wir müssen uns immer wieder bewusst machen, dass kollaboratives Arbei-
ten nicht mit einem gemeinsamen Besuch oder einem Projektbericht endet.

Es geht darum, Verantwortung für das gemeinsam erarbeitete Wissen zu überneh- 
men – auch über den Moment hinaus. Und das bedeutet für mich, dieses Wissen trans
parent, nachvollziehbar und mit Respekt in unsere Systeme und Arbeitsabläufe zu inte-
grieren. Nur so kann aus punktueller Zusammenarbeit eine nachhaltige Beziehung ent-
stehen.


