Institution im Wandel:

Uber kollaborative Praxis im Ethnologischen
Museum und Museum fiir Asiatische Kunst
Erfahrungen, Herausforderungen und institutionelle
Dynamiken nach der Eroffnung des Humboldt Forums

Abstract. After the intense years of relocating and opening their permanent exhibitions at the Hum-
boldt Forum, the Ethnologische Museum and the Museum fiir Asiatische Kunst are now focusing
even more than before on transcultural cooperations. Since the launch of the large-scale initiative
‘The Collaborative Museum’ (CoMuse, "Das Kollaborative Museum") in early 2023, this has been the
emphasis of the programmatic work of the museums and the numerous projects that have been
initiated. Both museums are increasingly developing multi-perspective and collaborative approach-
es to the research of the collections and are testing new formats of cooperation with the interna-
tional museum- and scientific community as well as with representatives of societies of origin. Co-
Muse understands these collaborations not as a supplementary element, but as constitutive for a
new ethical and epistemic orientation of museum work. In doing so, it also focuses on structural
challenges - for example, in relation to methods, personnel structures and decision-making pro-
cesses. The newly created positions within CoMuse, including restitution coordination, postcolo-
nial provenance research, education and outreach, and CoMuse fellowship program coordination,
reflect the efforts to anchor collaboration both methodologically and infrastructurally within the
museums.

The interview provides a framework for reflections in which employees of the Ethnologische
Museum and the Museum fiir Asiatische Kunst jointly discuss their experiences, expectations and
the associated challenges of institutional change in the recent years and take a look to the future.

Nach den intensiven Jahren des Umzugs und der Er6ffnungen ihrer Dauerausstellungen
im Humboldt Forum widmen sich das Ethnologische Museum und das Museum fiir Asia-
tische Kunst in zahlreichen Projekten noch stdrker als bisher der transkulturellen Koope-
ration. Diese bildet spdtestens seit dem Start der grofdangelegten Initiative »Das Kollabo-
rative Museum« (CoMuse) Anfang 2023 den Schwerpunkt der programmatischen Arbeit
der beiden Museen. Sie entwickeln verstarkt multiperspektivische und kollaborative
Ansitze zur Erforschung der Sammlungen und erproben neue Formate der Zusammen-
arbeit mit einer internationalen Museums- und Wissenschaftscommunity sowie mit
Vertreter*innen der Urhebergesellschaften. CoMuse versteht diese Kollaborationen nicht
als ergdnzendes Moment, sondern als konstitutiv fiir eine ethisch und epistemisch neu
ausgerichtete Museumsarbeit. Dabei riickt es auch strukturelle Herausforderungen in
den Blick - etwa in Bezug auf Arbeitsweisen, Personalstrukturen und Entscheidungspro-
zesse. Die neu geschaffenen Stellen im Rahmen von CoMuse, darunter eine Koordination
fiir Restitution, postkoloniale Provenienzforschung, Mitarbeiterinnen fiir Bildung und
Vermittlung, sowie eine Koordination fiir das CoMuse Fellowship Programm, spiegeln
den Versuch wider, Kollaboration sowohl methodisch als auch organisatorisch in den
Museen zu verankern.

Das Interview bietet einen Reflexionsrahmen, in dem Mitarbeitende des Ethnologi-
schen Museums und des Museums fiir Asiatische Kunst ihre Erfahrungen, Erwartungen
und die damit verbundenen Herausforderungen institutionellen Wandels der letzten
Jahre gemeinsam reflektieren und einen Blick in die Zukunft werfen.

Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025)

127



Teilnehmende:

TINA BRUDERLIN, Leiterin Ethnologisches Museum

SONJA MOHR, Wissenschaftliche Mitarbeiterin, Sammlungen Sud- und Stdostasien,
Ethnologisches Museum

KERSTIN PINTHER, Wissenschaftliche Mitarbeiterin fir moderne und zeitgendssische
Kunst im globalen Kontext, Museum fir Asiatische Kunst und Ethnologisches Museum
STEFANIE SCHIEN, Wissenschaftliche Mitarbeiterin Sammlungen Sidamerika, Ethno-
logisches Museum

ANDREA SCHOLZ, Wissenschaftliche Mitarbeiterin flr transkulturelle Zusammenarbeit,
Ethnologisches Museum und Museum fir Asiatische Kunst

ANNA SZOKE, Wissenschaftliche Koordination »Das Kollaborative Museums, Ethnologisches
Museum und Museum fur Asiatische Kunst

TIMO WEISSBERG, Pressereferent der Staatlichen Museen zu Berlin, SMB, Moderation

Timo WeiBberg: Wir steigen mit der Frage ein, wie ihr den Prozess der Ausstellungserar-
beitung im Humboldt Forum erlebt habt. Uns interessiert zudem, wie ihr heute an den
Ausstellungen arbeitet - besonders vor dem Hintergrund, dass ihr unterschiedliche
Funktionen habt. Wie geht ihr vor?

Tina Briiderlin: Ich bin in einer intensiven Phase zum Ethnologischen Museum gestof3en -
die Eroffnung des Ostfliigels stand kurz bevor. Die Objekteinbringung ins Humboldt Fo-
rum hat iiber viele Jahre die gesamte Institution beschaftigt. Als ich im Januar 2022 an-
fing und dann im September die zweite Eroffnung stattfand, standen die Ausstellungen,
inklusive der Wechselausstellungen. Seitdem arbeiten wir daran, den Blick nach vorne

zu richten: Was kommt jetzt? Viele der Inhalte, die heute sichtbar sind, sind Ergebnisse

langjdhriger Arbeit und bestehender Partnerschaften. Die Frage ist nun: Wie setzen wir im

Humboldt Forum neue Schwerpunkte, gemeinsam mit dem Museum fiir Asiatische Kunst?

Was erwartet die Offentlichkeit - nicht nur in Berlin, sondern auch unsere Partner:innen

weltweit? Das Humboldt Forum ist weiterhin ein Ort grof3er Aufmerksamkeit. Delegatio-
nen, auch offizielle, kommen regelmaflig - das pragt unsere Arbeit nachhaltig.

Kerstin Pinther: Ich bin seit etwa dreieinhalb Jahren Kuratorin fiir moderne und zeitge-
nossische Kunst im globalen Kontext. Ich bin etwa ein Jahr vor der zweiten Eréffnung
dazugekommen und war dann sehr stark in die Neuplanung der Benin-Ausstellung ein-
gebunden. Zwischen der urspriinglichen Planung vor rund zehn Jahren und der tatsdch-
lichen Eroffnung hatte sich vieles verdndert - besonders im Hinblick auf Eigentumsiiber-
tragungen und Restitutionsdiskussionen. Die Frage war: Wie kann das in der Ausstellung
gezeigt werden? Die architektonische Setzung war sehr stark, die Vitrinen und Strukturen
bereits gebaut. Wir haben mit Kolleg:innen, unter anderem mit Verena Rodatus, in kur-
zer Zeit umgeplant, erste Kooperationen in Nigeria angestof3en und mit Kiinstler:innen
zusammengearbeitet. Und diese Zusammenarbeit haben wir sichtbar gemacht: Vitrinen
wurden verschoben, Texttafeln tiberschrieben. Daraus hat sich auch eine langerfristige
Zusammenarbeit entwickelt - aktuell weitergefiihrt in einem Projekt mit Unterstiitzung
der Gerda Henkel Stiftung.

Andrea Scholz: Ich habe die frithen Planungen, inklusive der zehn Jahre bis zur Er6ffnung,
miterlebt. Schon 2012, als ich begann, war Multiperspektivitat ein grofes Stichwort. Das
war ein Anspruch, der damals stark formuliert wurde - auch gegeniiber den Gestaltungs-
biiros. 2014 mussten endgiiltige Objektlisten abgegeben werden. Jede Anderung bedeu-
tete einen kostenpflichtigen Plandnderungsantrag - das hat kollaborative Prozesse fast
unmdoglich gemacht. Wenn ich heute durch die Benin-Ausstellung gehe, ist das fiir mich

128 Interview, »Institution im Wandel: Uber kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum fiir Asiatische Kunst«



trotzdem ein Erfolg: Da wurde in kurzer Zeit und unter politischem Druck viel erreicht.
Auch im Amazonien-Modul, fiir das ich verantwortlich bin und war, habe ich Erkenntnis-
se aus einem kollaborativen Drittmittelprojekt eingebracht. Die Ausstellung war formal
langst »fertig« geplant, aber ich habe trotzdem noch Verdnderungen durchsetzen kon-
nen - auch wenn das nicht immer einfach war. Man muss allerdings sagen, dass fiir un-
sere Partner:innen die Ausstellung selbst gar keine zentrale Rolle spielte - ihnen ging es
um die Objekte und die gemeinsame Arbeit, nicht um deren Prasentation hier in Berlin.

Interessant ist natiirlich auch, was in den letzten zehn Jahren alles passiert ist. Alsich
2012 mit dem Volontariat angefangen habe, waren Kolonialismus und die sogenannte
Raubkunst noch kaum Themen. Ich erinnere mich noch sehr gut an die Arbeit am Hum-
boldt Lab, an der ich intensiv beteiligt war. 2013 habe ich meine erste kleine Ausstellung
kuratiert - es ging um einen Stab aus Surinam. Ich war damals relativ neu, und fiir mich
war das Thema einfach spannend und selbstverstdndlich ausstellungswiirdig. Auch wa-
ren die postkoloniale Provenienzforschung und Restitutionsprozesse und -debatten an-
ders als heute noch kaum institutionalisiert. Es gab natiirlich Auseinandersetzungen mit
NS-Raubkunst, aber nicht mit kolonialer Sammlungsgeschichte. Diese ganze heutige
Debatte hat erst spater an Fahrt aufgenommen.

TW: Und dann kam die Frage auf: Wie machen wir eigentlich mit dieser Vergangenheit
Ausstellungen?

ASCH: Genau. Und die Wechselausstellungen spielten dabei eine zentrale Rolle. Es ent-
stand die Idee, bestimmte Flidchen entlang der Dauerausstellungen temporar und flexibel
zu bespielen. So kam es, dass das kollaborative Arbeiten plotzlich im Ausstellungsbereich
moglich wurde - inklusive der notigen Infrastruktur. Damit sind wir bei der heutigen
Initiative »Das Kollaborative Museum« des Ethnologischen Museums und des Museums
fiir Asiatische Kunst.

KP: Ich finde es interessant, dass du das Thema Multiperspektivitdt ins Spiel gebracht
hast. Diese konnte in den Ausstellungen ja auch architektonisch kaum abgebildet werden.
Damals waren nur sehr wenige Biiros in der Lage, solche Gréfienordnungen iiberhaupt
zu planen. Es fillt auf, dass man sich damals wenig Gedanken dariiber gemacht hat, wie
sich Multiperspektivitdt auch rdumlich und gestalterisch ausdriicken kdonnte - etwa
durch unterschiedliche architektonische Ansédtze in der Ausstellungsarchitektur. Das
zeigt, wie sehr sich die Museumswelt verandert hat.

ASCH: Ja, absolut. Die Vorstellung einer »Dauerausstellung«, wie wir sie kannten, hat sich
jaauch verschoben. Frither waren das Konzepte, die fiir Jahrzehnte Bestand hatten. Heute
ist klar: Dauerausstellungen miissen sich weiterentwickeln. Und tatsdchlich iiberarbeiten
wir bereits die Flachen, die erst vor zwei, drei Jahren eréffnet wurden.

KP: Ich finde iibrigens auch, dass die Objekteinbringung das Haus lange geprégt hat. Der
Fokus lag stark auf den Ausstellungen, sodass der Blick auf die Sammlungen selbst zwi-
schenzeitlich fast verloren ging. Erst jetzt kehren wir zu ihnen zuriick als den zentralen
Moment unserer Arbeit. Und wir stehen vor der Herausforderung, wie wir die daraus ent-
stehenden Ideen flexibler auf die vorhandenen Flichen bringen - was nicht nur an Archi-
tektur oder Finanzen hédngt, sondern auch an strukturellen Voraussetzungen. Daran ar-
beiten wir aktuell intensiv. Aber wir merken, wie viele Ressourcen das bindet und wie
aufwendig es ist.

Stefanie Schien: Ich bin erst relativ kurz dabei - seit Juli letzten Jahres — habe also die
Eroffnung(en) des Humboldt Forums nur aus externer Perspektive mitverfolgt. Was den

Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025)

129



Konzeptionsprozess betrifft, kenne ich nur das, was iiber Papiere oder 6ffentliche Gespré-
che zugdnglich war - keine Innenperspektive. Jetzt iibernehme ich Verantwortung fiir
einen konkreten Bereich und stelle fest: Auch wenn sich individuelle Handschriften und
Expertisen in den Ausstellungen ablesen lassen, stehen sie doch alle innerhalb eines sehr
rigiden, monumentalen Rahmens. Ich frage mich immer wieder: Wo fange ich an, wenn
ich etwas verdndern oder neue Perspektiven einbringen will? Es ist gar nicht so leicht,
weil Veranderungen aus meiner Sicht im grofien Ganzen sinnvoller wéaren, um auch
Kohidrenz im Haus zu schaffen - aber gleichzeitig nur sehr punktuell moglich sind. Die
Dauerausstellung lasst sich zum Beispiel nur bedingt weiterentwickeln, zumindest nicht
ohne grofien Aufwand. Ich glaube, das spiiren auch die Besuchende. Sie miissen sich erst
einmal orientieren, iiberhaupt verstehen, in welchen Bereichen des Humboldt Forums
sie sich befinden und was sie dort erwartet. An vielen Stellen probieren wir da gerade
neue Zugange aus - z.B. durch Interventionen. Die Frage aber bleibt: Wie lassen sich ver-
schiedene Narrativen integrieren, ohne die Lesbarkeit und Kohdrenz fiir Besuchende zu
verlieren?

Anna Szdke: Das ist ein wichtiger Punkt. Denn auch wenn wir jetzt viel {iber Ausstellun-
gen gesprochen haben - das kollaborative Arbeiten umfasst ja noch viel mehr: Es betrifft
auch die institutionellen Strukturen, etwa den Zugang zu den Sammlungen. Das finde
ich besonders spannend: Was bedeutet Kollaboration jenseits von Ausstellungen? Wie
organisieren wir das intern?

TB: Ja, genau. In unserer tdglichen Arbeit geht es oft gar nicht in erster Linie um Ausstel-
lungen, sondern um die Sammlungen. Viele Gdste, die zu uns kommen, interessieren
sich fiir die Sammlungen - sie wollen dort arbeiten, forschen oder sich iiberhaupt erst
einmal orientieren. Wir haben in den letzten 12 Monaten iiber 800 Gaste in den Samm-
lungen in Dahlem betreut. Natiirlich gibt es auch Géste, die sich explizit fiir die Ausstel-
lung interessieren, aber der Grofiteil kommt wegen den Sammlungen.

ASCH: Ich denke, man muss da auch nochmal unterscheiden: Es gibt Géste, die sich fiir
die Sammlung interessieren - und dann gibt es die Partner:innen, mit denen wir langfris-
tig zusammenarbeiten. Fiir Letztere ist die Sammlung meist nur ein Ausgangspunkt,
aber nicht das Zentrum der Zusammenarbeit. Die eigentlichen Themen liegen oft ganz
woanders.

TB: Ja, aber es ist ein starker Ausgangspunkt. Der Besuch der Sammlungen 16st bei vielen
Partner:innen intensive Reflexionsprozesse aus - iiber Tradition, iiber Verluste, iiber das,
was ihre Vorfahren geschaffen haben und was heute fehlt. Uber die Bedeutungen, die die
Sammlungen im Jetzt haben und welche Bedarfe es auch fiir die Zukunft gibt. Und ich
glaube, dass wir uns viel zu selten dariiber austauschen, welche Prozesse solche Besuche
auslosen konnen und welche Verantwortung damit fiir die zukiinftige Zusammenarbeit
fiir das Museum einher geht.

ASCH: Ich stimme dir zu. Es geht dabei nicht nur um das Sichtbare - ein beschddigtes oder
schlecht aufbewahrtes Objekt -, sondern um tiefere emotionale und politische Dimensi-
onen. Und da greifen unsere bisherigen Strukturen leider oft zu kurz. Die grofde Frage ist:

Was folgt daraus? Wo bringen wir uns ein? Wo konnen wir uns iiberhaupt einbringen -
gerade in einer Zeit, in der die Ressourcen schrumpfen? Eine Verstetigung des »Kollabo-
rativen Museumc« ist wiinschenswert, denn es stellt sich die Frage: Wie konnen solche

Beziehungen weitergetragen werden? Muss ich das in meiner Freizeit machen? Ist das

meine personliche Verantwortung? Oder ldsst sich das strukturell verankern?

130 Interview, »Institution im Wandel: Uber kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum fiir Asiatische Kunst«



TB: Das ist wirklich zentral. Denn Beziehungen sind das Riickgrat dieser Arbeit - das war
schon immer so. Viele Netzwerke basieren auf personlichen Verbindungen. Und mit dem
»Kollaborativen Museum« wollen wir das ja gerade intensivieren. Aber das ist eine grof3e
Verantwortung - weil die Erwartungen damit wachsen. Und weil diese Arbeit weit {iber
das hinausgeht, was einzelne wissenschaftliche Mitarbeitende leisten konnen. Sie sind
oft der erste Ankniipfungspunkt, aber bei Weitem nicht der einzige.

ASCH: Und dann stellt sich natiirlich auch die Frage: Welchen Raum nimmt das Kollabo-
rative in Zukunft iiberhaupt ein? Fiir mich ganz konkret bedeutet das - und ich spreche
hier wirklich ganz personlich - dass ich iiberlege, ob ich die Beziehungen, die ich aufge-
baut habe, in Zukunft ehrenamtlich weiterpflegen muss. Ich stehe da in einem gewissen
Verantwortungsverhaltnis, das sich nicht einfach auflost, nur weil es keine Projektmittel
mehr gibt. Gleichzeitig hdngt vieles davon ab, ob und wie jemand in der Lage ist, Dritt-
mittel einzuwerben.

TB: Ich denke, da miissten wir eigentlich viel mehr driiber sprechen. Denn vieles von dem,
was durch das CoMuse angestofien wurde, hat erst begonnen, sich zu entfalten.

TW: Das bringt uns zur nachsten Frage. Wie konnen Formen der Zusammenarbeit, die im

Rahmen des »Kollaborativen Museums« erprobt wurden, in die Zukunft getragen wer-
den? Was braucht es, damit Kollaboration nicht zur Nebensache wird, die man irgendwie

nebenbei ehrenamtlich macht, sondern tatsdchlich Teil des institutionellen Selbstver-
standnisses bleibt - auch in Zeiten knapper Haushalte?

Sonja Mohr: Eine wichtige Grundlage, die ich gerne schaffen mochte, ist eine moglichst
weitreichende Digitalisierung der Sammlungsbestinde. Nur wenn Datensidtze mit histo-
rischen Dokumentationen und an den Stiicken ablesbaren Informationen vorhanden
sind, wird ein echter Austausch mit Partner:innen méglich. Die Verfiigbarkeit des Ar-
chivs und der Sammlungsverzeichnisse online ist dabei von grofder Bedeutung.

Wir haben das kiirzlich mit einem Team des Nationalmuseums der Philippinen erlebt:
Gemeinsam haben wir uns in Dahlem 21 Objekte angeschaut - und es hat tatsdchlich vier
volle Tage gedauert, weil so viel zu diskutieren, zu analysieren und zu recherchieren war.
Diesem Besuch waren mehrere Onlinetreffen vorausgegangen, fiir die die digitale Auf-
arbeitung der Stiicke zentral war. Daraus ergeben sich wichtige Fragen: Was ldsst sich aus
den Sammlungen ableiten? Welchen Blick haben die Partner:innen darauf? Was sagt das
iiber unsere Institutions- und Sammlungsgeschichte? Ich sehe meine Rolle hier ein Stiick
weit als Vermittlerin - oder wie Maurice Mengel, Leiter der Abteilungen Medien EM/AKu,
es ausdriickte: als Erwartungsmanagerin.

Besonders spannend fand ich die Diskussion um ein grofles Textil, das seit seinem
Eingang in die Sammlungen im Jahr 1888 nicht eindeutig zugeordnet werden konnte -
war es iiberhaupt ein Objekt, ein Umhang oder womdoglich nur Verpackungsmaterial?
Erst im Dialog mit den Partner:innen und mit Unterstiitzung der Restaurierung wurde
klar: Es handelt sich um einen Schleier. Solche Erkenntnisse lassen sich nicht allein ge-
winnen - sie entstehen im gemeinsamen Prozess.

ASCH: Das ist in der Tat eine schwierige Frage. Ich denke, wir miissen genau dariiber jetzt
verstdrkt nachdenken. Klar ist: Die Haushaltslage wird schwieriger. Aber auf der anderen
Seite nehmen auch Stiftungen und Forderinstitutionen dieses Thema zunehmend ernst.
Kollaboratives Arbeiten wird als zukunftsweisend anerkannt. Und viele Stiftungen sind
bereit, nicht nur Projekte, sondern auch Prozesse zu begleiten - auch bei der Frage von
Riickgaben.

Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025)

131



KP: Wenn ich etwa an den Fall Benin denke - mit dem Eigentumsiibertrag, der mittler-
weile stattgefunden hat - dann zeigt sich genau das. Die Objekte, die jetzt zuriickgehen,
sind nicht mehr dieselben wie bei ihrer gewaltsamen Aneignung. Man spricht auch von
Re-Sozialisierung. Und da geht es eben nicht nur um Besitzverhiltnisse, sondern um kom-
plexe Fragen der Kontextualisierung, der Erzdahlungen, die sich um diese Objekte gebildet
haben - und darum, wie diese Geschichten in neuen Partnerschaften weitergetragen wer-
den konnen. Genau da setzen wir mit dem vorhin erwdhnten, von der Gerda Henkel Stif-
tung unterstiitzten Projekt im Bereich Benin an. Es geht einerseits um die Frage: Welche
Geschichten erzdhlen diese Objekte? Was wurde in sie eingeschrieben? Was ldsst sich neu
herausarbeiten? Und gleichzeitig geht es auch darum, wie sich diese Themen mit zeitge-
nossischer Kunst verkniipfen lassen - wie daraus neue Ausstellungen, neue Formen von
Offentlichkeit entstehen konnen. Ich denke, dass Museen wie unseres sich auf dem Weg
befinden, sich als Netzwerkinstitutionen zu etablieren - als Orte, die sich mit anderen Mu-
seen, Ausstellungshdusern, Universitdten, Stiftungen oder Kiinstler:innenrdaumen vernet-
zen und gemeinsam Ausstellungen oder Formate entwickeln, die sowohl lokal - zum Bei-
spiel in Nigeria, in Benin City - als auch hier oder digital realisiert werden kénnen.

Ich glaube, wir alle haben ein gutes Bild davon, wie das aussehen konnte. Ob wir es
aber tatsdachlich umsetzen konnen, hdngt von vielen Faktoren ab - nicht zuletzt von Res-
sourcen, aber auch von der Wahrnehmung durch Offentlichkeit und Politik. Und da habe
ich manchmal den Eindruck, dass diese Form der Arbeit nicht ausreichend sichtbar
ist. Dass wir mit Institutionen verglichen werden, die vollkommen andere Aufgaben ha-
ben - und dass dabei nicht gesehen wird, was diese Art von kuratorischer Arbeit eigent-
lich bedeutet. Eine Netzwerkinstitution zu sein, das bedeutet ja nicht nur Austausch - es
bedeutet auch Verldsslichkeit, Verantwortung und eine langfristige Perspektive. Und das
ist von aufSen manchmal schwer zu erkennen.

TB: Wir versuchen, dieses Bewusstsein zu schaffen, indem wir auch die Besuchenden mit-
nehmen, indem wir transparent machen, was hinter den Kulissen geschieht. Denn viele

erwarten von einem Museumsbesuch nach wie vor, dass da »etwas zu sehen« ist. Und
wenn dann nicht unmittelbar etwas Eindeutiges, etwas Materielles prasentiert wird,
fithrt das mitunter zu Unverstdndnis. Dabei verdndert sich das Museum gerade massiv -
nicht nur im ethnologischen Bereich. Aber ich glaube, dass viele Menschen noch gar
nicht wahrnehmen, dass das Ethnologische Museum nicht nur fiir Ausstellungen im

Humboldt Forum zustdndig ist, sondern eben auch fiir die grofien Sammlungen in Dah-
lem. Diese Komplexitdt ist im 6ffentlichen Bewusstsein kaum verankert. Ich hoffe, dass

sich das mit der Zeit verdndert - und dass daraus auch neue Formen der Férderung ent-
stehen. Denn klar ist: Auf den Schultern einzelner Kurator:innen und deren ehrenamtli-
chem Engagement kann das nicht dauerhaft lasten. Das ist keine tragfahige Losung.

TW: Wenn ich kurz die Perspektive wechseln darf - ich wiirde gern aus kommunikativer
Sicht einen Gedanken anschliefien. Was du gerade gesagt hast, ist absolut zentral: Es
geht um Bewusstsein. Es geht darum, ein Verstdndnis fiir diese Formen der Museumsar-
beit zu schaffen - sowohl in der Offentlichkeit als auch bei politischen Entscheidungs-
trager:innen. Und ich glaube, das ist etwas, das wir in der Kommunikation viel starker
betonen miissen: Das Museum ist ein Ort des Austauschs, des Dialogs, der Beziehungsar-
beit. Es ist langst nicht mehr nur ein Ort der Prasentation.

ASCH: Ja! Und das betrifft letztlich auch die Ethnologie als Fach. Ich finde, wir bringen uns
gesellschaftlich noch viel zu wenig ein - vor allem in der Bildung. Da sehe ich uns als
Fach - als Ethnolog:innen - ganz klar in der Verantwortung. Wir beschiftigen uns mit
den komplexesten theoretischen Konzepten, aber schaffen es oft nicht, die grundlegen-
den Dinge zu kommunizieren. So etwas wie: Frag, wer da spricht, welche Perspektive

132 Interview, »Institution im Wandel: Uber kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum fiir Asiatische Kunst«



vermittelt wird. Das ist doch eigentlich der Kern - und auch der gesellschaftspolitische
Auftrag ethnologischer Arbeit heute. Da miissen wir, glaube ich, wirklich mal selbstkri-
tisch liberlegen, welchen Stellenwert Vermittlung bei uns eigentlich hat.

TW: Ich habe gerade ein ganz aktuelles Beispiel erlebt: Wir haben gestern eine Pressemit-
teilung zu einem Kooperationsprojekt mit togoischen Partner:innen von Berlin Abroad
Artists verschickt - da geht es um Riickgabedebatten, kiinstlerische Perspektiven und
eben auch um den Begriff »Sammlung«. Wir haben uns sehr bewusst entschieden, das
Wort »Sammlung« in Anfiihrungszeichen zu setzen, um genau diese historische und po-
litische Problematik mitzuthematisieren. Und was passiert? Ich bekomme prompt eine
Mail eines Redakteurs - nicht zum ersten Mal {ibrigens -, sich {iber die Anfiihrungszei-
chen beschwerend. Das sei ideologisch, das wiirde nur verwirren. Das ist bezeichnend.
Diese kleinen Interventionen, die fiir uns selbstverstandlich geworden sind, stof3en in
manchen Kreisen auf massives Unverstandnis. Da merkt man, wie viel gesellschaftliche
Aufklarungsarbeit eigentlich noch notwendig ist - auch und gerade in den Medien.

Denn Sammlung ist eben kein neutraler Begriff. Wenn ich den Begriff mal ganz wort-
lich nehme, im Sinne von etwas aufsammeln, dann kollidiert das mit den teilweise ge-
waltsamen Aneignungskontexten der Objekte.

ASCH: Und genau in diesem Spannungsverhdltnis bewegen wir uns. Es geht nicht darum,
Widerstand um des Widerstands willen zu leisten, sondern diese Begriffe und Konzepte
immer wieder zu hinterfragen - und sichtbar zu machen, was daran problematisch ist.

TW: Absolut. Und da miissen wir einfach dranbleiben. Immer wieder. Das betrifft die Ver-
mittlung, die Offentlichkeitsarbeit, die Pressearbeit - aber genauso auch die bilateralen
Gesprdche mit Journalist:innen, mit Entscheidungstrager:innen, mit Besuchenden.

ASCH: Wobei ich sagen muss: Fiir mich personlich ist das nichts Neues. Diese Spannung,
dieses Missverhdltnis, das begleitet mich schon seit iiber einem Jahrzehnt - wahrschein-
lich sogar langer. Das betrifft die Ethnologie als Fach, ethnologische Museen generell,
aber auch das Verhidltnis zu einem breiten Publikum. Mit welchen Bildern kommen die
Menschen zu uns? Welche Erwartungen bringen sie mit? Und wie begegnen wir dem?

TB: Und in Berlin hat sich das, finde ich, nochmal zugespitzt. Ich bin ja jetzt seit drei Jah-
ren hier, und natiirlich: Berlin ist eine andere Biihne. Es ist politischer, aufgeladener - es
gibt mehr mediale Aufmerksamkeit. Aber das Spannungsfeld war auch anderswo immer
schon da.

ASCH: Ja, wir arbeiten hier mit Menschen, fiir die diese Themen zutiefst personlich und
schmerzhaft sind - mit Community-Vertreter:innen, mit Herkunftsgesellschaften.
Gleichzeitig kommen Besuchende, die von alldem noch nie etwas gehort haben und ein-
fach »etwas Schones sehen« wollen. Und dann gibt es noch diese sehr akademische, teil-
weise hyperintellektuelle Auseinandersetzung. Und wir miissen - oder wollen - all diese
Ebenen bedienen.

TW: Und da kommt die Bildungsarbeit ins Spiel - und die Vermittlung. Die ist absolut zen-
tral. Und ich finde, da sollten wir auch offener werden. Wirklich fragen: Wen sprechen
wir wie an? Und was konnen wir auf welche Weise transportieren?

ASCH: Ich wiirde da gerne noch einen Punkt ergdnzen: es geht ja nicht nur um die Ver-

mittlung inhaltlicher Positionen, sondern auch um Rdume, um Sichtbarkeiten. Wir ma-
chen sehr viel, auch mit Partner:innen weltweit - in anderen Kontexten, mit anderen

Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025)

133



Formaten. Aber das Problem ist: All das wird hier vor Ort kaum sichtbar. Es fehlt der
Raum dafiir.

SM: Fiir mich ist Transparenz eine Grundvoraussetzung kollaborativer Arbeit. Deshalb ist
mir die Veroffentlichung der digitalisierten Sammlungsdaten so wichtig - auch wenn mir
bewusst ist, dass nicht alle problemlos Zugang dazu haben. Dennoch ist eine Online-Da-
tenbank aktuell das breiteste Angebot, das wir machen konnen.

Gleichzeitig bringt diese Offenheit neue Herausforderungen mit sich: Mehr Anfragen,
mehr Erwartungen - und das bei begrenzten personellen Ressourcen. Auch in den
Sammlungsrdaumen selbst stofien wir an Grenzen: Schutzmafinahmen, konservatorische
Bedingungen und infrastrukturelle Rahmen setzen der Teilhabe oft enge Grenzen. Das
transparent zu kommunizieren, gehort fiir mich zur Verantwortung dazu.

ASZ: Mich interessiert dabei auch die Frage, wie das Wissen, das in der Zusammenarbeit
mit Partner:innen entsteht, wieder in die Systeme des Museums zuriickflief3t - etwa in
die Datenbank. Wie geht ihr mit dieser Herausforderung um?

SM: Ich sehe es als zentrale Aufgabe, die gemeinsam erarbeiteten Informationen auch in
der Datenbank zu dokumentieren - aber mit Bedacht. Nicht jedes Detail aus einem Ge-
sprach kann oder sollte sofort {ibernommen werden, weil sich Erkenntnisse oft noch ver-
andern. Ich halte daher zunichst vieles intern fest und uberfiihre es dann, wenn sich

Aussagen verdichten, in die offiziellen Texte - etwa bei Ausstellungen oder Online-Pro-
jekten. Besonders wichtig ist mir, dass diese Informationen auch mit Quellen versehen

werden So wird nachvollziehbarer, woher die Erkenntnisse stammen. Das ist Teil eines

transparenten und respektvollen Umgangs mit gemeinsam generiertem Wissen.

TB: Museen gelten noch immer als Orte einer gewissen Erhabenheit und Unnahbarkeit -
und das miissen wir verandern. Wie konnen attraktive Ausstellung fiir ein breites Publi-
kum gemacht werden, die Inhalte - niederschwelliger vermitteln - die auf wissenschaft-
licher Arbeit basieren und komplexe Themen darstellen? Dazu gibt es ganz gute Beispiele
z.B. aus den USA. Die Frage ist nur, wie wir das in Deutschland, in Europa starker mitden-
ken. Und auch, wie wir als Museen fiir Menschen attraktiv bleiben. Warum kommen
Menschen iiberhaupt noch in Museen? Was erwarten sie?

TW: Und da kann eine gewisse Popularisierung manchmal ganz heilsam sein - solange sie
nicht auf Kosten der inhaltlichen Tiefe geht. Ich denke, genau das ist die Herausforderung:
anschlussfihig zu bleiben, ohne banal zu werden.

ASCH: Das ist ja im Grunde eine Gratwanderung. Und wenn wir jetzt ganz konkret auf
unsere Realitdt blicken: Wie viel Stellenwert wird der Vermittlung gegeben? Ehrlich ge-
sagt - nicht besonders viel. Und das liegt nicht daran, dass wir das als Einzelpersonen
nicht wichtig finden. Es hangt schlicht mit Ressourcen zusammen.

KP: Und dabei geht es nicht darum, die Vermittlungsarbeit pauschal als unzureichend zu
kritisieren, sondern ihren tatsdchlichen Stellenwert im Gesamtgefiige zu hinterfragen.
Und dabei miisste man sich klar machen: Vermittlung ist ja nicht die Aufgabe Einzel-
ner - sie betrifft uns alle. Gerade im Rahmen kuratorischer Praxis oder bei der Konzep-
tion von Ausstellungen ist Vermittlungsarbeit elementar.

Ich finde, man kann diese Schwierigkeiten auch sehr stark auf diesen Ort, das Hum-
boldt Forum im teilrekonstruierten Stadtschloss zuriickfithren - auf die Genese des Hau-
ses, die damit verbundenen Erwartungen, die Architektur. Da existieren Auflenwahrneh-
mungen, gegen die wir kontinuierlich arbeiten miissen. Und was baulich noch weiter

134 Interview, »Institution im Wandel: Uber kollaborative Praxis im Ethnologischen Museum und Museum fiir Asiatische Kunst«



ausgebaut wird, konterkariert manchmal das, was wir inhaltlich versuchen zu vermitteln.
Dadurch wird die komplexe inhaltliche Arbeit, die hier tatsichlich geleistet wird, oft
nicht wahrgenommen. Alles wird reduziert - auf die dufere Hiille, auf das Schloss.

TW: Da fehlt oft die Ubersetzungsleistung. Und die briauchte es dringend - auch, um das

Haus in seiner Ambivalenz sichtbarer zu machen. Solange aufien neue Fassadenelemen-
te angebracht werden, die inhaltlich nicht kontextualisiert sind, bleibt das ein ungeldstes

Thema.

ASZ: Vielleicht ist das aber auch ein guter Moment, um in die Zukunft zu schauen. Unsere
Diskussion um Vermittlung fand ich gerade sehr fruchtbar. Vielleicht kann man das als
zentrales Learning fiir die Initiative »Das Kollaborative Museum« weiterdenken. Dass
man von Anfang an sagt: Vermittlung ist ein zentrales Thema und wird im Projektteam
fest verankert.

TB: Ich finde es sehr wertvoll, dass »Das Kollaborative Museum« genau solche Formate
moglich macht - etwa Vermittlungsprojekte oder den Podcast. Das ist ja fast wie ein klei-
nes Archiv, in dem konzentriert fiir die Offentlichkeit iiber die Arbeit gesprochen wird.
Eine Form, die viel nachhaltiger wirkt als ein kurzer Projektbericht auf der Website.

SM: Ich denke, wir miissen uns immer wieder bewusst machen, dass kollaboratives Arbei-
ten nicht mit einem gemeinsamen Besuch oder einem Projektbericht endet.

Es geht darum, Verantwortung fiir das gemeinsam erarbeitete Wissen zu iiberneh-
men - auch iiber den Moment hinaus. Und das bedeutet fiir mich, dieses Wissen trans-
parent, nachvollziehbar und mit Respekt in unsere Systeme und Arbeitsabldufe zu inte-
grieren. Nur so kann aus punktueller Zusammenarbeit eine nachhaltige Beziehung ent-
stehen.

Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025)

135



