
Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 161

Feliciano Lana – Die Geschichte der Weißen 
Eine Ausstellung im Humboldt Forum 

24. Mai 2025 – 1. Juni 2026

Feliciano Lana Sibé, geboren in den späten 1930er Jahren in São João Batista am Fluss 
Tiquie im Nordwesten der Amazonasregion, war Desana. Er war ein großer Erzähler und 
kumu (Heiler) und gilt heute als einer der ersten modernen Indigenen Künstler Brasiliens. 
Im Zuge der Zusammenarbeit mit einem Salesianer-Missionar, der sich für die Dokumen-
tation der Indigenen Kultur des Oberen Rio Negro interessierte, begann er in den späten 
1970er Jahren eher zufällig zu zeichnen. Das eigentlich vom Missionar auserkorene Me-
dium, die Fotografie, erschien ihm nicht geeignet, um die vielschichtigen Erzählungen 
und das spirituelle Wissen seines Volkes abzubilden. Als Illustrator des Unsichtbaren 
erschuf er eine charakteristische Bildwelt, die Eingang in zahlreiche Publikationen und 
Ausstellungen fand und eine nachfolgende Generation von Indigenen Künstler*innen 
beeinflusste.

Im Humboldt Forum eine Ausstellung zu realisieren, welche die Weißen aus Sicht die-
ses Indigenen Malers porträtiert, war für die drei Weißen Kurator*innen (Michael Diemin-
ger, Thiago da Costa Oliveira und mich) keine einfache Aufgabe. Nicht nur aufgrund der 
komplexen interinstitutionellen Gemengelage, die das Hintergrundrauschen jeder 
Wechselausstellung im Humboldt Forum darstellt, sondern auch aufgrund des Themas, 
das uns selbst immer wieder mit unserem eigenen Weiß-Sein konfrontierte.

Den Grundstein der Ausstellung legten Thiago da Costa Oliveira und ich 2019, als wir 
uns in São Gabriel da Cachoeira (Amazonas, Brasilien) aufhielten. Thiago hatte Jahre zu-
vor als Kurier eine Bilderserie von Feliciano Lana über den Ursprung der Krankheiten nach 
Rio de Janeiro transportiert und mir von seiner Idee erzählt, dieses Thema mit Feliciano 
zu vertiefen und ihn nach weiteren Geschichten zum Kontakt zwischen Indigenen und 
Weißen zu fragen. Dank der kurzfristigen Bereitstellung eines Budgets für den Ankauf 
durch das Ethnologische Museum konnten wir diese Idee gemeinsam weiterverfolgen.

Lana lebte zu diesem Zeitpunkt in São Gabriel, zwei Flugstunden westlich von Manaus 
und an der Grenze zum Indigenen Territorium des oberen Rio Negro. Wir trafen uns mit 

Fig. 1  Besucher*innen in der 
Ausstellung »Feliciano Lana.  
Die Geschichte der Weißen«, 
Feliciano Lana, Staatliche  
Museen zu Berlin, Ethnologisches 
Museum/Stiftung Humboldt 
Forum im Berliner Schloss, Foto: 
Frank Sperling.



Ausstellungen, Veranstaltungen und Publikationen162

ihm auf der Terrasse der Nichtregierungsorganisation Instituto Socioambiental (ISA), die 
eng mit der regionalen Indigenen Organisation FOIRN zusammenarbeitet und mit der 
Thiago und ich zum damaligen Zeitpunkt ebenfalls kooperierten. Lana war gewohnt, von 
Ethnolog*innen um Bilder gebeten zu werden, und trug stets eine Mappe mit einigen 
bereits fertigen Aquarellen bei sich, zumeist Darstellungen mythischer Figuren oder von 
Flussszenen.

Unsere Anfrage allerdings überraschte ihn. »Nie hat mich jemand nach der Geschich-
te der Weißen gefragt« und »Da gibt es viele Geschichten!« waren seine Reaktionen. Wie 
im Fieber füllte er in den darauffolgenden beiden Wochen viele Blätter des von uns mit-
gebrachten Papiers aus einem Berliner Künstlerbedarfsmarkt.

Die Themen reichen vom Ursprung der Menschheit und der Entzweiung der Indige-
nen und Weißen aufgrund des schlechten Benehmens letzterer im Ayahuasca-Ritual hin 
zur Rückkehr der Weißen an die Küste des späteren Brasiliens, in portugiesischen Kara-
vellen voller Soldaten, Priester, Gesetzbücher und Waren. Es folgen Episoden über Kolo-
nialkriege, Missionierung, Kautschukboom und Goldbergbau. Gewalt, Gier und Rück-
sichtslosigkeit werden explizit als Grundcharakteristika der Weißen dargestellt. Selbst 
der Ethnologe und Sammler Theodor Koch-Grünberg tritt in Erscheinung, wie er eine 
Schlitztrommel für das Ethnologische Museum erwirbt.1 Lanas Werke stellen nicht ein-
fach koloniale Geschichte dar. Sie erzählen sie aus der Sicht derjenigen, die in den west-
lichen historischen Darstellungen lediglich als Objekt der Geschichte vorkommen oder 
gar keine Stimme haben. Der Bilderzyklus zeigt Geschichte nicht als feste Abfolge von 
Ereignissen, sondern als lebendiges Zusammenspiel verschiedener Perspektiven und 
Realitäten. Seine Erzählweise ist dabei nicht chronologisch, sondern zyklisch. In wieder-
kehrenden Motiven verwebt Lana die Vergangenheit mit der Gegenwart und betont so 
das Fortbestehen kolonialer Gewalt.

In der Produktionszeit besuchten wir Lana einmal in seinem Zuhause, das in einem 
ärmlichen, recht baufälligen Haus in einem Randbezirk São Gabriels gelegen war, um 
uns mit ihm auszutauschen. Er war selbst fasziniert von den Themen, die er auf seine 
eigene, charakteristische Weise zu Papier brachte. Am Ende unseres Aufenthalts führten 
wir ein langes Interview mit Lana, in dem er uns seine Lebensgeschichte und den Inhalt 
der bereits fertigen Bilder erläuterte. Diese fließt oft in seine Kunst mit ein und Lana 
illustrierte auch Episoden, in denen er selbst oder seine Familienmitglieder vorkommen. 
Da es so viele Geschichten und Einzelheiten zu malen galt, bat Lana um mehr Papier und 
mehr Zeit. Doch sollten wir ihn nie wieder sehen.

Lana starb Anfang Mai 2020, höchstwahrscheinlich hatte er sich mit COVID-19 infi-
ziert. Sein plötzlicher Tod und die Pandemie machten unseren Plan zunichte, die Doku-
mentation mit ihm zu vervollständigen sowie weitere Zeitzeug*innen zu befragen. 

Zu unserem Glück hatte Lana die Bilderserie zur Geschichte der Weißen beendet, 
Erläuterungen in einem Notizbuch hinterlassen und alles an eine Kontaktperson des ISA 
übergeben. Erst später begannen Thiago da Costa Oliveira, Denilson Baniwa sowie das 
Netzwerk Indigener Kommunikator*innen Wayuri die erweiterte Dokumentation mit 
Zeitzeug*innen. Auszüge davon wurden später als Videoinstallation in die Ausstellung 
integriert. Da die Kommunikator*innen das Projekt seitdem fortlaufend weiterführen, 
entsteht nach und nach ein Archiv der Kontaktgeschichten am oberen Rio Negro, das von 
der regionalen Indigenen Organisation aufbewahrt wird.

Während der Pandemie veröffentlichten wir zunächst einen Katalog mit Lanas Bil-
dern, der Transkription der Interviews sowie mit Beiträgen von Autor*innen, die Lana 
und sein Werk gut gekannt hatten (Da Costa Oliveira und Scholz 2022).

Im Jahr 2024 ergab sich die Möglichkeit einer Ausstellung im Humboldt Forum, die im 
Mai 2025 eröffnet werden konnte. Vom Anfang bis zum Ende waren die Kommunikation 
und die Aushandlungsprozesse schwierig, doch das Ergebnis stellte glücklicherweise alle 
Beteiligten zufrieden. Die von der Berliner Agentur Ideals for Doing gestaltete Ausstel-

1  Die Schlitztrommel mit der Ident-
nummer V B 6596 im Besitz des 
Ethnologischen Museums wurde 
von Koch-Grünberg in Pari-Cacho-
eira gesammelt, wo Lana zur Schu-
le gegangen war. Vermutlich wurde 
Lana durch unsere Erzählungen 
und Abbildungen der Trommel im 
Depot angeregt, die Episode mit 
dem deutschen Ethnologen zu 
malen (vgl. https://recherche.smb.
museum/detail/155882/schlitz-
trommel, Abruf am 24.07.2025.)

https://recherche.smb.museum/detail/155882/schlitztrommel
https://recherche.smb.museum/detail/155882/schlitztrommel
https://recherche.smb.museum/detail/155882/schlitztrommel


Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 163

lung ist in die oben skizzierten Episoden der Geschichte der Weißen gegliedert. Lanas 
Worte flossen in einer Weise in die beschreibenden Texte ein, welche die für die Indige-
nen Kulturen des oberen Rio Negro charakteristische enge Verbindung von Erzählung 
und Bild im Ausstellungsdesign sichtbar macht. Für die Überschriften der Kapitel wähl-
ten wir in diesem Sinne ebenfalls Zitate Lanas aus.

Die zentrale Eingangssituation der Ausstellung zeigt Bilder, die Ursprung und Ent-
zweiung thematisieren. Sie ist um ein Video mit dem Interviewteil, in dem Lana sein Le-
ben erzählt, sowie einen Ayahuasca-Topf mit zwei Servierschalen aus der Sammlung des 
Ethnologischen Museums (V B 5828 a–c) ergänzt. Der rituelle Genuss von caapi (Ayahu-
asca), einem stark halluzinogenen Getränk aus einer Lianenart, ist am oberen Rio Negro 
den initiierten Tänzern vorbehalten. Der Mythos vom ersten caapi-Ritual der Phamuri-
mahsa (Menschen der Transformation) handelt vom Ursprung der grafischen Muster so-
wie der Vielfalt von Sprachen und menschlichen Ausdrucksformen. Nach Lana ist auch 
die Geschichte von der Entzweiung Weißer und Indigener Menschen Teil dieses Mythos.

Wir entschieden uns gegen eine festgelegte Reihenfolge der Kapitel, um den Besu
cher*innen die Zyklizität der Motive und Themen zu vermitteln. Im Dialog mit Lanas 
Aquarellen wählten wir auch mehrere Werke zeitgenössischer Indigener Künstler*innen 
für die Präsentation aus. Sie passen thematisch zu den Inhalten Lanas und wurden von 
der Stiftung Humboldt Forum zu diesem Zweck angekauft. Auf diskrete Weise hält die 
Ausstellung nicht nur ihren Macher*innen, sondern auch dem Publikum einen Spiegel 
vor und fordert dazu auf, gewohnte Perspektiven und Welterklärungen zu hinterfragen. 
Es ist traurig, dass Lana selbst die Eröffnung nicht mehr erlebte, aber ich bin mir sicher, 
er wäre froh gewesen zu erfahren, dass seine Geschichten ihren Weg zum Berliner Publi-
kum gefunden haben. 

Text: ANDREA SCHOLZ

Literaturverzeichnis

Da Costa Oliveira, Thiago und Andrea Scholz
	 2022	 Feliciano Lana Sibé. Die Geschichte der Weißen. Köln: Böhlau.


