
Ausstellungen, Veranstaltungen und Publikationen164

1  https://www.smb.museum/mu-
seen-einrichtungen/ethnologis-
ches-museum/online-angebote/
detail/gegen-die-gewohnheit-ma-
natunga-kuenstlerische-interven-
tionen-von-george-nuku/, Abruf 
am 24.07.2025.

Manatunga – Künstlerische Interventionen  
von George Nuku 
Eine Sonderausstellung des Ethnologischen  
Museums der Staatlichen Museen zu Berlin  
im Humboldt Forum 

18. Mai 2025 – voraussichtlich Ende 2025

Im Rahmen des Projekts »Das Kollaborative Museum« (CoMuse) des Ethnologischen Mu-
seums und des Museums für Asiatische Kunst schuf der neuseeländische Künstler Geor-
ge Tamihana Nuku drei künstlerische Interventionen für die Ozeanien-Ausstellungsflä-
chen im Ethnologischen Museum im Humboldt Forum. Über den Prozess hinter dem 
Ausstellungsprojekt berichtet Nuku auch in einer Folge des CoMuse-Podcasts »Gegen Die 
Gewohnheit«.1 Die Initiative »Das Kollaborative Museum« zielt darauf ab, multiperspek-
tivische Ansätze zur sammlungsbasierten Forschung zu entwickeln und neue Formate 
für kollaborative Prozesse zu erproben, um die Dekolonisierung und Diversifizierung der 
Museumspraxis nachhaltig zu intensivieren.

George Tamihana Nuku ist einer der führenden zeitgenössischen Künstler Aotearoas/ 
Neuseelands. Als Bildhauer arbeitet er neben Stein, Knochen, Holz und Muscheln vor 
allem mit Styropor und Plexiglas. Die Interventionen für das Ethnologische Museum 
konzipierte und schuf Nuku während zweier CoMuse-Fellowships im März 2024 und von 
März bis Mai 2025. In dieser Zeit nahmen die drei Interventionen durch einen intensiven 
Austausch zwischen George Nuku, der Restauratorin Leonie Gärtner und der Kuratorin 
Dorothea Deterts langsam Gestalt an. Es wurden gemeinsam mögliche Interventionen in 
den Dauerausstellungsflächen und deren Erfordernisse besprochen, teilweise verworfen 
und angepasst, zu integrierende Objekte aus den Sammlungen erkundet und erörtert so-
wie schließlich externe Arthandler bei der Planung der Halterungen und zum Anbringen 
der historischen Objekte einbezogen und beauftragt.

Nuku betitelt seine Interventionen im Ethnologischen Museum als Manatunga und 
erklärt:

Manatunga is the Māori word given for precious objects, heirlooms and ancestral 
treasures. The word itself implies that they are standing – upright. It is also used in 
the context that these special pieces are concentrated repositories of histories and 
emotions.

Die von Nuku eigens für die Dauerpräsentation des Ozeanien-Bereichs geschaffenen In-
terventionen werden in zwei Räumen im Humboldt Forum gezeigt: So findet sich eine 
großformatige Installation in der großen Bootshalle, Raum 215, mit ihrem Fokus auf den 
Beziehungen zwischen Mensch und Meer sowie den Einflüssen durch Klimawandel und 
Umweltverschmutzung auf die pazifische Bevölkerung. Zwei weitere Interventionen wer-
den im Raum 219 präsentiert, in dem u.a. Exponate aus Polynesien und ihre Beziehungen 
zu Ahnen und Gottheiten ausgestellt sind.

In allen drei Installationen nimmt Nuku die Thematik der Ausstellungsräume auf und 
stellt eine Verbindung zu den dort gezeigten Objekten aus den Ozeanien-Sammlungen 
des Ethnologischen Museums her. Die zeitgenössischen Kunstwerke erlauben eine Neu-
perspektivierung der historischen Objekte, wie Nuku erläutert:

The inter-relationships between the past and the future, between new and ancient 
artworks, between a descendant of the origin families and the museum stewards of 

https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/


Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025) 165

these ancestral treasures – who now reside within the institution – are brought to 
the light of the present.

In der großen Bootshalle setzt Nuku auf die große Korallenriff-Vitrine ein waka (neusee-
ländisches Kanu) aus Plexiglas, gesteuert von fünf Männern: dem Māori-Halbgott Māui 
und seinen vier Brüdern. Māui zieht mit einem großen Angelhaken Meerestiere aus Plas-
tik aus dem Meer. George Nuku nimmt die Thematik des Bootsraumes auf, zeigt die 
Macht von Te Moananui – dem »großen Blau« –, und die Bedeutung der waka, durch wel-
che die Menschen den Ozean erst besiedeln konnten. Die fünf Männer aus Plexiglas hal-
ten historische Paddel oder Wasserschöpfer in den Händen. Die Enden des Plexiglas-wa-
ka schmücken historische Steven aus den Sammlungen des Ethnologischen Museums.

Wie Māui einst mit seinem Angelhaken aus dem Kieferknochen eines Vorfahren Te Ika 
a Māui (Māuis Fisch), die Nordinsel Aotearoas/Neuseelands, aus dem Meer zog, holt er 
jetzt Meerestiere aus Plastik an die Oberfläche. Diese Meerestiere »leben« auch in dem 
»Meer«, sprich in der Vitrine unter dem waka: Es handelt sich um Quallen, Fische, Rochen 
und Korallen aus Pet-Flaschen, die in einem zweiwöchigen Workshop hergestellt wur-
den. Auf diese Weise thematisiert das Werk unter anderem auch die ökologischen Her-
ausforderungen der Menschen im Pazifik und weltweit.

In Raum 219 zeigt George Nuku zwei Arbeiten: den Giebel eines Māori-Versammlungs
hauses aus Plexiglas, der drei Ahnen- bzw. Götter-Figuren aus Holz bzw. Stein aus Aotea-
roa/Neuseeland, den Marquesas-Inseln und Rapanui umgibt, und vis-à-vis eine Giebel-
konstruktion aus Plexiglas, welche die hölzerne Figur des Gottes Sope aus Nukuoro be-
schirmt. Das zweite Kunstwerk zeigt vier Ahn*innen-Figuren aus Plexiglas im Stil der 
historischen Māori-Schnitzereien, umgeben von eigens für sie gestalteten Vitrinen. Jede 
der Vitrinen zeigt eine andere Ahn*innengestalt aus einer pazifischen Region: Fidschi, 
Marquesas-Inseln, Samoa und Aotearoa/Neuseeland. Sie tragen bzw. halten Waffen und 
Schmuck aus den Sammlungen des Ethnologischen Museums. Diese Manatunga (»Schätze 
der Ahnen«) werden nicht liegend, wie in den anderen Vitrinen der Ausstellung, sondern 
stehend präsentiert – Manatunga, wie der Titel der Interventionen es beschreibt. Sie wer-
den als dynamische, lebendige Akteure gezeigt und konfrontieren die Besucher*innen 

Fig. 1  Waka-Intervention von 
George Nuku in der großen 
Bootshalle, Staatliche Museen zu 
Berlin, Ethnologisches Museum, 
Foto: Pierre Adenis.



Ausstellungen, Veranstaltungen und Publikationen166

mit ihrer Gegenwart. Die sie umgebenden Spiegel multiplizieren diese Ahn*innen in eine 
lange Linie von Generationen.

Nuku verbindet nicht nur historische und moderne Kunstwerke, sondern auch Mate-
rialien – wie Holz und Plexiglas. Er setzt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft mitein-
ander in Beziehung. Plastik, dessen Produktion und Entsorgung uns große Probleme 
bereitet, befindet sich durch die globale Umweltverschmutzung in allen Teilen der Erde 
und in allen Lebewesen. Wir sehen Plastik als zu entsorgenden Müll. Nuku arbeitet damit 
und wandelt es um in lebendige Kunstwerke von hohem ästhetischem Wert. Er konfron-
tiert die Betrachter*innen mit einer neuen Ebene des Materials und fordert dazu auf, es 
neu wahrzunehmen und sich mit »unserem Müll« auseinanderzusetzen. Für ihn hat Ple-
xiglas göttliche Qualitäten:

Through my Māori heritage, I try to reshape our relationship with the environment. 
For me, plastic bottles embody both light and water: the source of life itself. For me, 
the plastic bottle is evidence of divinity. This leads me to the idea that pollution it-
self is sacred. It’s not too late to change our relationship with the environment and 
move closer to the plastic that influences every aspect of our lives today.

George Tamihana Nuku (*1964 in Omahu, Aotearoa/Neuseeland) ist einer der führenden 
zeitgenössischen Künstler Neuseelands. In seinen Werken hinterfragt er immer wieder 
die Beziehungen zwischen Mensch, Natur und Kultur, wobei er traditionelle Elemente 
der Māori-Kultur verwendet, um sie zeitgenössischen Themen wie Dekolonialisierung, 
Rückführung von Kulturgütern und Versöhnung gegenüberzustellen. Seine Werke wer-
den international ausgestellt, so z. B. im British Museum (London), im Museum of Archae
ology and Anthropology (Cambridge) oder im Musée du Quai Branly (Paris). Seine letzte 
große Einzelausstellung wurde 2022 unter dem Titel »Oceans. Collections. Reflections« 
im Weltmuseum Wien gezeigt.

Text: DOROTHEA DETERTS

Fig. 2  George Nuku vor der 
Vitrine von Pou tūpuna, der 
Ahnengestalt aus Aotearoa/ 
Neuseeland, Staatliche Museen  
zu Berlin, Ethnologisches 
Museum, Foto: Pierre Adenis.


