1 https://www.smb.museum/mu-
seen-einrichtungen/ethnolagis-
ches-museum/online-angebote/
detail/gegen-die-gewohnheit-ma-
natunga-kuenstlerische-interven-
tionen-von-george-nuku/, Abruf
am 24.07.2025.

164

Manatunga - Kiinstlerische Interventionen
von George Nuku

Eine Sonderausstellung des Ethnologischen
Museums der Staatlichen Museen zu Berlin
im Humboldt Forum

18. Mai 2025 - voraussichtlich Ende 2025

Im Rahmen des Projekts »Das Kollaborative Museum« (CoMuse) des Ethnologischen Mu-
seums und des Museums fiir Asiatische Kunst schuf der neuseeldndische Kiinstler Geor-
ge Tamihana Nuku drei kiinstlerische Interventionen fiir die Ozeanien-Ausstellungsfla-
chen im Ethnologischen Museum im Humboldt Forum. Uber den Prozess hinter dem
Ausstellungsprojekt berichtet Nuku auch in einer Folge des CoMuse-Podcasts »Gegen Die
Gewohnheit«.! Die Initiative »Das Kollaborative Museum« zielt darauf ab, multiperspek-
tivische Ansdtze zur sammlungsbasierten Forschung zu entwickeln und neue Formate
fiir kollaborative Prozesse zu erproben, um die Dekolonisierung und Diversifizierung der
Museumspraxis nachhaltig zu intensivieren.

George Tamihana Nuku ist einer der fithrenden zeitgendssischen Kiinstler Aotearoas/
Neuseelands. Als Bildhauer arbeitet er neben Stein, Knochen, Holz und Muscheln vor
allem mit Styropor und Plexiglas. Die Interventionen fiir das Ethnologische Museum
konzipierte und schuf Nuku wahrend zweier CoMuse-Fellowships im Mdrz 2024 und von
Mairz bis Mai 2025. In dieser Zeit nahmen die drei Interventionen durch einen intensiven
Austausch zwischen George Nuku, der Restauratorin Leonie Gartner und der Kuratorin
Dorothea Deterts langsam Gestalt an. Es wurden gemeinsam mogliche Interventionen in
den Dauerausstellungsflichen und deren Erfordernisse besprochen, teilweise verworfen
und angepasst, zu integrierende Objekte aus den Sammlungen erkundet und erdrtert so-
wie schliefllich externe Arthandler bei der Planung der Halterungen und zum Anbringen
der historischen Objekte einbezogen und beauftragt.

Nuku betitelt seine Interventionen im Ethnologischen Museum als Manatunga und
erkldrt:

Manatunga is the Maori word given for precious objects, heirlooms and ancestral
treasures. The word itself implies that they are standing - upright. It is also used in
the context that these special pieces are concentrated repositories of histories and
emotions.

Die von Nuku eigens fiir die Dauerprdsentation des Ozeanien-Bereichs geschaffenen In-
terventionen werden in zwei Rdumen im Humboldt Forum gezeigt: So findet sich eine
grofdformatige Installation in der grofden Bootshalle, Raum 215, mit ihrem Fokus auf den
Beziehungen zwischen Mensch und Meer sowie den Einfliissen durch Klimawandel und
Umweltverschmutzung auf die pazifische Bevolkerung. Zwei weitere Interventionen wer-
den im Raum 219 prdsentiert, in dem u.a. Exponate aus Polynesien und ihre Beziehungen
zu Ahnen und Gottheiten ausgestellt sind.

In allen drei Installationen nimmt Nuku die Thematik der Ausstellungsrdume auf und
stellt eine Verbindung zu den dort gezeigten Objekten aus den Ozeanien-Sammlungen
des Ethnologischen Museums her. Die zeitgendssischen Kunstwerke erlauben eine Neu-
perspektivierung der historischen Objekte, wie Nuku erldutert:

The inter-relationships between the past and the future, between new and ancient
artworks, between a descendant of the origin families and the museum stewards of

Ausstellungen, Veranstaltungen und Publikationen


https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/online-angebote/detail/gegen-die-gewohnheit-manatunga-kuenstlerische-interventionen-von-george-nuku/

these ancestral treasures - who now reside within the institution - are brought to
the light of the present.

In der grof3en Bootshalle setzt Nuku auf die grof3e Korallenriff-Vitrine ein waka (neusee-
landisches Kanu) aus Plexiglas, gesteuert von fiinf Mannern: dem Maori-Halbgott Maui
und seinen vier Briidern. Maui zieht mit einem grofien Angelhaken Meerestiere aus Plas-
tik aus dem Meer. George Nuku nimmt die Thematik des Bootsraumes auf, zeigt die
Macht von Te Moananui - dem »grof3en Blau« -, und die Bedeutung der waka, durch wel-
che die Menschen den Ozean erst besiedeln konnten. Die fiinf Mdnner aus Plexiglas hal-
ten historische Paddel oder Wasserschopfer in den Hinden. Die Enden des Plexiglas-wa-
ka schmiicken historische Steven aus den Sammlungen des Ethnologischen Museums.

Wie Maui einst mit seinem Angelhaken aus dem Kieferknochen eines Vorfahren Te Ika
a Maui (Mauis Fisch), die Nordinsel Aotearoas/Neuseelands, aus dem Meer zog, holt er
jetzt Meerestiere aus Plastik an die Oberflache. Diese Meerestiere »leben« auch in dem
»Meerg, sprich in der Vitrine unter dem waka: Es handelt sich um Quallen, Fische, Rochen
und Korallen aus Pet-Flaschen, die in einem zweiwdchigen Workshop hergestellt wuzr-
den. Auf diese Weise thematisiert das Werk unter anderem auch die 6kologischen Her-
ausforderungen der Menschen im Pazifik und weltweit.

In Raum 219 zeigt George Nuku zwei Arbeiten: den Giebel eines Maori-Versammlungs-
hauses aus Plexiglas, der drei Ahnen- bzw. Gotter-Figuren aus Holz bzw. Stein aus Aotea-
roa/Neuseeland, den Marquesas-Inseln und Rapanui umgibt, und vis-a-vis eine Giebel-
konstruktion aus Plexiglas, welche die holzerne Figur des Gottes Sope aus Nukuoro be-
schirmt. Das zweite Kunstwerk zeigt vier Ahn*innen-Figuren aus Plexiglas im Stil der
historischen Maori-Schnitzereien, umgeben von eigens fiir sie gestalteten Vitrinen. Jede
der Vitrinen zeigt eine andere Ahn*innengestalt aus einer pazifischen Region: Fidschi,
Marquesas-Inseln, Samoa und Aotearoa /Neuseeland. Sie tragen bzw. halten Waffen und
Schmuck aus den Sammlungen des Ethnologischen Museums. Diese Manatunga (»Schiétze
der Ahnen«) werden nicht liegend, wie in den anderen Vitrinen der Ausstellung, sondern
stehend prasentiert - Manatunga, wie der Titel der Interventionen es beschreibt. Sie wer-
den als dynamische, lebendige Akteure gezeigt und konfrontieren die Besucher*innen

Baessler-Archiv, Band 70 (2024/2025)

Fig. 1 Waka-Intervention von

George Nuku in der grofden

Bootshalle, Staatliche Museen zu
Berlin, Ethnologisches Museum,

Foto: Pierre Adenis.

165



Fig. 2 George Nuku vor der
Vitrine von Pou tiipuna, der
Ahnengestalt aus Aotearoa/
Neuseeland, Staatliche Museen
zu Berlin, Ethnologisches
Museum, Foto: Pierre Adenis.

166

mit ihrer Gegenwart. Die sie umgebenden Spiegel multiplizieren diese Ahn*innen in eine
lange Linie von Generationen.

Nuku verbindet nicht nur historische und moderne Kunstwerke, sondern auch Mate-
rialien - wie Holz und Plexiglas. Er setzt Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft mitein-
ander in Beziehung. Plastik, dessen Produktion und Entsorgung uns grofde Probleme
bereitet, befindet sich durch die globale Umweltverschmutzung in allen Teilen der Erde
und in allen Lebewesen. Wir sehen Plastik als zu entsorgenden Miill. Nuku arbeitet damit
und wandelt es um in lebendige Kunstwerke von hohem dsthetischem Wert. Er konfron-
tiert die Betrachter*innen mit einer neuen Ebene des Materials und fordert dazu auf, es
neu wahrzunehmen und sich mit »unserem Miill« auseinanderzusetzen. Fiir ihn hat Ple-
xiglas gottliche Qualitdten:

Through my Maori heritage, I try to reshape our relationship with the environment.
For me, plastic bottles embody both light and water: the source of life itself. For me,
the plastic bottle is evidence of divinity. This leads me to the idea that pollution it-
self is sacred. It's not too late to change our relationship with the environment and
move closer to the plastic that influences every aspect of our lives today.

George Tamihana Nuku (*1964 in Omahu, Aotearoa/Neuseeland) ist einer der fithrenden
zeitgendssischen Kiinstler Neuseelands. In seinen Werken hinterfragt er immer wieder
die Beziehungen zwischen Mensch, Natur und Kultur, wobei er traditionelle Elemente
der Maori-Kultur verwendet, um sie zeitgenossischen Themen wie Dekolonialisierung,
Riickfithrung von Kulturgiitern und Versohnung gegeniiberzustellen. Seine Werke wer-
den international ausgestellt, so z. B. im British Museum (London), im Museum of Archae-
ology and Anthropology (Cambridge) oder im Musée du Quai Branly (Paris). Seine letzte
grofle Einzelausstellung wurde 2022 unter dem Titel »Oceans. Collections. Reflections«
im Weltmuseum Wien gezeigt.

Text: DOROTHEA DETERTS

Ausstellungen, Veranstaltungen und Publikationen



