
  

Gemeinwohl 
Überlegungen zu einem auch diakoniewissenschaftlichen Begriff 

Simon Blatz 

I. 

Es scheint, als feiere der Begriff des Gemeinwohls in der evangelischen Theologie im letzten 

Jahrzehnt eine kleine Renaissance. Zumindest profilieren ihn diverse Einwürfe zur Stärkung 

des gebeutelten gesellschaftlichen Miteinanders.1 Auch in der Diakoniewissenschaft besteht 

Interesse an dem Begriff.2 Die programmatische Rede vom Gemeinwohl wirft aber auch 

Fragen auf, handelt es sich doch um einen „antiquierten Begriff[…]“3, der schon zur 

Beschreibung von Gesellschaften verwendet wurde, die sich von der gegenwärtigen erheblich 

unterscheiden.4 Zudem wird der Begriff immer wieder als Reaktion auf eine Krise markiert.5 

Nun kann die Reaktivierung eines angestaubten Begriffs in der Krise eine glückliche Fügung 

sein, die erhellt, was ohne ihn im Dunkeln bleiben müsste. Ebenso möglich ist es jedoch, dass 

der Begriff nur etwas artikuliert, was man wichtig findet, ohne theoretisch ausreichend 

Deckung zu finden. Gemeinwohl wäre dann ein Appell, irgendwie mehr auf das Gemeinsame 

 
1 Vgl. Christian Albrecht/Reiner Anselm: Öffentlicher Protestantismus. Zur aktuellen Debatte um 
gesellschaftliche Präsenz und politische Aufgaben des evangelischen Christentums (Theologische Studien. NF 
4), Zürich 2017, 7.56; Jörg Dierken: Zwischen Partizipation und Respekt. Liberalismus, Kulturalismus und das 
bonum commune, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 65 (2021), 187-201; Elisabeth Gräb-Schmidt: 
Gemeinwohl. Rückgewinn eines antiquierten Begriffs in der pluralen Gesellschaft, in: Zeitschrift für 
Evangelische Ethik 59 (2015), 163-167 und die Beiträge in dem Band Dies./Reiner Preul, (Hg.): Marburger 
Jahrbuch Theologie 26. Gemeinwohl (Marburger Theologische Studien 121), Leipzig 2014. Für diese 
Beobachtung auch Rebekka Klein: Das soziale Band der Religion. Von der Funktionalität religiösen 
Sozialkapitals zur Performanz einer Lebensform sui generis, in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie 
und Religionsphilosophie 62 (2020), 114-137: 118-119. 
2 Vgl. Christian Albrecht (Hg.): Was leistet die Diakonie fürs Gemeinwohl? Diakonie als gesellschaftliche Praxis 
des Öffentlichen Protestantismus, Tübingen 2018; Ulrich Dobler/Ulrich Kuhn/Markus Nachbaur: 
Gemeinwohl und soziale Dienstleister: Auf dem Weg in die Netzwerkgesellschaft, in:  Hanns-Stephan 
Haas/Christoph Ploß (Hg.): Chancen begreifen. Soziale Leitbegriffe im Gespräch zwischen Politik und 
Sozialwirtschaft (Diakonie. Bildung – Gestaltung – Organisation 23), Stuttgart 2021, 73-89; Ronald Dossi: 
Diakonische Unternehmen und das Gemeinwohl. Integrative Unternehmensethik, gesellschaftliche Diakonie 
und die Gestaltung diakonischer Unternehmenspolitik (Reihe Diakoniewissenschaft/Diakoniemanagement 
13), Baden-Baden 2019; Daniela Ludwig: Drogen und Suchtarbeit. Gemeinschafts- und Gemeinwohlaufgabe, 
in: Haas/Ploß (Hg.): Chancen begreifen (Anm. 2) 62-72; Ursula Nothelle-Wildfeuer: Gemeinwohlorientierung, 
in: Norbert Friedrich u. a. (Hg.): Diakonie-Lexikon, Göttingen 2016, 190. 
3 Gräb-Schmidt: Gemeinwohl (Anm. 1) 164. 
4 Vgl. zur Geschichte Herfried Münkler/Harald Bluhm: Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn als politisch-
soziale Leitbegriffe, in: Dies. (Hg.) Gemeinwohl und Gemeinsinn. Historische Semantiken politischer 
Leitbegriffe (Forschungsberichte der interdisziplinären Arbeitsgruppe „Gemeinwohl und Gemeinsinn“ der 
Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften 1), Berlin 2001, 9-30; hier 15-28 und die weiteren 
Aufsätze dieses Bandes. 
5 Vgl. etwa Dierken: Zwischen Partizipation und Respekt (Anm. 1) 187-189; Gräb-Schmidt: Gemeinwohl 
(Anm. 1) 164 und zur Beobachtung auch Klein: Das soziale Band der Religion (Anm. 1) 118-119. 



  Simon Blatz 54 

zu achten. Dieser müsste nicht einmal revisionistisch in die Vergangenheit weisen. 

Wahrscheinlicher ist es, dass er kraftlos, weil unterkomplex verpufft. So gesehen ist die 

Problemstellung, die etwa Elisabeth Gräb-Schmidt ihren Überlegungen voranstellt, nur 

plausibel: Gelingt es, den Begriff für die gegenwärtige Gesellschaft fruchtbar zu machen, ohne 

dass er deren Komplexität unterläuft.6 Oder auf die hier im Fokus stehende Diakonie 

gemünzt: „Wie kann sich die Diakonie für die Belebung von Gemeinwohltraditionen 

einsetzen, ohne sich dem Verdacht des Illiberalismus auszusetzen?“7 

Die Problemstellung wird schon im Titel der EKD-Wirtschaftsdenkschrift von 1991 

angedeutet: Gemeinwohl und Eigennutz.8 Schafft man es, von dem Gemeinsamen so zu reden, 

dass es die individuelle Selbstentfaltung nicht abwertet? Auch die Denkschrift lässt das 

Ansinnen erkennen, aus dem „Und“ kein vorschnelles „Oder“ zu machen. Von Gemeinwohl 

soll nicht so gesprochen werden, dass die Errungenschaften einer individualisierten 

Gesellschaft zur ausgeschlossenen Alternative werden.9 Dieses Ansinnen teilen die 

diakoniewissenschaftlichen Beiträge. Auch sie wollen nicht den Eindruck erwecken, als würde 

auf dem Altar des Gemeinsamen das Individuelle geopfert. So stellt Christian Albrecht dem 

von ihm herausgegebenen Tagungsband die Formulierung voran: „Gemeinwohl“ sei „der 

verbindende Rahmen, der ein freiheitsorientiertes Leben unter den Bedingungen der Pluralität 

ermöglicht.“10 In einem anderen Band ist vom dem „Wohl einer möglichst großen Zahl von 

Mitgliedern eines Gemeinwesens“11 die Rede. Der darauffolgende Beitrag ergänzt: Es sei der 

„Zustand eines Gemeinwesens, wie es Voraussetzungen für den Einzelnen schafft, sich in 

seiner Verbundenheit mit anderen zu entfalten“12, um dann zu ergänzen: „Im Zentrum 

unseres Gemeinwohlverständnisses steht somit der einzelne Mensch mit seiner Individualität, 

mit seinen jeweils eigenen, unterschiedlichen Bedürfnissen und Bedarfen.“13 Dezidiert 

verzichten diese Gemeinwohlvorstellungen auf eine „inhaltlich gefüllte, allgemein verbindlich 

zu machende Vorstellung des guten o[der] gelingenden Lebens“ zugunsten eines 

„Minimalkonsens[es]“14. 

 
6 Vgl. Gräb-Schmidt: Gemeinwohl (Anm. 1) 165-166. 
7 Christian Dopheide: Zur Einführung in die Themenstellung, in: Albrecht (Hg.): Was leistet die Diakonie fürs 
Gemeinwohl? (Anm. 2), 1-13; hier: 8. 
8 Vgl. EKD (Hg.): Gemeinwohl und Eigennutz. Wirtschaftliches Handeln in Verantwortung für die Zukunft. 
Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gütersloh 1991. 
9 Vgl. mit leicht skeptischem Ton Wolfgang Huber: „Gemeinwohl und Eigennutz“. Zukunftsaufgaben 
kirchlicher Wirtschaftsethik, in: Hans Ulrich Germann u. a. (Hg.): Das Ethos der Liberalität. Festschrift für 
Hermann Ringeling zum fünfundsechzigsten Geburtstag (Studien zur Theologischen Ethik 54), Freiburg/Wien 
1993, 315-329; hier 326-329 und mit gegenläufiger Kritik Gräb-Schmidt: Gemeinwohl (Anm. 1) 163. 
10 Christian Albrecht: Vorwort, in: Ders. (Hg.): Was leistet die Diakonie fürs Gemeinwohl? (Anm. 2), V-X; hier: 
VII. 
11 Ludwig: Drogen und Suchtarbeit (Anm. 2) 62. 
12 Dobler/Kuhn/Nachbaur: Gemeinwohl und soziale Dienstleister (Anm. 2) 73. 
13 A. a. O., 74. 
14 Nothelle-Wildfeuer: Gemeinwohlorientierung (Anm. 2) 190. 



Gemeinwohl 55 

II. 

Ein solch inhaltlich zurückhaltendes, auf freie Entfaltung des Einzelnen abzielendes 

Verständnis von Gemeinwohl ist weder historisch noch logisch selbstverständlich. Historisch 

dürfte, wie bereits angedeutet, ein Verständnis überwiegen, das den Einzelnen der 

Gemeinschaft unterordnet. Dabei muss man nicht einmal an die deutschen 

Diktaturerfahrungen denken, in denen der Einzelne brachial zugunsten des großen Ganzen 

abgewertet und in die Pflicht genommen wurde.15 Vermutlich funktionierten solche 

Indienstnahmen für das Gemeinsame auch deshalb, weil sie an ein gesellschaftliches 

Selbstverständnis anknüpfen konnten, das einen solchen sozialen Mechanismus zumindest 

ansatzweise internalisiert hatte: dass es Güter wie die Familie, den Stand, den Staat, die Nation, 

das Volk usw. gibt, die den Einzelnen an Wert übersteigen. Uwe Volkmann formuliert diese 

Sicht exemplarisch für das Rechtsverständnis: „[D]er Einzelne entfaltet sich […] wesentlich in 

der Gemeinschaft und auf sie hin“16. 

Logisch stellt sich das Problem, dass die freie Entfaltung des Einzelnen von Leistungen 

abhängt, die ihm die Gesellschaft bereitstellt.17 Das lässt sich ausgerechnet an einem der 

klassischen Bezugspunkte für eine starke Akzentuierung freier Selbstentfaltung illustrieren: 

dem Eigentum. Individuelles Eigentum ist nicht nur dahingehend von Leistungen der 

Gesellschaft abhängig, dass es durch Gesetze, Polizei, Gerichte und eine vorgebildete Moral 

geschützt wird, sondern noch grundsätzlicher wird Eigentum überhaupt erst durch eine 

gesellschaftliche Verabredung geschaffen. Eigentum gibt es erst dort, wo es das rechtlich 

konstituierte Institut des Eigentums gibt.18 Zieht man den Gedanken wieder vom konkreten 

Beispiel auf die allgemeine Ebene, kann man sagen: „Individualität ist ein soziales und 

politisches Produkt, das sich nicht von selbst versteht.“19 

Wie kommt es nun angesichts der Nichtselbstverständlichkeit zu diesem Produkt? Warum 

schafft die Gesellschaft Platz für individuelle Selbstentfaltung? Warum fährt sie ihre 

inhaltlichen Zielvorstellungen des guten Lebens zugunsten freier Entfaltung des doch von ihr 

abhängigen Einzelnen zurück? In diese theoretische Lücke ließe sich nun das 

„Menschenrechtsethos als das ethische Projekt der Moderne“20 schieben. Mit anderen Worten: 

 
15 Vgl. etwa Wolfgang Maaser: Das Konzept und die Idee der Dienstgemeinschaft zwischen 1934-1952, in: 
Johannes Eurich/Wolfgang Maaser: Diakonie in der Sozialökonomie. Studien zu Folgen der neuen 
Wohlfahrtspolitik (Veröffentlichungen des Diakoniewissenschaftlichen Instituts an der Universität Heidelberg 
47), Leipzig 2013, 308-370; 310-333 und auch Ilko-Sascha Kowalczuk: Die Übernahme. Wie Ostdeutschland 
Teil der Bundesrepublik wurde, München 72024, 138. 
16 Uwe Volkmann: Rechtsphilosophie. Ein Studienbuch (Kurzlehrbücher für das juristische Studium), 
München 2018, 8. 
17 Vgl. a. a. O., 135-138. 
18 Vgl. Christoph Möllers: Das Grundgesetz. Geschichte und Inhalt, C.H. Beck Wissen, München 32019, 49-
51. 
19 Ders.: Freiheitsgrade. Elemente einer liberalen politischen Mechanik, Edition Suhrkamp, Berlin 42021, 87. 
20 Nothelle-Wildfeuer: Gemeinwohlorientierung (Anm. 2) 190. 



  Simon Blatz 56 

Die Konzentration der Gesellschaft auf den einzelnen Menschen verdankt sich einer 

spezifischen Anerkenntnis über seinen Wert und seine Würde. Menschliches Leben ist um 

seiner selbst willen wertvoll und darf deshalb im Letzten auch nicht durch eine Gemeinschaft 

verzweckt werden. 

Vielleicht lässt sich dieser Gedanke des Wertes des einzelnen Menschen, der sich einer 

Verzweckung gegenüber sperrt, nicht ohne Pathos formulieren. Doch auch wenn man seine 

Anerkenntnis als gesellschaftlichen Fortschritt verbucht, ist doch gleichzeitig wahrzunehmen, 

dass die Ausgestaltung dieses Gedankens Teil einer komplexen Aushandlungsgeschichte ist. 

Damit ist nicht nur gemeint, dass seine Ahnen ziemlich lange ziemlich gut aus heutiger Sicht 

absurde Ungerechtigkeit akzeptieren konnten.21 Grundsätzlicher noch ist es problematisch, 

wenn man dem Gedanken „teleologische […] Zwangsläufigkeit“22 beimisst, als wäre im Keim 

das Spätere schon vorhanden. Es ist vielmehr klärungsbedürftig und in gewissen Grenzen 

offen, was gesellschaftlich aus dem Gedanken der unverzweckbaren Würde des Menschen 

konkret gemacht wird. Dabei muss man nicht in vergangene Jahrhunderte zurückgehen und 

sich über Sklaverei und Wahlrecht den Kopf zerbrechen. Nicht zuletzt das Grundgesetz zeigt, 

dass die Geschichte der Menschenrechte die Geschichte ihrer Auslegung ist.23 

III. 

Das eben Gesagte lässt sich durch eine Anekdote zusammenfassen und präzisieren. Der 

Historiker Ewald Frie beschreibt am Beispiel seiner Herkunftsfamilie den, wie der Untertitel 

seines Buches sagt, „stille[n] Abschied vom bäuerlichen Leben in Deutschland“.24 Dabei 

kommt er unter anderem auf die in der bäuerlichen Kultur entwickelten Absicherungssysteme 

zu sprechen. Traditionell erhielten die Kinder, die bei der Hofübergabe leer ausgingen, eine 

Entschädigung. Diese lehnen seine Geschwister in den 1970er Jahren ab. Besonders die 

Schwestern wollen keine Aussteuer mehr haben. Diese Unabhängigkeit hat einen Grund: 

„[A]nders als alle anderen seit dem 19. Jahrhundert mit Hofübergaben befassten Fries“ haben 

sie nämlich „einen mächtigen Freund: den Staat.“25 So macht es unter anderem das Bafög 

möglich, ein Studium aufzunehmen und der Welt der Eltern den Rücken zuzukehren.  

In dieser Miniatur lässt sich die umrissene Transformation des Gemeinwohlverständnisses 

zusammenfassen: Während die Aussteuer nur geringe soziale Bewegungsfreiheit lässt und über 

 
21 Vgl. Heinrich August Winkler: Geschichte des Westens. Von den Anfängen der Antike bis zum 20. 
Jahrhundert, München 52016, 175-244 und besonders 185. 
22 Tine Stein: Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiöse Voraussetzungen des freiheitlichen 
Verfassungsstaates, Frankfurt/New York 2007, 19. 
23 Vgl. Möllers: Das Grundgesetz (Anm. 18) 56-59.68-92. 
24 Ewald Frie: Ein Hof und 11 Geschwister. Der stille Abschied vom bäuerlichen Leben in Deutschland, 
München 152023. 
25 A. a. O., 137. Vgl. insgesamt 129-141. 



Gemeinwohl 57 

die damit einhergehenden Rollenerwartungen an das bäuerliche Leben bindet, ermöglichen es 

nicht nur, aber vor allem die Bildungsinstitute, die die junge Bundesrepublik aufbaut, aus dem 

Vorgegebenen heraus zu treten und sich in für Vorgängergenerationen ungeahnter Weise nach 

eigenen Vorstellungen zu entfalten. 

Allerdings fallen zwei Beobachtungen ins Auge, die das bisher Gesagte präzisieren. Zum 

einen besitzt die Aussteuer, so sehr sie an das bäuerliche Leben bindet, doch die Pragmatik, 

insbesondere der Frau durch eigenen Besitz ein gewisses Maß an Eigenständigkeit gegenüber 

ihrem zukünftigen Ehemann und der Schwiegerfamilie zu gewährleisten. Der individuelle 

Spielraum mag begrenzt sein und doch ist die Aussteuer nicht restlos kollektivierend. Zum 

anderen ermöglicht der Staat zwar ein Studium und eine gute Berufsausbildung im Fach 

eigener Wahl und doch motiviert er zu einem Studium und verteilt kein bedingungsloses 

Grundeinkommen. Er hat mit dem, was er fördert, ein Interesse, das über die freie Entfaltung 

des Einzelnen hinaus geht. Auch die durch den Staat bereitgestellten Bildungsinstitute und 

Fördermöglichkeiten sind nicht völlig ziellos. 

Wenn das Beispiel aussagekräftig ist, lässt sich daraus eine interessante Konsequenz ziehen: 

Vielleicht unterscheiden sich das Früher und das Heute weniger grundsätzlich als die 

Gegenüberstellung – Orientierung an der Gemeinschaft vs. Orientierung am Einzelnen –

nahelegen mag. Denn in beiden Fällen gibt es individuelle Freiräume, die gegenüber dem 

Zugriff anderer geschützt werden, und in beiden Fällen geht es um Erwartungen, die die 

Umwelt gegenüber den Einzelnen anmeldet. Das Unterscheidende ist also nicht das Ob der 

Freiräume und auch nicht das Ob der Erwartungen, sondern die Skalierung: Wie viel Raum 

wird dem Einzelnen zur freien Entfaltung zugestanden und was wird von ihm an Dienst an 

der Allgemeinheit erwartet? Das richtige Maß ist in dem pauschalen Verweis auf 

Menschenrechte, Würde und Unverzweckbarkeit noch nicht vollständig enthalten, sondern 

Ergebnis des jeweils neu zu vollziehenden Aushandlungsprozesses.26 

In dieser Aushandlung setzt jede Gesellschaft eine Grenze und markiert, was als legitime, 

durch die Gesellschaft ermöglichte, freie Entfaltung gelten darf und was zu kritisierende 

Übertreibung ist. Es wird definiert, wo sich berechtigtes Selbstinteresse und zu kritisierender 

Egoismus trennen. Doch diese Grenze ist nicht fest. Sie liegt mal da und mal dort, jeweils 

abhängig von den gesellschaftlichen Aushandlungen. Um nochmals das Bafög-Beispiel zu 

bemühen: was ein angemessenes Leben für eine Frau ist, wie viel Loyalität Familie 

beanspruchen kann, welches Studium einer gesellschaftlichen Finanzierung gegenüber 

angemessen ist und so weiter, hat sich in der Geschichte immer wieder verändert. So kann es 

sein, dass etwas, was in der Vergangenheit als unverschämter Akt gegenüber der Gemeinschaft 

interpretiert wurde, irgendwann als beindruckende emanzipatorische Leistung erscheint. 

 
26 Vgl. dafür instruktiv Möllers: Das Grundgesetz (Anm. 18), 44-46 und auch Uwe Volkmann: Darf der Staat 
seine Bürger erziehen (Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie 44), 
Baden-Baden 2012. 



  Simon Blatz 58 

Gerade die Übertreibung kann ein Mittel sein, bestehende Grenzen zu verschieben: „Die 

Chance, Dinge zu übertreiben, ist nicht nur der Preis, sondern auch der Lohn der Freiheit, 

während die Forderung, sein Selbst nur sinnvoll, sozial oder moderat zu entwickeln, diese 

infrage stellt.“27 

IV. 

Aus den angestellten Überlegungen ergibt sich eine Anforderung an die Rede von 

Gemeinwohl in der Diakoniewissenschaft: Wer von Gemeinwohl spricht, sollte die fließenden 

und nicht selbstverständlichen Grenzen zwischen legitimer Selbstentfaltung und zu 

kritisierendem Egoismus, die Ungewissheit solcher Wertungen und ihre Abhängigkeit von 

gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen gerade im historischen Längsschnitt ernst nehmen. 

Das macht die Frage dann allerdings umso schwerer, auf welcher Seite die Diakonie zu stehen 

hat. Für wen setzt sie sich ein? Ist sie Vertreterin des Gemeinsamen gegenüber überbordender 

Fokussierung auf das eigene Wohlergehen? Oder stellt sie sich an die Seite derer, die sich von 

den Zugriffen, Erwartungen und Ansprüchen der Gesellschaft frei machen wollen? 

Angesichts der Offenheit des Aushandlungsprozesses gibt es auf diese Frage keine allgemein 

gültige Antwort und insofern für die Diakonie auch keinen Ort, an dem sie per se zu stehen 

hat. 

Bei der Reflektion kann es aber helfen, die Diakonie nicht nur als Anwältin für die eine 

oder andere Richtung zu verstehen, die zuschauend irgendeine Meinung zum Geschehen hat. 

Die Diakonie ist durch die ihr zugehörigen Organisationen selbst Akteurin, die dieses 

Spannungsfeld nicht nur beobachtet, sondern sich in ihm bewegt. Zum einen verfolgen auch 

diakonische Unternehmen Interessen der Selbsterhaltung. Sie konkurrieren mit anderen 

Anbietern und möchten für ihre Dienstleistungen auch in Zukunft gefördert werden und sich 

gegebenenfalls durchsetzen. Ihr Einsatz für das Gemeinsame ist in untrennbarer Weise 

verbunden mit dem Einsatz für das Eigene. Zum anderen sind diakonische Organisationen 

immer auch konfrontiert mit individuellen Wünschen und Bedürfnissen ihrer Klient:innen 

nach Teilhabe und Inklusion und der Mehrung individueller Spielräume. Die Diakonie mag 

hier Anwältin gegen Ghettoisierung und für Inklusion sein. Sie ist aber immer auch 

Umsetzende von Rechtsvorgaben, die sich an den vorhandenen Ressourcen und ab und an 

auch an dem Selbstverständnis der Mitarbeitenden und der in der Organisation ausgeprägten 

Identität stoßen kann. Sie kommentiert die Aushandlung zwischen legitimer Selbstentfaltung 

und problematischem Anspruchsdenken also nicht nur. Sie vollzieht sie immer mit. 

 

 

 
27 Möllers: Freiheitsgrade (Anm. 19), 39. 



Gemeinwohl 59 

Literatur 

 

Christian Albrecht/Reiner Anselm: Öffentlicher Protestantismus. Zur aktuellen Debatte um 

gesellschaftliche Präsenz und politische Aufgaben des evangelischen Christentums 

(Theologische Studien. NF 4), Zürich 2017. 

Christian Albrecht (Hg.): Was leistet die Diakonie fürs Gemeinwohl? Diakonie als 

gesellschaftliche Praxis des Öffentlichen Protestantismus, Tübingen 2018. 

Jörg Dierken: Zwischen Partizipation und Respekt. Liberalismus, Kulturalismus und das 

bonum commune, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 65 (2021), 187-201. 

Ulrich Dobler/Ulrich Kuhn/Markus Nachbaur: Gemeinwohl und soziale Dienstleister: Auf 

dem Weg in die Netzwerkgesellschaft, in: Hanns-Stephan Haas/Christoph Ploß (Hg.): 

Chancen begreifen. Soziale Leitbegriffe im Gespräch zwischen Politik und 

Sozialwirtschaft (Diakonie. Bildung – Gestaltung – Organisation 23), Stuttgart 2021, 73-

89. 

Christian Dopheide: Zur Einführung in die Themenstellung, in: Christian Albrecht (Hg.): Was 

leistet die Diakonie fürs Gemeinwohl? Diakonie als gesellschaftliche Praxis des 

Öffentlichen Protestantismus, Tübingen 2018, 1-13. 

Ronald Dossi: Diakonische Unternehmen und das Gemeinwohl. Integrative 

Unternehmensethik, gesellschaftliche Diakonie und die Gestaltung diakonischer 

Unternehmenspolitik (Reihe Diakoniewissenschaft/Diakoniemanagement 13), Baden-

Baden 2019. 

EKD (Hg.): Gemeinwohl und Eigennutz. Wirtschaftliches Handeln in Verantwortung für die 

Zukunft. Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gütersloh 1991. 

Ewald Frie: Ein Hof und 11 Geschwister. Der stille Abschied vom bäuerlichen Leben in 

Deutschland, München 152023. 

Elisabeth Gräb-Schmidt: Gemeinwohl. Rückgewinn eines antiquierten Begriffs in der pluralen 

Gesellschaft, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 59 (2015), 163-167.  

Elisabeth Gräb-Schmidt /Reiner Preul (Hg.): Marburger Jahrbuch Theologie 26. Gemeinwohl 

(Marburger Theologische Studien 121), Leipzig 2014.  

Wolfgang Huber: „Gemeinwohl und Eigennutz“. Zukunftsaufgaben kirchlicher 

Wirtschaftsethik, in: Hans Ulrich Germann u. a. (Hg.): Das Ethos der Liberalität. 

Festschrift für Hermann Ringeling zum fünfundsechzigsten Geburtstag (Studien zur 

Theologischen Ethik 54), Freiburg/Wien 1993, 315-329. 

Rebekka Klein: Das soziale Band der Religion. Von der Funktionalität religiösen Sozialkapitals 

zur Performanz einer Lebensform sui generis, in: Neue Zeitschrift für Systematische 

Theologie und Religionsphilosophie 62 (2020), 114-137. 

Ilko-Sascha Kowalczuk: Die Übernahme. Wie Ostdeutschland Teil der Bundesrepublik 

wurde, München 72024. 



  Simon Blatz 60 

Daniela Ludwig: Drogen und Suchtarbeit. Gemeinschafts- und Gemeinwohlaufgabe, in: 

Hanns-Stephan Haas/Christoph Ploß (Hg.): Chancen begreifen. Soziale Leitbegriffe im 

Gespräch zwischen Politik und Sozialwirtschaft (Diakonie. Bildung – Gestaltung – 

Organisation 23), Stuttgart 2021, 62-72. 

Christoph Möllers: Das Grundgesetz. Geschichte und Inhalt, C.H. Beck Wissen, München 

32019. 

Christoph Möllers: Freiheitsgrade. Elemente einer liberalen politischen Mechanik, Edition 

Suhrkamp, Berlin 42021. 

Herfried Münkler/Harald Bluhm: Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn als politisch-

soziale Leitbegriffe, in: Herfried Münkler/Harald Bluhm (Hg.) Gemeinwohl und 

Gemeinsinn. Historische Semantiken politischer Leitbegriffe (Forschungsberichte der 

interdisziplinären Arbeitsgruppe „Gemeinwohl und Gemeinsinn“ der Berlin-

Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften 1), Berlin 2001, 9-30. 

Ursula Nothelle-Wildfeuer: Gemeinwohlorientierung, in: Norbert Friedrich u. a. (Hg.): 

Diakonie-Lexikon, Göttingen 2016, 190. 

Wolfgang Maaser: Das Konzept und die Idee der Dienstgemeinschaft zwischen 1934-1952, 

in: Johannes Eurich/Wolfgang Maaser: Diakonie in der Sozialökonomie. Studien zu 

Folgen der neuen Wohlfahrtspolitik (Veröffentlichungen des Diakoniewissenschaftlichen 

Instituts an der Universität Heidelberg 47), Leipzig 2013, 308-370. 

Tine Stein: Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiöse Voraussetzungen des 

freiheitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt/New York 2007. 

Uwe Volkmann: Darf der Staat seine Bürger erziehen (Würzburger Vorträge zur 

Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie 44), Baden-Baden 2012. 

Uwe Volkmann: Rechtsphilosophie. Ein Studienbuch (Kurzlehrbücher für das juristische 

Studium), München 2018. 

Heinrich August Winkler: Geschichte des Westens. Von den Anfängen der Antike bis zum 

20. Jahrhundert, München 52016. 

 
 


