
  

„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 
Eschatologie, Diakonie und Ökonomie in Gustav Werners 
„Bruderhaus“- Fabriken 

Walter Göggelmann 

Einleitung 

„Christliche Fabriken“ – was ist das? Was soll nach dem Willen ihres Gründers „das 

Christliche“ an produzierenden Fabrikbetrieben sein, wenn sie konzipiert sind als Teile eines 

Diakoniewerks, das bedürftigen Menschen leibliche und geistliche Heimat sein soll? So viel 

scheint bei Gustav Werner (1809-1887), dem Rettungshaus- und Fabrikgründer im 

schwäbischen Reutlingen, sicher zu sein: Seine Produktionsbetriebe sind vom Grund ihrer 

Entstehung her nicht gedacht als Geldquellen für ein chronisch unterfinanziertes Diakonie-

werk.1 Sonst müssten sie ja – im Unterschied zu allen definitorischen Merkmalen diakonischer 

Betriebe – wenigstens selbst in sich gewinnorientiert sein!2 Offensichtlich aber will dieser 

Fabrikgründer mit seinem Projekt in den Betriebszwecken Alternativen entwickeln zu den 

Betrieben eines ungehemmten Frühkapitalismus. Fast ein Prophet unter den 

Diakoniegründern und doch zugleich schonungsloser Realist, sieht er dessen Folgen in der 

lawinenartig anschwellenden „sozialen Frage“ in deren ganzer Breite voraus.3 Und er will sich 

nicht damit begnügen, in kapitalistische Fehlentwicklungen korrektiv einzugreifen, geschweige 

denn einen diakonischen Korrekturbetrieb zu gründen: Nicht weniger als ein komplett 

alternatives christliches Konzept zum frühkapitalistischen „Fabrikwesen“ will er entwickeln 

und es im Kontext seines „Rettungshauses“ ausprobieren. 

Was aber soll diese Alternative ausmachen? Was ist der Grund, der Anlass und der Kontext 

der Entstehung seiner ersten Papierfabrik? Bei Gustav Werner, dem Theologen der Hoffnung 

auf das Reich Gottes, muss die erste Frage die nach dem theologischen, bei dem Diakoniker 

der Tat4 muss es die Frage nach dem diakonischen Kontext sein. Zu diesem Kontext gehören 

von den allerersten Anfängen an die das Werk tragenden Mitarbeiterinnen und später die 

 
1 Markus Rückert: Diakonie und Ökonomie. Verantwortung, Finanzierung, Wirtschaftlichkeit, Gütersloh 1990, 
(vgl. bes. 142 ff.) betrachtet die Bruderhaus-Fabriken unter der Frage nach der Eigenfinanzierung eines 
Diakoniewerks ohne externe Abhängigkeiten. 
2 Vgl. Alfred Jäger: Diakonie als ökonomisches Unternehmen, Beiträge aus der Arbeit der von 
Bodelschwinghschen Anstalten H. 28, Bielefeld 1984, 8 f. 
3 Vgl. den Art.“ Armenfürsorge“, Friedensbote (FB), Eine Zeitschrift für das Reich Gottes H. 3, 1852, 152-
159, abgedr. Gerhard K. Schäfer: Dem Reich Gottes Bahn brechen. Gustav Werner Briefe, Predigten, Schriften, 
Stuttgart 1999, 162 f., 412-421. 
4 Vgl. zu dem Gustav Werner zugeschriebenen Lebensmotto: „Was nicht zur Tat wird, hat keinen Wert“, Paul 
Wurster: Gustav Werner. Leben und Wirken, Reutlingen 1888, 110 f. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 89 

Mitarbeiter sowie die Sozialform des „ganzen Hauses“ als personelles, organisatorisches und 

psychologisches Tragegerüst.5  

Was aber sind die daraus resultierenden Betriebsziele eines solchen „christlichen Fabrik“? 

Wie setzen sie sich auseinander mit den sozialen und wirtschaftlichen Rahmenbedingungen 

der Armutszeit nach den napoleonischen Kriegen, der Umbruchzeit um 1848, der verzögerten 

Industrialisierung Süddeutschlands und der sich ankündigenden „sozialen Frage“? Welche 

Alternativen sind geplant, und was davon ist realisierbar? Wo zeigt die Entwicklung dem 

Theologen, dem Diakoniker, dem Fabrikgründer seine Grenzen auf? Daraus ergeben sich die 

Fragen nach dem Binnenverhältnis der Betriebszweige innerhalb des Diakoniewerks 

„Bruderhaus“: Wie aber verhalten sich die Betriebsziele der „christlichen Fabriken“ zu denen 

der als „Rettungshäuser“ für bedürftige Menschen konzipierten Betriebe? Welche 

Rückwirkungen haben die produzierenden Betriebe auf diese in Bezug auf Personal- und 

Finanzbedarfe, auf Organisations- und Rechtsformen? 

Während der Betrieb eines „Rettungshauses“ in dieser Gründerzeit bis auf Freundes- und 

Spenderkreise eher zur Ausbildung von Binnenstrukturen neigt, sind Fabrikbetriebe von ihrer 

Natur her auf Zulieferer, Abnehmer, Fachkräfte… d.h. auf Öffentlichkeit im Rahmen von 

Marktbedingungen angewiesen. Was aber geben solche Alternativgründungen, sollen sie ihre 

Wirkungen als Modelle sozialer Diakonie nicht verfehlen, der Produktions-, der Wirtschafts- 

und der Arbeitswelt der Zeit an Fragen auf? Das hängt wesentlich von der Frage ab: Sind sie 

selbst existenz-, überlebens- und anpassungsfähig genug, um sozial, wirtschaftlich und 

theologisch-sozialethisch als Modelle wirkungsfähig zu sein? 

Diesen Fragestellungen wollen die folgenden Überlegungen nachgehen in sechs an der 

Chronologie der Werksentwicklung orientierten Abschnitten. Die drei Schlussabschnitte sind 

mit den dabei entstehenden theologisch-diakonischen, organisatorischen und ökonomischen 

Fragen befasst. Als wichtigste Quellen sind zu nennen: Gustav Werners Reden und Rituale zur 

Einweihung der beiden Papierfabriken und sein Rechenschaftsbericht an die Handels- und 

Gewerbekammer Reutlingen.6 Berichte von Nane und Lotte Merkh, die die Perspektive der 

„Hausgenossen“ widerspiegeln7, die Hauszeitschrift „Friedensblätter“ und – ab 1900 – 

„Friedenbote“ mit ihren Einblicken in den Rettungshausflügel des Werks. Die 

Rechenschaftsberichte des Vorstandes, nur lückenhaft verfügbar, bilden nur die 

binnenwirtschaftliche Seite des Werks ab. Auch wenn sich daraus nur gestrichelte Linien der 

Entwicklung gewinnen lassen – die Richtung der Problematiken zeichnet sich darin deutlich 

 
5 Vgl. zum Problem Walter Göggelmann: Ein Haus dem Reich Gottes bauen. Diakonie und Sozialform in 
Gustav Werners Hausgenossenschaft, VDWI 32, Heidelberg 2007, bes. 66 ff. Zur Sozialform des „ganzen 
Hauses“ verdankt der Autor Eva Wörner wichtige sachdienliche Hinweise. 
6 Abgedr. Schäfer, Reich Gottes, 140, 309 ff; ebd. 153, 383 ff; 166, 428 f. Vgl. zu historischen und biografischen 
Einzelheiten Wurster, Gustav Werner 186 ff: 283 ff; 318 ff; 363; 367 ff. Vgl. zur Sicht der Hausgenossen Nane 
Merkh: Einige Züge aus der Geschichte des Bruderhauses, Reutlingen 1881, passim. 
7 Vgl. weiter Schäfer, Reich Gottes 152, 372 ff. Nane Merkh, Einige Züge 88-100; Lotte Merkh: Vater Werner. 
Bilder aus seinem Leben und Wirken, Reutlingen 1909, 98-125. 



  Walter Göggelmann 90 

ab. Durch Kriegs- und andere nicht mehr vollständig nachvollziehbare Einflüsse geben die 

Quellen bis zum Ende der Weimarer Republik zwar nicht hochauflösende, aber als Beispiele 

taugliche Bilder zu Tendenzen der Entwicklung her. Für die Zeit zwischen 1933 und 1945 

lassen sich vom Quellenbestand her keine brauchbaren Bilder zum Verhältnis von Anstalten 

und Fabriken gewinnen. Und für die Zeit zwischen dem Ende des 2. Weltkriegs und der 

Trennung der Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus von den Fabrikbetrieben in den 

siebziger Jahren des letzten Jahrhunderts wäre auf Grund des sehr anders gearteten 

Quellenmaterials eine eigene Untersuchung mit einem entsprechend differenzierten 

methodischen Ansatz notwendig. 

Diese Untersuchung wird in sechs analytischen Abschnitten der Chronologie der 

Werksgeschichte folgen und in drei Schlussabschnitten die Frage- und Problemstellungen zum 

Verhältnis von Anstalts- und Fabrikflügel ins Auge fassen, die die Entwicklung dem Werk bis 

in die 1970er Jahre des letzten Jahrhunderts aufgibt. 

I. Von der Hoffnung zum „Haus Gotteshilfe“ 

„Wir sind nicht Menschen, die keine Hoffnung haben“: Mit dieser Botschaft ist Gustav 

Werner seit seiner Vikarszeit (1834ff) allwöchentlich bis in seine letzten Lebensjahre hinein 

als Reiseprediger in vielen Gemeinden Württembergs und der Nordschweiz unterwegs. 

„Dass der Reich Gottes Bahn gebrochen und eine Stätte bereitet und dass die Gesetze desselben in das 

Gesamtleben der Menschheit eingeführt werden, ist das dringendste Bedürfnis unserer Zeit, wenn nicht in der 

kommenden Flut des Verderbens alles untergehen soll“8, ist die eschatologische Hoffnung des 

Diakonie- und auch des Fabrikgründers für das sich ankündigende Zeitalter der Großindustrie 

und der „sozialen Frage“.9 Wenn es gelingt, diese Zeit der großen sozialen Umbrüche mit 

dieser Hoffnung anzustecken und daraus die Maßstäbe der Liebe, der Gerechtigkeit und der 

Haushalterschaft (sprich: des pfleglichen Umgangs mit Ressourcen, d. Autor) für die 

gesellschaftliche Entwicklung zu gewinnen, ist die „große soziale Frage“ einer „christlichen“ 

Lösung zugeführt. Dann kann Arbeit, auch in der Großindustrie, wieder Teil des göttlichen 

Schöpfungsauftrags werden, an dem alle arbeiten-den Menschen, auch die schwächsten, 

teilhaben. Dazu gewinnt Gustav Werner bereits 1840 Frauen und ab 1852/53 auch Männer 

als „Haus-genossen“ für sein „Haus Gotteshilfe“ im schwäbischen Reutlingen, um zu allererst 

den Ärmsten der Armen, heimatlosen Kindern, ein „Haus“ zu bieten, in dem sie mit den – 

meist unversorgten – Frauen zusammen, eine Heimat finden. Das ist sein Ausdruck eines 

 
8 FB 1, 1851, Vorrede II, abgedr. Walter Göggelmann: Dem Reich Gottes Raum schaffen, VDWI 31, 
Heidelberg 2007, Dokumentation 6, 260. Vgl. weiter ders. Diakonie und Erinnerung, VDWI 70, Leipzig 2024, 
137. 
9 Vgl. zum Ganzen Göggelmann, Ein Haus 46 ff; ders. et al., Industrieschule und Maschinenfabrik, in: Dietmar 
Kauderer, Forschungswerkstatt Diakonie, DWI-Jahrbuch 42, Heidelberg 2012, 110 ff. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 91 

„Christentums der Tat“, durch das er teilhaben und teilgeben will am Prozess der 

Menschwerdung der Liebe Gottes und an deren Fluss durch die Welt des geplagten 19. 

Jahrhunderts, bis diese Welt zu ihrer schöpfungsgemäßen Bestimmung und zu ihrem Schöpfer 

zurückkehren kann: zum „Reich Gottes“. Die zugrundeliegende Denkfigur von Emanation 

und Remanation verdankt er dem schwedischen Seher Emanuel Swedenborg (1688-1772)10, den 

Impuls zur Umsetzung im Dienst an bedürftigen Menschen dem Kontakt zum Werk des 

französischen Gemeindediakonikers Jean Frédéric Oberlin (1740-1826), die Aufbauarbeit seiner 

rasch wachsenden Anstalt den Erstlingsfrauen in seinem „Haus“, die im ersten Jahrzehnt 

zwischen 1840 und 1850 wahrhaft diakonische Graswurzelarbeit leisten, dazu in einer ganz 

eigenen Initiative von Frauendiakonie.11 Sie werden seine „Hausgenossen“: Frauen in einer 

diakonischen Gemeinschaft ohne Regeln und Statuten, die, nur vom Vertrauen des „Vaters“ 

getragen, eine der Zeit um mehr als ein halbes Jahrhundert vorauseilende Verantwortung 

übernehmen und ihre durch diese diakonische Praxis gewonnenen Kompetenzen dem „Haus“ 

in Form von Aufbauleistungen zugutekommen lassen12 und die dabei für ein ganz eigenes in 

die Zukunft weisendes Modell von Frauendiakonie im 19. Jahrhundert stehen. Diesen Frauen 

verdankt Gustav Werner auch den Aufbau der ersten Einrichtungen zur Selbstversorgung in 

der kleinen „Anstalt“, die zwei Jahre nach ihrer Gründung (1840) bereits 42 und nach acht 

Jahren bereits 80 Kindern zur Heimat wird.13 

II. Die „industrielle Entwicklung“14 – Der Anmarschweg 

1. Die naturalwirtschaftliche Grundlage 

Ein so rasch wachsendes Kinder- „Rettungshaus“ kämpft ums nackte Überleben. Die vom 

Hausvater bei seiner Reisepredigt eingesammelten Spenden reichen nicht. „Eine gute Kuh 

deckt alle Armut zu“, jubeln nach einem Vierteljahr die Kinder. Die Erlöse aus dem Verkauf 

von Textilarbeiten von Reutlinger „Jungfrauen“, die sich regelmäßig in der Anstalt treffen, 

reichen bald für die Anschaffung einer zweiten Kuh. Ein gekaufter und ein paar gepachtete 

Äcker stellen die naturalwirtschaftliche Selbstversorgung sicher, ohne die in der Gründerzeit 

keine Anstalt auskommt, und dienen dazu der Arbeitsgewöhnung der meist verwahrlosten 

 
 

11 Vgl. Zu Einzelheiten und Einzelpersonen Göggelmann, Ein Haus 36 ff; 39 ff. Vgl. weiter ders. Frauen in 
Gustav Werners Bruderhaus gestalten Diakonie, VDWi 54, Leipzig 2015 passim. 
12 Vgl. Göggelmann, Ein Haus 116 ff. Zu Beispielen vgl. ders.:  Frauen in Gustav Werners Bruderhaus gestalten 
Diakonie, VDWI 54, Leipzig 2015, bes. Dokumentation 134 ff; 141 ff; 185 ff; 196 ff. 
13 Vgl. die aus den Eindrücken eines Augenzeugen gespeiste Biografie von Paul Wurster: Gustav Werner. Leben 
und Wirken (zit. Biogr.), Reutlingen 1888, 112. 
 

14 Die Hausgenossin und Chronistin des Bruderhauses Nane Merkh (vgl. Einige Züge 88) zählt noch alles dazu, 
was über eine Einzelanfertigung von Waren des täglichen Gebrauchs hinausgeht. 



  Walter Göggelmann 92 

Knaben – auch das ein Stück Frauendiakonie: Diakonie mit Frauen und von Frauen, auch an 

Frauen!15 

2. Die „Industrieschule“ 

Mit einer Kleinkinderschule und einer „Industrieschule“, ganz den Mustern von Jean Frédéric 

Oberlins (1760-1828) Waldersbacher Gemeindediakonie folgend, beginnt der Vikar Gustav 

Werner bereits 1837/38 in seiner Walddorfer Gemeinde und dann im Filial Rübgarten bei 

Tübingen seine diakonischen Aktivitäten. Seine Helferin Marie Agnes Jakob (1800-1846) 

bereitet sich in Tübingen auf ihre pädagogische Aufgabe vor, mit den Kindern biblische 

Geschichten kennen zu lernen und textile Handarbeiten zu üben.16 Die produzierten Waren 

dienen der Selbstversorgung und der Ausbildung von Disziplin und Motorik und werden auch 

von einer weiteren Helferin bereits in der Umgebung verhausiert. Dieses Grundmuster nimmt 

Gustav Werner von seiner Gemeinde mit in seine Reutlinger „Anstalt“. Zu Oberlins Muster 

der „Kinderrettung auf hohem pädagogischem Niveau“17 kommen in Reutlingen zwei weitere 

Wurzeln für die „Industrieschule“ hinzu und integrieren sie in den neuen Kontext: 

Aus der Näh- und Strickschule der Reutlinger Jungfrauen gewinnt Gustav Werner 1841 

Ricke Schirm (1815-1888), die Tochter eines Reutlinger Schneidermeisters. Sie bringt durch 

ihre Fertigkeiten aus der Reutlinger „Hausindustrie“, dem „Häkeln und Filetsticken“, bereits 

einen Hauch von arbeitspädagogischer Professionalität in die Arbeit mit den Kindern ein. Sie 

tritt – freiwillig und ohne Lohn – ins „Haus Werner“ ein und wird Gustav und Albertine 

Werners erste „Tochter“. Den weiteren Unterricht der Kinder übernimmt Amalie 

Wagenmann (1806-1883). In der Sozialform des „ganzen Hauses“ hat das „Haus Werner“ 

seine soziale Gestalt für die folgenden Jahrzehnte gefunden. Das dazugehörige biblische 

Muster findet der Hausvater in Eph 2,19.18 Damit – in der Tradition des Reutlinger 

Handwerkerbürgertums – auch ein richtiges „Geschäft“ daraus wird, das zum ersten 

Standbein der kleinen Anstalt taugt, bringen die sieben Schwestern aus der 

Textilhandwerkerfamilie Merkh, die Anfang der fünfziger Jahre nacheinander Werners 

„Hausgenossen“ werden, ihr elterliches Textilgeschäft als „Mitgift“ ins „Haus Werner“ ein. 

Nane Merkh macht daraus in kurzer Zeit den größten Laden für Textilien im Städtchen.19 

Damit hat Gustav Werner nach den ersten eineinhalb Jahrzehnten auf seinem Weg zum Reich 

Gottes in seiner Anstalt wichtige diakonische Ziele erreicht: 

 
15 Vgl. Nane Merkh, Einige Züge 33 f. Wurster, Biogr. 106 f., 
16 Vgl. Schäfer, Reich Gottes 69, 171-176. Wurster, Biogr. 72; 77. Lotte Merkh, Vater Werner 33 ff. 
17 Vgl. Göggelmann, Hausgenossen 61 ff; 104; 120. 
18 Vgl. Wurster, Biogr. 108 f. Nane Merkh, Einige Züge 93. Vgl. weiter den Nachruf auf Ricke Schirm Lotte 
Merkh, Vater Werner 283 ff. Göggelmann, Ein Haus 104; 120. 
19 Vgl. Nane Merkh, Einige Züge 93 f; 96. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 93 

- Kinder haben Heimat gefunden an Leib und Seele, dazu die Voraussetzungen für ihre 

Zukunft in einer eigenen sozialen Existenz. 

- In der „Hausgenossenschaft“ haben unversorgte Frauen eine mit eschatologischer 

Hoffnung erfüllte Liebesarbeit an bedürftigen Kindern, eigener Heimat und hohen 

Kompetenzgewinnen verbundene Aufgabe: Frauendiakonie ganz anders als bei 

Theodor Fliedners Diakonissen!20 Die „Anschaffung“ einer Hausgenossin als Ehefrau 

und „Mutter“ für die Kinder und das Hauswesen wirkt da schon fast wie ein Akt der 

Komplettierung der eigenen Oikonomia.21 

- Aber auch Diakonie und Ökonomie wohnen einschließlich der finanzwirtschaftlichen 

Seite im „Haus Werner“ schwesterlich einträchtig beieinander – einstweilen in dieser 

Aufbauphase! Und: Im Textilgeschäft hat das „Haus“ über alle Selbstversorgung hinaus 

ein Türchen zum kleinräumigen Markt in der Stadt hin offen. 

III. „Christliche Fabriken“ – das Ziel 

1. Ein „geistiger Kampf“22 

„Was hat ihn doch bewogen, seine gesegnete Arbeit in einer großen Familie h i n ü b e r 

(Sperrung durch den Autor) zu verlegen auf einen solchen Kampfplatz?“ Die Frage der 

Hausgenossin und Chronistin Lotte Merkh lässt alles andere als kapitalistische 

Unternehmensgründungen im Sinn der Zeit erahnen.23 Das Bild ihrer Schwester Nane vom 

Kampf des heiligen Georg gegen den Drachen als Interpretation für den Schritt von „Vater 

Werner“ in die „Großindustrie“24 deutet die Verortung der Deutungsmuster im „Haus“ an. 

Er selbst – auch dabei ganz Diakoniker – hat für seine Fabrikgründungen einen konsistenten 

Begründungszusammenhang aus einer Analyse der gesellschaftlichen Notsituation, seiner 

eigenen eschatologisch-heilsgeschichtlichen Antwort und der zu erwartenden diakonisch-

sozialen Erträge. Ökonomische Gesichtspunkte – wie etwa die Beschaffung von 

Finanzmitteln für das „Rettungshaus“ – wirken da wie Anhängsel von geringem Gewicht. 

Seine Analyse der gesellschaftlichen Situation der „großen sozialen Frage“25 kehrt die 

hamartiologisch-moralische Kausalkette der Sozialkonservativen „von der Sünde zur Armut 

und Verwahrlosung“ um: Die Massenarmut ist es, die zur Verwahrlosung breiter Schichten 

 
20 Vgl. zum Ganzen Walter Göggelmann: Frauen in Gustav Werners Bruderhaus gestalten Diakonie, VDWI 
54, Leipzig 2015, 23 ff; 50 f; 53 ff; 64. 
21 Vgl. Wurster, Biogr. 107. 
22 Formulierung vom Biografen Paul Wurster, vgl. Biogr. 190 
23 So Lotte Merkh, Vater Werner 98.  
24 Vgl. Einige Züge 88 ff. 
25 Zur Formulierung vgl. Wurster, Biogr. 321 



  Walter Göggelmann 94 

führt. Da helfen keine Almosen: Die Struktur dieser Entwicklung muss unterbrochen 

werden.26 

Seine beim letzten Grund des Elends ansetzende Lösung will das Problem in seiner heils- 

geschichtlich-eschatologischen Dimension angehen: Damit dem Massenelend gesteuert wird, 

damit die Fabriken aus „Stätten des Fluchs“ zu Stätten von „Gesittung, Bildung, Liebe, 

Gerechtigkeit“ werden können27, müssen die „göttlichen Gebote“ der Liebe, der 

Gerechtigkeit und der Haushalterschaft in das Fabrikwesen implantiert werden. Diese 

„herrlichen Grundsätze“, die Er in seiner Gemeinde – modellhaft in der Werner-Gemeinde – 

niedergelegt hat, müssen auf dem Gebiet der Industrie zur Geltung gebracht werden.28 Dann 

ist die „Menschheit“ an ihrem derzeit „kränksten Punkt“ saniert. Dann ist die Herrschaft des 

Christus so weit fortgeschritten, dass er sie „öffentlich ausüben“ und „in immer weitere Kreise 

ausbreiten“ kann. Wenn er so dem Reich Gottes Bahn brechen kann, dann ergeben sich daraus 

für Werner und sein Werk die sozialdiakonischen Konsequenzen: „Meine Fabrik ist wie der 

Hebel, mit dem ich die Armen aus ihrer Versunkenheit herausheben kann“.29 Nur so sind „die 

höchsten Aufgaben unserer Zeit überhaupt“ zu lösen.30 Denn „in diesem Gebiet hat der Gott 

der Welt seinen Thron aufgeschlagen. Er ist nur überwunden, wenn ihm dieses Gebiet (sc. die 

Großindustrie) entrissen ist. Hier liegt der Schlüssel der Weltherrschaft“31, die für den Christus 

erkämpft werden muss. 

Jetzt ist der Kairos für solche Entscheidungen von eschatologisch-heilsgeschichtlicher 

Dimension.32 Denn ob das Gebiet der Großindustrie dem „Gott der Welt“, dem Teufel 

Mammon und Profit, überlassen oder ob es für Christus, den König der Gerechtigkeit, 

gewonnen wird, daran entscheidet sich nicht weniger als das Schicksal des Industrie- Zeitalters 

zwischen Gottes- und Teufelsherrschaft – auch wenn das Reich Gottes in der Fabrik 

einstweilen noch „Knechtsgestalt“ annehmen muss.33 Gustav Werners Fabrik als Einstieg in 

ein gesamtgesellschaftlich wirksam werdendes Bündnis der Erneuerung, in allen ihren 

Abläufen und Strukturen umspannt vom Band der Liebe, eine Zufluchtsstätte für Flüchtlinge 

aus der alten Welt: So ist mit ihr eine „höhere Stufe“ der gesellschaftlichen wie der 

heilgeschichtlichen Entwicklung erreicht.34 

 

 
26 Vgl. den nach der Lektüre von Friedrich Engels: Die Lage der arbeitenden Klassen in England, entstandenen 
Artikel „Armenfürsorge“, abgedr. Schäfer, Reich Gottes 162, 412 f; 163, 415 f; 418. Vgl. bes. Schäfer, Reich 
Gottes 162, 412, Anm. 2. 
27 Vgl. Schäfer, Reich Gottes 67, 430. Wurster, Biogr. 190.  
28 Vgl. Gustav Werner, Neue Vorträge (Braun) 82/2 zu Lk 6, 22.8.1856, 122. 
29 So SB 3, Nov. 1861, 51: Vgl. FB 1851, H.2, 51. Vgl. weiter Göggelmann, Reich Gottes 191 ff. Dort weitere 
Belegstellen. 
30 So Schäfer, Reich Gottes, 82, 200. 
31 Zitat aus einem Brief, Adressat und Datum unbekannt, vgl. Wurster, Biogr. 153, vgl. weiter a. a. O., 50. 
32 Vgl. Schäfer, Reich Gottes 152, 384. 
33 So NV (Maier) zu Lk 4,21, 30.6.1858, 95. 
34 An die Papierfabrik in Dettingen richtet Gustav Werner diese Erwartung, vgl. Schäfer, Reich Gottes 162, 412 
f; 163, 414 f. Wurster, Biogr. 256. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 95 

2. Siege auf Hoffnung 

Ist es erst einmal gelungen, dass „die großen Erfindungen der Neuzeit… in die Hände der 

Kinder Gottes übergehen“, dann sind „die höchsten Aufgaben unserer Zeit überhaupt“ gelöst. 

Dann ist eine „sittliche Erneuerung“ für „unsere Gewerbe, die noch voller Betrug stecken“, 

erreicht.35 In einer Fabrik, die getragen ist von einer Gemeinde, in der der Herr seine „herrlichen 

Grundsätze niederlegen“ will, wird „den Armen ihr Recht und jedem Menschen seine 

Gebühr“.36 Dann kann auch für die „Arbeiterklasse… eine neue Stellung erreicht werden, die 

sie vor moralischem und ökonomischem Zerfall bewahrt und auf eine höhere Stufe der 

Bildung und des Wohlstandes erhebt“. Dann sind sogar die berechtigten Forderungen der 

Sozialdemokraten mehr als erfüllt.37 Die zu Weihnachten 1861 eingeweihte Papierfabrik in 

Dettingen ist vom Gründer geradezu als Beweis gedacht, „dass gewerbliche Unternehmungen 

in christlicher Ordnung und Gesinnung mit dem gleichen, ja noch besserem Erfolg geführt 

werden können, als wenn sie wie bisher vom Eigennutz geleitet werden“. „Alle Dinge sind 

möglich dem, der da glaubt“38.    Durch Gottes Reich sollen also nicht nur die am Produktions- 

und Wirtschaftsprozess beteiligten Personen, sondern auch die Strukturen umgestaltet 

werden. Dann wäre die Industrie dem Materialismus und der Selbstsucht und die Gesellschaft 

dem Klassenkampf entrissen39. Mit dieser wahrhaft prophetischen Schau aber kann der 

Gründer der Reutlinger Bruderhaus-Fabriken nicht deren Alltag, geschweige denn deren 

ökonomischen Status beschreiben. Vielmehr blickt er voraus in eine geglaubte Wirklichkeit, 

die gelegentlich angereichert ist mit Zügen eines vorauseilenden heiligen Determinismus. Die 

Unterziele und Lösungsansätze auf dem Weg dahin nehmen sich aus wie eine Wunschliste zur 

Hebung des Humanitätsniveaus von Produktionsbetrieben oder wie eine kapitalismuskritische 

Forderungsliste an das Fabrikwesen der Zeit: 

- Menschengerechte Arbeitsplätze, 

- Beteiligung schwächerer Menschen am Arbeitsprozess, 

- familiengerechte Entlohnung, 

- aus- und weiterbildende Fürsorge, 

- betriebliche Altersvorsorge, ergänzt durch einige Bruderhaus-spezifische Ziele wie 

- christliche Fabrikationsabläufe (Was ist das?), 

- Aufbau eines christlichen Arbeiterstandes, 

- Arbeitsplätze für im Haus aufgewachsene Bewohner…40 

 
35 So Schäfer, Reich Gottes 82, 200; 162, 415 f. 
36 So NV (Braun) 82/II, zu Lk 6, 22.8. 1856. Vgl. NV 82/I (Braun) zu Ez 34, 23.6.1858, 81. 
37 Vgl. Schäfer, Reich Gottes 1667, 428 f. (Bericht an die Handel- und Gewerbekammer Reutlingen 1856). Vgl. 
weiter Schäfer, Reich Gottes 239, 712. 
38 Vgl. Wurster, Biogr. 256. Vgl. weiter Lotte Merkh, Vater Werner 150f. Biblischer Bezug: Mk 9,23. 
39 Vgl. z. Ganzen Göggelmann, Ein Haus 132. 
40 Vgl. Wurster. Biogr. 321. Göggelmann, Reich Gottes 196 ff; 201. 



  Walter Göggelmann 96 

Das alles ist zwar durch die Gründungslegende(n) und die Einweihungsrituale in Worte 

und symbolische Handlungen gefasst, von der organisatorischen und vor allem von der 

ökonomischen Bruderhauswirklichkeit aber in keiner Weise gedeckt. Über Prioritäten und 

innere Widersprüche in diesem Katalog ist nicht nachgedacht. Was so vom Fabrikgründer 

Gustav Werner „im Glauben“ – nicht „im Schauen“ – erfahren wird41,erfordert eine nähere 

Betrachtung. Nur so erschließt sich auch das darin beschlossene Verhältnis von diakonischer 

Zielsetzung und organisatorischen und ökonomischen Realisierungsansätzen. Denn eine 

„christliche Fabrik“ muss ja die Ansprüche aller dieser Gebiete zum Ausgleich bringen. Am 

Anfang aller Wirklichkeit aber stehen für Gustav Werner immer die Legenden, Narrative und 

Rituale. 

3. Legenden, Narrative und Rituale 

Für den theologischen und sozialen Stellenwert der Fabrikbetriebe im Kontext des 

Rettungshauses sind die, meist von Gustav Werner selbst stammenden, Legenden und Narrative 

und die bei den Fabrikeinweihungen vollzogenen kultischen Rituale die Medien mit der 

größten Aussagekraft: Die Fabriken sind in erster Linie „Vaters“ heilsgeschichtliches 

Herzensanliegen. Den im Rettungshaus beheimateten Hausgenossen bleibt für diese 

Gründungen das Bild vom „Vater“ als „Ritter Georg“ im „Kampf mit dem Drachen“ …42 

Bereits die Initiallegende der ersten Reutlinger Papierfabrik hebt diese Gründung dimensional 

aus der Phalanx der Industriegründungen der Zeit heraus:43 Während am Pfingstmontag 1849 

auf dem Marktplatz der Kleinstadt Reutlingen eine Volksversammlung von 

„Demokratenführern“ aus Baden, Hohenzollern und der Schweiz tobt, zieht sich der Prophet 

Gustav Werner mit seinen zur „Pfingstversammlung“ in Reutlingen weilenden Freunden zum 

brünstigen Gebet auf den Hausberg „Achalm“ zurück, um „Schutz und Segen für unsere 

Stadt“ zu erflehen. Da kommt es über ihn wie eine Offenbarung: Jetzt hilft kein Reden, 

Schreien, Predigen von der Gerechtigkeit mehr. Wir müssen uns selbst hinein- begeben in den 

heißesten gesellschaftlichen Problembereich der Zeit, die „Großindustrie“, und müssen dort 

den „Thron des Herren“ aufrichten. Dort gilt es, am Ort der Ausbeutung und des Elends 

Liebe und Gerechtigkeit als die schlechthinnige Alternative einzuführen. Da wird die vom 

 
41 Vgl. z. biblischen Bezug 2. Kor 5,7. 
42 Vgl. Nane Merkh, Einige Züge 88. 
43 Vgl. zur industriellen Entwicklung im Königreich Württemberg Willi A. Boelcke: Sozialgeschichte Baden-
Württembergs 1800-1899, Stuttgart 1989, 111. Arnold Weller: Sozialgeschichte Südwestdeutschlands, Stuttgart 
1979, 143 f. Wilfried Setzler: Von Menschen und Maschinen. Industriekultur in Baden-Württemberg, Stuttgart 
1998, 51 f; 129 ff; Vgl. weiter Göggelmann, Hausgenossen 135 f. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 97 

Vorgänger wegen Unrentabilität aufgegebene „Schwarzwäldersche Papierfabrik“ am 

Reutlinger Echaz-Flüsschen für Gustav Werner geradezu zum Gotteszeichen.44 

Die Qualität einer moralischen Bekehrungslegende mit institutionellen Wirkungen spricht aus 

der kurze Zeit später auf dem Lumpenboden, dem schmutzigsten Arbeitsplatz der Fabrik, 

spielenden Erzählung von den dort beschäftigten „gefallenen Mädchen“, die durch den 

Einsatz und das Vorbild der weiblichen Hausgenossen bereits den Beweis liefern, dass diese 

„christliche Fabrik“ aus einer Stätte des Fluchs zu einer Stätte von „Gesittung, Bildung, Liebe 

und Gerechtigkeit“ geworden ist.45 Insgesamt nimmt dieses, mit eschatologischer und 

heilsgeschichtlicher Hoffnung von großer Dichte befrachtete, Projekt die Qualität einer 

„heiligen Sache“ an.46 In alttestamentlichen Bildern wird aus dem Ort industrieller Arbeit ein 

erhoffter „Ort der Ruhe“ – ein Heilsgut –, ein Ort, an dem wie im Tempel in Jerusalem 

„Gottes Ehre wohnt“.47 Hat Gott schon mit dem Erwerb der schrottreifen Reutlinger 

Papierfabrik seinen „Eid“ gegeben, dass er – gerade im Bruderhaus! – zu seinem „Heilsplan“ 

steht, so wird zehn Jahre später bei der Dettinger Fabrik der erste Papierbogen geradezu zum 

Gottesbeweis: „Es ist der Herr!“.48 Zu allerletzter kultischer Dichte wachsen sich vollends die 

Einweihungsrituale der beiden Fabriken (Reutlingen 1851 und Dettingen 1862) aus. 

Bezeichnenderweise benützt Gustav Werner dabei nie neutestamentlich-christologische, 

sondern immer nur alttestamentliche Symboliken als biblische Analogien:49 Bundesschluss 

und Bundeserneuerung, Opfer; der Tempel als Ort, da Gottes Ehre wohnt… Sie erscheinen 

dem Propheten und Priester im Fabrikgründer Werner eher geeignet als Ausdrucksmittel für 

seine emanatistische Theologie vom Fluss der Liebe Gottes durch die Welt und dem 

heilsgeschichtlichen Prozess mit dem Ziel des Reiches Gottes.50 In einem 

deuteronomistischen Mustern nachempfundenen Bundesschluss vollzieht Gustav Werner bei 

beiden Einweihungen die Übergabe „an den Herrn“, verbunden mit dem Gelöbnis, dass das 

Werk „nie zu weltlichen Zwecken verwendet werden darf. Wir würden von Gott verworfen 

werden“.51 „Eigentum des Herrn“ – das bedeutet, „dass wir fürs Erste die Häuser und 

Geschäfte, welche wir haben, als Eigentum Christi und seiner Armen betrachten und sodann 

allen Erwerb, den wir aus dieser Tätigkeit gewinnen, für die Armen verwenden“.52 Dem 

Priester ist es auch als Fabrikgründer ernst: „Und ich werde dafür sorgen, dass dieser Vertrag 

 
44 Zu Einzelheiten dieser Legende vgl. Wurster, Biogr. 152f. Paul Krauß. Gustav Werner. Werk und 
Persönlichkeit, Stuttgart 1959, 28. Vgl. weiter ders., Gustav Werner und seine Hausgenossen, Metzingen 1977, 
34. 
45 Vgl. Wurster, Biogr. 188 ff. 
46 Vgl. a. a. O., 186. 
47 Vgl. SB 3, Nov. 1861,41. Wurster Biogr. 187. Vgl. weiter Göggelmann, Reich Gottes 195. 
48 Vgl. zu Einzelheiten und weiteren Belegstellen Göggelmann, Ein Haus 194 f. 
49 Zu dieser hermeneutischen Praxis vgl. Göggelmann, Reich Gottes 34 f; 49 f. 
50 Zu Emanation und Remanation vgl. a. a. O., 42 ff; 45 ff. 
51 So SB 3, Nov. 1861, 41. Vgl. a. a. O., 194. 
52 So a. a. O., Vgl. zu den Bundesschlussritualen FB 2, 1851, 532 f. Schäfer, Reich Gottes 152, 383 f. Gerhard 
von Rad: Das fünfte Buch Mose, ATD 8, Göttingen 1964, 8. 



  Walter Göggelmann 98 

auch äußerte Rechtskraft erlange“53. (Aber wie?) Die Finanzierung von Diakonie ist in aller 

Deutlichkeit nur eine positive Nebenwirkung des durch eine kultische Handlung erreichten 

Heiligkeitsstatus. 

Erst recht mit der alttestamentlichen Opfersymbolik wird das Geschehen in den Fabriken zur 

unmittelbaren kultischen Handlung: Die Fabrik wird dem Herrn „vollendet und geschmückt“ 

als „Opfer“ übergeben. Er nimmt es gnädig an und antwortet: „Das ist meine Ruhe ewiglich, 

hier will ich wohnen, denn es gefällt mir wohl“.54 Durch Gustav Werners Weihegedicht vom 

7.5.1851 steuert die Opfersymbolik ihr diakonisches Endziel an: „Nimm, Herr, diese Opfer-

gabe,/ Dir gehöret Werk und Haus./ Du bist Herr hier,/ darum labe,/ wen Du willst, und 

teile aus/ vom Erwerbe Deinen Armen…“.55 Denn wir „haben auf sein Wort hin es gewagt, 

auch dieses Haus zu bauen, die Verlassenen aufzunehmen, den Armen Hilfe zu leisten, um 

die Jugend zu erziehen und zu bilden und um sein Reich auf dieser Erde auszubreiten“.56  

4. Soziale Formen 

Soziales Tragegerüst dieses Reich-Gottes-Projekts aus Rettungshaus und „christlichen 

Fabriken“ ist die, in der Diakoniegeschichte singuläre, Gemeinschaft der „Hausgenossen“. In 

der Heilsgeschichte sind diese Frauen und Männer für Gustav Werner die endzeitliche 

„Gemeinde“, in biblischer Terminologie das „priesterliche Königreich“, das „Volk des 

Eigentums“.57 Als solches hat die Hausgenossenschaft als Gottes Bundespartnerin die 

priesterliche Funktion, sich selbst durch die Gründung der Fabrik die dem Industriezeitalter 

entsprechende Form der Liebe und Gerechtigkeit einzuverleiben und so für ihre Zeit zur 

Heilsbringerin zu werden.58 Als Hausgenossen und Jünger Christi, aber auch als Söhne und 

Töchter von Gustav und Albertine Werner werden sie nicht müde, das „ganze Haus“ als die 

dafür angemessene Sozialform zu beschwören.59 So gerät der Chronistin Lotte Merkh die 

Biografie des „begnadeten Technikus“ Heinrich Schlatter sen. (1809-1892) geradezu zu einer 

Jüngerbiografie nach biblischem Muster.60 Die Heilsgeschichte selbst führt in dieser 

„Gemeinde des neuen Bundes“, dem Vortrupp des Reiches Gottes im Industriezeitalter, 

eschatologische Hoffnung und Sozialform zu einer unverbrüchlichen Einheit zusammen. Und 

dazu gehört selbstverständlich auch das gemein- same Dach über Rettungshäusern und 

Fabriken, das bis zur Krise der Jahre 1861ff niemand in Frage stellt. Denn diese Sozialform 

 
53 Zit. Lotte Merkh, Vater Werner 107 f., 
54 Vgl. die Zitate Wurster, Biogr. 187.  
55 So FB 2, 1851, 54 f, abgedr. Lotte Merkh, Vater Werner 106. 
56 So Schäfer, Reich Gottes 152, 383 (Einweihung Papierfabrik Dettingen). 
57 Vgl. Ex 9,6 und 1.Pt 2,9. Vgl. weiter Schäfer, Reich Gottes 152, 384. 
58 Vgl. a. a. O., 140, 310 f; 314. 
59 Vgl. als Beispiele Nane Merkh, Einige Züge 140. Lotte Merkh, Vater Werner 104. Vgl. zu dieser Sozialform 
und ihrer Funktion Göggelmann, Ein Haus 66-75, bes. 68-71. 
60 Vgl. Lotte Merkh, Vater Werner 246-253, bes. 247 f. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 99 

selbst ist ja Teil der Heilsgeschichte und damit „ein wichtiger Schritt vorwärts im Aufbau des 

Reiches Gottes“.61 

5. Diakonie, Ökonomie und Organisation 

„Alle Dinge sind möglich dem, der da glaubt“.62 Von diesem grenzenlosen Gottvertrauen lässt 

sich der Fabrikgründer auch die Lösungswege für organisatorische und ökonomische 

Probleme weisen. Durch die Praxis der Bibellose, eine Art von direkter Gottesbefragung, wirkt 

das hinein bis in unternehmerische Einzelentscheidungen.63 So fühlt sich Gustav Werner auch 

als Fabrikgründer auf der „richtigen Seite“, selbst bei Problemkreisen, für die er weder 

natürliche Begabung noch Sachverstand mitbringt. Mit seiner ersten Papierfabrik in 

Reutlingen, eingeweiht am 7. Mai 1851, hat er teil an der durch den Eisenbahnbau im 

Königreich Württemberg eigeleiteten industriellen Entwicklung. Mit der Papierproduktion 

stößt er hinein in einen boomenden Markt. Außerdem produziert er in einer Nische des erst 

1862 abgeschafften Zunftrechts.64 Aber Fragen der industriellen Entwicklung, des Marktes 

und der Finanzierung sowie technische und organisatorische Fragen bleiben dem 

Fabrikgründer dauerhaft fremd. Sind doch seine Fabrikgründungen ein g e i s t l i c h e s 

Anliegen, angesiedelt nicht in der Industriegeschichte, sondern in der Heilsgeschichte und 

damit für ihn in der Diakonie des 19. Jahrhunderts.65 Dort sind auch seine damit verbundenen 

Hoffnungen und Erwartungen an die Neugründungen verortet. 

Wenn die Liebe Christi und geschäftliche Tüchtigkeit sich ergänzen, dann ist die Soziale 

Frage, d i e Aufgabe der Zeit, zu lösen. Dann ist der Beweis zu erbringen, dass eine gewerbliche 

Unternehmung in christlicher Ordnung und Gesinnung den gleichen Erfolg bringt wie eine 

ausschließlich am Gewinn orientierte. Dann ist der mit dem Eigentümerwechsel, der Übergabe 

des Werks „an den Herrn“, erfolgte Gottesbeweis in industrielle Wirklichkeit übersetzt.66 Und 

die Nächstenliebe schafft den Menschen aus dem Vortrupp des Reiches Gottes im eigenen 

Haus ihre Arbeitsplätze, den Lehrlingen aus dem Haus Ausbildung und Zukunft, den „halben 

Kräften“ Teilhabe an der Arbeit. Doch die Vielzahl und auch die verschiedene Höhenlage der 

Erwartungen überfrachtet dieses Reich-Gottes-Projekt deutlich: Die Lösung der Sozialen 

Frage, die christliche Alternative zu Sozialismus und Revolution, auskömmlicher Lohn für die 

 
61 Vgl. Wurster, Biogr. 188 f. Krauss, Gustav Werner 47. Vgl. weiter Lotte Merkh, Vater Werner 101; 104. 
62 Mk 9, 23. 
63 Zu dieser Praxis im Bruderhaus vgl. Göggelmann: Diakonie und Erinnerung, 190 ff. 
64 Vgl. zur industriellen Entwicklung Boelcke: Sozialgeschichte Baden-Württembergs, 111; Arnold Weller: 
Sozialgeschichte Südwestdeutschlands, Stuttgart 1979, 143 f; Eberhard Naujoks: Stadt und Industrialisierung 
in Baden und Württemberg 1800-1914, Bühl/Baden 1988, 31; 37; 52; Wilfried Setzler: Von Menschen und 
Maschinen. Industriekultur in Baden-Württemberg, Stuttgart 1998, 31; 51 ff; 129.  
65 Vgl. Wurster, Biogr. 149 ff; 192. 
66 Vgl: Schäfer, Reich Gottes 239, 712; Wurster, Biogr. 362; Krauß, Gustav Werner 45f.; Göggelmann, Reich 
Gottes 193 f.; Ders., Ein Haus 132 f.  



  Walter Göggelmann 100 

Lohnarbeiter; Ausbildung für junge Leute, Arbeit für „halbe Kräfte“ und bei alledem ein 

kostendeckender Betrieb – jeder Problemkreis zeigt da schon einzeln die Grenzen des 

Möglichen. Und mögliche Gewinne als Zuschuss zum Betrieb der Rettungshäuser? Das steht 

an letzter Stelle.67 Ganz zu schweigen von den technischen Problemen! Auch die will der 

Diakoniegründer mit einem starken Glauben besiegen: Dass die Echaz zu wenig Wasser und 

dazu oft Schmutzwasser führt, hat bereits den Vorbesitzer in den Ruin getrieben. Das alles 

habe man aber vorher gewusst, bemerkt die Hausgenossin Nane Merkh süffisant. Trotzdem 

bettelt sie ein Jahr nach der Einweihung der Fabrik Geld für eine überteure Dampfmaschine, 

das nicht durch Wechsel gedeckt ist.68 Und bereits während des Baus der Dettinger 

Papierfabrik 1860/61 holt die Schuldenproblematik das Bruderhaus in verschärfter Form ein: 

Die Bauleute plagt der Hunger, und der Hausgenosse Fritz Zindel (+1885) bettelt selbständig 

bei Freunden und Bekannten um die 50-60 externen Arbeiter entlohnen zu können. Und wenn 

keine Spenden mehr fließen, schickt er die Arbeiter zum „Vater“ nach Reutlingen…69 

Das Diakoniewerk, das ab 1854 mehrere Dutzend „Zweiganstalten“ in Armutsgebieten des 

Königreichs aufbaut, ist spätestens ab 1857/58 hoffnungslos überschuldet, ein Wechsel jagt 

den anderen.70 Für den Gründer aber bleibt die Schuldenlast nicht ein „Geldproblem“, 

sondern eine Folge der „inneren Krankheit der Bruderhaus-Gemeinde“, ja, eine Folge der 

heilsgeschichtlichen Befindlichkeit des ganzen deutschen Volkes: Wenn jetzt das deutsche 

Volk diesem Reich-Gottes-Projekt nicht zu Hilfe eilt, ist das ein Grund für ein Gottesgericht, 

weil „die Deutschen den König der Gerechtigkeit verworfen haben“.71 Hat da „die Vernunft 

mit ihrer klugen Berechnung“ oder der Glaube „Recht in den irdischen Geschäften“?72 Er 

habe einfach noch nicht herausgefunden, welches Recht dem Glauben und welches der 

menschlichen Berechnung und Tätigkeit eingeräumt werden müsse, gesteht Gustav Werner 

selbst.73 Doch sein heilsgeschichtliches Gewissen lässt dem Diakoniker nur die Flucht nach 

vorn: „Das höchste Ziel ist immer Bund – das richtige Verhältnis zwischen Gott und 

Menschen“. So ist die Problemanzeige im Zusammenhang mit dem Schuldenberg rasch 

lokalisiert. Die Gewissheit, mit allen seinen Gründungen nach Gottes Willen gehandelt zu 

haben, bleibt ihm lebenslang unangefochten.74 

Heilsgeschichtliche Ausrichtung, präsentische Eschatologie mit diakonischer Zielsetzung, 

treffen auf die ökonomischen und organisatorischen Eigenbedürfnisse moderner 

Industriebetriebe. Der Kampf zwischen Gottesreich und Satansreich, heruntergebrochen auf 

 
67 Vgl. Krauß, Hausgenossen 343; 48. Vgl. zum Ganzen: Göggelmann: Reich Gottes, 196 ff.; Ders.: Ein Haus, 
132. 
68 Vgl. Nane Merkh, Einige Züge 92 f.; Wurster, Biogr. 191 f.; Krauß, Gustav Werner 29 ff. 
69 Vgl. Lotte Merkh, Vater Werner 257 f. 
70 Vgl. Wurster, Biogr. 257. 
71 Vgl. a. a. O., 260; 264. 
72 So a. a. O., 264. 
73 So a. a. O., 265  
74 Vgl. dazu a. a. O., 257. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 101 

die Alternative „christliche Industrie“ oder kapitalistische Betriebsführung, aber gibt beim 

besten Willen keine sozialethische Hermeneutik her, die in einem solchen für die Zeit 

einmaligen Betriebsgebilde die Lokalisation von Prioritäten bei den unternehmerischen 

Entscheidungen in den einzelnen Betriebszweigen ermöglicht. So treibt das „Geldproblem“ 

den Versuch, „Rettungshäuser“ für bedürftige Menschen und produzierende Betriebe (die ja 

eigentlich derselben diakonischen Zielsetzung unterliegen) unter ein und demselben Dach der 

Hoffnung zusammenzuhalten, der Krise zu. 

IV. Die Krise – Ein Lernprozess? 

Zwischen den ersten „Vorboten der Krisis“, die der Hausgenosse und spätere Biograf Paul 

Wurster schon 1858 beobachtet, und Gustav Werners Antrag auf eine „gerichtliche 

Vermögensuntersuchung“ (23.11.1863) liegt nicht nur ein halbes Jahrzehnt, sondern die 

Planung und der Bau der neuen Papierfabrik in Dettingen an der Erms, ein von Gustav 

Werner als geistliche Folgeerscheinung gewagtes Projekt, wirtschaftlich jenseits alles 

Verantwortbaren, für die damit betrauten Hausgenossen ein Höllenritt!75 Alle im geistlichen 

Bereich angesiedelten Deutungsmuster sind Konsens zwischen ihnen und dem „Vater“. Alle 

blenden sie die wirtschaftliche und organisatorische Problematik weitgehend aus: Unsere 

Gemeinde „hat die erste Liebe verlassen“. „Wir haben unser Herz von Gott und der Liebe zu 

den Armen…, von unserer heiligen Sache abgewandt“ „So traten die göttlichen Einflüsse 

zurück“76 – für Gustav Werner und die Seinen ein Hin- und Her zwischen Apokalypse und 

göttlicher Pädagogik. Der „Geldmangel“ ist für die Hausgenossin Nane Merkh nur ein 

„kleiner Ausläufer der Krankheit“ am Leib der Gemeinschaft. Gottes „züchtigende Hand“ 

muss den „Herrschaftsgelüsten“…“gescheider Leute“ wehren, die dem „Vater“ die 

Kompetenz in Geldfragen und den Hausgenossen – ausgerechnet in der Krisenzeit! – die 

Loyalität zu ihm absprechen wollen.77 

In seiner Verzweiflung findet sich Gustav Werner abwechslungsweise in der Rolle des 

Märtyrers einer gerechten Sache und des von Gott in seinem Glauben schwer Geprüften.78 

Fehlende Wasserkraft und Spendenfinanzierung für ein Industrieprojekt liegen weit außerhalb 

jedes denkbaren Begründungszusammenhangs. Vielmehr wird dem Fabrikgründer der Zweifel 

zur allerletzten Anfechtung, ob er doch „im Glauben zu weit gegangen“ sei, gar „Gott 

versucht“ habe. Er wollte doch nur beweisen, „welche Geltung der Glaube in a l l e n 

(Sperrung durch den Autor) menschlichen Lebensverhältnissen und so auch in dem 

industriellen Gebiet habe“. „Nun sollte das Gegenteil aus meiner Bedrängnis sich 

 
75 Vgl. Wurster, Biogr. 232. Krauß, Gustav Werner 48 f. 
76 So zit. Krauß, Gustav Werner 59 f. 
77 So Nane Merkh, Einige Züge 123 f; 126; 132. 
78 Vgl. zu Belegstellen Wurster, Biogr. 197 f; 237-246. 



  Walter Göggelmann 102 

herausstellen. Statt Ehre brachte ich Schmach auf den Namen Gottes und auf die Heilige 

Schrift, deren Verheißungen sich immer zu erfüllen schienen“.79 Konsequent seiner geistlichen 

Logik folgend, greift Gustav Werner zu einer ekklesiologischen Lösung: Einer durch Statuten 

abgesicherten Verbrüderung von Hausgenossen und Freunden zur „Neuen Brüdergemeinde“ 

(gegr. 30.8.1863). Deren Statuten wollen der „Liebe zu Gott und dem Nächsten“ auch eine 

das angeschlagene Werk haftungsrechtlich absichernde Konkretion geben: Jedes Mitglied 

übernimmt selbstschuldnerisch die „Haftpflicht für die von der Gemeinde und dem 

Ältestenrat und dessen Beamten (?) verfassungsmäßig eingegangenen Verbindlichkeiten“80, im 

Klartext: Jedes Mitglied haftet persönlich mit seinem Vermögen für die meist von Gustav 

Werner eigenmächtig gemachten Schulden! Beim Ausscheiden der Brüder und Schwestern 

verzichtet jede Person auf ihren Anteil am Werkseigentum. Glücklicherweise kommt dieser 

Rettungsversuch mit seinen aus der Not geborenen Grenzwertigkeiten nie bis zum Stadium 

der Durchführung.81 Die kritische Werner-Biografie von Paul Krauß hält dem „geistlichen“ 

Erklärungsansatz eine ganze Liste von handfesten organisatorischen und 

betriebswirtschaftlichen Fehlern und Fehlentwicklungen als Gründe für die Krise entgegen: 

- Die mangelnde innerbetriebliche Verhältnisbestimmung zwischen Betrieben zur Arbeit 

mit bedürftigen Menschen und Industriebetrieben, 

- die mangelnde Kapitalausstattung der Industriebetriebe, 

- das Missverhältnis zwischen dem raschen Ausbau des Gesamtwerks und einem 

entsprechenden Kapitalhintergrund, 

- das Missverhältnis zwischen dem Wachstum des Werks und der Personalausstattung 

durch die tragende diakonische Gemeinschaft, 

- das Schwinden der geistlich-diakonischen Motivation in der Hausgenossenschaft82; 

- das Nebeneinander von Hausgenossen ohne Entlohnung und Lohnarbeitern, 

- der Einsatz „halber Kräfte“ ohne Gegenfinanzierung und ohne entsprechende 

Ausstattung des jeweiligen Arbeitsplatzes; 

- die mangelnden Fachkompetenzen des „Vaters“ und der Hausgenossen, 

- fehlende Organisationsstrukturen im Gesamtwerk.83 

Die ungeheuren Opfer von Hausgenossen und Freunden können weder im ökonomischen 

noch im organisatorischen Bereich ein adäquates Gegengewicht bilden, schließen aber die 

Reihen der „Verbrüderung“ um den „Vater“ in ganz neuer Weise.84 Eine entscheidende 

Voraussetzung für alle Bemühungen um eine Werkssanierung leistet der Kaufmann, 

 
79 Zit. Krauß, Gustav Werner 50 f. 
80 So A/1 (Rechte) und A/2 (Pflichten) der Verfassung in: Schäfer, Reich Gottes 232, 678 ff. 
81 Vgl. Krauß, Gustav Werner 48 f. 
82 Vgl. a. a. O., 59 f.; Vgl. weiter Wurster, Biogr. 281; Göggelmann, Ein Haus 158. 
83 Vgl. Krauß, Gustav Werner 56; 60 f. 
84 Vgl. zu den zum Teil rührenden Einzelaktionen Krauß, Hausgenossen 72f. Nane Merkh, Einige Züge 134. 
Vgl. weiter Göggelmann, Ein Haus 168-172. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 103 

Hausgenosse und Leiter der Zweiganstalt Freudenstadt Ferdinand Fenchel (1823-1911)85 

durch eine erstmalige Zusammenstellung von Unterlagen zum Vermögens- und 

Schuldenstand des Werks. Diese Sisyphusarbeit rettet das Bruderhaus bei der gerichtlichen 

Vermögensuntersuchung 1863 nicht nur vor der öffentlichen Insolvenz – und damit wohl vor 

dem sicheren Untergang –, sondern erzwingt erstmals nach zwei Jahrzehnten Werksgeschichte 

den Einstieg in eine kaufmännische Buchführung. Als noch wichtiger erweist sich die 

getrennte Buchführung von Rettungshaus- und Fabrikbetrieben.86 

Das sind zweifellos entscheidende Schritte in die richtige Richtung. Eine Ablösung der 

Quasi-Alleinherrschaft einer charismatischen Gründer- und Leiterpersönlichkeit durch klare 

Organisations- und Führungsstrukturen und eine entsprechende Aufgaben- und 

Kompetenzverteilung wird allerdings erst durch die Verwandlung des Gesamtwerks in einen 

„Aktienverein“ möglich.87 Ausgerechnet dem Tübinger Wirtschaftsprofessor Albert Schäffle 

(1831-1903), einem Mitglied der Finanzkommission des Landtags, bleibt es vorbehalten, den 

Finger auf den empfindlichsten theologischen Problempunkt zu legen: Wieder „ein Fall des 

Schiffbruchs christlich- t h e o k r a t i s c h e r (Sperrung durch den Autor) Organisation der 

Arbeit!“88 Bei Gustav Werners Experiment „christliche Fabriken“ – wie beim Werk insgesamt 

– sind Liebe und Gerechtigkeit eben nicht nur als „kritische und selbstkritische Instanz des 

Widerspruchs“89 wirksam, sondern als direkte Organisationsprinzipien, als unmittelbare 

Direktwirkungen des unaufhaltsamen und alle Not wendenden Flusses der Liebe Gottes durch 

die Welt eingeplant.90 Als die Bedarfslage der Fabriken diesem Fluss Widerstände 

entgegenzusetzen scheint, versucht es Gustav Werner in seiner Hilflosigkeit mit 

Gebietsabgrenzungen zwischen dem „Recht des Glaubens“ und dem Zuständigkeitsbereich 

der Vernunft „in dem industriellen Gebiet“. Eigentlich sollte der Glaube doch auch „heute 

noch… Geltung… in allen menschlichen Lebensverhältnissen“ haben!91 Die hermeneutische 

Aporie seiner geschichtstheologischen Axiomatik vom Fluss der Liebe Gottes durch die Welt, 

dem Werner auch in der Großindustrie die Schleusen öffnen wollte, ist unausweichlich. 

Weder kulturprotestantische noch lutherisch-orthodoxe noch prophetisch-charismatische 

Ansätze der Zeit können hermeneutische Werkzeuge zur Verfügung stellen, die verschiedenen 

Ebenen von Theokratie, Heilsgeschichte und Eschatologie mit der industriellen und sozialen 

Wirklichkeit in ein diakonietaugliches Verhältnis zu setzen. Doch ist damit das Experiment 

„christliche Fabrik“ zu Ende und abzuhaken; der schwärmerisch-enthusiastische Glaube an 

 
85 Zu den Leistungen von F.F. und seiner Ehefrau Sophie für das Werner-Werk vgl. Göggelmann: Diakonie 
und Erinnerung, 177-240. 
86 Vgl. Krauß, Gustav Werner 52: Ders. Hausgenossen72. 
87 Vgl. unter V. 
88 Zit. nach Krauß, Gustav Werner 57. 
89 Vgl. Rückert, Diakonie 157. 
90 Vgl. zu diesem theologischen Konstrukt und seinen Denkfiguren Göggelmann, Reich Gottes 54 ff, bes. 55. 
91 Vgl. Krauß, Gustav Werner 50 f. 



  Walter Göggelmann 104 

eine „christliche Industrie“ oder gar ein christliches Industriezeitalter falsifiziert?92 Das Werk 

mit seinen zeitenweise über 30 Standorten und seinen über 1000 Schutz- befohlenen und über 

200 Beschäftigten in den Fabrikbetrieben hat mit dem drohenden wirtschaftlichen Ruin und 

der drohenden Entheimatung der Bewohner sein ganz eigenes Tatsachen-Gewicht!93 In 

diesem Sinne notwendig und hilfreich kann daher nur eine pragmatische Lösung sein: Der für 

seinen sozialreformerischen Ideenreichtum bekannte Professor Viktor Aimé Huber (1800-

1869) aus Werningerode, an den sich Gustav Werner um Rat wendet, setzt dabei beim 

Kapitalbedarf, nicht beim Glauben, der alles möglich macht, an. Seine Antwort vom 

22.12.1863 schlägt für das Gesamtwerk ausgerechnet das kapitalistischste aller Instrumente, 

einen „Aktienverein“ vor.94 Doch ist damit für Gustav Werner das Gesamtwerk – und das der 

„christlichen Fabriken“ wegen! – dem Herrschaftsbereich Gottes, dem Zuständigkeitsbereich 

des Glaubens und der Hoffnung auf das Reich Gottes im Industriezeitalter, entzogen und dem 

Mammon und der Habgier schutzlos ausgeliefert? Der Schock und die Angst vor dem Fiasko 

seiner gesamten Reich-Gottes-Hoffnung, dem letzten Grund seiner Diakonie, reicht bei 

Gustav Werner bis in die letzte Tiefe. 

V. Unter Mammons Herrschaft? Der „Aktien-Verein“ 

So viel jedenfalls ist allen – auch kontroversen – Argumentationsebenen gemeinsam: Eine a l 

l e Gebiete des Werks umfassende Sanierung ist unumgänglich. Der wirtschaftlichen und 

organisatorischen Sanierung kommt erstmals eine Schlüsselfunktion zu. „Die gerichtliche 

Vermögensuntersuchung dauerte ein ganzes Jahr“ – bis in die 2. Hälfte des Jahres 1864, auch des 

unübersichtlichen Gewirrs von Vermögenswerten und Forderungen und der mangelnden 

Unterlagen wegen. Bis dann schließlich der „Aktienverein“ am 23. Mai 1866 ins 

Handelsregister der Stadt Reutlingen eingetragen werden kann, vergehen noch einmal 

eineinhalb Jahre.95 Begleitet wird die Vorbereitung und Gründung des „Vereins“ von in die 

Breite gehenden Rettungsaktionen: Die Abfindung der verschiedenen Arten von Gläubigern 

durch Aktien, eine breite Streuung des Aktienbestandes, auch unter Beteiligung des 

Königshauses und der Finanzkammer des Landtags. Es werden Aktien im Wert von 1 050 

000 fl ausgegeben, auf Gustav Werner selbst entfallen Aktien im Wert von 150 000 fl.96 Die 

Hausgenossen geben ihr Letztes, gründen und (re)aktivieren Vereine. Die Opfer der Freunde 

und Freundeskreise übertreffen alle Erwartungen.97 Das empfindlichste Opfer aber muss das 

 
92 Vgl. zum hermeneutischen Problem Göggelmann, Reich Gottes 225 ff. 
93 Vgl. Rückert, Diakonie 142; 148. 
94 Vgl. Krauß, Gustav Werner 52 f; Göggelmann, Ein Haus 164 f. 
95 Vgl. Wurster, Biogr. 279; 304. 
96 Vgl. a. a. O., 294 f; Vgl. weiter Krauß, Hausgenossen 72 f. 
97 Vgl. Göggelmann, Ein Haus 197 ff; 200 ff. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 105 

Werk bringen mit der Veräußerung von 10 der zeitenweise 31 „Tochteranstalten“98, darunter 

Gustav Werners Vorzeigeprojekt einer Handwerker- und Ausbildungskommunität in 

Freudenstadt.99 Die bereits 1865 vom Kaufmann und Hausgenossen Ferdinand Fenchel, 

damals Leiter dieser Tochteranstalt, als Lösungsansatz vorgeschlagene Trennung von 

Rettungshaus- und Industriebetrieben wird auch vom Aktienverein nicht weiterverfolgt.100 

Doch ist nun mit dem Aktienverein das Projekt „Christliche Industrie“ wirklich zu Ende?101  

Für den Diakonie- und den Industriegründer Gustav Werner ist es weder die Idee noch 

sind es alle die mit der „großen sozialen Frage“ verbundenen Fragestellungen, die er mit seinen 

„christlichen Fabriken“ angehen will. Der Aktienverein ist es zunächst einmal, der in die Finanz- 

und Organisationsstrukturen des Bruderhauses die längst überfällige Ordnung bringt: Er 

übernimmt alle Aktiva und Passiva des Gesamtwerks und befriedigt sämtliche Gläubiger. Und 

– er ist auf 20 Jahre befristet und daher als Sanierungsinstrument, nicht als Betriebsverfassung 

auf Dauer für das Bruderhaus angelegt. Ein zweiköpfiger Vorstand – einer für die „geistliche 

Leitung“ und einer für Finanzen und Wirtschaft – und ein Aufsichtsrat tragen die 

Verantwortung für die Ausrichtung der Arbeit des Gesamtwerks wie für das laufende 

Geschäft. Gustav Werner wird auf beiden Gebieten entmachtet und mit der Funktion des 

„geistlichen Leiters“ der Rettungshäuser abgefunden.102 Die Abrechnung für die Fabriken und 

für die „Anstalten“ erfolgt getrennt. Alle Mitarbeitenden in den Fabriken werden entlohnt. 

Die Entlohnung der Hausgenossen fließt ans Werk zurück. Mit der „Ablieferungs-tradition“ 

von Finanzmitteln durch die Fabriken an die Rettungshäuser bleibt die werksinterne hinkende 

Trennung beider Abteilungen unter ein- und demselben Dach des Aktienvereins die von 

diesem weitergegebene Achillesferse des Werks. Doch der zum geistlichen Leiter 

zurückgestutzte Gründer-Vater hat einige durchaus begehbare Hintertüren: 

- Neben einem Siebtel des Aktienbestandes lässt ihm der Aktienverein ein jederzeit 

wahrnehmbares Rückkaufsrecht für sämtliche Anstalten, Betriebe und Aktien. 

- Da die geistliche Leitung sich vielfach mit den wirtschaftlichen Belangen der einzelnen 

Einrichtungen überschneidet, kann Gustav Werner eine Einrichtung nach der anderen 

vom Aktienverein „zurückpachten“ und eigenwirtschaftlich betreiben. Die 

bescheidenen Gewinne und die Spenden der vielen Freunde sorgen im Folgejahrzehnt 

für ein rasches Wachstum seines Aktienanteils und damit seines Gewichts im 

Gesamtwerk. Dabei überwacht der Aktienverein die Geschäftsführung und kann somit 

als Sicherheitsgarantie fungieren.103 

 
98 Vgl. die Auflistung bei Wurster, Biogr. 307 und Krauß, Hausgenossen 72 f. 
99 Vgl. dazu Göggelmann, Ein Haus 113 ff. 
100 Vgl. Rückert, Diakonie 161. 
101 So a. a. O., 142. 
102 Vgl. Krauß, Gustav Werner 64. 
103 Vgl. Wurster, Biogr. 283; 312. 



  Walter Göggelmann 106 

Im Aktienverein stoßen zwar in Form der Renditezwänge auf der einen und der 

diakonischen Zielsetzungen auf der anderen Seite „zwei Welten“ aufeinander.104 Doch 

mögliche schmerzhafte Kollisionen werden abgefedert durch das große Verständnis der 

Aktionäre für die diakonischen Belange der Rettungshäuser. Dafür steht der Rechtskonsulent 

Karl Fetzer, der in der entscheidenden Zeit (1868-1885) den Vorsitz im Aktienverein führt.105 

So kann der Pächter und Großaktionär Hoffnung schöpfen, dass seine Idee von der 

„christlichen Fabrik“ als Teil einer diakonischen Einrichtung im Kontext seines Reich-Gottes-

Projekts Zukunft hat: „Ich bin gewiss, dass Gott uns nicht verwerfen will, sondern mit uns 

ist“. Nach der Besichtigung der Dettinger Fabrik durch die Aufsichtsräte ist er sich gar gewiss, 

„dass sie von einer höheren Richtung erfasst und von Gott gebunden wurden“.106 Auch das 

sozialwirtschaftliche Selbstbewusstsein kommt zurück: „Ich mit meinen Armen bin eigentlich 

das produktive Kapital“.107 Für ihn bleibt es dabei: Die „christlichen Fabriken“ sind d i e Mittel 

zur Lösung der Sozialen Frage ohne Revolution. Und wenn der Renditezwang des 

Aktienvereins weggefallen sein wird, ist der Weg zu einem „christlichen Arbeiterstand“ wieder 

frei, in seiner Terminologie: Wenn der Herr uns aus dem Gefängnis des Aktienvereins befreit 

hat, ist im Fabrikwesen ein weiterer Schritt in Richtung Reich Gottes in Sicht.108 

Dabei bleibt sich der Theologe mit seiner Hoffnung auf das Reich Gottes durch Diakonie 

stets des heilgeschichtlichen Ernstes der Zeit bewusst: „Es ist Sichtungszeit“, und „wir sind 

noch weit entfernt vom Leib des Herrn“.109 Und jeder Gedanke an den Aktienverein bleibt 

mit Misstrauen belastet und wird rasch zum heiligen Zorn: „Es liegt in der Aktiengesellschaft 

für die Idee eine große Gefahr, indem meine Unternehmen, besonders die industriellen, zum 

Gegenstand der Spekulation werden können, wodurch die Idee völlig verdrängt würde“.110 

Die Anfechtung will nicht weichen: „Ist der König der Gerechtigkeit und sein Gesetz 

verworfen von diesem Geschlecht?“ „Der Mammon soll seine Herrschaft behalten in dieser 

Welt und Christus seine Dornenkrone“.111 Immerhin: Die Industrie bleibt für den 

Diakoniegründer stets ein Lernfeld (, auch was die Notwendigkeit zur Versachlichung 

anbetrifft): „In der Industrie lerne ich die Wirtschaftlichkeit. Die Kinder der Welt sind immer 

klüger als die Kinder des Lichts“. Auch auf geistlichem Boden kann man von ihnen lernen, 

mehr aus den vorhandenen Potentialen zu machen. Es bleibt der Konflikt zurück, dass das 

Bruderhaus ausgerechnet diesem kapitalistischen Teufelsinstrument die Rettung und das 

Überleben zu verdanken hat! (Ob auch das einer der Wunderwege der göttlichen Pädagogik 

ist, mit dem Er die Seinen die Demut lehrt?) Ein Weg durchs finstere Tal ist es für Gustav 

 
104 So Krauß, Gustav Werner 68. 
105 Vgl. dazu Göggelmann, Ein Haus 195 f. 
106 So Wurster, Biogr. 300 f. 
107 Zit. a. a. O., 316. 
108 Vgl. a. a. O., 321. 
109 Zit. a. a. O., 276 f. 
110 Gustav Werner an Major Orlich, Bonn, 22.3.1865, zit. Wurster, Biogr. 288. 
111 Gustav Werner an Gräfin Butler, München, 1865, zit. a. a. O., 299. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 107 

Werner allemal, sein Diakoniewerk einschließlich der Fabriken durch diese Krisenjahrzehnte 

zu bringen. 

Der Grundsatzkonflikt innerhalb der sozialethischen Werkskonstruktion zwischen Liebe 

und dem Zwang der schwarzen Zahlen wird dem Werk auf den Fersen bleiben, solange 

Industrie und Arbeit mit bedürftigen Menschen unter ein und demselben rechtlichen und 

organisatorischen Dach sind, und zwar in der ständigen haushaltswirksamen Konkretion, dass 

die Kapitalbedarfe beider Seiten zum Ausgleich gebracht werden müssen. Immerhin ist eine 

– wenigstens in der Rechnungslegung wirksame – hinkende Trennung von Industrie und 

Rettungshausdiakonie erreicht. Und der Industrieflügel hat besonders im Bereich der 

Ausbildung und der Fürsorge für die Mitarbeitenden seine Entwicklungsmöglichkeiten. Und 

die organisatorischen Zugewinne bleiben dem ab 1881 als Stiftung bürgerlichen Rechts 

verfassten Bruderhaus erhalten. Insgesamt setzt der Aktienverein als Sanierungsinstrument 

beim Fabrikflügel an, der das Diakoniewerk ja in die ökonomische Schieflage gebracht hat. 

(Ein Rettungshaus würde man nie mit Hilfe eines Aktienvereins sanieren können oder wollen!) 

Doch durch diesen Sanierungsweg bekommt auch der Rettungshausflügel die längst fällige 

Ordnungs- und Organisationsstruktur. 

VI. Alles bleibt unter einem Dach – Die Gustav Werner Stiftung zum 

Bruderhaus 

1. Alles hat seine Zeit – auch der Aktienverein 

Als Sanierungsinstrument konzipiert, ist er auf 20 Jahre geplant. Ein bereits 1873 gestarteter 

erster Versuch Gustav Werners, dieses ihm zutiefst unheimliche Gebilde durch Beschluss der 

Generalversammlung aufzulösen, gelingt noch nicht.112 Trotzdem kann etwa um den 1. Mai 

1875 die Sanierung des Diakoniewerks als weitgehend abgeschlossen gelten. Gustav Werner 

kann bereits Teile der „Mechanischen Werkstätte“ (/identisch mit der Bruderhaus 

Maschinenfabrik. D. Autor) in Pacht übernehmen und auf eigene Kosten ausbauen. Unter der 

technischen Leitung des mutigen und erfahrenen Heinrich Schlatter jun. (seit 1872) und der 

kaufmännischen Leitung des Hausgenossen Ferdinand Fenchel kann die Fabrik sich auf die 

Produktion von Papiermaschinen spezialisieren. Ab 1876 hat sie Gustav Werner unter 

milderen Bedingungen in Pacht, ebenso die seit 1875 verselbständigte Möbelfabrik und sogar 

die Dettinger Papierfabrik.113 Ein für den Diakoniker wunder Punkt bis zur Auflösung des 

Aktienvereins bleibt, dass die erwirtschafteten Gewinne den Aktionären als Dividenden und 

nicht der Versorgung der Bruderhaus-Bewohner zugutekommen. Doch bereits ab 1875 kann 

der Aktienverein auch den Anstalten zunehmend Gewinne zuführen.114 Erst nach und nach – 

 
112 Vgl. Schäfer, Reich Gottes 236, 692 (Art. V.); Vgl. Wurster, Biogr. 365. 
113 Vgl. Wurster, Biogr. 366 ff; 369. Krauß, Gustav Werner 69; 71. 
114 Vgl. Krauß, Gustav Werner 71. Wurster, Biogr. 371. 



  Walter Göggelmann 108 

bis 1895! – übergibt der Aktienverein alle Restbestände an und in den Fabriken und Anstalten 

an die – bereits 1881 errichtete! – Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus.115 Die Bilanz nach 

25 Jahren Aktienverein kann sich sehen lassen:  

- Das Ziel der Schuldentilgung ist voll erreicht. 

- Die „Vereinigten Werkstätten“ sind als „Maschinenfabrik zum Bruderhaus in 

Reutlingen etabliert, dazu die Möbelfabrik. Der Ausbau der Papierfabrik in Dettingen 

ist abgeschlossen. 

- Ein Vermögensüberschuss ist erzielt und kann der Stiftung zugeführt werden. 

So kann der Gründer-Vater des Gesamtwerks ab Mitte der siebziger Jahre über die Rechts- 

und Organisationsform nachdenken, mit der dieses nicht nur den Aktienverein, sondern auch 

sein Ableben überdauern kann.116 

2. Eine „Stiftung bürgerlichen Rechts“ 

Eine „Stiftung bürgerlichen Rechts“ ist schließlich das unter der Rechtsberatung der Juristen 

Otto Hahn (1828-1908/1912?/1914?) und Friedrich Schlemmer (1803-1890) und nach 

ausführlicher Diskussion im Kreis der Hausgenossen erzielte Ergebnis, das in der 

„Stiftungsurkunde“ vom 30. März 1881 seinen Niederschlag findet.117 Bereits auf den ersten 

Blick fällt dem diakonisch aufmerksamen Leser auf: Schon die Präambel setzt den 

Schwerpunkt in Anknüpfung an die Gründung von 1840: „Der Zweck, welchem die Stiftung dienen 

soll, ist derselbe, der bei der Gründung der Anstalten von mir ins Auge gefasst und seither festgehalten worden 

ist: das geistige und leibliche Wohl des Nebenmenschen auf jegliche Weise zu fördern und den Armen und 

Verlassenen, welchen die Kraft zum eigenen Fortkommen fehlt, eine Heimat zu schaffen und solche im Geiste 

christlicher Bruderliebe zu verwalten“.118 

Und die „christlichen Fabriken“ mit ihren Lohnarbeitern? Sind sie für den „Stifter“ 

womöglich unter demselben Stiftungszweck einzuordnen? Im §1 finden sie – 

bezeichnenderweise, doch eher randständig – unter den „Mitteln zur Erreichung dieses Zwecks“ 

Erwähnung: „Erziehung, Unterricht und Unterweisung in häuslichen, landwirtschaftlichen und gewerblichen 

Arbeiten“ sind der „Arbeitsgelegenheit“ vorgeordnet, die auch „den fabrikmäßigen und kaufmännischen 

Betrieb gewerblicher Etablissements“ einschließt. Nichts mehr erinnert an das Pathos der 

Einweihungsreden für die beiden Papierfabriken! Ohne dass dieser Werksteil besonders 

erwähnt wird, stellt der §2 immerhin als Ziel der Rechtskonstruktion klar: „…die Erhaltung der 

 
115 Vgl. Krauß, Gustav Werner 74 ff.  
116 Vgl. a. a. O., 75. 
117 Zum Text vgl. Schäfer, Reich Gottes 241, 728 ff; Vgl. weiter Krauß, Gustav Werner 78. 
118 So Schäfer, Reich Gottes 241, 728.                                                                                                       



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 109 

sämtlichen Wernerschen Anstalten als eines zusammengehörenden und einheitlich-geordneten Ganzen und ihre 

Fortführung im Sinn und Geist des Gründers“.119  

Die Fabriken gehören zweifelsohne zum Ganzen der Stiftung. Deren Statut aber setzt sie 

eher voraus als sie dem Gesamtwerk in der ihnen gebührenden Bedeutung ein- und 

zuzuordnen. Sind sie bereits 1881 eine eigene Welt innerhalb des Bruderhauses, den 

Hausgenossen fremd und unheimlich? Als „Vaters“ besonderes Reich-Gottes-Anliegen sind 

sie doch an den Start gegangen! Dass das Werk seine ökonomischen Mittel – so der §3 – aus 

„Landwirtschaft, Hausindustrie und Fabrikationstätigkeit“120 gewinnt, verstärkt durch die 

Reihenfolge diesen Eindruck. So viel ist auf jeden Fall deutlich: Den Produktionsbetrieben ist 

bestimmt nicht die Rolle der Finanzierungsgrundlage für die „Anstalten“ zugedacht. 

Ansonsten enthält die Rechtskonstruktion der „Stiftungsurkunde“ in Bezug auf den 

Fabrikflügel nur Ungereimtes, das dem Bruderhaus die nächsten neun Jahrzehnte auf den 

Fersen bleiben wird. Der Rechtskonsulent (Anwalt) Karl Fetzer, 1868-1885 Vorsitzender des 

Stiftungsrats, übt umgehend berechtigte Kritik an der Werkskonstruktion und zieht ihre 

Funktionalität in Zweifel: 

- Die „Generalversammlung der Hausgenbossen“ als Leitungsorgan beschließt über die 

Besetzung der Spitzenposten auch in den Fabriken, wobei bei diesem Personenkreis 

dafür eher das Gegenteil von Verständnis oder gar Fachkompetenz vorauszusetzen 

ist.121 

- Überhaupt ist der gewerbliche Teil weder im Vorstand noch im Aufsichtsrat vertreten. 

Das heißt: Die Fabriken sind den Entscheidungsgremien und den 

Entscheidungsmechanismen der Anstaltsbetriebe unterworfen, ohne dass dort die 

notwendige Sachkompetenz gewährleistet ist.122 

Fabriken und Anstalten, Hausgenossenschaft und Arbeiterschaft werden sich in der 

folgenden Zeit der Stiftung weiter in verschiedene Richtungen entwickeln. „In den 

Stiftungsstatuten sind die Fabriken überhaupt nur am Rande erwähnt, ein Symptom für die 

Bewertung, die sie nicht nur in der Hausgenossenschaft erfuhren“. Nach dem Tod des 

„Vaters“ auch der „christlichen Fabriken“ vertieft sich die Kluft zu den Anstalten und den 

dort beheimateten und beschäftigten Personen(kreisen) weiter.123 Während der etwa neun 

Jahrzehnte zwischen der Stiftungsurkunde und der Trennung des Bruderhauses von seinem 

Fabrikflügel in den siebziger Jahren des letzten Jahrhunderts bleiben die beiden Werksflügel 

durch die Stiftungsverfassung in einer Haftungsgemeinschaft aneinander gekettet. Der Bericht 

vom Abschluss der Sanierung aus dem Jahr 1981 macht deutlich, wie dadurch die 

Liegenschaften der diakonischen Betriebe in das Sanierungskonzept der Industriebetriebe 

 
119 So a. a. O., 730. 
120 So ebd. 
121 Vgl. auch die §§ 19-21, Schäfer, Reich Gottes 241, 734 f. 
122 Zur Kritik des Aufsichtsratsvorsitzenden Fetzer vgl. Krauß, Gustav Werner 74 f. 
123 So der „Biograf“ der Hausgenossenschaft Paul Krauß (vgl. Hausgenossen 86 f; 97). 



  Walter Göggelmann 110 

eingebracht werden müssen.124 Paul Krauß, Biograf Gustav Werners und auch der 

Hausgenossenschaft, zur Zeit der Niederschrift der Ergebnisse seiner Recherchen (1959 und 

1977) selbst Mitglied des Stiftungsrates, erkennt die schwerwiegenden Folgen dieser Regelung 

für die diakonische Identität und die wirtschaftliche Lage des Werks, das – wieder einmal! – 

an die Grenze seiner Existenzfähigkeit gekommen ist, und weist dies an der Geschichte der 

einzelnen Werksteile nach.125 Bereits während der Anfangsjahre dieser Entwicklung zeichnen 

sich in beiden Werksflügeln aber auch bemerkenswerte Ansätze von beachtlicher diakonischer 

Qualität und Entwicklungsfähigkeit ab: 

- Die Fabriken nehmen Geburtsmerkmale der „christlichen Fabriken“ als Schwerpunkte 

mit: Ausbildung der Lehrlinge in eigener Berufsschule, menschliche Arbeitsplätze, 

Altersversorgung verdienter Mitarbeiter, Teilhabe „halber Kräfte“ an der Arbeit.126 

- Bereits 1882 gründet Gustav Werner mit dem „Kartonagengeschäft“ eine 

Produktionsstätte, deren Arbeitsplätze besonders den Fähigkeiten schwächerer 

Hausbewohner Rechnung tragen – ein früher Einstieg in „beschützende 

Werkstätten“.127 

3. Ein Rumpf ohne Kopf 

Ein Rumpf ohne Kopf ist das Bruderhaus ohne „Vater Werner“ (+1887).128 Was die Quellen 

hergeben, ist eine einzige bis in den Institutionenbestand hineinreichende Trauerphase voller 

totaler Verunsicherungen auf allen Ebenen, die auch mit einem Neuanfang in der 

Vorstandsetage (1.5.1911) mit Alfred Krockenberger (1871-1936) längst nicht zu Ende ist. 

Diese mehr als zweieinhalb Jahrzehnte Werksgeschichte sind geprägt durch den 

Grundkonflikt, den Gustav Werner als Erbe hinterlässt: 

- Die Stiftungsurkunde129 beschreibt ein verfasstes Werk aus zwei Werksflügeln unter dem 

gemeinsamen Dach einer Stiftung bürgerlichen Rechts, in der der Anstaltsflügel wohl 

geordnet und der Industrieflügel eher vorausgesetzt als geordnet ist.  

- Mit seinen geistlich-ekklesiologisch und psychologisch hoch befrachteten beiden letzten 

Diktaten130 übergibt er seinen Hausgenossen sein geistliches Erbe. Diese können gar nicht 

anders, als daraus als „Vaters“ Bevollmächtigte und als Trägergemeinde der Reich-Gottes-

 
124 Vgl. der Bericht von Dieter Adel (Finanzvorstand) im Jahrbuch der Gustav Werner Stiftung zum 
Bruderhaus, 1981, 12; Vgl. dazu auch Rückert, Diakonie 162. 
125 Vgl. Krauß, Gustav Werner (Anhang), 99 ff.  
126 Vgl. Lothar Bauer: Auf dem Weg zu einem diakonischen Bildungsverständnis, in: Walter Göggelmann: 
Gerechtigkeit und Frieden schaffen VDWI 38, Heidelberg 2009, 9 ff.  
127 Vgl. Krauß, Gustav Werner 78. 
127 Vgl. Göggelmann, Ein Haus 222.  
128 Vgl.  a. a. O., 235. 
129 Abgedr. Schäfer 241, 728 ff. 
130 Abgedr. a. a. O., 229, 662 ff; 230, 659 ff. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 111 

Hoffnung ihre Dominanzansprüche im Gesamtwerk ableiten. So und nur so ist es „Vaters“ 

letzter Wille! 

Das durch die Stiftungsurkunde festgeschriebene Machtgefälle im Organbestand der 

Stiftung scheint ihnen in ihrer Rolle als einer Art „Staat im Staat“ Recht zu geben! Der 

Vorstandsvorsitzende Karl Fetzer war mit seiner Kritik schon bei der Formulierung der 

Stiftungsurkunde nicht durchgedrungen.131 Die Hausgenossen, angeführt durch die zwei 

starken Schwestern Nane und Lotte Merkh, die mit den Hauszeitschriften Friedensblätter und 

Friedenbote die Kommunikationsmittel des Werks in der Hand haben, lassen keine Gelegenheit 

aus, um diesen Ansprüchen im Werks-geschehen Geltung zu verschaffen: Sie unterfüttern 

diese mit einer in der Frühzeit des Werks ansetzenden Traditions- und Legendenbildung um 

Personen, Ereignisse und Orte, die die besondere Bruderhaus-Identität beschreiben und 

begründen. Darin aber haben „die Fabriken“ – noch? – keinen rechten Platz, um nie einen zu 

erhalten!132 Ganz offensichtlich – so die Botschaft der Hauszeitschriften zwischen 1884 

(Beginn der Friedensblätter) und 1914 – betrachten die Haugenossen die Fabriken nicht als 

diakonische Trägereinrichtungen im Sinn der alten, ursprünglichen, echten Bruderhaus-

Tradition.133 Und: Die Quellen zum Verhältnis von angestammten diakonischen Betrieben 

und Fabrikbetrieben hüllen sich, auch was Zahlen anbetrifft, in beredtes Schweigen. Der 

„Biograf“ der Hausgenossenschaft hat schon Recht: Niemand würde Gottlieb Daimler (1834-

1900), der 1866-1869 die Maschinenfabrik auf einen marktfähigen Stand bringt, mit den 

diakonischen Zielen des Bruderhauses in Verbindung bringen, seinen Zögling Wilhelm 

Maybach (1846-1929), den späteren „König der Konstrukteure“, ebenso wenig. (Und der ist 

gar ein ehemaliges Bruderhaus-Kind!).134 So viel ist als dürres Tatsachengerüst aus dem 

werkspolitischen Binnenkonflikt zu gewinnen: 

- Die „Stiftungsurkunde“ legt das gemeinsame juristische Dach der beiden 

Betriebszweige fest.  

- Seit der Zeit des Aktienvereins werden diese getrennt abgerechnet. 

- Zwischen beiden besteht eine finanzielle Haftungsgemeinschaft.  

- Beide Flügel müssen sich um den Einsatz von Finanzmitteln verständigen. 

- Ebenfalls aus der Zeit des Aktienvereins datiert – ohne dass sich eine entsprechende 

Festlegung oder Begründung datieren lässt – die Gewohnheit einer Abführung von 

„Gewinnen“ der Fabriken an die Anstalten, auch wenn die Fabriken keine schwarzen 

Zahlen schreiben! 

Diese Tradition ist für die Entwicklung des Gesamtwerks voller Tücke: Sie erspart nicht 

nur den Anstalten den Aufbau einer eigenen Finanzierungsgrundlage. Sie können mit ihren 

 
131 Vgl. o. Anm. 123. 
132 Vgl. dazu Göggelmann, Ein Haus 245 ff; 262 ff. 
133 Vgl. dazu a. a. O., 264. 
134 Vgl. Krauß, Hausgenossen 76 f; Vgl. zum Ganzen Göggelmann, Ein Haus 232 f. 



  Walter Göggelmann 112 

Liegenschaften im Konfliktfall für die Verbindlichkeiten der Fabriken in Haftung genommen 

werden. Damit aber steht auch die Heimat vieler bedürftiger Menschen mit auf dem Spiel!  

4. Überleben im Krieg 

Das wird für das Werk auf Grund seiner Geschichte und seiner Doppelstruktur im 1. Welt-

krieg auch zu einer doppelten Herausforderung. Die Probleme beider – im Krieg besonders 

anfälliger – Bereiche addieren sich: Produzierende und Menschen betreuende Betriebe 

kämpfen ums Überleben, haften dabei noch füreinander und sind mit internen Transaktionen 

von Finanzmitteln belastet: Das schafft dem Werk für fast neun Jahrzehnte 

Entwicklungshindernisse und -rückstände im wirtschaftlichen und organisatorischen Bereich 

wie in dem diakonischer Identitätsfindung in einer Zeit totaler Veränderungen der politischen, 

sozialen wirtschaftlichen und geistigen Rahmenbedingungen.135 In der Zeit des Kriegs und 

dann der Weimarer Republik lassen sich die Auswirkungen dieser Vorgaben wenigstens noch 

in einzelnen Rechnungsjahren mit Zahlen belegen, sodass sich Entwicklungstendenzen – 

wenigstens für das Binnenverhältnis von Fabriken und Anstalten – abzeichnen: Der Gesamt-

Personalstand des Werks verringert sich von 1913 bis 1917 kriegsbedingt von 950 und 840 

Personen. Die Maschinenfabrik in Reutlingen und die Papierfabrik treffen die Einbrüche im 

Personal- und im Rohstoff- und Ersatzteilbereich besonders hart bis hin zu 

Produktionsstillständen. Die Geschäftsberichte der ersten beiden Kriegsjahre weisen im 

Anstalts- wie im Fabrikbereich zwar noch bescheidene schwarze Zahlen aus. Investitionen in 

den Tochteranstalten Göttelfingen und Wilhelmsglück in Höhe von 150 000 Mark müssen 

allerdings vollständig durch Darlehen finanziert werden.136 Schrumpfende landwirtschaftliche 

Produktion und – ab 1916 – kriegsbedingte Totalbewirtschaftung137 und die Ausschöpfung 

aller Ressourcen führt in der zweiten Kriegshälfte auch im Bruderhaus zu Hunger, den dieses 

durch seine Landwirtschaft noch teilweise abfedern kann. Die Stillstände im 

Produktionsbereich sind dagegen nicht mit Heereslieferungen auszugleichen. Das Abbrechen 

vieler wirtschaftlicher Friedenkontakte lässt für das wirtschaftliche Überleben der Fabriken 

längerfristig wirksame Folgen erwarten. Doch die Versorgung und Beschäftigung behinderter 

Personen, die Lehrlingsausbildung und die Altersversorgung altgedienter Betriebsangehöriger 

können selbst in den Rechnungsjahren 1915-1917 aufrechterhalten werden.138 

 
135 Vgl. zur Thematikk Walter Göggelmann: Überleben – Bewahren – Bestehen. Die Gustav Werner Stiftung 
zum Bruderhaus im 1. Weltkrieg, DWI-Jahrbuch 47, 2020/21, Heidelberg 2022, 33-64, bes. 41 ff. 
136 Vgl. a. a. O., 33; 36. 
137 Vgl. a. a. O., 32. RB 1914/15, 11; 25. Vgl. weiter Hans Wicki: Das Königreich Württemberg im 1. Weltkrieg, 
Berlin/Bern 1984, 25; Göggelmann, Überleben, 42. 
138 Vgl. 33. RB 1915/16, 11; 22; 34. 34. RB 1916/17, 25; Vgl. weiter Daniel Kuhn: Als der Krieg vor der Haustür 
stand. Der 1. Weltkrieg in Baden und Württemberg, Tübingen 2014, 72; 114; 19; 122. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 113 

Die zu Tradition gewordene „Gewinnabführung“ der Fabriken an die Anstalten wird durch 

den Krieg für das Werksganze zum Belastungsfaktor ersten Ranges: Bereits 1912/13 werden 

die abgeführten 117 814,90 Mark durch eine Darlehensaufnahme von 150 000 Mark „gegen“-

finanziert.139 So gerät der Krieg fast zum strukturellen Offenbarungseid aller dieser seit der 

Stiftungsurkunde bestehenden und praktizierten Regelungen: Ständig steht die Haftung der 

Anstalten mit ihren Liegenschaften und Gebäuden für die Verbindlichkeiten der Fabriken als 

drohendes Menetekel an der Wand.140 Und weil sich alle im Werk verantwortlichen Gremien 

an diesen Sorgen im Binnenbereich abarbeiten, bleibt für konzeptionelle Veränderungen im 

wirtschaftlichen und organisatorischen Bereich weder Platz noch Kraft, von weitergehenden 

Überlegungen zu kriegsbedingten Nöten; Zielgruppen und Arbeitsfeldern oder gar zu 

Grundsatzüberlegungen über diakonische Aufgabenfelder ganz zu schweigen.141 

5. Und nach dem Krieg – Einfach weiter so? 

In den ersten Jahren der Weimarer Republik stehen die Fabriken an der Front des 

Überlebenskampfes im Werk und die Anstalten in ihrem Schatten:142 829 Bewohnerinnen und 

Bewohner in der Mutter- und 8 Tochteranstalten hat der Krieg dem Bruderhaus 

übriggelassen.143 Bestandserhaltung ist bereits ein hohes Ziel: Eine Reaktion des 

Diakoniewerks auf die Nachkriegsnöte und die Orientierung innerhalb der gänzlich neuen 

Rahmenbedingungen eines Sozialstaats ohne Arme und Beine ist außerhalb der Möglichkeiten. 

In diese Zeit, in der nichts mehr ist, wie es einmal war, geht die Gustav Werner Stiftung mit 

diesen dem Neuen ganz und gar nicht mehr gewachsenen Voraussetzungen einer hinkenden 

Trennung ihrer Geschäftsbereiche und einer weiterbestehenden Haftungsgemeinschaft und 

einer Tradition der internen Gewinnabführung. Die dabei vorausgesetzten Fiktionen 

behindern in beiden Bereichen eine realistische Finanzierungs- und Investitionspolitik. 

Zunächst aber ist weiterhin das bloße Überleben angesagt: Die Rechenschaftsberichte 

zwischen 1918 und 1921 beginnen mit der Auflistung: „Was ist uns geblieben“? und kommen 

auf die elementarste Ebene zurück: Die landwirtschaftlich-naturalwirtschaftliche Basis ist es 

letztlich, die die Bewohner vor dem allerschlimmsten Hunger bewahrt hat.144 Dabei wirken 

die Vermögensaufstellungen von 1919 und auch noch von 1928 mit Zahlen im Plusbereich 

durch Grundstücke und Gebäude145 wie Selbstberuhigungen: Zu operativen Gewinnen oder 

Verlusten und zu verfügbaren Liquiditäten sind sie ohne Aussagekraft. Wie die notwendige 

 
139 Vgl. Göggelmann, Überleben 43. 
140 Vgl. ABD A 10/380. Vgl. weiter Göggelmann, Reich Gottes 2498. Ders. Überleben 49. 
141 Vgl. Göggelmann, Überleben 49; 51. 
142 Vgl. ebd. 
143 Vgl. 37. RB 1919/20, 8 f. ABD A 10/320. 
144 Vgl. 36. RB 1918/19, 1-7.  38. RB 1920/21, 1-23. 
145 Vgl. 37. RB 1919/20, 3. 46. RB 1928/29, 5.  



  Walter Göggelmann 114 

Umstellung beider Bereiche auf „Friedensbetrieb“ das Gesamtwerk in wirtschaftliche 

Schieflage bringt – die Beratungen im Leitungsorgan „Generalversammlung der 

Hausgenossen“ 1922 dokumentieren es exemplarisch: Allein in der Dettinger Papierfabrik 

sind Investitionen von 2,5 Millionen Mark zur Wiederherstellung der Betriebsfähigkeit 

notwendig, in der Reutlinger Maschinenfabrik nicht weniger. Dabei sind die Küche und die 

Waschanstalt in der Reutlinger Mutteranstalt mehr als mangelhaft. Damit nicht genug: 1 

Million „Faustpfanddarlehen“ ist zu tilgen. Die 3 Millionen neu aufgenommener Schulden 

können da nur einen Anfang machen. Zu den damit verbundenen Binnenkonflikten zwischen 

den beiden Werksbereichen schweigt das Protokoll…146 

Der Vortrag bei der Zivilkammer des Landgerichts Tübingen vom 4.11.1926 ist bezüglich 

der Proportionalitäten aussagekräftiger: Der Schuldenstand von 1 000 000 Mark entspricht in 

etwa der Höhe eines Jahresetats. Er teilt sich auf in 700 000 Mark für Anschaffungen in den 

Industriebetrieben und 300 000 Mark „reine Schulden“. Seit 1914 hat das Werk 1 500 000 

Mark „Verlust von Altbesitz“ zu verzeichnen – vermutlich Veräußerungen von 

Liegenschaften. (Das ist wohl die Konkretion der Haftungsgemeinschaft!) Zum Ende des 

Jahrzehnts sind jährlich 90 368 Mark Schuldzinsen fällig, etwa ein Zehntel eines Jahresetats.147 

Zwischen 1927 und 1930 verzeichnen die Etataufstellungen „Unzulänglichkeiten“ 

(Abmängel) zwischen 121 974 Mark (1927/28), 186 272 Mark (1928/29) und 80 200 Mark 

(1929/30) bei einem Jahresetat von ca. 1 000 000 Mark. Der Etat enthält jeweils keinen 

Anhang zum aktuellen Schuldenstand. Zu den Zuführungen der Fabriken an die Anstalten: 

Am 1.5.1922 kann die Papierfabrik in Dettingen stattliche 318 316 Mark abliefern. Zu einer 

Schuldaufnahme schweigt die Quelle.148 Für 1930/31 sieht der Etat für die Abführung 100 

000 Mark vor. Ob sie geliefert werden können, darf bezweifelt werden. Denn die Papierfabrik 

in Dettingen braucht dringend neue Maschinen. Die Generalversammlung muss in ihrer 

Hilflosigkeit das Problem durch „Zurückstellungen“ lösen.149 Im Hintergrund geistern die 

Ängste um Investitionsrückstände und Wettbewerbsnachteile Den Gipfel an 

Gefahrenträchtigkeit erreicht das Werk mit einer besonderen Finanzkonstruktion im Jahr 

1926: Durch eine interne Schuldaufnahme verschulden sich die Möbel- und die 

Maschinenfabrik bei den Anstalten mit 737 000 Mark, während das Werk gleichzeitig beim 

Basler Bankhaus Swann und Co. 500 000 Sfr (etwa 400 000 Mark) Schulden aufnimmt.150 Wer 

die Fähigkeiten zur Tilgung betrachtet, könnte von Hilflosigkeit, vielleicht auch von 

versuchtem Betrug sprechen. 

 

 
146 Vgl. Protokoll der Generalversammlung der Hausgenossen vom 8.5.1922 (ABD 10/92-1, 4; 7; 11. (Eines 
der wenigen erhaltenen Protokolle dieses Leitungsorgans). 
147 Vgl. ABD 10/398. Vgl. weiter Göggelmann, Überleben 56. 
148 Vgl. die Etataufstellungen unter ABD A 10/389 und 396. Vgl. weiter Göggelmann, Überleben. 
149 Vgl. ABD 10/398, 17. 
150  Vgl. zu den Details der Konstruktion Göggelmann, Überleben 52 ff. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 115 

6. Statt einer Bilanz – Fragen 

Das Überleben in der eigenen Binnenstruktur bindet alle Potentiale des Gesamtwerks: Die 

Beschlussgremien, den Vorstand, die genossenschaftlichen Elemente im Werk, die 

Freundeskreise, die Reste der Hausgenossenschaft. Der Zwang zum Bei- und Miteinander von 

Anstalten und Fabriken absorbiert alle Fähigkeiten zur Offenheit für die überfälligen 

Grundsatzfragen.151 Keiner der Rechenschaftsberichte zwischen 1919 und 1932 enthält auch 

nur einen minimalen Ansatz für das Signal: Wir haben in der Gustav Werner Stiftung zum 

Bruderhaus die Zeichen der neuen Zeit verstanden! Dass die Weimarer Republik kein Staat 

mehr ist, in dem christliche Obrigkeiten die schützende Hand über Werke der Barmherzigkeit 

halten; dass aus der Barmherzigkeit das „barmherzige Staatsgesetz“ geworden ist; dass der 

Sozialstaat aus Empfangenden Berechtigte macht; dass für alle Diakonie nichts mehr ist, wie 

es war – bis hin zu der Frage, ob und wo und wie in diesem Kontext für Diakonie, wie sie seit 

dem Wittenberger Kirchentag 1848 gewachsen ist, überhaupt noch Platz sei. Und dieser Staat 

selbst ist ja im Sozialbereich ein Kopf ohne Hände und Füße. Und auch der Kopf ist erst am 

Anfang des Lernprozesses: Insgesamt ein Anspruch ohne personelle und sachliche 

Infrastruktur – ohne die freien Träger ein papierenes Gebilde! Die größte der vom Krieg 

hinterlassenen Nöte, 352 000 Schwerstinvaliden, werden erst 1920 mit dem 

„Reichsversorgungsgesetz“ eher kläglich notversorgt.152 

Kein Zweifel: Diakonie muss nicht nur unter diesen Rahmenbedingungen ihren Ort finden, 

sie muss sich selbst ganz neu erfinden. Das beginnt bei ihrer theologischen Identität, ihrer 

Glaubens- und Hoffnungsgrundlage und ihrer Verortung als zentrale Lebensäußerung von 

Kirche. Nicht weniger dringend ist die Frage nach den neu entstandenen Nöten und 

Bedürftigkeiten. Nicht einfacher geworden ist in diesem Kontext die Frage nach den Zielen, 

Methoden und Arbeitsweisen, auch zur professionellen Selbstlegitimation im Vergleich und 

in der Konkurrenz der freien Träger.153 Neue Formen der Arbeitsteilung, Koordination und 

Kooperation zwischen dem Staat und den freien Trägern sind angesagt.154 Was die Kriegsnöte 

vor Ort vielfach bereits erzwungen haben, muss über die 1923/24 gegründete „Deutsche Liga 

der freien Wohlfahrtsverbände“ behutsam weiterentwickelt werden. Prinzipien der 

Finanzierung sind auszuhandeln. Diakonie kann ohne solche gesicherte rechtliche und 

finanzielle Grundlagen nicht an der gemeinsamen Verpflichtung zur Sorge für bedürftige 

Menschen teilnehmen.155 Jedes Diakoniewerk ist gefragt nach den Ressourcen in der eigenen 

Tradition und im eigenen Wirkungsfeld. Keinem bleibt es erspart, sich die Fragen nach der 

 
151 Vgl. a. a. O., 47. 
152 Vgl. a. a. O., 54. 
153 Vgl. zum Problem: Walter Göggelmann: Diakonie im 1. Weltkrieg – ein Stiefkind der Diakoniegeschichte? 
DWI-Jahrbuch 47, 2020/21, Heidelberg 2022, 28-31. 
154 Vgl. zu Beispielen Göggelmann, Diakonie im 1. Weltkrieg 28. 
155 Vgl. Göggelmann, Überleben 52. 



  Walter Göggelmann 116 

eigenen Identität, der Diakonizität und Effektivität im eigenen Umfeld neu zu stellen. Und in 

der Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus hat sich zwischen „Vaters“ Tod (1887) und 1914 

und auch im Krieg und danach niemand an auch nur eine dieser Grundsatzfragen 

herangetraut. Die Voraussetzungen unter dem Vorstand (seit 1911) Alfred Krockenberger 

(1871-1936) sind denkbar ungünstig: Individualistische Erweckungsfrömmigkeit und 

verschwommene volksmissionarische Ziele verhindern geradezu eine Theologie mit sozialen 

Dimensionen der Hoffnung, die die von neuen Nöten Betroffenen im Blick hat. Und wo man 

Gott an der Seele des Einzelnen arbeiten lassen will, sind das sozialpolitische Umfeld und ein 

Diskurs um strukturelle Veränderungen und um Professionalität der diakonischen Arbeit – 

zwar in ständiger Nähe, aber – nie zu greifen. Diese ganz neuen Grundsatzfragen bleiben. Was 

aber könnte die Werkstradition an Impulsen zur Beantwortung beisteuern?  

VII. Reich-Gottes-Hoffnung, Diakonie und Industrie 

Diese Stichworte haben die Gemengelage während der Lebenszeit Gustav Werners in seinem 

Diakoniewerk bestimmt, wobei das eschatologisch-heilsgeschichtliche Element die alles 

dominierende Richtgröße blieb: Gottes Liebe will auf ihrem Weg durch die Welt und ihre 

Geschichte „alle Lebensgebiete“ auf den Weg zum Reich Gottes bringen.156 Und Gustav 

Werner und seine Hausgenossen, diese Gemeinde an der Front der Heilsgeschichte, ist 

berufen, im geplagten 19. Jahrhundert das Gebiet der Großindustrie für das Reich Gottes zu 

gewinnen. Weil aber dazu nicht Worte des rechten Glaubens zählen, sondern die diakonische 

Tat derer, die sich zu Cooperatores Dei machen lassen, war „Vater Werner“ selbst zum 

Fabrikgründer geworden. Diese in Heilsgeschichte und Industriegeschichte verorteten Pläne 

sind nun auf ihren theologisch-sozialethischen Gehalt und auf ihre soziale Praktikabilität in 

Werners Diakoniewerk hin kritisch zu hinterfragen: 

1. Die Großindustrie – ein geistlicher Herrschaftsbereich? 

„Allein in diesem Gebiet (sc. der Industrie) hat der Gott dieser Welt seinen Thron 

aufgeschlagen. Er ist nur überwunden, wenn ihm dieses Gebiet entrissen ist. Hier liegt der 

Schlüssel zur Weltherrschaft, darum muss er für Christus erkämpft werden, wenn er die Reiche 

der Welt nicht auf dem Papier, sondern in Wirklichkeit einnehmen soll“ .157 In der 

Heilsgeschichte, sprich: im apokalyptischen Endkampf um die Industriewelt zwischen dem 

Pantokrator Christus und dem Satan ist die Gründung von Gustav Werners Papierfabriken 

anzusiedeln, ja, daneben auch noch in der Industriegeschichte Württembergs im 19. 

 
156 So FB 1853, 189; Vgl. Schäfer, Reich Gottes 244, 746. 
157 So Gustav Werner 1869, zit. Wurster, Biogr. 319. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 117 

Jahrhundert158. Im Vertrauen auf die weltverändernde Liebe Gottes und die Glaubenskraft 

seiner Cooperatores entwickelt Gustav Werner einen heilsgeschichtlichen Determinismus und 

einen Industrieoptimismus. Im Vertrauen auf die Wirksamkeit der „göttlichen Tugenden“ 

Liebe, Gerechtigkeit und Haushalterschaft geht er von der Überwindbarkeit der Antagonisten 

Egoismus, Gewinnstreben und aller Wirkungen des Sozialdarwinismus aus. In rituellen Akten 

entnimmt Gustav Werner die Fabriken in Reutlingen und in Dettingen dem 

Herrschaftsbereich „dieser Welt“, übereignet sie in die Gottesherrschaft und siedelt sie damit 

in einem heiligen Bereich der Unanfechtbarkeit an.159 Ob die Konsequenzen wohl je bis zu 

den Gläubigern, zu den Arbeiterinnen und Arbeitern durchdringen, die die technischen, die 

organisatorischen und die finanziellen Schwierigkeiten zu tragen haben? Der Anspruch ist kein 

geringerer als der einer Direktübertragung erhoffter Reich-Gottes-Maßstäbe auf ein Modell-

Experiment im Industriebereich, ein Test auf die Anwendbarkeit am Neuen Testament 

gewonnener ekklesiologischer Maßstäbe in einem zwar überschaubaren, aber sonst allen 

übrigen Rahmenbedingungen ausgesetzten Industriebereich. Dieser Anspruch beinhaltet 

weitere Merkmale einer Theokratie: 

- die Übertragbarkeit solcher Maßstäbe auf Personen und Strukturen, 

- die Leitung durch eine prophetische Mittlergestalt, die in besonderer Weise als 

Cooperator Dei Heilsgeschichte vollzieht, und 

- die durch rituelle Praktiken und Bibellose160 einen direkten Zugang zum Willen des 

Herrn der Heilsgeschichte für sich in Anspruch nimmt. 

Dabei setzt das stets präsente diakonische Ziel, bedürftigen Menschen Heimat und Arbeit 

zu geben, nicht nur radikale Diesseitigkeit voraus, sondern das aktivierende und motivierende 

Element einer Hoffnung, das alle diese Gesichtspunkte in einer konsequenten Zielführung zu 

vollziehen in der Lage ist.161 Wie aber sollen aus Inhalten der Hoffnung, die einer – wie auch 

immer gearteten – eschatologischen Endgültigkeit vorbehalten sind, lebbare Modelle für einen 

Industriebetrieb des 19. Jahrhunderts werden – und das bei noch ungebremster kapitalistischer 

Konkurrenz!? Wie soll aus Liebe, Gerechtigkeit, Haushalterschaft, Begriffen mit einer 

vorwiegend individualistischen Bedeutungstradition und geringer Sozialabdeckung, 

strukturbildende Modellbegriffe werden? Wie sollen Begriffe mit harmonistischen 

Begriffsgehalt Maßstäbe tragen, die hoch konfliktträchtige Arbeitsfelder transformieren 

sollen? Gustav Werners grenzenloses Vertrauen in die Emanation der Liebe Gottes in seine 

Welt und deren Remanation zum Reich Gottes hat fast Züge einer Ideologie und spart dem 

Fabrikgründer alle hermeneutischen Fragen nach notwendigen Zwischenschritten, die solche 

Hoffnung am harten Stoff der Industriegeschichte des 19. Jahrhunderts bewähren.162 

 
158 Vgl. zum Ganzen Göggelmann, Reich Gottes 196 ff; 199 f. 
159 Zu den Ritualen vgl. Schäfer, Reich Gottes 140, 309 ff; 152, 383 ff. 
160 Vgl. zu diesen Praktiken Göggelmann, Diakonie und Erinnerung 190 ff. 
161 Vgl. FB3/1852, 152 ff. 
162 Vgl. zum Problem Göggelmann, Reich Gottes 195 ff; 200; Vgl. weiter Krauß, Hausgenossen 72. 



  Walter Göggelmann 118 

Die Kollisionen zwischen einer Fabrik, die für den Propheten Gustav Werner geradezu 

einen Gottesbeweis erbringt163, und einer, die denselben als Fabrikgründer an den Rand der 

Insolvenz und als Vater eines Rettungshauses in die Anfechtung um den Verlust des auf 

Gottes Liebe gegründeten Werks bringt, müssen ja ausgestanden werden – nicht als Probleme 

der Heilsgeschichte, sondern einer schmerzhaft diesseitigen gerichtlichen Vermögens-

untersuchung! Für Markus Rückerts Analyse von Gustav Werners Finanzen ist mit der 

Eintragung eines Aktienvereins ins Handelsregister der Stadt Reutlingen (23.5.1866), der das 

Gesamtwerk samt allen seinen Verbindlichkeiten übernimmt, das Experiment „Christliche 

Fabriken“ erledigt.164 Doch der Verbund aus Rettungshäusern und Fabriken besteht ja weiter. 

Und die entsprechenden Ansprüche Gustav Werners überdauern gar den Aktienverein und 

retten sich bis in die endgültige Rechtsform einer Stiftung bürgerlichen Rechts. Und mit der 

Frage nach der Sozialform dieses diakonischen Werkskomplexes samt ihrer theologischen 

Verankerung bricht ein weiterer Problemkomplex auf, den die Werksgeschichte noch fast ein 

Jahrhundert wird mitschleppen müssen. 

2. Eine Sozialform für das Reich Gottes? 

Für Gustav Werner ist es seit der Gründung seines „Hauses“ die durch biblische Analogien 

vorgegebene165 und durch die Jahrhunderte hindurch bewährte Sozialform des „ganzen 

Hauses“.166 Dieses Modell der Großfamilie verbindet Patriarchat und Familienstrukturen, 

Beheimatung und Wirtschaft, menschliche Binnen- und soziale Außenbeziehungen. Biblisch 

begründet, deckt es für die Werner-Diakonie die notwendigen notae ecclesiae ab. Sie ist 

deshalb für Gustav Werner und seine Hausgenossen niemals ein rational handhabbares 

Organisationsmodell, sondern das Trägergerüst für die eschatologisch-heilsgeschichtliche 

Grundlage und somit ein unabdingbarer und deshalb nicht veränderbarer Identitätsträger. 

Dass bereits die Präambel der Stiftungsurkunde nicht nur für alle am Werk beteiligten  

Personen, sondern auch für Anstalten und Fabriken nicht nur die „christliche 

Grundgesinnung“, sondern auch die Sozialform „nach dem Vorbilde einer Familie“167 

festschreibt, wird für fast ein Jahrhundert die Entwicklungsfähigkeit der 

Bruderhauskomplexes bestimmen und belasten: bezüglich der theologisch-diakonischen 

Grundlagenfragen wie der Organisationsstrukturen, am meisten aber bezüglich der 

ökonomischen Spielräume. Denn der Bezugsrahmen der Industriebetriebe: die 

Standortfaktoren, die Infrastruktur, der Markt aus Bedarf, Auftragslage und Konkurrenz, die 

 
163 So zu Recht Rückert, Diakonie 152. 
164 Vgl. a. a. O., 142.  
165 Vgl. als biblische Analogie Eph 2,19. 
166 Vgl. zum Ganzen Göggelmann, Ein Haus 66 ff.  
167 So Schäfer, Reich Gottes 241, (Präambel) 728 f. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 119 

technischen Voraussetzungen, der Kapitalbedarf, das Personal und seine Qualifikations-

voraussetzungen haben diese Sozialform bereits zur Zeit der Abfassung der Stiftungsurkunde 

gesprengt. Nicht zufällig bleibt diese alle Anhaltspunkte für eine Einbindung der Fabriken in 

das Ganze des Diakoniewerks schuldig. 

Auf dem Gebiet der Finanzen werden zwar Fabrik- und Anstaltsbetriebe bereits durch den 

Aktienverein getrennt abgerechnet. Beim Investitionsbedarf und bei Kreditaufnahmen aber 

sind sie innerhalb des Gesamtwerks Konkurrenten. Das muss – insbesondere bei den unter-

schiedlichen Liquiditätsbedarfen – zu Engpässen führen. Vollends die Kombination aus 

Haftungsgemeinschaft und Ablieferungstradition hemmt in beiden Bereichen notwendige 

strukturelle Weiterentwicklungen. Auch anderen Problemen des Werks ist diese Sozialform 

nicht gewachsen: 

Die Fragen der Professionalität und der Qualifikation des Personals, die durch diese Sozialform 

immer nur „in der Familie“ gelöst wurden, sind nur ein Beispiel für solche bis an die 

Unvergleichbarkeit reichenden internen Auseinander-Entwicklungen: Während die 

Maschinenfabrik in Reutlingen in Bezug auf berufliche Qualifizierung und deren soziale 

Absicherung beachtliche Standards entwickelt168, bleibt der Anstaltsbereich in seinen 

Professionalitätsanforderungen für fast ein weiteres Jahrhundert in Verhältnis zu 

vergleichbaren Einrichtungen unterentwickelt zurück.169 Bereits vor dem Tod des 

Gründervaters (1887) hatte sich diese irreversible Entwicklung abgezeichnet. Ein gegenseitiges 

Verständnis ist schon damals nicht mehr zu erwarten.170 Bereits der Aktienverein kann 

Kollisionen wegen des Dauerkonflikts um den Finanzbedarf der beiden Teile nur vermeiden 

durch ein großes Verständnis für die angestammten diakonischen Ziele des Werks.171 

Ansonsten hinterlässt der Gründer- und Großfamilien-Vater in einem Akt geistlicher 

Fürsorge für seine „Töchter“ und „Söhne“ in der Hausgenossenschaft neben der juristischen 

Ordnung der „Stiftungsurkunde“ ein geistliches Vermächtnis in Form seiner beiden „letzten 

Diktate“172, nicht ahnend, dass er die beiden Werksteile und ihre Kompetenzträgerinnen und 

-träger in einen ein Vierteljahrhundert dauernden Kampf um Kompetenzbereiche und 

Personen-(gruppen) stürzen würde173, der sich an Personalien parallel zu den 

Abgrenzungsproblemen der beiden Werksteile abspielt. Das alles wirkt auf beide wie eine 

eingebaute Entwicklungsbremse und lässt auch die diakonische Motivation im Anstaltsbereich 

nicht unberührt. Es ist, als bildeten die Wirkungen in der Zeit nach Gustav Werner eine Kette: 

 
168 Vgl. zum Ganzen Lothar Bauer: Auf dem Weg zu einem diakonischen Bildungsverständnis, in: Walter 
Göggelmann: Gerechtigkeit und Frieden schaffen, VDWI 38, Heidelberg 2009, 12 ff. 
169 Vgl. zum Problem Sylvelyn Hähner-Rombach: “Das ist jetzt das erste Mal, dass ich darüber rede“. Zur 
Heimgeschichte der Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus und der Haus am Berg gGmbH, Frankfurt a. M. 
2013, bes. 65 ff. 
170 Vgl. Krauß, Hausgenossen 86 f.  
171 Vgl. Göggelmann, Ein Haus 203 ff; 212 ff.; Vgl. weiter Rückert, Diakonie 58 f. 
172 Abgedr. Schäfer, Reich Gottes 229 f., 662 ff; Vgl. Göggelmann, Ein Haus 219 ff. 
173 Vgl. Göggelmann, Ein Haus 236; 238 ff. 



  Walter Göggelmann 120 

3. Haus ohne Vater – ohne Hausgenossen – ohne Reich-Gottes-Hoffnung? 

Die Stiftungsurkunde soll die Zukunft des Werks auch ohne den Gründervater sicherstellen. 

Was sie nicht voraussehen kann, noch will, ist, dass die diakonische Gemeinschaft der 

Hausgenossen als personell tragendes Element – das sie in den Fabriken nie war, – und als 

eschatologische Gottesgemeinde eben auch „ihre Zeit“ hat(te) und diese Rolle ohne „Vater“, 

gewissermaßen als Rumpf ohne Kopf, nicht auf unbegrenzte Zeit würde ausfüllen können. 

Dieser „Kopf“ aber hatte für die Hausgenossenschaft die Reich-Gottes-Hoffnung 

personifiziert und als prophetische Mittlergestalt den Willen Gottes für das diakonische Jetzt 

und Hier und die fälligen Entscheidungen repräsentiert.174 Bei allem „Vater“-Kult und 

ständigem Nachdrucken seiner Worte und Texte – die lebendige Hoffnung, die die 

diakonischen Impulse produziert, die können die beherzten Frauen und Männer nach 

„Vaters“ Tod nicht ersetzen. Diakonische Motivation aber kann, um lebendig zu bleiben, eben 

nicht nur „Nachleben“ sein. 

4. „Zwischen den Zeiten“  

„Zwischen den Zeiten“ kann ein Diakoniewerk nicht lange leben. Es muss die Probleme seiner 

Zeit mit den Mitteln seiner Zeit und der ihr eigenen Rahmenbedingungen lösen. Im 

Bruderhaus aber quellen schon seit „Vaters“ Ableben (1887) die Probleme aus allen Ritzen. 

Da ist so gut wie nichts, das nicht einer Neudefinition bedürfte. Doch weder der neue 

theologische Vorstand Alfred Krockenberger (ab 1911) noch die Entscheidungsgremien 

entwickeln die Kompetenz, das auch nur zu erkennen, geschweige denn, es anzugehen. Die 

Voraussetzungen dafür sind nach innen und nach außen ausgesprochen ungünstig: 

Statt nach den Nöten der vom Krieg besonders heimgesuchten Personengruppen zu fragen 

– wie das Bethel der Bodelschwinghs schon während der ganzen Kriegszeit175 – vertraut 

Krockenberger darauf, dass im Bruderhaus Gott an den Seelen arbeitet und dass die „Anstalt“ 

ihren Beitrag zur Hebung der Moral an der deutschen „Heimatfront“ leistet.176 Die Anstalten 

überstehen die Kriegsnöte leidlich mit Hilfe ihres naturalwirtschaftlichen Hintergrundes, die 

Fabriken haben mit Personalproblemen durch Einberufungen, dem Aus-fall von Zulieferern, 

Auftragsausfällen und Produktionsstillständen zu kämpfen177. Die Antwort des Vorstandes: 

„Wir müssen zu jedem Opfer bereit sein und verzichten..., dass Gott unser Volk segnen 

kann“178, versprechen wenig diakonischen Ertrag. Bereits die Darlehensaufnahmen im ersten 

 
174 Vgl. ders. Reich Gottes 119 ff; Ders. Ein Haus 235 ff; 244 ff. 
175 Vgl. Göggelmann, Überleben 50. 
176 Vgl. a. a. O., 37; 39. 
177 Vgl. a. a. O., 42 ff; 46 ff. 
178 Alfred Krockenberger an die Tochteranstalt in Dettingen (undat.) ABD10/345 (Beil. masch.). 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 121 

Nachkriegsjahr machen die Konkurrenz zwischen dem Investitionsbedarf der Fabriken und 

dem der Anstaltsbetriebe bei der Umstellung auf „Friedensbetrieb“ überdeutlich.179 Die 

Entwicklung durch die Vorgabe 

- die Fabriken finanzieren durch „Gewinne“ den Abmangel der Anstalten 

- und nehmen als „Gegenfinanzierung“ Kredite auf, zeugt bald die Grenzen an: 

- Die Hypothekenschulden belasten die Grundstücke und Gebäude des Gesamtwerks 

und lassen den Gesamtschuldenstand ständig wachsen, bis im Jahr 1932 die Fabriken 

ihre Kredite nicht mehr bedienen können.180 

Niemand im Bruderhaus hat die Kraft, nach neuen Strukturen der Organisation, der 

Finanzierung, nach neuen Methoden und Arbeitsweisen geschweige denn nach neuen 

Zielgruppen von bedürftigen Menschen – und vollends nicht nach einer theologisch-

diakonischen Legitimation des eigenen Handelns zu fragen.181 Und das setzt den Leser der 

wenigen vorhandenen Quellen vollends in Erstaunen: Zwischen 1919 und 1933 findet sich 

nirgends ein Niederschlag davon, dass man im Bruderhaus die fundamentale 

Systemveränderung in den sozialpolitischen Rahmenbedingungen überhaupt wahrgenommen 

hätte: Die neue Republik erhebt ja den Anspruch, Sozialstaat zu sein, und das bar jeder dazu 

notwendigen Infrastruktur. Während alle freien Träger vor fundamentalen Existenz-, 

Legitimations- und Neuorientierungsproblemen stehen, spielt sich Diakonie im Bruderhaus 

zwischen Erweckungsfrömmigkeit und dem Kampf mit den eigenen Binnenstrukturen ab.182 

Diese bestehen im Wesentlichen aus zwei Komponenten: 

- Der faktischen finanziellen Abhängigkeit der Anstaltsbetriebe von der Ertragslage der 

Fabriken, und das bei der veränderten Gesamtsituation aller Anstaltsdiakonie; 

- der Belastung der Liegenschaften des Gesamtwerks mit Hypothekenschulden durch 

den Investitionsbedarf der Fabriken, und das bis an die Grenzen der 

Existenzfähigkeit.183 

Die Zeit des 2. Weltkriegs führt in Bezug auf die Quellenlage zu einem Beinahe-

Totalausfall. Weder Zahlen noch „Erzählungen“ sind greifbar. 

VIII. „Christliche Fabriken“? – Ungelöst! 

Als „Bruderhaus-Fabriken“ kennt man sie im Umfeld und in der papierbe- und verarbeitenden 

Industrie. Wer ihre Christlichkeit oder ihre Diakonizität ins Gespräch brächte, müsste sich 

schmerzlichen Fragen stellen und wenigstens einige Gesichtspunkte zu deren Beantwortung 

 
179 Zu Einzelheiten vgl. Göggelmann, Überleben 42 ff; 57 ff. 
180 Vgl. a. a. O., 42 ff; 48; 56. 
181 Vgl. a. a. O., 49. 
182 Vgl. a. a. O., 51. 
183 Vgl. a. a. O., 56 f. 



  Walter Göggelmann 122 

beisteuern. Diese Fragen beschweigend, gehen diese Betriebe ins letzte Vierteljahrhundert 

ihrer Existenz. Ein Jahrhundert Werksgeschichte hat mit diesen theologischen Ansprüchen 

und dieser Werkskonstruktion auf den verschiedensten Ebenen Fragen eingesammelt, die sich 

je nach Werkssituation in den verschiedensten Bündelungen auf die Werksentwicklung 

ausgewirkt haben. Bereits bei der Gründung der Fabriken in der Aufbauphase des 

Diakoniewerks hatten vielfältige Impulse zusammengewirkt. Und weder lutherisch-orthodoxe 

noch kultur-protestantische Denkansätze hätten dem Gründer mit theologischen 

Begründungsmustern behilflich sein können. Das ganze Bündel an Details der „großen 

sozialen Frage“ hatte „Vater Werner“ in einem einzigen großen Schritt mit seiner 

präsentischen Eschatologie lösen wollen. 

Doch solche eschatologische Anfangsbegeisterung scheint es mit sich zu bringen, dass 

keiner der Impulse so recht identifiziert, geschweige denn in seinen Konsequenzen zu Ende 

gedacht ist: Das ist weder bei den geistlich-diakonischen nach den Schritten zur Umsetzung 

der Reich-Gottes-Hoffnung, noch bei den sozialdiakonischen nach deren Implantations-

fähigkeit in die Gesellschaft(en) des Industriezeitalters noch nach der Darstellbarkeit des 

Ganzen am Modellfall „Bruderhaus“ der Fall. Statt der vom Fluss der Liebe Gottes durch die 

Welt gespeisten Harmonie führt die Entwicklung bereits den Gründer und erst recht seine 

Erben an zahlreiche in der Konstruktion und Nicht-Konstruktion des Werks angelegte 

Kollisionen auf verschiedenen Ebenen, die fast alle in den Ansprüchen einer präsentischen 

Eschatologie als Problemlösung wurzeln. (Der Komplexität des Gesamtproblems wegen 

müssen sich die folgenden Überlegungen auf die Konsequenzen für dieses Diakoniewerk 

beschränken). 

1. Industriebetriebe als Vollzug von Heilsgeschichte 

Bereits das apokalyptisch-mythische Bildmaterial der Gründungslegenden siedelt die 

Fabrikgründungen – abseits von der industriegeschichtlichen Ebene – auf der Ebene des 

kosmischen Endkampfs zwischen Gott und Satan an. Der Diakoniegründer hat eine in ihrem 

Schwerpunkt heilsgeschichtliche Begründung, in deren Vollzug er sich durch die Gründung 

bereits involviert sieht. Seine Fabriken samt ihren Zielen und Produktionsprozessen und allen 

daran Beteiligten macht er durch einen rituellen Akt zum unmittelbaren Gotteseigentum: 

Damit soll heilsgeschichtliche Endgültigkeit vollzogen werden im Jetzt und Hier der sozialen 

Frage des 19. Jahrhunderts.184 Damit aber trägt die „Gemeinde“ – und damit kann nur seine 

„Hausgenossenschaft“ gemeint sein – die Last der Umsetzung in die Diakonie- und 

Industriegeschichte der Zeit. Ob dazu nur die „rechte Hoffnung“ oder auch 

Fachkompetenzen notwendig seien; welche Schritte dazu theologisch, sozial und technisch-

 
184 Vgl. zum Problem Göggelmann, Reich Gottes 225. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 123 

organisatorisch unabdingbar seien, geht in der Reich-Gottes-Begeisterung des Gründervaters 

unter. Und die Bruderhaus-Fabriken als nicht-kapitalistisches Alternativmodell von 

Großindustrie – hermeneutische, logistische und systemtechnische Fragen bleiben dabei 

ebenfalls außerhalb seines Blickfeldes. Und mit welchen Erwartungen der Gründer seine 

Fabriken auf den Weg geschickt hat! Sie sollen: 

- menschengerechte Arbeitsplätze schaffen und organisieren und damit 

- die Soziale Frage lösen helfen; 

- der Sozialdemokratie ihre Argumente entziehen; 

- jedem „seine Gebühr“ – auch familiengerechten Lohn – geben; 

- „halbe Kräfte“ an der Arbeit teilhaben lassen; 

- Bewohnern des Bruderhauses Arbeit und Zukunft sichern; 

- ohne Egoismus und nicht Rendite-orientiert organisiert werden und doch Gewinne für 

die „Anstalten“ abwerfen; 

- in ihrem Kontext und ihren Betriebszielen diakonische Betriebe sein und dabei 

- beweisen, dass die „Kinder Gottes“ mindestens genauso erfolgreich wirtschaften wie die 

„Kinder der Welt“. 

Summa: Sie sollen ein einziger Beweis für das Wirken der Liebe Gottes, die „alles neu“ 

macht185, in der Industriewelt des 19. Jahrhunderts sein. Und: Das Modell des Bruderhauses 

soll´s möglich machen!   

2. …und als Ort von Kollisionen 

Das liebe Geld – nein: der böse Mammon – aber stellt die Fragen, die der Gründer versäumt 

hat: nach dem Kapital-, dem Investitions- und dem Liquiditätsbedarf; nach den Bedingungen 

des Standorts des Marktes; nach den technischen und organisatorischen Voraussetzungen; 

nach der Qualifikation des Personals. Und das alles kostet nicht nur Geld, sondern erfordert 

Kompetenzträger und Entscheidungsstrukturen. Ausgerechnet das Gottesgericht des 

Aktienvereins muss mit den ersten organisatorischen Schritten zur Rettung dieses 

„christlichen“ Projekts vor der Insolvenz beginnen! Ein solches Teufelsinstrument zur 

Rettung – da kann dem „Vater“ als Deutungsmuster nur noch „göttliche Pädagogik“ einfallen! 

Gott – und Gustav Werner? – können doch nicht zulassen, dass sich die Fabriken aus dem 

„Haus“ als dem Träger der Reich-Gottes-Hoffnung herausentwickeln! Paul Krauß, der 

Biograf, bezichtigt ihn der „Weltfremdheit“ mit seinem Anspruch der Christusherrschaft im 

„Haus“ und insbesondere in dessen Maschinensaal.186 So viel ist jedenfalls deutlich: Dem 

Theologen Gustav Werner erschließen sich die Verschiedenartigkeiten der 

 
185 Zum biblischen Bezug vgl. Apk. 21,5. 
186 So Krauß, Gustav Werner 76 f; 86 ff. 



  Walter Göggelmann 124 

Entwicklungsbedingungen von diakonischen Betrieben und Fabrikbetrieben in keiner Weise. 

Deswegen bleiben vom Diakoniker und vom Fabrikgründer folgende Fragen ausgespart: 

- Sind die Fabriken von ihren Betriebszielen her als diakonische Betriebe konzipiert? Das 

hieße: Haben die Belange bedürftiger Menschen vor allem anderen Priorität? 

- Wie sind sie dann zu finanzieren und zu organisieren? Ist es dann überhaupt eine 

Möglichkeit, sie der Konkurrenz frühkapitalistischer Unternehmen auszusetzen?  

- Sollen und können dann beide Betriebszweige unter dem rechtlich-organisatorischen 

Dach ein und desselben Diakoniewerks firmieren? Wie ist dann intern das Verhältnis 

von produzierenden Betrieben und Betrieben zur Beschäftigung assistenzbedürftiger 

Menschen zu klären? 

- Was bedeutet das für mögliche Trägerschaft(en)? 

Daraus ergeben sich alle notwendigen weiteren hermeneutisch-theologischen wie auch die 

Fragestellungen zum Ineinander von Heils- und von Diakonie- und Industriegeschichte, die 

die notwendige Zuarbeit zu einer gelungenen Sozialwirtschaft leisten könnten. 

3. Christusherrschaft in der Fabrik 

In einer schrottreifen Fabrik in der schwäbischen Kleinstadt Reutlingen, in der der Vorgänger 

an den Rahmenbedingungen gescheitert war, soll der Fluss der Liebe Gottes sich durch den 

Geschäftserfolg beweisen. Und das Ergebnis soll – wenigstens im Modell – die große soziale 

Jahrhundertfrage lösen! Damit wäre der Industriebereich dem Satansdient des Profitstrebens 

entzogen und das Humanitäts- und Sittlichkeitsprofil einer Industriegesellschaft auf eine ganz 

andere Ebene gehoben. Der Beweis wäre geführt: Es geht! Wozu hätte sonst die Liebe Gottes 

die „göttlichen Tugenden“ Liebe, Gerechtigkeit und Haushalterschaft gerade dieser 

diakonischen Gemeinschaft um Gustav Werner anvertraut? Als eschatologischer Vortrupp 

hat sie doch die Aufgabe, der Industriegesellschaft den Weg in ihre Reich-Gottes-gemäße 

Zukunft zu weisen! 

Wie aber soll sich dieses Modell in einer vom frühen Raubtierkapitalismus geprägten 

industriellen Gründerzeit bewähren? Seine Verallgemeinerungsfähigkeit und die Schritte auf 

diesem Weg bleiben für den Gründer der „christlichen Fabriken“ ausschließlich Gegenstand 

der Hoffnung. Denn im kapitalistischen Umfeld der Zeit haben Gerechtigkeitsansprüche – 

wie auch immer definiert! – gegen Besitzansprüche kaum eine Chance! Dass die Realisation 

dieses Modells im Bruderhaus auch noch festgezurrt ist an der Sozialform des „ganzen 

Hauses“, einem harmonistischen Familienmodell, wird die Chancen für eine 

Verallgemeinerung sicher nicht verbessern. Das Interesse des Fabrikgründers an einer 

Integration seiner Fabriken in die Zwecke und den Kontext des Rettungshauses ist zwar 

überdeutlich. Denn daran hängt letztlich für das Werner-Modell auch die Frage nach der 

Realisierbarkeit von Heilsgeschichte im Jetzt und Hier. Doch der ökonomischen Wirklichkeit 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 125 

wird in dieser Interessenlage kein Raum gegeben. Darin aber verbergen sich Fragen an das 

Ganze seiner Theologie der Diakonie: 

Mit seinem Ritual der Übereignung der Fabriken „an den Herrn“ entnimmt der Priester 

und Prophet diese der Industriegeschichte und versetzt sie in einen Temenos heiliger 

Exterritorialität, befrachtet sie mit eschatologischer Endgültigkeit und macht sie damit 

unberührbar für die aus der Sphäre des methodischen Kapitalismus stammenden Banalfragen 

nach Finanzierung und Organisation. Auf der anderen Seite soll Heilsgeschichte als 

Christusherrschaft in den Alltag des „Maschinensaals“187 hereingeholt und damit ihre 

Industrietauglichkeit bewiesen werden. Sein emanatistisch-heilsgeschichtliches Denkmuster 

erlaubt es Gustav Werner, beide Ebenen zu einer einzigen zusammenzudenken: „Alle Dinge 

sind möglich dem, der da glaubt“.188 Damit sind der Blick des Glaubens in eine 

heilsgeschichtliche Zukunft und das in der Industrie des 19. Jahrhunderts zu Vollziehende 

nicht mehr zu unterscheiden. Weder die Ebenen noch die Bedingungen noch die 

Möglichkeiten und Grenzen des Vollziehbaren sind je Gegenstand einer methodischen 

Reflexion. So stehen sich heilsgeschichtlicher Anspruch und die Realität einer gerichtlichen 

Vermögensuntersuchung (1861ff) unvermittelt gegenüber. Und zur Rettung der 

Gesamtkonstruktion hilft nur das kapitalistische Instrumentarium eines Aktienvereins und 

schließlich die Überführung der von diesem entwickelten Strukturen in die weitmaschigen 

Strukturen einer Stiftung bürgerlichen Rechts (1881) und – nach mehr als 120 gemeinsamen 

Jahren – eine endgültige Trennung der Bereiche. Eine Erfolgs- oder eine 

Misserfolgsgeschichte für das Projekt „christliche Fabriken“? Für die Diakoniegeschichte ist 

das sicher nicht die angemessene Frage! Die nach den Erträgen schon eher… 

IX. Diakonische Erträge – Diakonische Fragen 

Das Projekt hinterlässt viele Fragen, die es verdienen, weitergedacht zu werden. Viele davon 

sind als Impulse in den Humanitätsbestand des Sozialstaates eingegangen, viele aber haben bis 

heute nichts an Aktualität verloren. Beide Fragenkomplexe sind es wert,  

- dass Diakonie sich ihnen in ihren eigenen Betrieben der Sozialwirtschaft selbst stellt  

- und dass sie sie ins Umfeld kapitalistischen Wirtschaftens in der gebotenen 

Deutlichkeit einbringt. 

 

 

 
187 Vgl. zum Ausdruck Paul Krauß: Gott im Maschinensaal, Pfullingen 1980. 
188 Vgl. Mk 9, 23. 



  Walter Göggelmann 126 

1. Fragen in eigener Sache   

Wer sich der Diakonizität seines eigenen Handelns gewiss sein will, kommt nicht ohne eine 

ständige Reflexion seiner eigenen theologischen Grundlagen aus. Dazu gehört auch die 

Transparenz aller hermeneutischen Schritte in der Auseinandersetzung mit den 

Lebensbedingungen der arbeitenden Menschen. Als ersten diakonischen Grundsatz hat 

Gustav Werner aller Diakonie mit auf den Weg gegeben, dass gerade bei der Teilhabe an der 

Arbeit bedürftige Menschen unsere Lehrmeister sind. Dazu gehören bis heute auch die 

Angebote an Ausbildung, Kultur und Kommunikation, die ihnen gerecht werden. Die 

Offenheit für neue Nöte und Zielgruppen gehört inzwischen zu den angestammten 

Qualitätsmerkmalen initiativer Diakonie.189 Wenn „Gottes Kinder“ im eigenen Bereich der 

Diakonie erfolgreich wirtschaften wollen, müssen sie sich, was die Professionalität der Ziele, 

der Mittel und des Personals anbetrifft, auf der Höhe der Zeit bewegen. Gustav Werners 

„göttliche Tugenden“ der Liebe, der Gerechtigkeit und der Haushalterschaft haben – auch 

über den Bereich der Diakonie hinaus – als kritisch-korrektive Impulse nichts an Aktualität 

verloren. Sie verdienen es, auch mit sozialwirtschaftlichem Selbstbewußtsein in Ausbildungs- 

Therapie- und Arbeitsprogrammen für assistenzbedürftige Menschen bis ins Detail hinein 

dekliniert zu werden. Gustav Werners Werk hat inzwischen mehr als nur seine Hausaufgaben 

gemacht. Eine gesicherte Finanzierung und deren Transparenz gehört zu den prioritären 

diakonischen Zielsetzungen. In diesem Rahmen darf Diakonie die Anwaltschaft für die ihr 

anvertrauten Menschen nie schuldig bleiben. 

2. Fragen, die bleiben  

Vieles, was der Industriegründer Gustav Werner den kapitalistischen Betrieben der Gründer-

Zeit ins Stammbuch schreiben wollte190, hat Erträge gezeitigt im humanen Grundbestand der 

Arbeits- und Sozialgesetzgebung. Die Frage nach menschengerechten Arbeitsplätzen, nach 

gerechten Entlohnungen, nach Altersvorsorge und Altersarmut sowie die Frage der Teilhabe 

assistenzbedürftiger Menschen – nicht nur – an Arbeit haben gar neue Aktualität gewonnen. 

Viele dieser Fragen hat Gustav Werner seinen „christlichen Fabriken“ als Geburtsmerkmale 

zugedacht, vieles ist unerfüllt geblieben und verdient es deshalb, als sein Vermächtnis 

wachgehalten zu werden. 

 

 

 

 
189 Vgl. auch Rückert, Diakonie 161. 
190 Vgl. als Beispiel Armenfürsorge, Schäfer, Reich Gottes 162, 412 ff; 163, 417 ff; Vgl. a. a. O., 161,  
410 ff. 



„Christliche Fabriken“ als Teile eines Diakoniewerks 127 

Literatur 

Lothar Bauer: Auf dem Weg zu einem diakonischen Bildungsverständnis, in: Walter 

Göggelmann: Gerechtigkeit und Frieden schaffen, VDFWI 38, Heidelberg 2009, 9-34. 

Willi A. Boelcke: Sozialgeschichte Baden-Württembergs 1800-1899, Stuttgart 1989. 

Walter Göggelmann: Dem Reich Gottes Raum schaffen. Königsherrschaft Christi, 

Eschatologie und Diakonie im Wirken von Gustav Werner (1809-1887) VDWI 31, 

Heidelberg 2007. 

Ders.: Ein Haus dem Reich Gottes bauen. Diakonie und Sozialform in Gustav Werners 

Hausgenossenschaft, VDWI 32, Heidelberg 2007. 

Ders.: Gerechtigkeit und Frieden schaffen, VDWI 38, Heidelberg 2009. 

Ders. u. a.: Industrieschule und Maschinenfabrik, in: Dietmar Kauderer: Forschungswerk-statt 

Diakonie, DWI-Jahrbuch 42, Heidelberg 2012, 110 ff. 

Ders.: Frauen in Gustav Werners Bruderhaus gestalten Diakonie, VDWI 54, Leipzig 2015.  

Ders.: Diakonie im 1. Weltkrieg – Ein Stiefkind der Diakoniegeschichte? DWI-Jahrbuch 47, 

2020/21, Heidelberg 2022.  

Ders.: Überleben – Bewahren – Bestehen. Die Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus im 1. 

Weltkrieg, DWI-Jahrbuch 47, 2020/21, Heidelberg 2022. 

Ders.: Diakonie und Erinnerung. Erinnerungskultur in Gustav Werners Bruderhaus, VDWI 

70, Leipzig 2024. 

Sylvelyn Hähner-Rombach: „Das ist jetzt das erste Mal, dass ich darüber rede“. Zur 

Heimgeschichte der Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus und der Haus am Berg 

gGmbH, Frankfurt a. M., 2013. 

Alfred Jäger: Diakonie als ökonomisches Unternehmen. Beiträge aus der Arbeit der von 

Bodelschwinghschen Anstalten, Heft 28, Bielefeld 11984. 

Paul Krauß: Gustav Werner. Werk und Persönlichkeit Stuttgart 1959. 

Ders.: Gustav Werner und seine Hausgenossen, Metzingen 1977. 

Daniel Kuhn: Als der Krieg vor der Haustür stand. Der 1. Weltkrieg in Baden und 

Württemberg, Tübingen 2014. 

Lotte Merkh: Vater Werner. Bilder aus seinem Leben und Wirken, Reutlingen 1909.  

Nane Merkh: Einige Züge aus der Geschichte des Bruderhauses, Reutlingen 1881.  

Eberhard Naujoks: Stadt und Industrialisierung in Baden und Württemberg 1800-1914, 

Bühl/Baden 1988. 

Gerhard von Rad: Das fünfte Buch Mose, ATD 8, Göttingen 1964. 

Markus Rückert: Diakonie und Ökonomie. Verantwortung, Finanzierung, Wirtschaftlichkeit, 

Gütersloh 1990. 

Gerhard K. Schäfer: Dem Reich Gottes Bahn brechen. Gustav Werner. Briefe, Predigten, 

Schriften, Stuttgart 1999. 



  Walter Göggelmann 128 

Wilfried Setzler: Von Menschen und Maschinen. Industriekultur in Baden-Württemberg, 

Stuttgart 1998. 

Arnold Weller: Sozialgeschichte Südwestdeutschlands, Stuttgart 1979. 

Hans Wicki: Das Königreich Württemberg im 1. Weltkrieg, Berlin/Bern 1984. 

Paul Wurster: Gustav Werner. Leben und Wirken, Reutlingen 1888. 

 

Archivalien (Archiv der Bruderhausdiakonie Reutlingen) (ABD) 

Friedensblätter 1884-1900 (Hauszeitschrift des Bruderhauses). 

Friedensbote 1900-1928 (Hauszeitschrift des Bruderhauses). 

Jahrbuch der Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus 1981, Reutlingen 1982. 

Rechenschaftsberichte des Vorstandes der Gustav Werner Stiftung zum Bruderhaus 33/34, 

1915/16; 35, 1916/17; 36-38, 1918/19-1920/21. 

Protokoll der Generalversammlung der Hausgenossen vom 8.5.1922,( ABD 10/92; masch.). 

Gustav Werner: Nachgeschriebene Vorträge (Braun), (Maier), o., J. hs, ( ABD 82/2). 

 


