
Francia. Forschungen zur westeuropäischen Geschichte 
Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut Paris 
(Institut historique allemand)
Band 51 (2024)

DOI: 10.11588/fr.2024.1.113900 

Rechtshinweis

Bitte beachten Sie, dass das Digitalisat urheberrechtlich geschützt ist. Erlaubt ist aber das 
Lesen, das Ausdrucken des Textes, das Herunterladen, das Speichern der Daten auf einem 
eigenen Datenträger soweit die vorgenannten Handlungen ausschließlich zu privaten und nicht-
kommerziellen Zwecken erfolgen. Eine darüber hinausgehende unerlaubte Verwendung, 
Reproduktion oder Weitergabe einzelner Inhalte oder Bilder können sowohl zivil- als auch strafrechtlich 
verfolgt werden. 

Adelheid Krah

»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation. Gemeinschaftskonzepte des Früh- und Hochmittelalters. 

Teil 2



Adelheid Krah

»NATIO«, GEMEINSCHAFT, KULT UND NATION

Gemeinschaftskonzepte des Früh- und Hochmittelalters. Teil 2*

Während der langen Phase gemeinsamer Akkulturation der germanischen gentes 
und der Romanen ist eher eine Anpassung Ersterer zu beobachten, wenn man diese 
Epoche nicht nur als eine militärisch-politische, sondern auch als eine sozialge-
schichtliche versteht. Die migrierten, vielschichtigen Volksgruppen schlossen sich in 
den von ihnen okkupierten Regionen dem christlichen Glauben und der römischen 
Schriftkultur sukzessive an und profitierten sehr lange von der ihre Gemeinschaft 
stärkenden Autorität der lateinischen Sprache und der nach Rom orientierten Reli-
gion, ohne ihre Volkssprachen aufzugeben1. Was den Aufbau der neuen Verwaltungs-
strukturen, der Rechtskultur und des religiösen Kultes anbelangt, so war zweifellos 
die elitäre Sprache des Lateins letztlich auch die Sprache der Führungsschichten. 
Diesem Phänomen war eine lange Dauer beschieden, was nicht nur eine philolo
gische Feststellung ist, sondern auch eine sozio-kulturelle Dimension meint. Zur Aus-
bildung neuer Lenkungssysteme bedarf es bekanntlich immer der Autoritäten, der 
Obrigkeit und autoritativer Texte. Dazu waren die nach »Europa« migrierten gentes 
nicht aus eigener Kraft fähig, sondern sie waren gezwungen, mit der lateinisch-
sprachigen romanischen Führungselite zu kooperieren2. Bei der berühmten Ge-
meinschaftsbezeichnung in der Mozarabischen Chronik für die bei Tours und Poi-
tiers kämpfenden fränkischen Krieger als Europenses dürfte die geographische 
Einteilung der Welt in drei Kontinente Hilfestellung geleistet haben. Auf die Quelle 
wird in anderem Kontext in dieser Studie noch zurückzukommen sein3. Die Adap
tion wichtiger Faktoren des Gemeinschaftslebens der gentes an die in ihren Ein
wanderungsgebieten bestehenden ermöglichte letztendlich auf politischer Ebene die 
Formierung gentiler Regna und den Zusammenschluss zu einem Reich der Franken. 
Ferner rechtfertigte die christlich-lateinische Religion die gewaltsame Annexion der 
heidnisch-sächsischen und der slawischen Siedlungsgebiete im Osten, der gotischen 
südlich der Loire sowie die Neugründung von imperialen Reichen am Beginn des 

*	 Der Text ist eine Fortsetzung meiner in der Francia 50 (2023) publizierten Studie »Natio«, Ge-
meinschaft, Kult und Nation. Gemeinschaftskonzepte des Früh- und Hochmittelalters. Teil 1.

1	 Friedrich Prinz, Von den geistigen Anfängen Europas. Der Kulturtransfer zwischen christlicher 
Spätantike und Frühmittelalter, in: Dieter Hägermann u. a. (Hg.), Akkulturation. Probleme 
einer germanisch-romanischen Kultursynthese in Spätmittelalter und frühem Mittelalter, Berlin, 
New York 2004 (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 41), 
S. 1–17.

2	 Zum rein geographischen Begriff bei Isidor von Sevilla vgl. Klaus Oschema, Bilder von Europa, 
Ostfildern 2013 (Mittelalter-Forschungen, 43), S. 109–111 und 134.

3	 Vgl. ibid., S. 134f.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   33#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   33 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah34

9.  und während des 10.  Jahrhunderts. Man kann durchaus vom Aufbau einer 
»Staatskultur« sprechen, die es vorher nicht gab.

Dabei werden nicht nur im vasallitischen Feudalsystem, das zunächst ein System 
zur Landnahme und Parzellierung von Landschaftsräumen war, die Strukturele-
mente der entstehenden frühmittelalterlichen Gesellschaft sichtbar. Neben der sozio-
ökonomischen und militärischen Untergliederung der Gemeinschaft wurde den 
rechtlichen Regelungen des Zusammenlebens und dem kultisch-religiösen Leben durch 
Glaubenswechsel und Missionierung ganzer Siedlungsbezirke über viele Epochen 
Rechnung getragen. Die dafür entwickelten Handlungsmuster, mit deren Anwen-
dung eine mentale Neuorientierung von an sich ethnisch-kulturell stabilen Gemein-
schaften zu christlichen im Frankenreich oder im ottonischen Imperium umgesetzt 
wurde, wirkten nachhaltig. 

Vielleicht lässt sich die lange Erfolgsgeschichte von mehreren aufeinander folgen-
den Großreichen in Europa während des Mittelalters mit der dauerhaften, gesell-
schaftlichen Sprachtrennung erklären, welche die lateinisch kundige Elite von allen 
anderen Gesellschaftsschichten förmlich abhob. Die hierbei entwickelten Mechanis-
men und Strategien dienten alle dem Ziel einer gesellschaftlichen Dominanz durch 
die Bildungselite und der Kontinuität von geschaffenen, sozialen Abhängigkeitsver-
hältnissen. Die Gesellschaft bestand freilich überwiegend aus unfreien Arbeitskräften, 
ohne welche die Oberschichten nicht überlebt hätten. Erst langsam werden regionale 
Organisationsstrukturen von mittelalterlichen Arbeitskräften durch neue Archiva
lien bekannt, in denen auch die Namen der Arbeitskräfte verzeichnet sind und nicht 
nur im dinglichen Sammelbegriff mancipium/mancipia summarisch festgehalten wird, 
dass der Besitz von Arbeitskräften bewirtschaftet wurde4. Heinrich Fichtenau hat in 
seinen Studien über die Transformation des karolingischen Reiches zum liudolfingisch-
deutschen Reich gezeigt, dass die in fränkisch-karolingischer Zeit entwickelten 
Strukturen auf allen Ebenen auch im 10. Jahrhundert zu finden sind, und Marc Bloch 
verstand die Feudalgesellschaft vornehmlich als soziale Strukturierung, die sich 
allerdings im 12. Jahrhundert stark verändert habe5. 

4	 Für die karolingische Epoche wurden hierfür frühe Urbare oder Polyptychen zu Besitzrechten 
und Abgaben untersucht und ediert, so etwa Konrad Elmshäuser, Andreas Hedwig, Dieter 
Hägermann (Hg.), Das Polyptychon von Saint-Germain-des-Prés, Köln u. a. 1993, während etwa 
das Lorscher Urbar auf die Bezeichnungen von schenkenden Personen, Zeugen und Besitznamen 
der Karolingerzeit und danach ausgerichtet ist. Für das Bistum Freising liegt mit den beiden 
Zensualenbüchern ein Fundus für namentlich genannte und identifizierbare Arbeitskräfte ab dem 
10. Jahrhundert vor. Vgl. Adelheid Krah, Unter dem Schutz der hl. Maria. Bodenkultur, Zins und 
Frauenarbeit im Amtsbuch der Zensualinnen und Zensualen des Bistums Freising (10.–14.  Jahr-
hundert), Neustadt an der Aisch 2023 (Studien zur altbayerischen Kirchengeschichte, 19) und 
dies., Sozialer Wandel und pragmatische Schriftlichkeit. Beobachtungen zu den Personennamen 
im Freisinger Zensualenbuch, in: Beiträge zur altbayerischen Kirchengeschichte 61 (2022), S. 5–29.

5	 Heinrich Fichtenau, Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts. Studien über Denkart und Exis-
tenz im einstigen Karolingerreich, 2 Bde., Stuttgart 1984; zeitlich weitergreifend und die im Mit-
telalter entstandenen sozialen, politischen und ökonomischen Strukturen analysierend Michael 
Mitterauer, Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs, München 2003. 
Marc Bloch, La société féodale, Paris 1968. Die großen Veränderungen in der französischen 
Geschichtsforschung zu Beginn des 20.  Jahrhunderts, die den Fokus auf die Gesellschafts
geschichte legte, sind von Thomas Hirsch, Le temps des sociétés. D’Émile Durkheim à Marc 
Bloch, Paris 2016, wissenschaftsgeschichtlich aufbereitet worden. 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   34#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   34 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 35

Im imperialen Reich der Karolinger war der heidnische Kult wohl nahezu über-
wunden, da ein Netz von Kirchen und Bethäusern auch die östlichen Teile zuneh-
mend überzog und von den Erzbistümern flächendeckend das Rom gebundene 
Kirchensystem damals aufgebaut worden war. Die von Einhart angesprochenen 
Tendenzen der Vereinheitlichung des Rechts noch unter Karl dem Großen waren 
zwar im kirchlichen Bereich von der Synodalgesetzgebung umgesetzt worden sowie 
durch Kapitularien, die von der Regelung der geistlichen Belange bestimmt wurden. 
Was die weltliche Gesetzgebung anbelangte, könnte man eher von einem misslun-
genen Versuch einer rechtlichen Nationsbildung durch Karl den Großen sprechen. 
Einhart musste in seiner berühmten Passage über den unter Karl dem Großen be-
gonnenen Verschriftlichungsprozess des fränkischen Rechts das Pluralwort nationes 
als Synonym für gentes verwenden, als er schrieb: Post susceptum imperiale nomen, 
cum adverteret multa legibus populi sui deesse – nam Franci duas habent leges, in plu-
rimis locis valde diversas – cogitavit quae deerant addere et discrepantia unire, prava 
quoque ac perperam prolata corrigere, sed de his nihil aliud ab eo factum est, nisi 
quod pauca capitula, et ea inperfecta, legibus addidit. Omnium tamen nationum, 
quae sub eius dominatu erant, iura quae scripta non erant describere ac litteris man-
dari fecit6. Eine durch das salfränkische Recht geeinte Nation gab es nicht.

Dem Bestreben der Geltung des salfränkischen Rechts für alle Franken stand vor 
allem ein anderes Gemeinschaftskonzept Karls des Großen entgegen, das er in seiner 
gezielt betriebenen Ansiedlung von Adelsfamilien mit unterschiedlicher gentiler 
Rechtszugehörigkeit in Oberitalien und den Randzonen des Reiches umsetzte. Sie 
lebten nach den für sie zutreffenden fränkischen, alemannischen, baiuvarischen oder 
burgundischen Rechten, zusammen mit Langobarden und der romanischen Bevöl-
kerung. So kann man sagen, dass neben einem einheitlich geführten kirchlichen Sys-
tem, in welchem die Moral und das Kirchenrecht bestimmende Komponenten 
waren, ein zweites, gentil untergliedertes, weltliches System aufgebaut wurde, in 
dem eine gentil sehr unterschiedlich organisierte, weltliche Führungsschicht lebte. 
Deren Rechte wurden durch regional bindende Erlasse in Form von Rechtsnovellie-
rung an die aktuellen Erfordernisse angepasst, wie etwa im sogenannten Capitulare 
Italicum von 801, das einen breiten Geltungsbereich hatte7. Das Ende dieser Gesetz-
gebungspraxis mit dem Tod des von 855 bis 875 vornehmlich in Italien regierenden 
Kaisers Ludwig II. hat in der Geschichtsforschung zu der Annahme geführt, dass es 
nach seinem kinderlosen Tod zwar die aus der oberitalienischen Elite hervorgegan-
genen »nationalitalienischen« Könige gab, jedoch keinen Zusammenschluss dieser 
Eliten zu einer Nation in (Ober)Italien. Walter Landi hat diese Frage vor kurzem 
noch einmal aufgegriffen8.

6	 Einhardi Vita Karoli Magni, edd. Georg Heinrich Pertz, Georg Waitz, Oswald Holder-
Egger, Hannover, Leipzig 61911 (MGH SS rer. Germ. [25]), Kap. 29, S. 33.

7	 Vgl. Felix Grollmann, Vom bayerischen Stammesrecht zur karolingischen Rechtsreform. Zur 
Integration Bayerns in das Frankenreich, Berlin 2017 und die Rezension von Krah in: Francia 
recensio 2021/1, DOI: 10.11588/frrec.2021.1.79553 (27.12.2022).

8	 Walter Landi, Nationalkönige ohne Nation. Das Regnum Italiae und die Mark Trient zwischen 
dem Ende des 9. und den Anfängen des 11. Jahrhunderts, in: Christiane Ganner (Hg.), Verona – 
Tirol. Kunst und Wirtschaft am Brennerweg bis 1516, Bozen 2015 (Runkelsteiner Schriften 
zur Kulturgeschichte, 7), S. 49–106; Vgl. Krah, »Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation. 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   35#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   35 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah36

Im Folgenden sollen drei Beispiele von Gemeinschaftsbildung behandelt werden, 
für deren Entstehung das Zusammenwirken der im Titel genannten Parameter ent-
scheidend war. In allen ging der Impuls für eine soziale oder politische Neuorientie-
rung von einer kleinen Gruppe aus, die ein starkes Eigenständigkeitsbewusstsein 
entwickelte. Es soll daher zunächst nach den impulsgebenden Faktoren gefragt wer-
den, aus denen das Konzept der Renovatio imperii Romanorum mit antikem Rom-
bezug aufgebaut wurde, auf das sich letztlich auch die Ideologie des deutschen 
Kaisertums im Mittelalter gründen konnte; danach soll ein in Spanien gezielt betrie-
benes, religiös motiviertes Abgrenzungskonzept gegen die muslimischen Herrscher 
untersucht werden und abschließend noch ein militärisch-strategisches Konzept, 
mit welchem die bis in die heutige Zeit reichende politische Teilung des Franken
reiches nach der Sprachzugehörigkeit realisiert wurde, die in der Folgezeit zur Ent-
stehung der französischen und der deutschen Nation geführt hat9.

I. Die Renovatio imperii Romanorum. Das Imperium, die Nationen  
und die Abgrenzung, oder: Großreiche im Dialog

Grundsätzlich ist mit Heinrich Fichtenau und Michael Mitterauer auf die Fortdauer 
von Entwicklungssträngen hinzuweisen, welche Europa bis in die Gegenwart ge-
prägt haben. Die Menschen im 9. und 10. Jahrhundert einte nicht nur der Herrschafts-
raum der von den Dynastien der Karolinger, Kapetinger und Ottonen beherrschten 
Reiche und ihre Zugehörigkeit zu einer am König- oder Kaisertum orientierten 
»national ausgerichteten« Gesellschaft, sondern auch der Kult – die 816 von Kaiser 
Ludwig dem Frommen für das gesamte fränkische Imperium vereinheitlichte monas-
tische Benediktinerregel und ihre lange, länderübergreifende Fortdauer, die römi-
sche Liturgie, das Latein der Konzilien und vieles mehr, was zu einer ausgeprägten 
Identität der Oberschichten und Schritt für Schritt auch der freien Bevölkerung des 
karolingischen, dann ottonischen Imperiums beitrug. Solche Tendenzen des Zusam-
menschlusses zu einer großen europäischen Gemeinschaft, die im traditionsreichen 
Westen und Süden, dann auch im Osten ihre Zentren verankern konnte, gelten daher 
seit langem in der historischen Forschung als die Grundlagen des heutigen Europa. 
Michael Mitterauer hat in diesem Zusammenhang den Begriff »Religionssoziologie« 
geprägt und versteht darunter die Wechselwirkung der Religion und der Entwick-
lung sozialer Gemeinschaften in der Geschichte. Wichtig erscheint es aber, die be-
reits angesprochene Phase der Verschriftlichung, Überarbeitung und Aktualisierung 
der gentilen Gesetzgebung im Früh- und Hochmittelalter in den Blick zu nehmen. 
So taucht etwa das thüringische Recht in der Schriftform erstmals zu Beginn des 
9. Jahrhunderts auf, und für das Recht der Baiuvaren liegt eine eigene Fassung vor, 
die sich zur Zeit Kaiser Ludwigs des Frommen offenbar durchgesetzt hatte. Sie ist im 
Clm 19415 der Bayerischen Staatsbibliothek München überliefert und betrifft inhalt-
lich vor allem kirchenrechtliche Bestimmungen und den Paragraphen über das Vor-

Gemeinschaftskonzepte des Früh- und Hochmittelalters, Teil 1, in: Francia 50 (2023), S. 171–
204, hier S. 202.

9	 Vgl. zuletzt den Sammelband von Rolf Grosse, Dominique Bartélemy (Hg.), Allemagne et 
France au cœur du moyen âge. 843–1214, Paris 2020.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   36#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   36 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 37

gehen gegen einen aufrührerischen Herzog10. Im Anhang der Handschrift finden 
sich bayerische Synodaldekrete.

Allein im slawischen, östlichen Raum Europas, dessen Randzonen zwar zum karo-
lingischen Einflussbereich gehörten, wie etwa der Raum um Nürnberg, blieb der 
heidnische Kult noch Jahrhunderte lang aktiv, während sich gegen Ende des 9. Jahr-
hunderts die bayerischen Bischöfe mit den griechischen Missionaren im karantani-
schen und böhmisch-mährischen Raum um die Kompetenzen stritten. Das römische 
Papsttum zeigte sich im 9. Jahrhundert noch offen in der Behandlung der byzantinisch-
orthodoxen Missionare Kyrill und Method, die begonnen hatten, an den slawischen 
Randzonen des ostfränkischen Reiches religiöse Gemeinschaften zu bilden und hier-
bei in Konflikt mit den bayerischen Bischöfen gerieten11. Kaum ein Jahrhundert 
später ist jedoch eine enorme mentale Aversion gegen die griechische Welt in den 
Werken Liudprands von Cremona feststellbar, der als Bischof im oberitalienischen 
Cremona tätig war und eine erfolglose Gesandtschaft nach Byzanz im Auftrag Kai-
ser Ottos I. und seiner Gemahlin Adelheid geleitet hatte. Hierauf wird noch zurück-
zukommen sein. In dieser Zeit wurde die lateinische Sprache zunehmend zur Fremd-
sprache des amtlichen Schriftverkehrs und der religiösen Kulthandlungen; Latein 
war eine Gelehrtensprache ohne Bezug zu den Menschen. Die noch in der Zeit Bi-
schof Isidors von Sevilla gegebene »Bodenhaftung« des Lateins in der romanischen 
Bevölkerung war vor allem in den östlichen Gebieten des Frankenreiches und im 
entstehenden deutschen Reich der Ottonen verloren gegangen. Daher fehlte der Idee 
der Renovatio imperii Romanorum die Rückbindung an die Menschen; es wurde ein 
Konzept entwickelt, das man in der Keimzelle des ottonischen Reiches, die das Her-
zogtum der Sachsen war, nicht verstand.

Dennoch wurde ein imperialer Herrschaftsanspruch gestellt und eine räumliche 
Neuorientierung nach Rom von den Kaisern der ottonischen Dynastie schrittweise 
umgesetzt. Der geniale Entwurf Kaiser Ottos III., in Rom das caput mundi seines 
sächsisch-deutschen und römischen Kaiserreiches zu installieren, scheiterte bekannt-
lich an vielen Gegebenheiten – nicht zuletzt an der Sprachdifferenz und an unter-
schiedlichen Rechtsvorstellungen, denn die nach antiken Vorgaben noch intakte 
Verwaltung in Oberitalien ließ sich weder im senatorisch geprägten Rom noch nörd-
lich der Alpen einführen12. Auch war die Phase der »nationalitalienischen Könige« 

10	 Vgl. hierzu München, Bayerische Staatsbibliothek (im Folgenden BSB), Clm 19415, der wäh-
rend der Amtszeit von Bischof Hitto von Freising in der Freisinger Kanzlei geschrieben wurde 
und die Basis ist für die gelungene Edition von Roman Deutinger (Hg.), Lex Baioariorum. Das 
Recht der Bayern, Regensburg 2017 (Editio Bavarica, 3). 

11	 Vgl. Krah, Eine schwierige Nachbarschaft. Das Bistum Passau, Großmähren und Bischof Er-
menrich im 9.  Jahrhundert, in: dies. (Hg.), Quellen, Nachbarschaft, Gemeinschaft. Auf dem 
Weg zu einer gemeinsamen Kulturgeschichte Zentraleuropas, Wien 2019, S. 98–117; dies., Her-
bert W. Wurster, Glaube und Mission: Das Bistum Passau und Großmähren an der Peripherie 
der fränkischen Welt, in: Stefan Albrecht (Hg.), Großmähren und seine Nachbarn, Frankfurt 
am Main 2020 (Forschungen zur Geschichte und Kultur der böhmischen Länder, 5), S. 98–111, 
hier S. 109: Bischof Ermenrich von Passau hatte sogar eine im Jahr 870 an ihn gerichtete, päpst-
liche Abmahnung riskiert.

12	 Vgl. etwa die fingierte Rede Ottos III., die in der Vita des hl. Bernward von Hildesheim über-
liefert ist und einen plumpen Versuch darstellt, wie der Kaiser das Volk in Rom in sein Herr-
schaftsmodell zu integrieren versuchte, sowie die Darstellung Bernwards von Hildesheim als 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   37#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   37 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah38

noch nicht beendet, die seit dem Aussterben der karolingischen Kaiser den ober
italienischen Raum beherrschten. Durch die Heirat König Ottos I. mit der Witwe des 
italienischen Königs Lothar gelang der liudolfingischen Dynastie eine »Ansippung« 
an diese Herrscher; doch schon unter Heinrich II. knüpfte sein Gegenkönig Arduin 
von Ivrea an die Tradition der politischen Eigenständigkeit Oberitaliens an, die für 
Heinrichs Nachfolger die Zerstörung der Pfalz in Pavia brachte. Das rechts- und 
kirchenpolitisch gut strukturierte Land südlich des Alpenkammes ging eigene Wege, 
wobei die Sprachgrenze zum ottonisch-deutschen Reich neben der geographischen 
eine Barriere für den eigenen Vorteil setzte; eine kirchenpolitische sollte im Zuge des 
Investiturstreits folgen und zu einer mentalen Entfremdung der beiden Regna über 
Jahrhunderte führen. Die Kommunikation von Italien aus funktionierte nördlich 
der Alpen bis zur Donau, darüber hinaus wurde es schwierig und die Heirat Kaiser 
Ottos II. mit der griechischen Prinzessin Theophanu war nur ein Zwischenspiel, das 
letztlich zu keiner Annäherung der beiden Kaiserreiche geführt hatte13.

Diese grundsätzliche Differenzierung erscheint insofern von großer Bedeutung zu 
sein, als die abendländische Kultur im Zuge der Kommunikation mit »außereuropä-
ischen« Räumen und sozialen Gemeinschaften mit den aus der lateinischen Sprache 
gewachsenen Begriffsbildungen für Herrschaft und Gemeinschaftsformen missver-
ständlich operierte. Zu diesen außereuropäischen Räumen gehörte im 9., 10. und 
11. Jahrhundert auch die skandinavische Welt der Wikinger und Waräger. Vor einigen 
Jahren hat Johannes Fried auf das geschilderte Phänomen in den Texten der fränki-
schen Quellen aufmerksam gemacht, in denen die skandinavischen Herrschafts
verhältnisse exakt nach den für fränkische Verhältnisse verwandten Textmustern und 
begrifflichen Bedeutungsinhalten stilisiert sind14. Der Hintergrund solcher Geschichts-
darstellung aus der eigenen Perspektive war ein kultisch-theologischer, der die Viel-
falt der Sprachen herabstufte zugunsten der elitären, lateinischen Kultsprache der 
christlichen Religion, weil sie auch die Amtssprache der Behörden war und für das 
Zeremoniell am Kaiserhof verwendet wurde. Detailliert überliefert dies etwa das 
panegyrische Gedicht des Ermoldus Nigellus für Kaiser Ludwig den Frommen. Sein 
Verfasser mag vielleicht etwas zu viel des Guten dargelegt haben, denn er befand 
sich im Exil und verstand sein Preisgedicht als eine Gabe an den Kaiser, um seine 

Kämpfer mit der heiligen Lanze bei dem Ausbruch der Deutschen aus den Mauern der Stadt; 
Vita Bernwardi episcopi Hildesheimensis auctore Thangmaro, ed. Georg Heinrich Pertz, Han-
nover 1841 (MGH SS 4), S. 754–782, Kap. 24f., S. 770.

13	 Grundlegend ist noch immer das Werk von Gina Fasoli, I re d’Italia (888–962), Florenz 1949; 
ferner vgl. Landi, Nationalkönige ohne Nation (wie Anm. 8); Wolfgang Huschner, Transalpine 
Kommunikation im Mittelalter. Diplomatische, kulturelle und politische Wechselwirkungen 
zwischen Italien und dem nordalpinen Reich (9.–11. Jahrhundert), Hannover 2003. Allerdings 
sind die italienischen Reichsbildungen und die eigenständige Entwicklung Oberitaliens von ihm 
wenig thematisiert worden. Für die Zeit zwischen 875 und 924 ist folgende Studie relevant: 
Simon Groth, Papsttum, italisches Königtum und Kaisertum. Zur Entwicklung eines Dreiecks-
verhältnisses von Ludwig II. bis Berengar I., in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 124 (2013), 
S. 1–34; zu Theophanu vgl. Gunther Wolf, Kaiserin Theophanu. Schriften, Hannover 2012.

14	 Johannes Fried, Weshalb die Normannenherrscher für die Franken unvorstellbar waren. Um 
810, in: Bernhard Jussen (Hg.), Die Macht des Königs. Herrschaft in Europa vom Frühmittel
alter bis in die Neuzeit, München 2005, S. 72–82; Karl Ferdinand Werner, Regnum, in: Lexikon 
des Mittelalters 7 (1995), Sp. 587–596.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   38#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   38 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 39

Freilassung zu erbitten15. Zeitgleich entwickelte sich die kultische Entfremdung zwi-
schen der lateinischen Religion und der griechischen und ebenso zum hebräischen 
Judentum aufgrund des Führungsanspruches des römischen Papsttums im Konzert 
dieser drei großen Weltreligionen. Die Missionierung der Andersgläubigen und Un-
gläubigen ist ein facettenreiches Thema des Früh- und Hochmittelalters. Es gehört 
unter anderem in den Bereich der historischen Sozialdemographie, denn durch mis-
sionarische Eingriffe veränderten sich die bestehenden ethnisch-kulturellen Sozial-
strukturen heidnischer Gesellschaften; pagane Kulturen verformten ihr Erschei-
nungsbild durch Angleichung an das christlich-römische. So war beispielsweise der 
Taufe des Dänenkönigs Harald »Klak« Halfdansson, der unter dem Namen Heriold 
oder Hariold in den fränkischen Quellen aufscheint und König von Jütland und in 
Friesland war, in Ingelheim von 826 – nach anderer Quelle in St. Alban in Mainz – 
eine längere Zeit der Missionierung und Evangelisation dieser Gebiete unter der 
Leitung Erzbischof Ebos von Reims vorausgegangen, wie Ermoldus Nigellus zu be-
richten weiß. Der von ihm geschilderte pompöse Empfang des in Dänemark gegen 
seine Brüder unterlegenen Königs in der Pfalz Ingelheim war ein Versuch Kaiser 
Ludwigs des Frommen, eine Gefahrenzone durch Glaubenswechsel und Vasallität 
zu befrieden, um sie dauerhaft in sein Imperium zu integrieren16. Diese Bemühungen 
sind letztlich gescheitert und ließen sich bekanntlich erst 911 – drei Generationen 
später – mit der Gründung der Normandie erfolgreich wiederholen, allerdings unter 
den veränderten politischen Voraussetzungen. Beide Ereignisse waren freilich von 
epochaler Bedeutung und unter dem Blickwinkel der »Religionssoziologie« ein 
wesentlicher Beitrag zur Nationsbildung Frankreichs.

Ein anderes Beispiel wird in den Werken Bischof Liudprands von Cremona über-
liefert, der als Gesandter Kaiser Ottos I. an den byzantinischen Hof in Konstantinopel 
geschickt worden war und einen Bericht darüber verfasste, den er dem abendländi-
schen Kaiserpaar Otto I. und Adelheid gewidmet hat. Liudprands »Relatio de lega-
tione Constantinopolitana« ist nicht – wie zu erwarten wäre – aus neutraler Schreib-
perspektive verfasst, sondern der Autor wertet gezielt alles ihm fremdartig 
erscheinende Griechische ab, um das byzantinische Kaisertum als minderwertig im 
Vergleich zum römisch-deutschen darzustellen. Dabei entwirft er ein groteskes Zerr-
bild der Person des militärisch erfolgreichen byzantinischen Kaisers Nikephoros 

15	 Dies wird ausführlich von Ermoldus Nigellus in seinem »Carmen elegiacum in honorem Hlu-
dovici christianissimi Caesaris Augusti« überliefert, etwa bei der Taufe des Dänenkönigs Harald 
im Jahr 826 in Ingelheim. Von diesem Gedicht ist eine Abschrift des 10.–11. Jahrhunderts aus 
dem Kloster Tegernsee erhalten, heute Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 614, 
fol. 1r–66v; die letzte und hier verwandte Edition fertigte Edmond Faral, Ermold le Noir. Poè-
me sur Louis le Pieux et epîtres au roi Pépin, Paris 1932 (Les classiques de l’histoire de France au 
Moyen Age, 14), S.  2–200, zur Taufe Haralds mit anschließendem Fest und einer Jagd ibid., 
S. 166–184; die Bitte um Rückkehr aus dem Exil formulierte Ermoldus in der Widmung seines 
Werkes an Kaiser Ludwig in Form eines panegyrischen Gebetes: Fave modo, Christe, precanti / 
Carmina, me exilio pro quis nunc principis ab hoc / Auxilium miserando levet, qui celsus in aula / 
Erigit abjectos, parcit, peccantibus atque / Spargit in immensum clari vice lumina solis. Alta regis 
Christi, princeps, qui, maxime, sceptra / Rex Hludowice pie, et pietatis munere Caesar / Insignis 
meriti, praeclarus dogmate Christi / Suscipe gratanter, profert quae dona Nigellus / Ausulus acta 
tamen qui tangere carmine vestra (S. 4, v. 23–32).

16	 Ibid., lib. IV, v. 1882–1993 und 2164–2529.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   39#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   39 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah40

Phokas, er diffamiert den Kult der griechischen Festtagsliturgie, vermutlich deshalb, 
weil er die griechische Form der Monotonie nicht verstand, die Gewohnheiten der 
Griechen, ihre Sprache und ihren harzigen Wein17. Es kommt dabei nicht nur Liud-
prands auch aus anderen Werken bekannte, schrankenlose Erzählweise zum Tragen, 
bei der er mit rhetorischen Stilmitteln wie Hyperbeln nicht spart und mit fantasie
reichen Zwiegesprächen die Zuhörer gewinnen möchte, sondern er inszeniert auch 
Stück für Stück die Abwertung der byzantinischen, imperialen Welt, um zu zeigen, 
dass sie mit dem Glanz des ottonischen Kaiserhofes nicht wetteifern könne. Diese 
Schrift wird heute als gezielte Propaganda für die ottonische Kaiserdynastie und ihre 
Herrschaft über die normannischen Gebiete in Süditalien bewertet, worauf zuletzt 
Mayr-Harting hingewiesen hat18.

Das in karolingischer Tradition stehende, von Otto I. wieder errichtete abend
ländische Kaisertum zog Liudprand auch in seiner Funktion als Bischof von Cremo-
na dem griechischen in jeder Hinsicht vor, und dem abendländischen Imperium soll-
ten bald die Nationen huldigen. Die Mönche des Klosters auf der Insel Reichenau im 
alemannisch geprägten Bodenseeraum haben das in einer expressiven, monumenta-
len Darstellung auf dem berühmten doppelseitigen Thronbild Kaiser Ottos III. ein-
drucksvoll visualisiert: Die Menschen des Imperiums, die vier unterschiedliche Spra-
chen zu vier Nationen damals vereint, werden von vier Frauen verkörpert, die dem 
Kaiser mit ihren Füllhörnern Glück und Segen spenden und die Namen der Natio-
nen tragen – Roma, Gallia, Germania und Sclavinia. Dem Thronbild fehlt aber der 
traditionelle Bezug zum Gottesgnadentum, das nicht thematisiert wurde. Entschei-
dend war die Darstellung der zentralen Stellung des jungen Herrschers als Kaiser 
über die Nationen seines Großreiches. Aus der Perspektive der Mönche sollte das 
ottonische Imperium Kaiser Ottos III. in dieser Darstellung von Dauer sein, weil es 
die Nationen zu einer politischen Gemeinschaft nach dem Vorbild der römisch-
christlichen Kaiser in einem romorientierten Großreich einte. Vielleicht wurde auch 
deshalb auf die Symbolik des Gottesgnadentums verzichtet, weil die Zentrierung des 
Reiches auf Rom durch Kaiser Otto III. und seinen Papst Silvester allgemein be-
kannt war. Beide sollten die Gemeinschaft der Menschen des Kaiserreiches und die 
römische Kirche mit Christus als ihrem Steuermann durch die Wogen der Zeit lenken. 
Diese Schiffsmetapher für König und Reich wurde schon im Vertrag von Coulaines 
von 843 als Symbol für den Zusammenhalt des nach den karolingischen Bruderkriegen 
neu entstandenen, westfränkischen Reiches unter König Karl II. verwendet. Er gilt 
nicht umsonst als das entscheidende Dokument am Beginn der französischen Na
tionsbildung, worauf noch zurückzukommen ist19. Schließlich ist in diesem Zusam-

17	 Legatio Liudprandi Cremonensis episcopi ad imperatorem Constantinopolitanum, ed. François 
Bougard, Liudprand de Crémone, Œuvres, Paris 2015 (Sources d’histoire médiévale, 41), 
S. 366–423; vgl. etwa die Beschreibung des Äußeren des byzantinischen Kaisers in Kap. 3, S. 368 
oder die Dialoge in Kap. 15–22, S. 378–383 und Kap. 35–37, S. 392–394. Weitere Ausgabe: Liud-
prandi relatio de legatione Constantinopolitana, ed. Joseph Becker, Die Werke Liudprands von 
Cremona, Hannover, Leipzig ³1915 (MGH SS rer. Germ. 41), S.  175–212; vgl. auch Rudolf 
Schieffer, Liudprand, in: Neue Deutsche Biographie 14 (1985), S. 721f.

18	 Henry Mayr-Harting, Liudprand of Cremona’s Account of his Legation to Constantinople 
(968). An Ottonian Imperial Strategy, in: The English Historical Review 116 (2001), S. 539–556.

19	 Evangeliar Ottos III. – München, BSB, Clm 4453, fol. 23v–24r. Die Doppelseite zeigt die ins 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   40#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   40 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 41

menhang noch anzuführen, dass im Liber Pontificalis zur Eintragung der Päpste in 
das Register die Formel N. natione… ex patre… sedit annos… menses… dies… bis 
zum Pontifikat Hadrians II. (867–872) Verwendung findet20.

Es würde den hier gegebenen Rahmen sprengen, auf die Entwicklung der imperia-
len Reichsidee in ottonisch-salischer Zeit und auf deren »Vordenker« detailliert ein-
gehen zu wollen. Zusammenfassend soll aber festgehalten werden, dass die Pluralität 
der gentes auch im 10. und 11.  Jahrhundert gegeben war und politisch akzeptiert 
wurde. Die banale Prämisse, dass diese aber alle dem an Rom gebundenen, christ
lichen Glauben angehören mussten, verstellt zwar den Blick, gibt aber die Grund-
idee des imperialen Konzeptes wieder: Wie schon von Kaiser Ludwig dem Frommen 
bei der Taufe des Dänenkönigs praktiziert, hing die Größe des Reiches von seinen 
christlichen Territorien ab. So verbirgt sich hinter der Nation der Sclavinia auf dem 
Thronbild Ottos III. der Wunsch, dass die slawischen Völker zu einem christlichen 
Reich geeint sein sollten, in dem der christliche Glauben den heidnischen überwun-
den hat. Diese Wunschvorstellung am Ende des 10. Jahrhunderts korrespondiert mit 
jener, die Isidor von Sevilla Jahrhunderte früher äußerte, als er schrieb, dass nun auch 
die Juden in Spanien christlich geworden seien21. Spannend ist aber die Tatsache, dass 
es in dem zweiseitigen Thron- und Huldigungsbild Kaiser Ottos III. keinen ikono-
graphischen Bezug zum Gottesgnadentum für den jungen Kaiser gibt. Die Mönche 
im Inselkloster trennten offenbar genau zwischen den diversen Rollen eines Herr-
schers: Otto III. ist auf diesem Thronbild der Erneuerer des römischen Imperiums, 
dessen Herrschaft die Reiche auf dem europäischen Kontinent vereint. Diese abend-
ländische Kaiserherrschaft war eine weltliche Macht.

II. Gemeinschaftskonzepte und Kleinstrukturen:  
soziale Gemeinschaft, Kult und die Geburt einer Nation

1. Das spirituelle Konzept der mozarabischen Märtyrer von Cordoba und  
dessen Ausstrahlung, oder: zwischen Selbstzerstörung und Heiligkeit

Fast zweihundert Jahre zuvor waren die südlichen Teile Spaniens dauerhaft politisch 
islamisch geworden, wodurch sich eine vierte Religionsgemeinschaft und die im 
Orient führende Schriftkultur der arabischen Sprache in Europa etabliert hatte. Einer 

Bild gesetzte, berühmte Gegenüberstellung der huldigenden Provinzen des Reiches zum 
Thronbild Ottos  III.; die Symbole der vier gekrönten allegorischen Frauendarstellungen 
sind ausdrucksvoll, wobei die gekrönte Sclavinia mit dem Globus (noch ohne christliches 
Kreuz für das heidnische Slawenland) die Weltherrschaft des Kaisers andeutet, die mit der 
Verchristlichung dieser nationes verbunden ist. Zur Hs. vgl. Florentine Mütherich,  Karl 
Dachs (Hg.), Das Evangeliar Ottos III. Clm 4453 der Bayerischen Staatsbibliothek München, 
München u. a. 2001. Die Prachthandschrift kann als Digitalisat eingesehen werden: https://
mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00096593 (23.12.2022). Zum Vertrag von Coulaines vgl. 
Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich während der ersten 
Regierungsjahre Kaiser Karls II. (840–877), Berlin 2000, hier S. 187–225 mit Übersetzung 
des Textes und Erläuterung des Herrschaftskonzeptes im Proömium des Vertrages, S. 209–
217 und in den Capitula, S. 217–225.

20	 Vgl. bei Detlef Jasper, Die Papstgeschichte des Pseudo-Liudprandi, in: Deutsches Archiv 31 
(1975), S. 17–107, hier S. 19f. sowie bei Anm. 71.

21	 Vgl. bei Krah, »Natio«, Gemeinschaft, Teil 1 (wie Anm. 8), S. 196.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   41#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   41 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah42

offenkundigen Religionstoleranz unter den Emiren von Cordoba Abd-al-Rahman II. 
(822–852) und Mohamed  I. (852–886) begegneten Menschen aus den christlichen 
Gemeinden ablehnend und provozierten um die Mitte des 9. Jahrhunderts Konflikte, 
um den Märtyrertod zu erleiden. Der weltlichen muslimischen Übermacht wurde 
nach dem Modell der römischen Märtyrer der Kampf angesagt, allerdings in Form 
eines Religionskrieges durch bewusste Lästerung des Propheten Mohamet. Die auf 
der iberischen Halbinsel inzwischen weit verbreitete Mozarabische Chronik von 
754 dokumentiert die Schritte der muslimischen Eroberung genau sowie die für die 
Christen in Spanien damals begonnene Zeitenwende. Das Werk nimmt an zwei 
Stellen auf die Chronik Isidors von Sevilla Bezug, welche von der Mozarabischen 
Chronik weitergeschrieben wurde, die in Ergänzungen auch über das Jahr 754 hin-
ausgeht22. Die durch die Eroberung entstandene Multikulturalität ist durch die ver-
schiedenen Angaben der Zeitrechnungen gut dokumentiert – der christlichen, seit 
der Erschaffung der Menschheit nach der Rechnung Isidors, der gotischen und der 
islamischen. Dem entsprechend sind die Aussagen chronologisch sortiert, wobei in-
haltlich die Übermacht der muslimischen Eroberer durch die Einnahme von Toledo 
und Léon und der Verlust großer Gebiete des byzantinischen Kaiserreiches berichtet 
werden. 

Dieses Desaster, in dem sich die spanische Halbinsel damals seit nahezu zwei Jahr-
hunderten befand, veranlasste in den christlichen Gemeinden eine apokalyptische 
Zeitstimmung, die der heilige Eulogius bis zu seinem Martyrium im Jahr 859 predig-
te und deren Elemente er zur Rechtfertigung seiner Vorgehensweise gegenüber dem 
Bischof von Toledo in einer Schrift zusammengefasst hat. Denn aufgrund seiner fana-
tischen Predigten gab es nicht nur Konflikte mit den muslimischen Machthabern, 
sondern er führte dadurch auch Menschen zum Martyrium, deren Sterben und Tod 
er genau festhielt. Die Darstellungen hierüber im mehrbändig verfassten »Memoriale 
Sanctorum« basieren auf seinen sozialdemographischen Aufzeichnungen; es sind 
keine Anekdoten, sondern registerartige Kurzberichte. Dadurch überliefert er ein 
zeitgeschichtliches Bild von einer elitären religiösen Gemeinschaft, deren Ziel es war, 
in Nachahmung der in Spanien verehrten antiken Märtyrer die christliche Tugend-
haftigkeit und Moral in Form von Virginität wiederzubeleben. 

Interessant ist die Begegnung des Eulogius während seines Gefängnisaufenthaltes 
vom Frühjahr 851 mit zwei mitgefangenen Mädchen, Flora und Maria, über die er 
später schrieb, dass sie durch gelebte christliche Spiritualität und Virginität einem 
Glaubenswechsel zum Islam entgehen konnten. Sie zählten zur Gruppe der ersten 
mozarabischen Märtyrerinnen und Märtyrer der christlichen Gemeinde von Cor
doba, die im Jahr 851 den Tod erlitten hatten. Begonnen hatte die Welle des selbst 
auferlegten Martyriums der Mitglieder dieser Gruppe mit dem freiwilligen Märtyrer-
tod eines Priesters namens Perfectus am 18. April 851, dessen Leichnam Eulogius an-
schließend in der Höhlenkirche von San Acisclo beerdigte. Diese war die Grabes
kirche des römischen Märtyrers Acisclo, der im Jahr 304 in Cordoba mit seiner 

22	 Vgl. die Edition von José Eduardo López-Pereira (Hg.), Crónica mozárabe de 754. Editión cri-
tica y traducción, Zaragoza 1980 (Textos medievales, 58), hier Texte 14 und 17, S. 32–35; Neu
edition: ders. (Hg.), Continuatio Isidoriana Hispana. Crónica Mozárabe de 754. Estudio, edi-
ción crítica y traducción, León 2009, Texte 14 und 17, S. 184 und 187. 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   42#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   42 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 43

Schwester Victoria das Martyrium erlitten hatte. Seine Grabeskirche war seit langem 
der Ort einer regionalen Verehrung23. In die kurze Lebensbeschreibung des Per-
fectus ließ Eulogius einfließen, dass jener bereits in jungen Jahren im Kloster des 
Märtyrers Acisclo von Pädagogen aus Cordoba unterrichtet worden war, sich dem 
Konvent dann angeschlossen hatte und daher auch hier beigesetzt worden sei:

[…] venerabilis memoriae Perfectus Presbyter, Cordubae natus, et sub paeda-
gogis Basilicae sancti Aciscli clara erudictione nutritus, plenissime ecclesiasticis 
disciplinis imbutus, et vivaci educatione litteraria captus, necnon ex parte lin-
guae Arabica cognitus, totam pene iuventutem in praedicto transegit coenobio. 
[…] Corpus autem sancti Martyris piis religiosorum officiis, dignoque Praesulis 
et sacerdotum obsequio in Basilica beati Aciscli in eo titulo, quo felicia eius 
membra quiescunt, humatur 24.

Damit wird die Wurzel erkennbar, welche die Wiederbelebung des antiken Mär-
tyrerkults im Bereich des Bistums Cordoba speiste: Die Idee, die römischen Mär-
tyrer zur Bewältigung der eigenen Gegenwart zum Vorbild zu nehmen, war offen-
sichtlich in der damaligen Klosterschule des heiligen Acisclo geboren worden; von 
dort strahlte sie auf andere Klöster und Kirchen in der Diözese aus und wurde be-
geistert, wie ein überschlagender Funke aufgenommen. Fast 550 Jahre nach seinem 
Tod wurden der heilige Acisclo und sein Martyrium zum Vorbild für die Handlun-
gen einer spirituellen Gruppe. Dieses Detail wurde in der einschlägigen Forschung 
bisher nicht beachtet.

Die Bewegung der elitären Religionsgemeinschaft führte letztlich dazu, dass Eulo-
gius die Namen einer ganzen Gruppe weltlicher und geistlicher Märtyrer in dem von 
ihm verfassten »Memoriale Sanctorum« überliefern konnte, deren Glorifizierung 
nicht nur vor Ort in Cordoba von Dauer war; vielmehr fanden einige von ihnen auch 
im Westfrankenreich König Karls II. eine bedeutende Verehrung. Denn ihr Martyrium 
brachte eine »Re-naissance« des antiken Märtyrerkultes in Gang und gab dem 
Mönch Usuard von Saint-Germain-des-Prés den nicht unwesentlichen Impuls, sein 
berühmtes, kalendarisches Martyrologium zu verfassen. In diesem hagiographischen 

23	 Eulogius, Memoriale Sanctorum, in: Obras completas de san Eulogio. Edición bilingüe, versión 
castellana, ed. Augustín S. Ruiz, Cordoba 1959, Buch 2, Kap. 1, Teile 1–2, S. 141–145; zu Flora 
und Maria vgl. ibid., Kap. 10, Teile 9 und 12, S. 180 und 185 sowie den Brief des Eulogius an seinen 
Freund Alvar in: Obras completas de san Eulogio. Carta 1, Epistola divi Eulogii ad Alvarum. 
Martyrium duarum Virginum Florae et Mariae celebrat, quod libro secundi latius commemorat, 
S. 408–412, den er mit einem Gebet über die beiden heiligen Mädchen beendet hat. Die Ausgabe 
enthält auch die von Alvar verfasste Vita des hl. Eulogius, Vita vel passio beatissimi martyris Eu-
logii auctore Alvaro Cordubensi, S. 2–42. Augustín S. Ruiz hat anhand der Texte ein Mozarabisches 
Martyrologium der Jahre 850 bis 859 zusammengestellt, in erweiterter Form findet sich eine 
Übersicht auch als Anhang bei Patrick Henriet, Sainteté martyriale et communauté de salut. 
Une lecture du dossier des martyrs de Cordoue (Milieu ixe siècle), in: Michel Lauwers (Hg.), 
Guerrieres et moines. Conversion et sainteté aristocratiques dans l’Occident médiéval, ixe–
xiie siècle (Collection d’études médiévales de Nice, 4), Antibes 2002, S. 93–139, hier S. 137. Vgl. 
zum hl. Acisclo bei Angel Fábrega Grau, Pasionario hispánico, 2 Bde., Madrid, Barcelona 
1953–1955 (Monumenta Hispaniae Sacra. Serie litúrgica, 6).

24	 Eulogius, Memoriale Sanctorum (wie Anm. 23), Buch 2, Kap. 1, Teil 1 und 5, S. 142 und 148.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   43#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   43 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah44

Werk stellte Usuard nicht nur die Heiligen der westfränkischen Diözesen kalenda-
risch nach ihren Todestagen zusammen, sondern auch die in Spanien und im italieni-
schen Bereich verehrten Märtyrer und Heiligen. Auch die zeitgenössischen Märty-
rer aus Cordoba wie Perfectus, Flora, Maria und Eulogius wurden aufgenommen. 
Gemeinsam mit Bischof Ado von Vienne schuf Usuard dadurch die Basis der liturgi-
schen Martyrologien, die zu einem wesentlichen Beitrag des Heiligenkalenders wer-
den sollten25.

Die damals zur Zeit der Emire von Cordoba entstandenen Schriften und Pamphlete 
aus dem Umfeld und der Feder des heiligen Eulogius sowie seines weltlichen Freun-
des und Biographen Alvar lassen ein durchdachtes, elitäres Gemeinschaftskonzept 
erkennen, nach dem sich die Mitglieder der Gemeinde als spirituelle Kämpfer gegen-
über den islamischen Landesherren in einer angebrochenen Endzeit verstanden, was 
sie zur Selbstaufgabe des irdischen Lebens veranlasste. Ein weltlicher Sieg gegen die 
Andersgläubigen schien ihnen unerreichbar geworden zu sein und war daher auch 
nicht mehr beabsichtigt. Es ging vielmehr um einen spirituellen Sieg und um die Er-
langung der »Krone des Martyriums« im Jenseits. Zu diesem Gemeinschaftskonzept 
gehörte auch das von den römisch-griechischen Märtyrern und Märtyrerinnen in 
der Zeit der Christenverfolgung durch Diokletian vorgelebte Keuschheitsideal, das 
als Verhaltensmuster eine »Re-naissance« damals erfuhr und vermutlich der Um
deutung des Diokletianischen Edikts gegen die Christen auf den muslimischen Kult 
förderlich war. Ein weiteres dürfte man in der Klosterschule des heiligen Acisclo den 
Martyriumserzählungen unter Diokletian in der Kirchengeschichte des Eusebius 
entnommen und diese als vorbildliche »Lebensbilder« nacherlebt haben26. 

Glaubt man der »Vita Eulogii«, die Alvar kurz nach dem Märtyrertod seines Freun-
des von 859 verfasst hat, so war von Eulogius die Funktion der Kirche als ecclesia 
orans als machtvolles Streitmittel gelebt und um die Mitte des 9. Jahrhunderts gegen 
den Islam propagiert worden27. Aufgrund der überlieferten Schriften entsteht der 
Eindruck, dass beide Freunde gemeinsam das Konzept des religiösen Widerstands 
gegen den Islam entwickelten und dann durch ihr Auftreten und ihre Predigten eine 
kleine Gruppe fanatisierter Menschen um sich geschart hatten. Das Bistum Cordoba 
gehörte damals zur Kirchenprovinz Toledo. Interessanterweise ist überliefert, dass 
der weltlich agierende Alvar von Bischof Saul von Cordoba 860 wegen Häresie und 

25	 Jacques Dubois (Hg.), Le martyrologe d’Usuard, Brüssel 1965 (Subsidia hagiographica, 40).
26	 Vgl. unten bei Anm. 43; ferner Philip Aubreville, Zur Motivation der tetrarchischen Christen-

verfolgung, in: Zeitschrift für Antikes Christentum 13 (2009), S. 415–429; Karl-Heinz Schwarte, 
Diokletians Christengesetz, in: Rosemarie Günther, Stefan Rebenich (Hg.), E fontibus haurire. 
Beiträge zur römischen Geschichte und zu ihren Hilfswissenschaften, Paderborn 1994, S. 203–
240, insbesondere seinen Vergleich der Texte des Eusebius mit dem wohl zutreffenderen von 
Laktanz, S. 206–215.

27	 Vita vel Passio beatissimi martyris Eulogii auctore Alvaro Cordubensi, in: Ruiz (Hg.), Obras 
completas de san Eulogio (wie Anm. 23), Kap. 1, S. 332; die Ausgabe enthält die von Alvar verfasste 
Vita des Heiligen. Seine Personendarstellung wurde nach dem Typus des »Priestermönches« 
stilisiert, die sich am monastischen Ordo orientiert; beides habe Eulogius schon in seiner Jugend 
angestrebt und vermittelt erhalten: currebat saepius ad cenobiorum sacratissimos greges, sed ne 
proprium ordinem contemnere putaretur, ad clerum iterum remeabat; in quo dum aliquod tem-
pus persisteret, ne virtus animi curis saecularibus enervaretur, itidem monasteria repetebat, hic 
doctrina oris Ecclesia orans, illic vitam propriam exculpendo decorans.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   44#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   44 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 45

Partizipation am sogenannten »Donatismus« von der Kirchengemeinschaft ausge-
schlossen wurde. Gegen Eulogius, der damals bereits den Märtyrertod erlitten hatte, 
konnte nicht mehr vorgegangen werden28. Es hätte gegen den Priester Eulogius natür-
lich auch eines kanonisch-rechtlichen Verfahrens bedurft.

Die Schriften der beiden Freunde unterscheiden sich stark; das Konzept der elitären 
Gemeinde von Cordoba wurde aus zwei Perspektiven entwickelt, wobei sich die 
antimuslimische Haltung im Vorfeld schon über längere Zeit aufgebaut hatte. Die 
Vita Mohamets war in den mozarabischen Klöstern der iberischen Halbinsel in ara-
bischer und offenbar auch lateinischer Sprache verbreitet; Eulogius kannte sie und 
nahm in seiner um 857 entstandenen Schrift »Liber apologeticus sanctorum marty-
rum«, mit welcher er das Martyrium der Mitglieder seiner Gemeinde mit Blick auf 
die Apokalypse des Johannes und auf die Geschichte der Menschheit rechtfertigte, 
auf die Vita Mohamets Bezug29. Damals war der Zenit der Märtyrerbewegung der 
Jahre 850–860 aber bereits überschritten. Die Gemeinschaft bestand aus getauften 
Mitgliedern, die zunächst nur das Ritual der spirituellen Wiedergeburt im Taufsakra-
ment und die liturgische Sprache des Lateins verband. Sie formierten sich erst durch 
das freiwillig angestrebte Martyrium zu einer elitären Gemeinschaft. Durch die öffent-
liche Lästerung des Propheten Mohamet wurden ihre Mitglieder gezielt religions
politisch aktiv, ähnlich den antiken Märtyrern, die den Göttern die Opfer verweiger-
ten. Eine Person nach der anderen riskierte das Wagnis und ging in den Tod, um im 
Kreis der Märtyrer, Bekenner und Heiligen im Jenseits in das »Buch des Lebens« 
aufgenommen zu werden30.

Doch griff dieses Konzept räumlich über Cordoba hinaus. Die Predigten des Eu-
logius waren im nordspanischen Raum bekannt; er hatte Reisen zum theologischen 
Austausch unternommen, auf denen er, etwa in Huesca und in Pamplona, den spiri-
tuellen Widerstand nach dem Vorbild der römischen Märtyrer den Gemeinden pre-
digte31. Auch an diesen Orten folgten Menschen dem Vorbild der Märtyrer von 
Cordoba, deren Passionen Eulogius im zweiten Teil seines »Memoriale Sanctorum« 
überliefert. Er hat diese Schrift als theologisch-spirituelle Zeitgeschichte in Form 
einer chronologischen Zusammenstellung seiner über den Zeitraum von 850 bis 859 
gereihten Passionserzählungen der mozarabischen Märtyrer aufgebaut und im Jahr 
851 während seines oben bereits erwähnten Gefängnisaufenthaltes begonnen. Dieses 
Werk ist weniger eine Rechtfertigung seiner theologischen Vorgehensweise, als viel-
mehr eine zur Institutionalisierung der Verehrung der Märtyrer und Märtyrerinnen 
von Cordoba benötigte Darstellung. Ferner diente es als kultische Schrift der seel-
sorgerischen Erbauung und dem Prestige dieser Gemeinde, die dadurch eine wirk-
mächtige und vorbildhafte Ausstrahlung bis ins Westfrankenreich entfalten konnte. 
Es handelt sich also um eine religiöse Gebrauchsschrift.

Eulogius unterschied nach den Vorgaben der patristischen Geschichtstheologie 
zwischen einer Darstellung aus zeitgeschichtlicher Perspektive, die er im Kontext 

28	 Vgl. Henriet, Sainteté martyriale (wie Anm. 23), S. 106.
29	 Eulogius, Liber apologeticus SS Martyrum, in: Ruiz (Hg.), Obras completas de san Eulogio (wie 

Anm. 23), S. 358–403, Kap. 16, S. 378–381.
30	 Vgl. Henriet, Sainteté martyriale (wie Anm. 23), S. 106–112.
31	 Ibid., S. 95, 115–121.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   45#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   45 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah46

der martyrologischen Traditionen der Kirche verankerte, und einer theologisch-
apologetischen Schrift, die seine Vorgehensweise gegenüber den Vorgesetzten recht-
fertigen sollte. Die Kurzdarstellungen der personalisierten Passionserzählungen 
konnte er aber für beide Schriften verwenden und überliefert deren Inhalte damit 
zweifach. So verwendet er etwa die Passionsgeschichten der beiden Mädchen Flora 
und Maria sowohl im »Memoriale Sanctorum« als auch in dem ihnen gewidmeten 
»Documentum martyriale«, welches er in Form eines Epitaphs verfasst hat32. Span-
nend ist, dass die Mädchen religiös gemischten Familien angehörten, aber christlich 
erzogen worden waren, wobei der Bruder der Maria bereits im Juni 851 das Martyrium 
auf sich genommen hatte. Patrick Henriet hat in diesem Zusammenhang auf die 
Bedeutung eines Gebetes am Ende des »Documentum martyriale« hingewiesen, 
welches Eulogius über die beiden Mädchen bei ihrer Einsegnung zum Martyrium 
gesprochen habe33.

Den Bezug zur historischen Situation vermittelt Eulogius mit den Namen der 
Mädchen34. Zu bedenken ist freilich, dass er den Text dieses als »Documentum mar-
tyriale« betitelten Epitaphs mit Gebeten und Segensformeln für wiederholten, häufi-
gen Gebrauch hagiographisch stilisiert hat. Er weist inhaltlich mehrere allgemein 
bekannte Analogien aus dem Alten und Neuen Testament auf. Deshalb dürfte Eulo-
gius die den Text abschließende Oratio nicht nur ein einziges Mal bei der Einsegnung 
der beiden Mädchen vor ihrem Märtyrertod verwendet haben, sondern vermutlich 
mehrfach, und zwar immer dann, wenn er Mitglieder seiner Gemeinde auf das 
Martyrium vorbereitet hatte. In der von Patrick Henriet zusammengestellten, alpha
betischen Liste der Märtyrer von Cordoba aus den Jahren 850 bis 859 sind insgesamt 
52 Personen mit entsprechenden Quellennachweisen verzeichnet35. Es dürften wohl 
viel mehr gewesen sein.

Die mentale Bewältigung der Bedrohung durch den Islam und die Araber hatte be-
reits bei den Verfassern der Mozarabischen Chronik von 754 und in ihrer Fortsetzung 
zu einer Strukturierung der historischen Darstellungsweise nach den in Spanien 
Lebenden geführt, die in der Übersetzung von López-Pereira deutlich markiert ist. 
Die Verfasser differenzieren nämlich zwischen einer Geschichte der romanischen 
Bevölkerung, einer Geschichte der Goten und einer Geschichte der Araber. Deshalb 
wurde innerhalb der chronologischen Darstellung eine Unterteilung der Ereignisse 

32	 Vgl. ibid., S. 113.
33	 Vgl. in der alphabethischen Zusammenstellung der mozarabischen Märtyrer bei Henriet, Sainteté 

martyriale (wie Anm. 23), S. 134; das Martyrium des hl. Eulogius erfolgte am 11. März 859, 
Bibliotheca Hagiographica Latina 2704.

34	 Epistola divi Eulogii ad Alvarum. Martyrium duarum Virginum Florae et Mariae (wie Anm. 23), 
Teile 1 bis 3, S. 409–412. Eulogius versteht diesen Text als »Documentum martyriale«, somit als 
kirchenpolitische Schrift zur Kanonisation der beiden Mädchen, ibid., S. 409.

35	 Henriet, Sainteté martyriale (wie Anm. 23), S. 132–139. Es ist sicher zu kurz argumentiert, 
wenn man die Märtyrerbewegung in Cordoba ausschließlich als eine Gegenreaktion zu der von 
muslimischer Seite angeblich angeordneten Massenkonversation in Andalusien verstehen möchte, 
wie in der englischsprachigen Forschung jüngst postuliert, vgl. dazu bei Jean-Pierre Molénat, 
L’autre de chaque côté dela frontière: mozarabes et mudéjars dans la péninsule Ibérique mé-
diévale (viiie–xvie siècles), in: Klaus Herbers, Nikolas Jaspert (Hg.), Grenzräume und Grenz
überschreitungen im Vergleich. Der Osten und der Westen des mittelalterlichen Lateineuropa, 
Berlin 2009, S. 193–201, hier S. 194 mit der in Anm. 14–19 genannten Literatur.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   46#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   46 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 47

vorgenommen, und zwar durch selektive Zuordnung der Fakten zu einer Geschichts-
darstellung dieser drei »Nationen«36. So findet sich in den Ergänzungen zu den 
Jahren ab 780 der Texte 84 und 85 ein Bericht über das weitere Vordringen der Araber 
direkt im Anschluss an den Bericht über eine für die gotisch-romanischen Kontin-
gente verlorenen Schlacht des Jahres 779. Der Verfasser beklagt das traurige Schick-
sal und die Gefahr für Spanien; er geht dabei interessanterweise aber von einem 
geschlossenen, politischen Raum aus: tertia pars amentia versa nescia quo properaret 
[…] heu pro dolor! Spanias adventatur37. 

Daher ist es verständlich, dass in den spanischen Gebieten des karolingischen 
Westfrankenreiches, insbesondere im Pyrenäenraum und den Marken, die Aquitanien 
schützen sollten, in der Gotischen Mark und in der Spanischen Mark, zu welcher der 
Raum um Barcelona gehörte, von den Karolingerherrschern eine militärische Zone 
gegen die muslimische Invasion aufgebaut worden war. Die Kleriker und Mönche 
partizipierten daran auf ihre Weise und suchten spirituellen Schutz bei den Heiligen, 
den Märtyrern und Bekennern, deren Reliquien ein kostbares Unterpfand für ihren 
geleisteten Widerstand zu sein schienen. Die Rückbesinnung auf die Leiden der 
römischen Märtyrer gehörte zum Zeitgeist des 9. Jahrhunderts und stützte die Pro-
paganda der jungen, christlichen Märtyrer von Cordoba. Denn im Konvent von 
Saint-Germain-des-Prés am linken Seineufer bei Paris wurde traditionell der heilige 
Vinzenz verehrt, dessen Martyrium in Valencia ähnlich dem des heiligen Acisclo von 
Cordoba auf die Zeit um 304 datiert wird und zu dessen Verehrung in Valencia eine 
frühchristliche Basilika erbaut worden war. Nach ihrer Zerstörung durch die mus-
limischen Invasoren um 852 waren im Kloster Saint-Germain-des-Prés die beiden 
Mönche Odilard und Usuard wohl gegen Ende des Jahres 857 mit der Aufgabe be-
traut worden, die Reliquien des heiligen Vinzenz zu erwerben und eine sichere 
Translation der Gebeine dieses Heiligen nach Saint-Germain-des-Prés durchzu
führen. Sie unternahmen tatsächlich eine Reise ins muslimische Andalusien, konnten 
jedoch ihre Aufgabe nicht erfüllen, weil die Reliquien des heiligen Vinzenz bereits 
andere Wege genommen hatten. Über ihre Mission ins Omaijadenreich ist ein detail-
lierter Reisebericht aus der Feder ihres Mitbruders Aimoin von Saint-Germain-
des-Prés erhalten. In diesem Text sind die Verbindungen des Konvents zu den 
Märtyrern von Cordoba überliefert. Schlaglichtartig wird durch die Erzählung ein 
Netzwerk bis in den breiten Landschaftsraum südöstlich der Pyrenäen deutlich, 
welches von Barcelona bis Zaragossa reichte38. Während nämlich damals die Gebeine 

36	 López-Pereira (Hg.), Crónica mozárabe de 754 (wie Anm. 22), etwa im zweiten Kapitel zum 
Jahr 680, S. 38–45 (Neuedition S. 191–198), wo in Text 20 die Geschichte der romanischen Be-
völkerung dargestellt wird, in Text 21 die Geschichte der Araber und in Text 22 die der Goten in 
Spanien, welche den ausführlichsten Teil einnimmt; in Kapitel 3, S. 45–49 (Neuedition S. 199–
204), wird ebenfalls in dieser Weise differenziert, allerdings nun umgeordnet nach der Geschichte 
der romanischen Bevölkerung, der gotischen, dann folgt die der Araber.

37	 Ibid., Text 84, S. 106–109 (Textstelle in der Neuedition S. 266).
38	 Aimoin von Saint-Germain-des-Prés, De translatione SS. Martyrum Georgii monachi, Aurelii et 

Nathaliae, in: Migne PL 115, Paris 1879, Sp. 949–960; interpretiert bei Krah, Reliquienverehrung 
und Reliquienerwerbung im 9. Jahrhundert, in: Renate Pillinger, Erich Renhart (Hg.), The 
Divine Life, Light, and Love. Euntes in mundum universum. Festschrift in Honour of Petro 
B. T. Bilaniuk, Graz 1992, S. 97–109; später auch Janet Nelson, The Franks, the Martyrology of 
Usuard and the Martyrs of Cordoba, in: Studies in Church History 30 (1993), S. 67–80, ohne 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   47#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   47 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah48

des heiligen Vinzenz von Valencia bereits nach Zaragossa transferiert worden waren 
und unter dem Pseudonym »Marinus« Verehrung fanden, ließ man die fränkischen 
Mönche wissen, dass die Gebeine nicht mehr in Valencia wären und sich bereits am 
Weg nach Italien befänden, und schickte sie nach Andalusien. Dort mussten sie sich 
mit Ersatzreliquien aus dem Umfeld der Märtyrer von Cordoba zufriedengeben. Im 
Wettstreit um Einfluss und territorialen Zugewinn zwischen den entstehenden Herr-
schaftsräumen des West- und Ostfrankenreiches einerseits und zur Sicherung des 
eigenen Territoriums gegen muslimische und normannische Invasoren andererseits 
wurde der Reliquienerwerb von Heiligen als wichtige Karte gespielt. Möglicherweise 
war die Reise der Mönche aus Saint-Germain-des-Prés zum Sitz des Omaijaden
reiches in Cordoba auch in der Absicht politischer Spionage geplant worden39.

Es ist bekannt, dass noch während der Phase der mozarabischen Märtyrer der 
heilige Eulogius mit seinem Freund Alvar einen Reliquienhandel mit den Gebeinen 
dieser jungen Märtyrer arrangierte und in das damals florierende Geschäft einstieg, 
das der Ausstattung von christlichen Kirchen und Bethäusern mit Körperreliquien 
diente. Aus diesem Grund dürfte es schwierig gewesen sein, einen ganzen und 
unversehrten Leib eines Märtyrers zu bekommen und nach Saint-Germain-des-Prés 
zu transferieren.

Usuard und Odilard hatten als Ersatz für die Gebeine des hochverehrten Vinzenz 
zwei vollständige Körperreliquien gefordert. Da ihr Kloster bereits im Jahr 845 einen 
verheerenden Normanneneinfall überlebt hatte, zu dessen Verteidigung nach einer 
Visionserzählung einzig der heilige Germanus im Stande gewesen sei, kann man von 
einer ähnlichen Gefahrensituation für den Raum an der Seine und dieses Klosters 
ausgehen, wie sie im muslimischen Spanien gegeben war. Die »Nation« der däni-
schen Normannen überspülte Neustrien regelmäßig mit Plünderung und Krieg40. 
Welche Körperreliquien konnten Usuard und Odilard ersatzweise in Cordoba er-
werben?

Die Körper der Märtyrer Aurelius und seiner Gemahlin Sabigotho, von Felix, 
Georgius und Liliosa wurden nach ihrem Märtyrertod am 27. Juli 852 im Kloster 
Peñamelaria, nahe Cordoba, und in anderen Kirchen antiker Märtyrer im Raum von 
Cordoba beigesetzt. Daher wurde auf deren Gebeine als wertvolles Material der 

Berücksichtigung der spanischen Forschung. Zur Datierung der Reise vgl. bei Krah, Reliquien-
verehrung, S. 100f. und Dubois (Hg.), Le martyrologe d’Usuard (wie Anm. 25), S. 128–134. 

39	 Vgl. dazu ausführlich bei Ramon d’Abadal i de Vinyals, Catalunya Carolíngia, Bd. 1: El domini 
carolingi a Catalunya, Barcelona 1986 und zuletzt im Überblick Cullen J. Chandler, Carolin-
gian Catalonia. Politics, Culture and Identity in an Imperial Province, 778–987, Cambridge 2018 
(Cambridge Studies in Medieval Life and Thought. Fourth Series, 111), hier S. 121–125; zum 
Problem von fraus sacra und furta sacra bei Patrick Geary, Furta sacra. Thefts of Relics in the 
Central Middle Ages, Princeton 1978 (rev. ed. 1990).

40	 Krah, Zeitgeschichtliche Aussagen in den Miracula Sancti Germani des Aimoin von Saint-
Germain-des-Prés, in: Karl Schnith, Roland Pauler (Hg.), Festschrift für Eduard Hlawitschka 
zum 65. Geburtstag, Kallmünz 1993, S. 111–131; zur Quellengattung vgl. bei Martin Heinzel-
mann, Translationsberichte und andere Quellen des Reliquienkultes, Turnhout 1979 (Typologie 
des sources du moyen âge occidentale, 33). Hintergrund dieser komplizierten Angelegenheit 
dürfte die Sorge um den Verlust der Körperreliquien des hl. Vinzenz durch eine fraus sacra mit 
Transfers außerhalb des Landes gewesen sein, was die Mönche aus Saint-Germain-des-Prés ja 
geplant hatten.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   48#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   48 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 49

Heiligkeit zurückgegriffen, welches man den beiden Mönchen zum Kauf anbot, und 
Usuard und Odilard haben damals die Körper der Märtyrer Aurelius und Georgius 
für ihren Konvent erworben. Nach Auskunft des heiligen Eulogius soll Georgius ein 
aus dem Sabakloster bei Jerusalem nach Spanien geflohener Prediger gegen die Mus-
lime gewesen sein. Da seinem Körper aber das Haupt fehlte oder bereits als wert-
vollste Körperreliquie den Gebeinen entnommen worden war, wurde ein weibliches 
Haupt ergänzend beigegeben, um die Körperreliquie zu vervollständigen. Die hieraus 
entstandenen Schwierigkeiten der beiden Mönche und die Nachforschungen durch 
den Konvent von Saint-Germain-des-Prés werden hier nicht weiter erörtert, da eine 
Studie der Verfasserin zu diesem Thema vorliegt41. Von großer Bedeutung für das 
Verständnis des damaligen Zeitgeistes ist die Ausstrahlung, welche die Gemeinde der 
mozarabischen Märtyrer in ihrer Zeit und darüber hinaus über viele Jahrhunderte 
auf die fränkische »Nation« aufgrund dieses besonderen spirituellen Gemeinschafts-
konzeptes hatte. Dieses Konzept war zwar von Alvar und dem heiligen Eulogius als 
einzig mögliche, freilich fanatische Gegenaktion aufgrund der aktuellen Gescheh
nisse im muslimischen Südspanien entwickelt worden, doch basierte es auf einer lan-
gen kirchlichen Tradition.

Man könnte auch sagen, dass die seit der Antike und der Christenverfolgung auf 
der iberischen Halbinsel durch Diokletian bestehende Verehrung der regionalen 
römischen Märtyrer damals in Cordoba und im mozarabischen Spanien eine »Re-
naissance« erlebte. Sie beschränkte sich nicht auf die »mentale Anlehnung« der 
christlichen Gemeinde an die antiken Märtyrer im Gebet um deren Hilfe, sondern 
sie wurden zu wirkmächtigen Vorbildern, deren Lebensmaxime des freiwilligen 
Martyriums nachempfunden und nachgelebt wurde: Ihre »Lebensbahn«, auf der sie 
das irdische Leben durch ein Martyrium beendeten, hatte sie nach dem christlichen 
Glauben zum ewigen Leben hingeführt; deshalb wurde ihr Modell der Lebensgestal-
tung und des Widerstands gegen die Obrigkeit um die Mitte des 9. Jahrhunderts in 
der Gemeinde von Cordoba als heilbringendes Lebenskonzept aktualisiert und ver-
breitet.

So verwundert es nicht, dass um diese Zeit Usuard von Saint-Germain-des-Prés 
und Ado von Vienne ihre großen Martyrologien geschrieben haben, in welchen die 
Gemeinschaft der Märtyrer zu einer »christlichen Legion« der römischen Kirche 
wurde. Die Hinwendung zum spirituellen Beistand ließ sich daher für die Menschen 
im christlichen Europa in Form eines zyklisch ablaufenden Jahreskalenders institu-
tionalisieren. Dadurch wurde bekanntlich auch erstmals für die Verehrung der bisher 
in verschiedenen, von Rom anerkannten Martyrologien verzeichneten, christlichen 
Märtyrerinnen und Märtyrer eine einheitliche, kultisch-liturgische Form angelegt. 
Hiervon spricht nämlich Usuard in der Praefatio seines Martyrologiums um das Jahr 
870, als er die Schrift dem westfränkischen König Karl II., dem Kahlen (840–877) 
widmete. Er wurde wenige Jahre später am Weihnachtstag 875 in Rom zum Kaiser 
des fränkischen Großreiches gekrönt42. 

41	 Krah, Reliquienverehrung (wie Anm. 38).
42	 Vgl. Dubois (Hg.), Le martyrologe d’Usuard (wie Anm. 25), Lettre-Préface d’Usuard à Charles 

le Chauve, S. 144 sowie im einleitenden Teil Chapitre V, La Méthode d’Usuard, S. 103–121; ferner: 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   49#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   49 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah50

Usuard reihte die Verehrung der Märtyrerinnen Flora und Maria von Cordoba 
kalendarisch richtig entsprechend dem »Memoriale Sanctorum« des heiligen Eulogius 
zum 24. November ein, die Enthauptung des Eulogius, welche Alvar in seiner Vita 
dieses Heiligen für den 11. März 859 angibt, erscheint im Kalendarium bei Usuard 
– warum auch immer – für den Tag des 20. Septembers; es könnte eine Umbettung 
der Gebeine gegeben haben, von der er wusste. Zum 20. Oktober vermerkt Usuard 
die Ankunft der Reliquien der Märtyrer Georgius und Aurelius in Saint-Germain-
des-Prés und somit auch das Ende seiner Rückreise aus Cordoba im Jahr 858. Deren 
Martyrium datierte er, gemeinsam mit dem von Nathalia (Sabigotha) und Liliosa, 
zum 27. August und übernahm dabei eine Passage aus dem Werk des heiligen Eulo-
gius. Er veränderte allerdings den Namen der Sabigotha zu Nathalia, vermutlich des-
halb, weil Eulogius ihm das Haupt der Sabigotha nicht ausgehändigt hatte, sondern 
einen anderen Frauenkopf43. Die beiden Frauennamen sind aber sprechende Namen, 
ersterer für eine Gotin und zweiter für eine liliengleiche, in Keuschheit lebende Frau, 
vermutlich aus der romanischen Bevölkerungsschicht.

In die Zeit der anhaltenden Kämpfe im Westreich gegen die einfallenden norman-
nischen Plünderer und gegen ihren Verbündeten, König Pippin II. von Aquitanien, 
sowie der Kämpfe um die Territorien des karolingischen Mittelreichs nach dessen 
Aufteilung von 855 war der mentale Bezug zu den Heiligen und Märtyrern gestiegen, 
und die Verfasser der Martyrologien und anderer hagiographischer Schriften warben 
um die Gunst des westfränkischen Königs. So tat es auch der Mönch Wandalbert von 
Prüm, als er in seine im Jahr 839 verfasste Schrift der »Vita et Miracula« des heiligen 
Goar die Heilung einer Frau Scotticae nationis aufgenahm. An diesem, nach dem 
Heiligen benannten Ort St. Goar, wohin seine Gebeine durch König Pippin und des-
sen Sohn Karl (den Großen) einst gebracht worden waren, lebte neben der irischen 
Gemeinde noch immer eine romanische, deren Existenz Wandalbert angibt: Ro-
manae nationis ac linguae homines44. Als gegen diese kleine, romanisch-sprachige 
Gemeinde ein gewisser Reginar grausam zu wüten begann, sei er vom Heiligen 
mit todbringender Krankheit (Diarrhö) bestraft worden. Es ist anzunehmen, dass 
Wandalbert in diese Schilderung die eigene Zeitgeschichte einfließen ließ, vielleicht 
sogar vorausschauend auf die späteren Konflikte der Abtei Prüm mit dem heimi-
schen Grafengeschlecht der Reginare schrieb, denn ein Großteil der Besitzungen der 
Abtei Prüm lag im Westfrankenreich45.

ders., Un témoin de la vie intellectuelle à Saint-Germain-des-Prés au ixe siècle. Le martyrologe 
d’Usuard, in: Revue d’histoire de l’Église de France 140 (1957), S. 35–48, hier S. 36.

43	 Vgl. ders. (Hg.), Le martyrologe d’Usuard (wie Anm. 25), S. 347, 306, 325, 291f.
44	 Vgl. Miracula S. Goaris auctore Wandalberto, ed. Oswald Holder-Egger, Hannover 1887 

(MGH SS 15,1), S. 361–373, S. 365 und 368 und Wilhelm Wattenbach, Wandalbert, in: Allge-
meine Deutsche Biographie 41 (1896), S. 138f.

45	 Miracula S. Goaris (wie Anm. 44), S. 365; vgl. zum freilich erst 893 datierten Prümer Urbar bei 
Ingo Schwaab (Hg.), Das Prümer Urbar, Düsseldorf 1983 (Rheinische Urbare, 5; Gesellschaft 
für Rheinische Geschichtskunde. Publikationen, 20).

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   50#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   50 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 51

2. Coulaines oder Straßburg?  
Gemeinschaft, Kult und die Geburt einer »Nation«?

Mit seiner Bemerkung trifft der Prümer Mönch eine ganze Palette von damals aktu-
ellen Topoi der lokalen Kulturgeschichte und fordert den heiligen Goar zum Ein-
greifen gegen die Verdrängung der Romanae nationis ac linguae homines, also von 
Menschen romanischer »Nation« und Sprache auf. Der heilige Goar war nämlich im 
6. Jahrhundert als Kleriker und Missionar aus Aquitanien in die Diözese Trier ge-
kommen, so dass der Ort seine romanische Tradition auf das Wirken dieses romani-
schen Heiligen gründen konnte. Der heilige Goar war einer von ihnen. Weil der Ort 
St. Goar ein wichtiger Besitz des Klosters Prüm war, hatte Wandalbert für seine Kai-
ser Lothar I. gewidmete Schrift genau recherchiert, um dessen Gunst und Schutz zu 
behalten, wobei St. Goar in den Urkunden Lothars I. freilich gar nicht hervortritt. 
Allerdings profitierte das Kloster Prüm auch von der um 848 erfolgten Neuordnung 
der Besitzungen Lothars in Oberitalien. In diesem Zusammenhang erbat nämlich 
der Kaiser im Jahr 850 von Papst Leo durch eine Gesandtschaft auch Märtyrerreli-
quien zur Sachsen- und Friesenmission und stellte damals offensichtlich seine Macht 
im politischen Konzert der karolingischen Herrschertreffen neu auf46. Es wird ange-
nommen, dass Wandalbert eine ältere Vita des heiligen Goar benützt hat, die noch im 
Zuge der Umbettung der Gebeine zur Zeit König Pippins entstanden sein dürfte, 
denn ein solcher Text ist aus einer Handschrift aus Fulda bekannt, die heute in der 
Universitätsbibliothek in Basel unter der Signatur F III 15b aufbewahrt wird. Er 
wurde im ersten Viertel des 9. Jahrhunderts auf fol. 37v–45r geschrieben als Teil der 
heute zweiten kodikologischen Einheit dieser Handschrift (fol. 20–45), und zwar im 
Anschluss an die lateinische »Vita Antigoni et s. Eupraxiae«, also der griechischen 
Heiligen Eupraxia mit dem Bericht der Konversion ihres Vaters Antigonus. Die Mis-
sionstätigkeit des heiligen Goar fand in der Zeit der Missionierung der Franken nach 
der Taufe Chlodwigs statt, welche sein Sohn Childebert am Rhein durchführte, so 
die Vita, die mit folgenden Worten beginnt: In diebus Hildiberti regis francorum filio 
Hlodovveo erat vir venerabilis nomine Goar, homo aquitanicus cuius pater vocatur 
Goargius et mater eius Valeria. Hic erat vir gloriosus […] 47. Wandalbert beendete in 
diesen Jahren aber auch sein in Verse gefasstes, dem bäuerlichen Jahreszyklus ange-
passtes Martyrologium, das er ebenfalls Kaiser Lothar gewidmet hat48. Ein Wettlauf 
der Herrschaftsträger um Macht und Einfluss in den drei karolingischen Reichen 
zeichnet sich somit nicht nur in den annalistischen Quellen ab, sondern auch im Be-
reich der Hagiographie.

46	 Die Urkunden Lothars I. und Lothars II., bearb. von Theodor Schieffer, Berlin, Zürich 1966 
(MGH Die Urkunden der Karolinger 3), Nr. 108–110, S. 256–259.

47	 Vgl. Basel, Universitätsbibliothek, F III 15b, fol. 37v. Digitalisat und Beschreibung der Hand-
schrift von Johannes Staub (Institut Bibliotheca Fuldensis der Theologischen Fakultät Fulda) 
unter Benutzung der nicht publizierten Beschreibungen von Gustav Binz (1937) und Regina 
Pütz (letzte Fassung: 2010) unter: http://dx.doi.org/10.5076/e-codices-ubb-F-III-0015b 
(7.12.2022). Vgl. auch Heinz Erich Stiene, Wandalbert von Prüm. Vita et miracula sancti Goaris, 
Frankfurt am Main 1981 (Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters, 11).

48	 Publiziert von Ernst Dümmler (Hg.), Wandalberti Prumensis carmina, Berlin 1884 (MGH 
Poetae 2), S. 567–622.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   51#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   51 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah52

Die erwähnten Herrschertreffen besiegelten damals die seit 843 bestehenden neu 
geschaffenen politischen Strukturen des Karolingerreiches49. Seit dem Tod Kaiser 
Ludwigs des Frommen waren nur wenige Jahre vergangen und die von ihm nach 
merowingischen Mustern angedachten Teilungskonzepte des fränkischen Groß
reiches nach einer Phase von Auseinandersetzungen und blutigen Kämpfen um das 
Erbe zwischen den Söhnen Ludwigs nicht mehr umsetzbar. Noch auf dem Sterbe-
bett war der Kaiser von seiner zuletzt favorisierten Zweiteilung des Reiches zwi-
schen seinem ältesten Sohn und Mitkaiser Lothar und seinem jüngsten Sohn Karl aus 
zweiter Ehe mit der Welfin Judith auf Zureden seines Verwandten, Bischof Drogos 
von Metz, abgerückt und hatte verfügt, dass sein Sohn Ludwig die bayerischen Ge-
biete als eigenständiges Regnum erhalten sollte50. Wohl ausgehend vom Vorbild der 
römischen Reichsteilung in zwei Hälften, die Theodosius zwischen seinen beiden 
Söhnen vorgenommen hatte, konnte der sterbende Kaiser nicht ahnen, dass sich 
schon bald Ludwig und Karl gegen Lothar, der die kaiserliche Würde über das Gesamt
reich innehatte, verbünden würden51.

Die Basis dieser Strategie und der weiteren, politischen Entwicklung im Westen 
des Großreiches hatten aber vor allem die Herrschaftsträger des aus dem fränkischen 
Großreich hervorgegangenen Westfrankenreiches geschaffen, weil die Kontinuität der 
aus der Spätantike bewahrten Institutionen, der gemeinsamen lateinisch-romanischen 
Sprache und der am römischen Recht orientierten Rechtsinstitute hier in ganz beson-
derer Form noch gegeben war. Sie fehlte in den östlichen karolingischen Eroberungs-
gebieten und damit in einem großen Teil des ostfränkischen Reiches; Ausnahmen 
gab es in den traditionell romanisch geprägten Zonen entlang des Rheins sowie im 
Raum des Erzbistums Salzburg und in bayerischen Bistümern.

Solche Institutionen mussten durch die im 8. und 9. Jahrhundert neu gegründeten 
geistlichen Zentren erst als staatstragende politische Säulen im Osten des fränki-
schen Großreiches eingerichtet werden. Die in dieser Hinsicht aber in Lothars Terri-
torium im Mittelreich am Rhein und in den westlichen Alpenregionen sowie in Italien 
vor allem an den Bischofssitzen erkennbare strukturelle Stabilität konnte freilich die 
sprachlichen und räumlichen Unterschiede nur wenig ausgleichen, so dass die Zer-
splitterung nicht erst mit der Teilung des Mittelreiches unter seinen drei Söhnen und 
nach dem Tod Lothars im Jahr 855 begann, sondern in der Natur der Sache lag. 
Lothar sah sein Herrschaftsgebiet bekanntlich am Ende der Bruderkriege durch die 
vergrößerten Reiche seiner Brüder von jeglichen Möglichkeiten der territorialen 
Ausdehnung nach Osten und Westen abgeschnitten, so dass ihm und seinen Nach-

49	 Zu der umfangreichen Literatur über Herrscherbegegnungen vgl. die Dissertation von Ingrid 
Voss, Herrschertreffen im frühen und hohen Mittelalter. Untersuchungen zu den Begegnungen 
der ostfränkischen und westfränkischen Herrscher im 9. und 10. Jahrhundert sowie der deut-
schen und französischen Könige vom 11. bis 13. Jahrhundert, Köln 1987, rezensiert von Krah 
in: Cahiers de Civilisation Médiévale (1992), S. 281f.

50	 Dazu im Einzelnen bei Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie 
Anm. 19), S.  31–48, das Kapitel »Die Ausgangssituation«, insbesondere S. 44–46, mit weiter
führender Literatur.

51	 Vgl. Rudolf Schieffer, Die Zeit des karolingischen Großreiches 714–887, Darmstadt 2005 
(Gebhardt. Handbuch der deutschen Geschichte, 2), S. 139–142; Janet Nelson, Charles the Bald, 
London 1992, Kap. 5: 840–843 Winning a Kingdom, S. 105–131.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   52#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   52 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 53

folgern für solche Unternehmungen nur der normannische Norden und der sarazenisch 
besetzte Süden in Italien verblieben waren.

Auch scheint es so, dass das seit den Feldzügen Karl Martells und König Pippins I. 
aufgebaute System sozialer und militärischer Beziehungen in Form von Vasallität, 
welches Karl der Große aber auch Ludwig der Fromme in den militärischen Mar-
kenzonen des Reiches im Westen, Süden und Osten enorm erweitert hatten, nach 
Ludwigs Tod zu einer wesentlichen Komponente der Staatswerdung des Westfran-
kenreiches während der sogenannten Bruderkriege (840–843) wurde. Die Straß
burger Eide vom 14. Februar 842, mit welchen sich die west- und ostfränkischen Ge-
folgschaftsverbände mit ihren Königen in einem Bündnis zusammenschlossen, 
waren eine grandiose Ritualisierung der vasallitischen Eintracht, vielleicht die letzte, 
in der Einheit demonstriert wurde – wenn auch nur von den Gefolgschaftsverbänden 
der beiden Könige Ludwig und Karl52. Eine Beteiligung der Truppen Kaiser Lothars 
entfiel, nicht weil der Krieg noch nicht beendet war, sondern weil Lothar in der ge-
meinsam von seinen Brüdern gegen ihn am 25. Juni 841 in Fontenoy geführten 
Schlacht zwar unterlegen war, jedoch seine als Gottesurteil interpretierte Niederlage 
nicht anerkannte und den Krieg als Zweifrontenkrieg gegen Ludwig und Karl fort-
führte53. Als Nithard den Bericht der Schlacht von Fontenoy in der Morgenstunde 
am 18. Oktober 841 zu schreiben begann, befand er sich in Saint-Cloud im Heer 
Karls II., das Lothar in die Defensive bis zur Seine-Linie zurückgedrängt hatte. Da-
mals ereignete sich eine Sonnenfinsternis, die in Saint-Cloud nach heutiger Zeitrech-
nung von 6:24 bis 7:20 zu sehen war54. Aufgrund dieses Naturereignisses und der 
desolaten Situation fiel Nithards Bericht eher bescheiden aus. Umso mehr verwun-
dert die Bekräftigung des Bündnisses der Truppen beider Könige gegen Lothar am 
14. Februar des Folgejahres.

Die bevorstehende Winterpause der Kämpfe und den Rückzug Karls und seiner 
Truppen noch bis an die bretonische Grenze dürfte Lothar falsch eingeschätzt haben, 
denn in diesen Wochen gelang Karl die Rückgewinnung der Gebiete der »Francia«, 
während sich Lothar nach Aachen begeben hatte55. Aus militärhistorischer Perspek-
tive betrachtet waren die Straßburger Eide ein gelungenes Glanzstück strategischer 
Klugheit und der damals möglichen Bündnispolitik und Diplomatie. Dabei ist nicht 
zu vergessen, dass die Bündnispartner über den von Lothar errichteten, militärischen 
Riegel der Territorien des späteren karolingischen Mittelreiches hinweg agierten und 
diesen umgehen mussten, was den Truppen Ludwigs schon im Vorfeld der Schlacht 
von Fontenoy gelungen war.

52	 Vgl. Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 131–
141. 

53	 Ibid., S. 76–86 und zur Bewertung der Schlacht als Gottesurteil S. 111–114. 
54	 Die Nachberechnung dieser Sonnenfinsternis (vermerkt auch bei Theodor von Oppolzer, Ka-

non der Finsternisse, Wien 1883) und technische Nachstellung in »Redshift« durch die Verfasserin 
mit Hilfe von Gerhard Hartl, Konservator für Astronomie am Deutschen Museum in München, 
sind publiziert bei Krah, Wahrnehmung und Funktionalisierung der Natur im Krieg aus der 
Perspektive des 9. Jahrhunderts, in: Peter Dilg (Hg.), Natur im Mittelalter. Konzeptionen – 
Erfahrungen – Wirkungen, Berlin 2003 (Akten des 9. Symposiums des Mediävistenverbandes, 
Marburg, 14.–17. März 2001), S. 189–203, hier S. 199–203. 

55	 Im Einzelnen bei Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), 
S. 128–131.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   53#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   53 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah54

Die berühmten volkssprachigen Eide sind als wichtiger Bestandteil eines einzigar-
tigen Bündnisses zu bewerten, das von Nithard überliefert wird. Es basierte auf dem 
Sachstand der bisherigen Ergebnisse der Bruderkriege, welche die beiden Könige 
bald zu beenden glaubten. Die volkssprachigen Texte waren daher nur ein Teil dieses 
Bündnisses zwischen den Königen und ihren Gefolgschaftsverbänden, freilich ein 
wichtiger, denn ohne die Korporation der Truppenverbände zu einer militärischen 
Gemeinschaft und die mehrsprachige Promulgation der Eide hätte das Bündnis nicht 
vollzogen werden können. Die Promulgation des Rechtstextes trug der Forderung 
nach Öffentlichkeitswirksamkeit und Verständlichkeit des Inhaltes für alle Beteilig-
ten Rechnung56. Daher stellen die von den Truppen der Könige in Straßburg reziprok 
in der jeweiligen Volkssprache der anderen Partei gesprochenen Eide einen wichti-
gen Markstein für den Fortbestand des Karolingerreiches dar, wo man traditionell 
innere Unruhen durch die Vereidigung des Militärs und der Bewohner auf den je-
weiligen Herrscher bekämpft hatte. Ein Reichsteilungsplan zwischen Ludwig und 
Karl war beabsichtigt, und Nithard dürfte ihn gekannt haben; er war jedoch nicht 
realisierbar57.

Die Vision der Straßburger Eide, der »Fraternitas« und das Konzept des gemein
samen, politischen Handelns der beiden Könige und ihrer Gefolgschaftsverbände 
war, wie bekannt, nach dem Kriegsende und dem Abschluss des Vertrages von Ver-
dun mit Kaiser Lothar vom Sommer 843 vorüber, wonach beide Teilreiche eigene 
Wege gingen und auch Lothar als Herrscher des Mittelreiches und Kaiser de facto 
anerkannt worden war58. Der wertvolle Text in altfranzösischer und althochdeut-
scher Sprache, den Nithard in der ihm von König Karl aufgetragenen Funktion als 
Berichterstatter der Bruderkriege überliefert hat und den er auch mitgesprochen ha-
ben dürfte, ist also ein Zeichen der Einheit des Frankenreiches, aber kein Meilenstein 
der Nationswerdung Frankreichs59. Sie ist mit Ferdinand Lot als eine lange, eigen-
ständige Entwicklung des Westens zu verstehen, die von Chlodwig bis Hugo Capet 
über fünf Jahrhunderte gedauert habe60. 

In dieser verfassungsgeschichtlichen Entwicklung gibt es allerdings wichtige 
Schnittstellen, zu denen die Straßburger Eide sicherlich ebenso gehören wie der Ver-
trag von Coulaines vom November 843, mit welchem das westfränkische Regnum 
und die Herrschaft Karls II. wenige Monate nach dem Friedensschluss von Verdun 
vom August 843 eine wegweisende Rechtsgrundlage erhielten. Dass den westfränki-
schen Herrschaftsträgern dies gelungen war, stellte das neue, westfränkische König-

56	 Vgl. Arnold Bühler, Wort und Schrift im karolingischen Recht, in: Archiv für Kulturgeschichte 
72 (1990), S. 275–296, hier S. 285f.

57	 Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 138–141.
58	 Zur Bedeutung und Finanzierung der Heereszüge kann exemplarisch auf die Anwesenheit des 

Freisinger Bischofs Erchanbert in Dungeih vor Verdun hingewiesen werden, der damals den 
Rückzug der bayerischen Kontingente finanzierte, vgl. Krah, Gemeinschaft, Zeugen, Vernet-
zungen. Inszenierte Gemeinschaften im frühmittelalterlichen Bayern, in: dies., Quellen, Nach-
barschaft, Gemeinschaft. Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Kulturgeschichte Zentraleuropas, 
Wien u. a. 2019, S. 14–46, hier S. 44f.

59	 So auch Ferdinand Lot, Louis Halphen, Le règne de Charles le Chauve (840–877). Première 
partie (840–851), Paris 1909 (Bibliothèque de l’École des Hautes Études, 175).

60	 Vgl. grundlegend Ferdinand Lot, Naissance de la France, Paris 1948.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   54#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   54 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 55

tum auf eine gute Basis und leitete eine stabile Entwicklung für die beiden nächsten 
Jahrhunderte ein61.

Die Bedeutung dieses verfassungsrechtlich für das Karolingerreich einzigartigen 
Dokuments kann nicht überschätzt werden. Die in Coulaines durch Konsens zwi-
schen König und Magnaten erlassenen Rechtssätze wurden von der Forschung ein-
hellig als Verfassung des Westfrankenreiches angesehen, denn sie verpflichteten 
König Karl II. zur Rechenschaft über seine Handlungen gegenüber den weltlichen 
und geistigen Führungseliten des Westfrankenreiches. Sie erinnerten deshalb ihren 
König auf späteren Reichsversammlung, so etwas in Beauvais, Ver, Épernay, Meer-
sen, Soissons, Servais und anderen, an seine in Coulaines festgeschriebenen Auf
gaben und Pflichten62.

Auf die enorme Bedeutung der Mitwirkung der Erzbischöfe und Bischöfe im gallo-
fränkischen Raum wurde im Laufe meiner Studien schon mehrfach hingewiesen. 
Trotz des Gegengewichts, das sie in fränkischer Zeit durch die entstandenen monas-
tischen Bildungszentren erhalten hatten, oblag den Bischöfen weiterhin als den Len-
kern der gallo-römischen, westfränkischen Kirche – aufgrund der an den Bischofs-
sitzen vorhandenen, intakten Verwaltungsinstitutionen – die wichtige Kontrolle des 
gesamten Gemeinwesens. Die geistlichen Verwaltungszentren des Westfranken
reiches bestanden auch während der Bruderkriege fort, und es ist anzunehmen, dass 
die Bischöfe als getreue Anhänger des westfränkischen Königs auch in dieser Zeit 
der Unruhe die Verwaltung für die soziale Gemeinschaft der Menschen in ihren 
Diözesen aufrechterhielten. Dadurch waren sie eine enorme Stütze für das noch 
schwache Königtum Karls II.

Diese politische Parteinahme der geistlichen Gefolgschaft Karls II. durch die Bi-
schöfe und Äbte in seinem Regnum erreichte am Osterfest des Jahres 841 einen gut 
dokumentierten Höhepunkt. Bei den Feierlichkeiten wurde nämlich die rituelle 
Zurschaustellung der Herrschaft des jungen Königs gezielt liturgisch inszeniert. 
Auch für die Verköstigung des Heeres war gesorgt worden, obgleich der Ort der 
Feierlichkeiten wegen des Krieges bis zuletzt geheim gehalten wurde, wie Nithard 
berichtet63. Eine führende Rolle dürfte damals der neu gewählte Abt Lupus des Be-
nediktinerklosters Ferrières-en-Gâtinais gespielt haben. Denn während die Oster-
feierlichkeiten von den Bischöfen im geschützt gelegenen Waldgebiet von Othe an 
einem geheimen Ort vorbereitet wurden, ließ sich Lupus seine Hilfe von Karl II. 
durch die Bestätigung der Privilegien seines Klosters entlohnen, als dieser mit seinen 
Truppen im April des Jahres 841 von Sens über Ferrières Richtung Troyes zog, um 

61	 Ibid., S. 421f.: »Charles n’eut les mains libres qu’après la conclusion du traité de Verdun, en août. 
Il se dirigea alors vers l’ouest du royaume qui lui était attribué pour y rétablir l’ordre. Au milieu 
de novembre, on le voit assiéger Rennes. Il est bien probable qu’il reprit cette ville aux Bretons. 
Mais, l’hiver approchant, il rétrograda, et, le même mois, campa à moins d’une lieue du Mans, à 
Coulaines. Là se tint une assemblée dont l’importance pour la constitution politique du royaume 
doit être mise en évidence. Elle règle les rapports réciproques de l’épiscopat et des grands et aussi 
ceux de la double aristocratie laïque et ecclésiastique avec la royauté. Le texte de ce conventus est 
rédigé au nom du roi«.

62	 Vgl. Bühler, Wort und Schrift im karolingischen Recht (wie Anm. 56), S. 275.
63	 Philippe Lauer (Hg.), Nithard, Histoire des fils de Louis le Pieux, Paris 1926, 21964 (Les clas-

siques de l’histoire de France au moyen âge), II, 8, S. 60–64.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   55#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   55 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah56

sie mit den Kontingenten des burgundischen Grafen Warin im Vorfeld der gegen 
Lothar geplanten Entscheidungsschlacht zusammenzuführen.

Für diese Passage des Kriegsberichtes wechselte Nithard seinen bisher verwandten 
historiographischen Stil. Er beschrieb den Beginn der Osterfeierlichkeiten am Grün-
donnerstag des Jahres 841 in Form einer Anekdote als ein mystisches Ereignis, das 
stilistisch eher in den Bereich der Hagiographie gepasst hätte. Denn ob der plötzlich 
vorhandenen Möglichkeiten, das Fest mitten im Krieg in angemessener Form mit 
dem König feiern zu können, wurde Karl als charismatischer, von Gott bestimmter 
König des Westfrankenreiches und als Mittelpunkt des Festes von seiner Gefolg
schaft gefeiert. Im Vorgriff auf das Ergebnis der kommenden Entscheidungsschlacht 
wurde der mit dem Osterfest liturgisch traditionell verbundene Sieg des Lebens über 
den Tod, den der christliche Religionsstifter als heilbringende Vision der christlichen 
Gemeinschaft vorgelebt hatte, auf die aktuelle Situation projiziert. Karl trug wäh-
rend der Feierlichkeiten die Krone und den königlichen Ornat; selbst der Kron-
schatz war von den Geistlichen, denen die Obhut der Insignien oblag, sicher an den 
geheimen Ort gebracht worden64.

Damals arbeitete Lupus von Ferrières bereits am Konzept einer Herrscherparäne-
se für den westfränkischen König. Er hat Karl die auf dem alttestamentarischen Kö-
nigsbild aufgebauten Herrscherprämissen mehrfach brieflich unterbreitet. Auch 
dürfte die aus seiner Umgebung stammende Abschrift des Kriegshandbuches des 
Vegetius »De re militari« damals angefertigt worden sein oder vielleicht schon vor-
gelegen haben. Jedenfalls hat Bernhard Bischoff für diese Handschrift, die heute in 
der vatikanischen Bibliothek unter der Signatur Pal. lat. 1572 aufbewahrt wird, einen 
paläographisch möglichen Zusammenhang mit der Schreibschule des Lupus von 
Ferrières diagnostiziert65.

Wenn Karl II. im Besitz dieser vielleicht unter der Leitung des Lupus von Ferrières 
angefertigten Kopie des antiken Kriegshandbuches des Vegetius war, würde das die 
strategische Überlegenheit und manchen taktisch geschickt gesetzten Schachzug 
seiner Kriegsstrategie erklären. Für die Schlacht von Fontenoy wäre dies besonders 
gut nachvollziehbar66. Naheliegend erscheint es, dass Graf Warin, der die Nachhut 

64	 Ibid. Vgl. dazu mit weiterführender Literatur bei Krah, »Natio«, Gemeinschaft, Teil 1 (wie 
Anm. 8), Kapitel 3. »Natio« – die dynamische Perspektive des Lebens, oder: vom Kult der 
Unvergänglichkeit der Gemeinschaft, S. 189–194.

65	 Vgl. die Handschrift der Biblioteca Apostolica Vaticana, Pal. lat. 1572, fol. 1r–79v (Digitalisat 
der Hs. unter: https://digi.vatlib.it/view/MSS_Pal.lat.1572 [22.12.2022]) und die Beschreibung 
von Jeannine Fohlen u. a. (Hg.), Les manuscrits classiques latins de la Bibliothèque Vaticane: 
Fonds Palatin, Rossi, Ste-Marie Majeure et Urbinate, Paris 1982, S. 229f. (Biblioteca Apostolica 
Vaticana. Les manuscrits classiques latins de la Bibliothèque Vaticane, 2, 2). Es wird in der Hand-
schriftenbeschreibung auf eine Auskunft von Bernhard Bischoff verwiesen, der den Ductus des 
Lupus und seiner Umgebung für dieses Manuskript festgestellt hat.

66	 Vgl. Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 67–86 
mit strategischen Skizzen. Es darf betont werden, dass hier die strategischen Angaben in Nithards 
Bericht über die karolingischen Bruderkriege neu analysiert wurden, ebenso auch der von ihm 
in Kapitel 1 gegebene historische Abriss der Vorphase des Krieges und dessen Auswirkungen auf 
die weiteren Herrscherjahre Karls II. Mit der vor kurzem geäußerten Annahme von Bernard S. 
Bachrach und David S. Bachrach, Nithard as a Military Historian of the Carolingian Empire, 
c. 833–843, in: Francia 44 (2017), S. 29–55, dass Nithards Text militärhistorisch erst auszuwerten 
sei, irren die Verfasser.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   56#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   56 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 57

Abb. 1: Die Schlacht von Fontenoy, 25.6.841. Entwurf: Adelheid Krah, Grafik: Ulf Koppitz.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   57#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   57 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah58

anführte und die beiden vom Hügel des Buisson Héry durch die Hohlwege hinunter 
zum rivulus Burgundionum kämpfenden Flanken der Streitkräfte Karls und Lud-
wigs mit seinen Truppen aus der höher gelegenen Position des Lagers in Thury mit 
weiteren Hundertschaften gezielt unterstützte, bei dieser Schlacht die strategische 
Führung innehatte, auch was die gute Auswahl des Geländes betraf. Zu bedenken ist 
auch, dass es sich beim erwähnten Text von Vegetius, »De re militari«, lediglich um 
eine in der Schreibschule erstellte Abschrift von einer Vorlage handelt, was die Ver-
mutung nahelegt, dass das Kriegshandbuch damals im Umfeld des Abtes Lupus von 
Ferrières möglicherweise auch vervielfältigt worden war. Es begegnet also eine mili-
tärische Gemeinschaft, die mit Blick auf die von Ferdinand Lot konstatierte histori-
sche longue durée der Naissance de la France das Gebiet des Territoriums für das 
westfränkische und später kapetingische Regnum abgesteckt hat.

Ferner arbeitete die gebildete Oberschicht – und hierbei waren wohl vornehmlich 
die Bischöfe und Äbte gefordert – an den Prämissen einer künftigen Reichsordnung, 
die in einen, das neue Regnum tragenden »Staats-Vertrag« münden und nach er-
reichtem Frieden dessen Fortbestand sichern sollte. An einem vom fränkischen 
Großreich separierten, eigenen Westfrankenreich war vor allem den gallischen Bi-
schöfen gelegen, deren Kompetenzen während der Herrschaft Kaiser Ludwigs des 
Frommen enorm vergrößert worden waren. Die intellektuelle geistliche Oberschicht 
leitete nach wie vor die kirchlichen Institutionen, denen die Kontrolle der sozialen 
Gemeinschaft der Menschen in allen Bereichen des Lebens oblag. Diese Strukturen 
überlebten im Westreich die Phase der Bruderkriege und wurden im Vertrag von 
Coulaines normativ formuliert. Insofern unterscheidet sich dieser Vertrag von den 
Texten der karolingischen Konzilien grundlegend.

Für das ostfränkische Regnum fehlen ähnliche Indizien. Im Westen hingegen fan-
den nach dem Friedensschluss von Verdun die den »Staatsvertrag« von Coulaines 
vorbereitenden Synoden statt, so dass er im November 843 von der dort tagenden 
Reichsversammlung verabschiedet werden konnte. Die am Ende der Kriegsjahre ge-
festigte »cohésion sociale« der westfränkischen Herrschaftsträger sollte von Dauer 
sein67. Bereits Peter Classen wies auf die Rangfolge der Bestimmungen des Vertrages 
hin, bei der die Belange der Kirche als das Fundament der Herrschaft des westfrän-
kischen Königs auch künftig Priorität haben sollten. Parallel dazu hatte Lupus von 
Ferrières für Karl eine Herrscherparänese entworfen, die er dem König in gelehrtem 
Briefstil nahezulegen gedachte68. Mehrfach wurde in den Bestimmungen des Vertra-

67	 Den Begriff »cohésion sociale« prägte Émile Durkheim, L’éducation morale, Nachdruck: Tra-
vaux de l’année sociologique, Paris 1938; deutsch: ders., Erziehung, Moral und Gesellschaft. 
Vorlesung an der Sorbonne 1902/1903, Neuwied 1973 (Soziologische Texte, 86), vgl. auch Krah, 
»Natio«, Gemeinschaft, Teil 1 (wie Anm. 8), S. 188f. Dieser Begriff ist insofern für die Situation 
von 843 zutreffend, als es den westfränkischen Eliten nicht um ein abstraktes Staatsgebilde ging, 
sondern um den moralischen Zusammenhalt der Menschen; diese Aufgabe wurde damals im 
Wesentlichen von der Geistlichkeit geleistet und zwar in der Tradition der Kirchenväter. Man 
denke etwa auch an den rein geistlich geleiteten Schulunterricht, die Predigten und die strenge 
Kontrolle der Moral der Bevölkerung durch das Bußsakrament sowie die weiterentwickelten 
moralischen Regeln für das Zusammenleben, welche die »Libri poenitentiales« detailreich für 
diese Zeit überliefern.

68	 Léon Levillain (Hg.), Loup de Ferrières, Correspondance I, Paris 1964 (Les classiques de l’his-
toire de France au moyen âge, 10), Nr. 31 Exhortatio ad regem Karolum (circa 843), S. 140–146. 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   58#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   58 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 59

ges auf die bestehende Eintracht mit dem Terminus foedus concordiae Bezug genom-
men, welche alle Vertragspartner als gemeinsame Herrschaftsträger verbinden sollte. 
Es ist freilich nicht davon auszugehen, dass der junge König einem bereits bestehen-
den Bündnis seiner geistlichen und weltlichen Magnaten damals beigetreten wäre, 
wie noch Peter Classen angenommen hat. Dem würde als schlagendes Argument 
entgegenstehen, dass das Proömium in der ersten Person Plural abgefasst wurde und 
der Text auch so von Karl II. bei der Promulgation dieses Vertrages vorgetragen 
wurde. Dem König oblag es nämlich, das Gesetz zu verlesen. Mit den Worten des 
Proömiums schwor er seine Magnaten auf die angebrochene Friedenszeit ein.

Das Proömium bildet aber die inhaltliche Klammer zum sechsten und letzten Ka-
pitel des Vertrages, in welchem der Zusammenhalt der Gemeinschaft normativ noch 
einmal bekräftigt wird, und festgelegt wurde, dass ein Vorgehen des Königs gegen 
Unruhestiftung im Reich durch die Mithilfe der Bischöfe und des ihnen zur Verfügung 
stehenden kanonischen Rechtsmittels der Exkommunikation erfolgen sollte. Mehr-
fach nimmt der Text auf den die christliche Gemeinschaft einenden Geist Gottes 
Bezug, der im Pfingstfest des Neuen Testamentes den Aposteln gesandt wurde – 
womit metaphorisch die politische Einheit des Reiches gemeint ist, das der König als 
Gottes weltlicher Stellvertreter lenken müsse69. Die weiteren Jahre brachten bekannt-
lich Stabilität und Verfestigung der Reichsstrukturen trotz neuer, anhaltender Kämpfe 
in Aquitanien und gegen die dänischen Normannen. Bezeichnend hierfür war das 
Krönungsfest Karls II. im Jahr 848 in Orléans, nachdem er die Gebiete Aquitaniens 
nachhaltig in sein Regnum integriert und seinen Neffen Pippin II., der in Aquitanien 
König war, ausgeschaltet hatte70.

III. Resümee

Es war das Ziel dieser beiden vorgelegten Studien, meine zum Thema »Natio nicht 
Nation?« begonnenen Überlegungen anhand einiger bisher in der Forschung weniger 
beachteten Aspekte weiterzuführen und dabei die enge Kohäsion der Begriffe »Na-
tio, Gemeinschaft, Kult und Nation« in den sozialen Gemeinschaften Europas etwas 
näher zu beleuchten. Hierfür wurden einzelne Konzepte und historisch-politische 
wie auch kultisch-religiöse Schnittstellen untersucht, die in der Geschichte durch die 
im 6., 9. und 10. Jahrhundert gegebenen Veränderungen, wie dem Zerfall und der 
»Re-naissance« von Großreichen, in Erscheinung treten. Da sowohl auf politischer 
Ebene als auch auf ideengeschichtlicher und religiös-spiritueller zwar vom Unter-
gang entstandener Reiche ausgegangen wurde und gleichermaßen auch von einer 
ewigen Erneuerung der Menschheit seit der Erschaffung der Welt, schien es notwen-

Ein Vergleich dieses Textes mit den Prämissen des Vertrages von Coulaines wird an anderer Stelle 
nochmals vertieft erfolgen; zur Textanalyse und Herrscherparänese bei Krah, Die Entstehung der 
»potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 235–240.

69	 Edition des Quellentextes in Wilfried Hartmann (Hg.), Die Konzilien der karolingischen Teil-
reiche 843–859, Hannover 1984 (MGH Concilia 3), S. 10–17. Übersetzung und Interpretation 
des Textes sowie Gegenüberstellung mit der französischen Übersetzung von Elisabeth Magnou-
Nortier bei Krah, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), 
S. 205–225.

70	 Vgl. ibid., S. 295.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   59#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   59 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Adelheid Krah60

dig, die Denkungsweise der geistlichen Eliten anhand einiger weiterwirkender Bei-
spiele in den Blick zu nehmen.

Bisher nicht beachtet wurde die rechtstheoretische, aus der Historie begründete 
Schrift des Isidor von Sevilla, welche die gentile Gesetzgebung der fränkisch-
karolingischen Epoche als Autorität benützte und sie daher in die Sammelhand-
schriften der sogenannten »Leges barbarorum« regelmäßig mitaufnahm. Insofern 
kann nun von einer Kontinuität der rechtstheoretischen Vorstellungen der Spätantike 
bis an die Schwelle des 12. Jahrhunderts ausgegangen werden. Die im Kult der hebrä-
ischen und der christlichen Religionen den Gemeinschaften verkündete Unvergäng-
lichkeit ihrer Existenz gab stets die Impulse zur Überwindung von Katastrophen 
und Krisen. Während der hier behandelten Epochen prägte dieser Glaube die Menta-
lität der Menschen aller sozialen Schichten und war nicht nur Ausdruck von Hoffnung 
auf bessere Zeiten. Symbolhaft wurde aber mit dem Dogma der Überwindung des 
Todes durch Jesus von Nazareth am Kreuz in der romgebundenen, christlichen 
Religion auch eine Trennung und Abgrenzung der Nicht-Christen, insbesondere 
der Juden vorgenommen und dabei missachtet, dass der Kult den Austausch der Re-
ligionssprachen des monotheistischen Glaubens erfordern würde, wie dies Isidor 
nur am Rande seiner Überlegungen über die Entstehung der einheitlichen Sprache 
der Menschheit zu formulieren wagte. Das Ausgrenzungsmodell wurde im spirituellen 
Konzept der mozarabischen Märtyrergemeinde von Cordoba selbstzerstörend aus-
gelebt, bewirkte aber die »Re-naissance« des antiken Märtyrerkultes in der römischen 
Kirche.

Die Abgrenzung von Herkunft nach Nationszugehörigkeit ist in den frühen, hier 
hinzugezogenen Texten gut nachweisbar, etwa in den »Miracula« des heiligen Goar, 
für ihn selbst und für die religiöse Gemeinde am Ort seiner Verehrung, ebenso in der 
mozarabischen Chronik für die auf der iberischen Halbinsel lebenden romanischen, 
gotischen und arabischen Bevölkerungsschichten. Einen wichtigen Beitrag zur Na
tionsbildung des späteren französischen Reiches leistete aber die weltliche Gesetz
gebung ebenso wie die Kontinuität der bischöflichen Konzilien, in denen die Ord-
nung der Gemeinschaft der Menschen geregelt und den veränderten Gegebenheiten 
angepasst wurde. Diesen Gremien war daher auch der Schritt zu einer konstitutio-
nellen Verfassung für das Westfrankenreich im Vertrag von Coulaines möglich, den 
der bedeutende französische Historiker und große Vordenker Ferdinand Lot in die 
folgenden Worte gefasst hat: 

Un pas, un grand pas, va être franchi, sous le premier roi de France, sous 
Charles le Chauve […]. Bien que le traité de Verdun lui eût reconnu la posses-
sion de la France occidentale, il n’en dut pas moins pour affermir sa situation 
entrer en compétition avec l’aristocratie de son royaume. L’assemblée qui se 
tint à Coulaines, près du Mans, à la fin de l’année 843, a pour nous une impor-
tance exceptionnelle parce que, pour la première fois, les devoirs et les droits 
réciproques de la royauté et des sujets y sont déterminés71.

71	 Lot, Naissance de la France (wie Anm. 60), S. 620f. Vgl. auch ibid., S. 424.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   60#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   60 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris


