UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
HEIDELBERG

Francia. Forschungen zur westeuropaischen Geschichte
Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut Paris
(Institut historique allemand)

Band 51 (2024)

Adelheid Krah

»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation. Gemeinschaftskonzepte des Friih- und Hochmittelalters.

Teil 2

DOI: 10.11588/fr.2024.1.113900

Rechtshinweis

Bitte beachten Sie, dass das Digitalisat urheberrechtlich geschiitzt ist. Erlaubt ist aber das
Lesen, das Ausdrucken des Textes, das Herunterladen, das Speichern der Daten auf einem
eigenen Datentrdger soweit die vorgenannten Handlungen ausschlieBlich zu privaten und nicht-
kommerziellen Zwecken erfolgen. Eine dariber hinausgehende unerlaubte Verwendung,
Reproduktion oder Weitergabe einzelner Inhalte oder Bilder kénnen sowohl zivil- als auch strafrechtlich
verfolgt werden.

flerspectivia.net  BQIR Baverische

Die Publikationsplattform der Max Weber Stiftung StaatsBibliothek



ADELHEID KrRAH

»NATIO«, GEMEINSCHAFT, KULT UND NATION

Gemeinschaftskonzepte des Frith- und Hochmittelalters. Teil 2%

Wihrend der langen Phase gemeinsamer Akkulturation der germanischen gentes
und der Romanen ist eher eine Anpassung Ersterer zu beobachten, wenn man diese
Epoche nicht nur als eine militirisch-politische, sondern auch als eine sozialge-
schichtliche versteht. Die migrierten, vielschichtigen Volksgruppen schlossen sich in
den von ithnen okkupierten Regionen dem christlichen Glauben und der romischen
Schriftkultur sukzessive an und profitierten sehr lange von der ithre Gemeinschaft
stirkenden Autoritit der lateinischen Sprache und der nach Rom orientierten Reli-
gion, ohne ihre Volkssprachen aufzugeben'. Was den Aufbau der neuen Verwaltungs-
strukturen, der Rechtskultur und des religiosen Kultes anbelangt, so war zweifellos
die elitire Sprache des Lateins letztlich auch die Sprache der Fihrungsschichten.
Diesem Phinomen war eine lange Dauer beschieden, was nicht nur eine philolo-
gische Feststellung ist, sondern auch eine sozio-kulturelle Dimension meint. Zur Aus-
bildung neuer Lenkungssysteme bedarf es bekanntlich immer der Autorititen, der
Obrigkeit und autoritativer Texte. Dazu waren die nach »Europa« migrierten gentes
nicht aus eigener Kraft fihig, sondern sie waren gezwungen, mit der lateinisch-
sprachigen romanischen Fithrungselite zu kooperieren®. Bei der bertihmten Ge-
meinschaftsbezeichnung in der Mozarabischen Chronik fir die bei Tours und Poi-
tiers kimpfenden frinkischen Krieger als Europenses diirfte die geographische
Einteilung der Welt in drei Kontinente Hilfestellung geleistet haben. Auf die Quelle
wird in anderem Kontext in dieser Studie noch zuriickzukommen sein®. Die Adap-
tion wichtiger Faktoren des Gemeinschaftslebens der gentes an die in ihren Ein-
wanderungsgebieten bestehenden erméoglichte letztendlich auf politischer Ebene die
Formierung gentiler Regna und den Zusammenschluss zu einem Reich der Franken.
Ferner rechtfertigte die christlich-lateinische Religion die gewaltsame Annexion der
heidnisch-sichsischen und der slawischen Siedlungsgebiete im Osten, der gotischen
studlich der Loire sowie die Neugriindung von imperialen Reichen am Beginn des

Der Text ist eine Fortsetzung meiner in der Francia 50 (2023) publizierten Studie »Natio«, Ge-
meinschaft, Kult und Nation. Gemeinschaftskonzepte des Frith- und Hochmittelalters. Teil 1.

1 Friedrich PrRiNz, Von den geistigen Anfingen Europas. Der Kulturtransfer zwischen christlicher
Spatantike und Frihmittelalter, in: Dieter HAGERMANN u.a. (Hg.), Akkulturation. Probleme
einer germanisch-romanischen Kultursynthese in Spatmittelalter und frithem Mittelalter, Berlin,
New York 2004 (Erginzungsbinde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde, 41),
S.1-17.

2 Zum rein geographischen Begriff bei Isidor von Sevilla vgl. Klaus OscrEMa, Bilder von Europa,
Ostfildern 2013 (Mittelalter-Forschungen, 43), S. 109-111 und 134.

3 Vgl ibid,, S. 134f.

© Deutsches Historisches Institut Paris



34 Adelheid Krah

9. und wihrend des 10. Jahrhunderts. Man kann durchaus vom Aufbau einer
»Staatskultur« sprechen, die es vorher nicht gab.

Dabei werden nicht nur im vasallitischen Feudalsystem, das zunachst ein System
zur Landnahme und Parzellierung von Landschaftsraumen war, die Strukturele-
mente der entstehenden frithmittelalterlichen Gesellschaft sichtbar. Neben der sozio-
okonomischen und militirischen Untergliederung der Gemeinschaft wurde den
rechtlichen Regelungen des Zusammenlebens und dem kultisch-religiosen Leben durch
Glaubenswechsel und Missionierung ganzer Siedlungsbezirke tiber viele Epochen
Rechnung getragen. Die dafiir entwickelten Handlungsmuster, mit deren Anwen-
dung eine mentale Neuorientierung von an sich ethnisch-kulturell stabilen Gemein-
schaften zu christlichen im Frankenreich oder im ottonischen Imperium umgesetzt
wurde, wirkten nachhaltig.

Vielleicht lasst sich die lange Erfolgsgeschichte von mehreren aufeinander folgen-
den Grofireichen in Europa wihrend des Mittelalters mit der dauerhaften, gesell-
schaftlichen Sprachtrennung erklaren, welche die lateinisch kundige Elite von allen
anderen Gesellschaftsschichten formlich abhob. Die hierbei entwickelten Mechanis-
men und Strategien dienten alle dem Ziel einer gesellschaftlichen Dominanz durch
die Bildungselite und der Kontinuitit von geschaffenen, sozialen Abhingigkeitsver-
haltnissen. Die Gesellschaftbestand freilich iberwiegend aus unfreien Arbeitskriften,
ohne welche die Oberschichten nicht iiberlebt hitten. Erst langsam werden regionale
Organisationsstrukturen von mittelalterlichen Arbeitskriften durch neue Archiva-
lien bekannt, in denen auch die Namen der Arbeitskrifte verzeichnet sind und nicht
nur im dinglichen Sammelbegriff mancipium/mancipia summarisch festgehalten wird,
dass der Besitz von Arbeitskriften bewirtschaftet wurde®. Heinrich Fichtenau hat in
seinen Studien iiber die Transformation des karolingischen Reiches zum liudolfingisch-
deutschen Reich gezeigt, dass die in frankisch-karolingischer Zeit entwickelten
Strukturen auf allen Ebenen auch im 10. Jahrhundert zu finden sind, und Marc Bloch
verstand die Feudalgesellschaft vornehmlich als soziale Strukturierung, die sich
allerdings im 12. Jahrhundert stark verindert habe®.

4 Fir die karolingische Epoche wurden hierfiir frithe Urbare oder Polyptychen zu Besitzrechten
und Abgaben untersucht und ediert, so etwa Konrad ELMsHAUSER, Andreas HeEDWIG, Dieter
HAcerMANN (Hg.), Das Polyptychon von Saint-Germain-des-Prés, Koln u. a. 1993, wihrend etwa
das Lorscher Urbar auf die Bezeichnungen von schenkenden Personen, Zeugen und Besitznamen
der Karolingerzeit und danach ausgerichtet ist. Fir das Bistum Freising liegt mit den beiden
Zensualenbtichern ein Fundus fiir namentlich genannte und identifizierbare Arbeitskrifte ab dem
10. Jahrhundert vor. Vgl. Adelheid Kran, Unter dem Schutz der hl. Maria. Bodenkultur, Zins und
Frauenarbeit im Amtsbuch der Zensualinnen und Zensualen des Bistums Freising (10.-14. Jahr-
hundert), Neustadt an der Aisch 2023 (Studien zur altbayerischen Kirchengeschichte, 19) und
DIES., Sozialer Wandel und pragmatische Schriftlichkeit. Beobachtungen zu den Personennamen
im Freisinger Zensualenbuch, in: Beitrage zur altbayerischen Kirchengeschichte 61 (2022), S. 5-29.

5 Heinrich FicuTENAU, Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts. Studien tiber Denkart und Exis-
tenz im einstigen Karolingerreich, 2 Bde., Stuttgart 1984; zeitlich weitergreifend und die im Mit-
telalter entstandenen sozialen, politischen und 6konomischen Strukturen analysierend Michael
MITTERAUER, Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs, Miinchen 2003.
Marc BrocH, La société féodale, Paris 1968. Die groflen Verinderungen in der franzosischen
Geschichtsforschung zu Beginn des 20. Jahrhunderts, die den Fokus auf die Gesellschafts-
geschichte legte, sind von Thomas HirscH, Le temps des sociétés. D’Emile Durkheim a Marc
Bloch, Paris 2016, wissenschaftsgeschichtlich aufbereitet worden.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 35

Im imperialen Reich der Karolinger war der heidnische Kult wohl nahezu tber-
wunden, da ein Netz von Kirchen und Bethiusern auch die ostlichen Teile zuneh-
mend tberzog und von den Erzbistiimern flichendeckend das Rom gebundene
Kirchensystem damals aufgebaut worden war. Die von Einhart angesprochenen
Tendenzen der Vereinheitlichung des Rechts noch unter Karl dem Groflen waren
zwar im kirchlichen Bereich von der Synodalgesetzgebung umgesetzt worden sowie
durch Kapitularien, die von der Regelung der geistlichen Belange bestimmt wurden.
Was die weltliche Gesetzgebung anbelangte, konnte man eher von einem misslun-
genen Versuch einer rechtlichen Nationsbildung durch Karl den Groflen sprechen.
Einhart musste in seiner berihmten Passage iiber den unter Karl dem Groflen be-
gonnenen Verschriftlichungsprozess des frankischen Rechts das Pluralwort nationes
als Synonym fiir gentes verwenden, als er schrieb: Post susceptum imperiale nomen,
cum adverteret multa legibus populi sui deesse — nam Franci duas habent leges, in plu-
rimis locis valde diversas — cogitavit quae deerant addere et discrepantia unire, prava
quoque ac perperam prolata corrigere, sed de his nihil aliud ab eo factum est, nisi
qunod pauca capitula, et ea inperfecta, legibus addidit. Omnium tamen nationum,
quae sub eius dominatu erant, iura quae scripta non erant describere ac litteris man-
dari fecit®. Eine durch das salfrinkische Recht geeinte Nation gab es nicht.

Dem Bestreben der Geltung des salfrinkischen Rechts fiir alle Franken stand vor
allem ein anderes Gemeinschaftskonzept Karls des Grofien entgegen, das er in seiner
gezielt betriebenen Ansiedlung von Adelsfamilien mit unterschiedlicher gentiler
Rechtszugehorigkeit in Oberitalien und den Randzonen des Reiches umsetzte. Sie
lebten nach den fiir sie zutreffenden frinkischen, alemannischen, baiuvarischen oder
burgundischen Rechten, zusammen mit Langobarden und der romanischen Bevol-
kerung. So kann man sagen, dass neben einem einheitlich gefithrten kirchlichen Sys-
tem, in welchem die Moral und das Kirchenrecht bestimmende Komponenten
waren, ein zweites, gentil untergliedertes, weltliches System aufgebaut wurde, in
dem eine gentil sehr unterschiedlich organisierte, weltliche Fiihrungsschicht lebte.
Deren Rechte wurden durch regional bindende Erlasse in Form von Rechtsnovellie-
rung an die aktuellen Erfordernisse angepasst, wie etwa im sogenannten Capitulare
Italicum von 801, das einen breiten Geltungsbereich hatte’. Das Ende dieser Gesetz-
gebungspraxis mit dem Tod des von 855 bis 875 vornehmlich in Italien regierenden
Kaisers Ludwig II. hat in der Geschichtsforschung zu der Annahme gefiihrt, dass es
nach seinem kinderlosen Tod zwar die aus der oberitalienischen Elite hervorgegan-
genen »nationalitalienischen« Konige gab, jedoch keinen Zusammenschluss dieser
Eliten zu einer Nation in (Ober)Italien. Walter Landi hat diese Frage vor kurzem
noch einmal aufgegriffen®.

6 Einhardi Vita Karoli Magni, edd. Georg Heinrich PErTZ, Georg Warrz, Oswald HOLDER-
EGGER, Hannover, Leipzig 1911 (MGH SS rer. Germ. [25]), Kap. 29, S. 33.

7 Vgl. Felix GRoLLMANN, Vom bayerischen Stammesrecht zur karolingischen Rechtsreform. Zur
Integration Bayerns in das Frankenreich, Berlin 2017 und die Rezension von KraH in: Francia
recensio 2021/1, DOI: 10.11588/frrec.2021.1.79553 (27.12.2022).

8  Walter Lanp1, Nationalkonige ohne Nation. Das Regnum Italiae und die Mark Trient zwischen
dem Ende des 9. und den Anfingen des 11. Jahrhunderts, in: Christiane GanNER (Hg.), Verona —
Tirol. Kunst und Wirtschaft am Brennerweg bis 1516, Bozen 2015 (Runkelsteiner Schriften
zur Kulturgeschichte, 7), S. 49-106; Vgl. Kran, »Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation.

© Deutsches Historisches Institut Paris



36 Adelheid Krah

Im Folgenden sollen drei Beispiele von Gemeinschaftsbildung behandelt werden,
fir deren Entstehung das Zusammenwirken der im Titel genannten Parameter ent-
scheidend war. In allen ging der Impuls fiir eine soziale oder politische Neuorientie-
rung von einer kleinen Gruppe aus, die ein starkes Eigenstindigkeitsbewusstsein
entwickelte. Es soll daher zunichst nach den impulsgebenden Faktoren gefragt wer-
den, aus denen das Konzept der Renovatio imperii Romanorum mit antikem Rom-
bezug aufgebaut wurde, auf das sich letztlich auch die Ideologie des deutschen
Kaisertums im Mittelalter grinden konnte; danach soll ein in Spanien gezielt betrie-
benes, religiés motiviertes Abgrenzungskonzept gegen die muslimischen Herrscher
untersucht werden und abschliefend noch ein militirisch-strategisches Konzept,
mit welchem die bis in die heutige Zeit reichende politische Teilung des Franken-
reiches nach der Sprachzugehorigkeit realisiert wurde, die in der Folgezeit zur Ent-
stehung der franzdsischen und der deutschen Nation gefithrt hat’.

L. Die Renovatio imperii Romanorum. Das Imperium, die Nationen
und die Abgrenzung, oder: Grofireiche im Dialog

Grundsitzlich ist mit Heinrich Fichtenau und Michael Mitterauer auf die Fortdauer
von Entwicklungsstringen hinzuweisen, welche Europa bis in die Gegenwart ge-
pragt haben. Die Menschen im 9. und 10. Jahrhundert einte nicht nur der Herrschafts-
raum der von den Dynastien der Karolinger, Kapetinger und Ottonen beherrschten
Reiche und ihre Zugehorigkeit zu einer am Konig- oder Kaisertum orientierten
»national ausgerichteten« Gesellschaft, sondern auch der Kult — die 816 von Kaiser
Ludwig dem Frommen fiir das gesamte frinkische Imperium vereinheitlichte monas-
tische Benediktinerregel und ihre lange, landertibergreifende Fortdauer, die romi-
sche Liturgie, das Latein der Konzilien und vieles mehr, was zu einer ausgeprigten
Identitit der Oberschichten und Schritt fir Schritt auch der freien Bevolkerung des
karolingischen, dann ottonischen Imperiums beitrug. Solche Tendenzen des Zusam-
menschlusses zu einer groflen europiischen Gemeinschaft, die im traditionsreichen
Westen und Stiden, dann auch im Osten ihre Zentren verankern konnte, gelten daher
seit langem in der historischen Forschung als die Grundlagen des heutigen Europa.
Michael Mitterauer hat in diesem Zusammenhang den Begriff »Religionssoziologie«
gepragt und versteht darunter die Wechselwirkung der Religion und der Entwick-
lung sozialer Gemeinschaften in der Geschichte. Wichtig erscheint es aber, die be-
reits angesprochene Phase der Verschriftlichung, Uberarbeitung und Aktualisierung
der gentilen Gesetzgebung im Frith- und Hochmittelalter in den Blick zu nehmen.
So taucht etwa das thiiringische Recht in der Schriftform erstmals zu Beginn des
9. Jahrhunderts auf, und fiir das Recht der Baiuvaren liegt eine eigene Fassung vor,
die sich zur Zeit Kaiser Ludwigs des Frommen offenbar durchgesetzt hatte. Sie ist im
Clm 19415 der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen tiberliefert und betrifft inhalt-
lich vor allem kirchenrechtliche Bestimmungen und den Paragraphen tiber das Vor-

Gemeinschaftskonzepte des Frih- und Hochmittelalters, Teil 1, in: Francia 50 (2023), S. 171-
204, hier S. 202.

9 Vgl. zuletzt den Sammelband von Rolf Grossg, Dominique BarRTELEMY (Hg.), Allemagne et
France au cceur du moyen age. 8431214, Paris 2020.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 37

gehen gegen einen aufriihrerischen Herzog!®. Im Anhang der Handschrift finden
sich bayerische Synodaldekrete.

Allein im slawischen, ostlichen Raum Europas, dessen Randzonen zwar zum karo-
lingischen Einflussbereich gehorten, wie etwa der Raum um Niurnberg, blieb der
heidnische Kult noch Jahrhunderte lang aktiv, wihrend sich gegen Ende des 9. Jahr-
hunderts die bayerischen Bischofe mit den griechischen Missionaren im karantani-
schen und bohmisch-mahrischen Raum um die Kompetenzen stritten. Das romische
Papsttum zeigte sich im 9. Jahrhundert noch offen in der Behandlung der byzantinisch-
orthodoxen Missionare Kyrill und Method, die begonnen hatten, an den slawischen
Randzonen des ostfrankischen Reiches religiose Gemeinschaften zu bilden und hier-
bei in Konflikt mit den bayerischen Bischofen gerieten''. Kaum ein Jahrhundert
spater ist jedoch eine enorme mentale Aversion gegen die griechische Welt in den
Werken Liudprands von Cremona feststellbar, der als Bischof im oberitalienischen
Cremona titig war und eine erfolglose Gesandtschaft nach Byzanz im Auftrag Kai-
ser Ottos L. und seiner Gemahlin Adelheid geleitet hatte. Hierauf wird noch zurtick-
zukommen sein. In dieser Zeit wurde die lateinische Sprache zunehmend zur Fremd-
sprache des amtlichen Schriftverkehrs und der religiosen Kulthandlungen; Latein
war eine Gelehrtensprache ohne Bezug zu den Menschen. Die noch in der Zeit Bi-
schof Isidors von Sevilla gegebene »Bodenhaftung« des Lateins in der romanischen
Bevolkerung war vor allem in den 6stlichen Gebieten des Frankenreiches und im
entstehenden deutschen Reich der Ottonen verloren gegangen. Daher fehlte der Idee
der Renovatio imperii Romanorum die Rickbindung an die Menschen; es wurde ein
Konzept entwickelt, das man in der Keimzelle des ottonischen Reiches, die das Her-
zogtum der Sachsen war, nicht verstand.

Dennoch wurde ein imperialer Herrschaftsanspruch gestellt und eine raumliche
Neuorientierung nach Rom von den Kaisern der ottonischen Dynastie schrittweise
umgesetzt. Der geniale Entwurf Kaiser Ottos II1., in Rom das caput mundi seines
sachsisch-deutschen und romischen Kaiserreiches zu installieren, scheiterte bekannt-
lich an vielen Gegebenheiten — nicht zuletzt an der Sprachdifferenz und an unter-
schiedlichen Rechtsvorstellungen, denn die nach antiken Vorgaben noch intakte
Verwaltung in Oberitalien lief§ sich weder im senatorisch geprigten Rom noch nord-
lich der Alpen einfithren'>. Auch war die Phase der »nationalitalienischen Konige«

10 Vgl. hierzu Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek (im Folgenden BSB), Clm 19415, der wih-
rend der Amtszeit von Bischof Hitto von Freising in der Freisinger Kanzlei geschrieben wurde
und die Basis ist fur die gelungene Edition von Roman DEUTINGER (Hg.), Lex Baioariorum. Das
Recht der Bayern, Regensburg 2017 (Editio Bavarica, 3).

11 Vgl. Krag, Eine schwierige Nachbarschaft. Das Bistum Passau, Groffmahren und Bischof Er-
menrich im 9. Jahrhundert, in: pies. (Hg.), Quellen, Nachbarschaft, Gemeinschaft. Auf dem
Weg zu einer gemeinsamen Kulturgeschichte Zentraleuropas, Wien 2019, S. 98-117; piEs., Her-
bert W. WURSTER, Glaube und Mission: Das Bistum Passau und Grofimihren an der Peripherie
der frinkischen Welt, in: Stefan ALsrecHT (Hg.), GrofSmahren und seine Nachbarn, Frankfurt
am Main 2020 (Forschungen zur Geschichte und Kultur der bohmischen Linder, 5), S. 98-111,
hier S. 109: Bischof Ermenrich von Passau hatte sogar eine im Jahr 870 an ihn gerichtete, papst-
liche Abmahnung riskiert.

12 Vgl. etwa die fingierte Rede Ottos IIL., die in der Vita des hl. Bernward von Hildesheim tber-
liefert ist und einen plumpen Versuch darstellt, wie der Kaiser das Volk in Rom in sein Herr-
schaftsmodell zu integrieren versuchte, sowie die Darstellung Bernwards von Hildesheim als

© Deutsches Historisches Institut Paris



38 Adelheid Krah

noch nicht beendet, die seit dem Aussterben der karolingischen Kaiser den ober-
italienischen Raum beherrschten. Durch die Heirat Konig Ottos I. mit der Witwe des
italienischen Konigs Lothar gelang der liudolfingischen Dynastie eine » Ansippung«
an diese Herrscher; doch schon unter Heinrich II. kntipfte sein Gegenkonig Arduin
von Ivrea an die Tradition der politischen Eigenstindigkeit Oberitaliens an, die fiir
Heinrichs Nachfolger die Zerstorung der Pfalz in Pavia brachte. Das rechts- und
kirchenpolitisch gut strukturierte Land stidlich des Alpenkammes ging eigene Wege,
wobei die Sprachgrenze zum ottonisch-deutschen Reich neben der geographischen
eine Barriere fiir den eigenen Vorteil setzte; eine kirchenpolitische sollte im Zuge des
Investiturstreits folgen und zu einer mentalen Entfremdung der beiden Regna tiber
Jahrhunderte fithren. Die Kommunikation von Italien aus funktionierte nordlich
der Alpen bis zur Donau, dartiber hinaus wurde es schwierig und die Heirat Kaiser
Ottos II. mit der griechischen Prinzessin Theophanu war nur ein Zwischenspiel, das
letztlich zu keiner Anniherung der beiden Kaiserreiche geftihrt hatte'.

Diese grundsatzliche Differenzierung erscheint insofern von grofler Bedeutung zu
sein, als die abendlandische Kultur im Zuge der Kommunikation mit »auflereuropa-
ischen« Raumen und sozialen Gemeinschaften mit den aus der lateinischen Sprache
gewachsenen Begriffsbildungen fiir Herrschaft und Gemeinschaftsformen missver-
standlich operierte. Zu diesen auflereuropiischen Raumen gehorte im 9., 10. und
11. Jahrhundert auch die skandinavische Welt der Wikinger und Wariger. Vor einigen
Jahren hat Johannes Fried auf das geschilderte Phinomen in den Texten der franki-
schen Quellen aufmerksam gemacht, in denen die skandinavischen Herrschafts-
verhiltnisse exakt nach den fiir frinkische Verhaltnisse verwandten Textmustern und
begrifflichen Bedeutungsinhalten stilisiert sind'*. Der Hintergrund solcher Geschichts-
darstellung aus der eigenen Perspektive war ein kultisch-theologischer, der die Viel-
falt der Sprachen herabstufte zugunsten der elitiren, lateinischen Kultsprache der
christlichen Religion, weil sie auch die Amtssprache der Behorden war und fiir das
Zeremoniell am Kaiserhof verwendet wurde. Detailliert tiberliefert dies etwa das
panegyrische Gedicht des Ermoldus Nigellus fiir Kaiser Ludwig den Frommen. Sein
Verfasser mag vielleicht etwas zu viel des Guten dargelegt haben, denn er befand
sich im Exil und verstand sein Preisgedicht als eine Gabe an den Kaiser, um seine

Kiampfer mit der heiligen Lanze bei dem Ausbruch der Deutschen aus den Mauern der Stadt;
Vita Bernwardi episcopi Hildesheimensis auctore Thangmaro, ed. Georg Heinrich PErTZ, Han-
nover 1841 (MGH SS 4), S. 754-782, Kap. 24{., S. 770.

13 Grundlegend ist noch immer das Werk von Gina Fasotr, I re d’Italia (888-962), Florenz 1949;
ferner vgl. Lanpi, Nationalkonige ohne Nation (wie Anm. 8); Wolfgang HuscHNER, Transalpine
Kommunikation im Mittelalter. Diplomatische, kulturelle und politische Wechselwirkungen
zwischen Italien und dem nordalpinen Reich (9.-11. Jahrhundert), Hannover 2003. Allerdings
sind die italienischen Reichsbildungen und die eigenstiandige Entwicklung Oberitaliens von ihm
wenig thematisiert worden. Fir die Zeit zwischen 875 und 924 ist folgende Studie relevant:
Simon GROTH, Papsttum, italisches Konigtum und Kaisertum. Zur Entwicklung eines Dreiecks-
verhiltnisses von Ludwig II. bis Berengar L., in: Zeitschrift fir Kirchengeschichte 124 (2013),
S. 1-34; zu Theophanu vgl. Gunther WorF, Kaiserin Theophanu. Schriften, Hannover 2012.

14 Johannes Friep, Weshalb die Normannenherrscher fiir die Franken unvorstellbar waren. Um
810, in: Bernhard Jussen (Hg.), Die Macht des Konigs. Herrschaft in Europa vom Frithmittel-
alter bis in die Neuzeit, Minchen 2005, S. 72-82; Karl Ferdinand WERNER, Regnum, in: Lexikon
des Mittelalters 7 (1995), Sp. 587-596.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 39

Freilassung zu erbitten®. Zeitgleich entwickelte sich die kultische Entfremdung zwi-
schen der lateinischen Religion und der griechischen und ebenso zum hebriischen
Judentum aufgrund des Fithrungsanspruches des romischen Papsttums im Konzert
dieser drei groflen Weltreligionen. Die Missionierung der Andersglaubigen und Un-
glidubigen ist ein facettenreiches Thema des Frith- und Hochmittelalters. Es gehort
unter anderem in den Bereich der historischen Sozialdemographie, denn durch mis-
sionarische Eingriffe verinderten sich die bestehenden ethnisch-kulturellen Sozial-
strukturen heidnischer Gesellschaften; pagane Kulturen verformten ihr Erschei-
nungsbild durch Angleichung an das christlich-romische. So war beispielsweise der
Taufe des Dianenkonigs Harald »Klak« Halfdansson, der unter dem Namen Heriold
oder Hariold in den frinkischen Quellen aufscheint und Kénig von Jitland und in
Friesland war, in Ingelheim von 826 — nach anderer Quelle in St. Alban in Mainz —
eine lingere Zeit der Missionierung und Evangelisation dieser Gebiete unter der
Leitung Erzbischof Ebos von Reims vorausgegangen, wie Ermoldus Nigellus zu be-
richten weifl. Der von ihm geschilderte pompose Empfang des in Danemark gegen
seine Briider unterlegenen Konigs in der Pfalz Ingelheim war ein Versuch Kaiser
Ludwigs des Frommen, eine Gefahrenzone durch Glaubenswechsel und Vasallitit
zu befrieden, um sie dauerhaft in sein Imperium zu integrieren'®. Diese Bemithungen
sind letztlich gescheitert und lieflen sich bekanntlich erst 911 — drei Generationen
spater — mit der Griindung der Normandie erfolgreich wiederholen, allerdings unter
den verinderten politischen Voraussetzungen. Beide Ereignisse waren freilich von
epochaler Bedeutung und unter dem Blickwinkel der »Religionssoziologie« ein
wesentlicher Beitrag zur Nationsbildung Frankreichs.

Ein anderes Beispiel wird in den Werken Bischof Liudprands von Cremona tiber-
liefert, der als Gesandter Kaiser Ottos I. an den byzantinischen Hof in Konstantinopel
geschickt worden war und einen Bericht dartiber verfasste, den er dem abendlindi-
schen Kaiserpaar Otto I. und Adelheid gewidmet hat. Liudprands »Relatio de lega-
tione Constantinopolitana« ist nicht — wie zu erwarten wire — aus neutraler Schreib-
perspektive verfasst, sondern der Autor wertet gezielt alles ihm fremdartig
erscheinende Griechische ab, um das byzantinische Kaisertum als minderwertig im
Vergleich zum romisch-deutschen darzustellen. Dabei entwirft er ein groteskes Zerr-
bild der Person des militdrisch erfolgreichen byzantinischen Kaisers Nikephoros

15 Dies wird ausfihrlich von Ermoldus Nigellus in seinem »Carmen elegiacum in honorem Hlu-
dovici christianissimi Caesaris Augusti« Uberliefert, etwa bei der Taufe des Danenkonigs Harald
im Jahr 826 in Ingelheim. Von diesem Gedicht ist eine Abschrift des 10.—11. Jahrhunderts aus
dem Kloster Tegernsce erhalten, heute Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, Cod. 614,
fol. 1r—66v; die letzte und hier verwandte Edition fertigte Edmond Farar, Ermold le Noir. Poe-
me sur Louis le Pieux et epitres au roi Pépin, Paris 1932 (Les classiques de Ihistoire de France au
Moyen Age, 14), S. 2-200, zur Taufe Haralds mit anschlieendem Fest und einer Jagd ibid.,
S. 166—184; die Bitte um Riickkehr aus dem Exil formulierte Ermoldus in der Widmung seines
Werkes an Kaiser Ludwig in Form eines panegyrischen Gebetes: Fave modo, Christe, precanti /
Carmina, me exilio pro quis nunc principis ab hoc / Auxilium miserando levet, qui celsus in anla /
Erigit abjectos, parcit, peccantibus atque / Spargit in immensum clari vice lumina solis. Alta regis
Christi, princeps, qui, maxime, sceptra / Rex Hludowice pie, et pietatis munere Caesar / Insignis
meriti, praeclarus dogmate Christi / Suscipe gratanter, profert quae dona Nigellus / Ausulus acta
tamen qui tangere carmine vestra (S. 4, v. 23-32).

16 1Ibid., lib. IV, v. 1882-1993 und 2164-2529.

© Deutsches Historisches Institut Paris



40 Adelheid Krah

Phokas, er diffamiert den Kult der griechischen Festtagsliturgie, vermutlich deshalb,
weil er die griechische Form der Monotonie nicht verstand, die Gewohnheiten der
Griechen, ihre Sprache und ihren harzigen Wein'”. Es kommt dabei nicht nur Liud-
prands auch aus anderen Werken bekannte, schrankenlose Erzihlweise zum Tragen,
bei der er mit rhetorischen Stilmitteln wie Hyperbeln nicht spart und mit fantasie-
reichen Zwiegesprachen die Zuhdrer gewinnen mochte, sondern er inszeniert auch
Sttick fur Stiick die Abwertung der byzantinischen, imperialen Welt, um zu zeigen,
dass sie mit dem Glanz des ottonischen Kaiserhofes nicht wetteifern konne. Diese
Schrift wird heute als gezielte Propaganda fiir die ottonische Kaiserdynastie und ihre
Herrschaft iber die normannischen Gebiete in Stditalien bewertet, worauf zuletzt
Mayr-Harting hingewiesen hat's.

Das in karolingischer Tradition stehende, von Otto I. wieder errichtete abend-
lindische Kaisertum zog Liudprand auch in seiner Funktion als Bischof von Cremo-
na dem griechischen in jeder Hinsicht vor, und dem abendliandischen Imperium soll-
ten bald die Nationen huldigen. Die Monche des Klosters auf der Insel Reichenau im
alemannisch gepragten Bodenseeraum haben das in einer expressiven, monumenta-
len Darstellung auf dem berithmten doppelseitigen Thronbild Kaiser Ottos III. ein-
drucksvoll visualisiert: Die Menschen des Imperiums, die vier unterschiedliche Spra-
chen zu vier Nationen damals vereint, werden von vier Frauen verkorpert, die dem
Kaiser mit ihren Fullhérnern Gliick und Segen spenden und die Namen der Natio-
nen tragen — Roma, Gallia, Germania und Sclavinia. Dem Thronbild fehlt aber der
traditionelle Bezug zum Gottesgnadentum, das nicht thematisiert wurde. Entschei-
dend war die Darstellung der zentralen Stellung des jungen Herrschers als Kaiser
tiber die Nationen seines Grofireiches. Aus der Perspektive der Monche sollte das
ottonische Imperium Kaiser Ottos III. in dieser Darstellung von Dauer sein, weil es
die Nationen zu einer politischen Gemeinschaft nach dem Vorbild der rémisch-
christlichen Kaiser in einem romorientierten Grofireich einte. Vielleicht wurde auch
deshalb auf die Symbolik des Gottesgnadentums verzichtet, weil die Zentrierung des
Reiches auf Rom durch Kaiser Otto III. und seinen Papst Silvester allgemein be-
kannt war. Beide sollten die Gemeinschaft der Menschen des Kaiserreiches und die
romische Kirche mit Christus als ihrem Steuermann durch die Wogen der Zeit lenken.
Diese Schiffsmetapher fiir Konig und Reich wurde schon im Vertrag von Coulaines
von 843 als Symbol fiir den Zusammenhalt des nach den karolingischen Bruderkriegen
neu entstandenen, westfrinkischen Reiches unter Konig Karl II. verwendet. Er gilt
nicht umsonst als das entscheidende Dokument am Beginn der franzésischen Na-
tionsbildung, worauf noch zurtickzukommen ist"”. Schliellich ist in diesem Zusam-

17 Legatio Liudprandi Cremonensis episcopi ad imperatorem Constantinopolitanum, ed. Francois
Boucarp, Liudprand de Crémone, (Euvres, Paris 2015 (Sources d’histoire médiévale, 41),
S. 366-423; vgl. etwa die Beschreibung des Aufleren des byzantinischen Kaisers in Kap. 3, S. 368
oder die Dialoge in Kap. 15-22, S. 378-383 und Kap. 35-37, S. 392-394. Weitere Ausgabe: Liud-
prandi relatio de legatione Constantinopolitana, ed. Joseph BECKER, Die Werke Liudprands von
Cremona, Hannover, Leipzig 31915 (MGH SS rer. Germ. 41), S. 175-212; vgl. auch Rudolf
ScHIEFFER, Liudprand, in: Neue Deutsche Biographie 14 (1985), S. 7211.

18 Henry Mayr-HARTING, Liudprand of Cremona’s Account of his Legation to Constantinople
(968). An Ottonian Imperial Strategy, in: The English Historical Review 116 (2001), S. 539-556.

19 Evangeliar Ottos III. — Miinchen, BSB, Clm 4453, fol. 23v—24r. Die Doppelseite zeigt die ins

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 41

menhang noch anzuftihren, dass im Liber Pontificalis zur Eintragung der Pipste in
das Register die Formel N. natione... ex patre... sedit annos... menses... dies... bis
zum Pontifikat Hadrians II. (867-872) Verwendung findet®.

Es wiirde den hier gegebenen Rahmen sprengen, auf die Entwicklung der imperia-
len Reichsidee in ottonisch-salischer Zeit und auf deren »Vordenker« detailliert ein-
gehen zu wollen. Zusammenfassend soll aber festgehalten werden, dass die Pluralitdt
der gentes auch im 10. und 11. Jahrhundert gegeben war und politisch akzeptiert
wurde. Die banale Pramisse, dass diese aber alle dem an Rom gebundenen, christ-
lichen Glauben angehoren mussten, verstellt zwar den Blick, gibt aber die Grund-
idee des imperialen Konzeptes wieder: Wie schon von Kaiser Ludwig dem Frommen
bei der Taufe des Dinenkonigs praktiziert, hing die Grofle des Reiches von seinen
christlichen Territorien ab. So verbirgt sich hinter der Nation der Sclavinia auf dem
Thronbild Ottos III. der Wunsch, dass die slawischen Volker zu einem christlichen
Reich geeint sein sollten, in dem der christliche Glauben den heidnischen tiberwun-
den hat. Diese Wunschvorstellung am Ende des 10. Jahrhunderts korrespondiert mit
jener, die Isidor von Sevilla Jahrhunderte frither duflerte, als er schrieb, dass nun auch
die Juden in Spanien christlich geworden seien?. Spannend ist aber die Tatsache, dass
es in dem zweiseitigen Thron- und Huldigungsbild Kaiser Ottos III. keinen ikono-
graphischen Bezug zum Gottesgnadentum fiir den jungen Kaiser gibt. Die Monche
im Inselkloster trennten offenbar genau zwischen den diversen Rollen eines Herr-
schers: Otto IIL. ist auf diesem Thronbild der Erneuerer des romischen Imperiums,
dessen Herrschaft die Reiche auf dem europiischen Kontinent vereint. Diese abend-
lindische Kaiserherrschaft war eine weltliche Macht.

II. Gemeinschaftskonzepte und Kleinstrukturen:
soziale Gemeinschaft, Kult und die Geburt einer Nation

1. Das spirituelle Konzept der mozarabischen Mdrtyrer von Cordoba und
dessen Ausstrablung, oder: zwischen Selbstzerstorung und Heiligkeit

Fast zweithundert Jahre zuvor waren die stidlichen Teile Spaniens dauerhaft politisch
islamisch geworden, wodurch sich eine vierte Religionsgemeinschaft und die im
Orient fihrende Schriftkultur der arabischen Sprache in Europa etabliert hatte. Einer

Bild gesetzte, berthmte Gegeniiberstellung der huldigenden Provinzen des Reiches zum
Thronbild Ottos IIL.; die Symbole der vier gekronten allegorischen Frauendarstellungen
sind ausdrucksvoll, wobei die gekronte Sclavinia mit dem Globus (noch ohne christliches
Kreuz fiir das heidnische Slawenland) die Weltherrschaft des Kaisers andeutet, die mit der
Verchristlichung dieser nationes verbunden ist. Zur Hs. vgl. Florentine MUTHERICH, Karl
Dacns (Hg.), Das Evangeliar Ottos III. Clm 4453 der Bayerischen Staatsbibliothek Munchen,
Miinchen u.a. 2001. Die Prachthandschrift kann als Digitalisat eingesehen werden: https://
mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00096593 (23.12.2022). Zum Vertrag von Coulaines vgl.
Kran, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich wihrend der ersten
Regierungsjahre Kaiser Karls II. (840-877), Berlin 2000, hier S. 187-225 mit Ubersetzung
des Textes und Erlauterung des Herrschaftskonzeptes im Proomium des Vertrages, S. 209-
217 und in den Capitula, S. 217-225.

20 Vgl. bei Detlef Jasper, Die Papstgeschichte des Pseudo-Liudprandi, in: Deutsches Archiv 31
(1975), S. 17-107, hier S. 19f. sowie bei Anm. 71.

21 Vgl. bei Kran, »Natio«, Gemeinschaft, Teil 1 (wie Anm. 8), S. 196.

© Deutsches Historisches Institut Paris



42 Adelheid Krah

offenkundigen Religionstoleranz unter den Emiren von Cordoba Abd-al-Rahman II.
(822-852) und Mohamed I. (852-886) begegneten Menschen aus den christlichen
Gemeinden ablehnend und provozierten um die Mitte des 9. Jahrhunderts Konflikte,
um den Mirtyrertod zu erleiden. Der weltlichen muslimischen Ubermacht wurde
nach dem Modell der rémischen Mirtyrer der Kampf angesagt, allerdings in Form
eines Religionskrieges durch bewusste Listerung des Propheten Mohamet. Die auf
der iberischen Halbinsel inzwischen weit verbreitete Mozarabische Chronik von
754 dokumentiert die Schritte der muslimischen Eroberung genau sowie die fiir die
Christen in Spanien damals begonnene Zeitenwende. Das Werk nimmt an zwei
Stellen auf die Chronik Isidors von Sevilla Bezug, welche von der Mozarabischen
Chronik weitergeschrieben wurde, die in Erginzungen auch tber das Jahr 754 hin-
ausgeht?. Die durch die Eroberung entstandene Multikulturalitat ist durch die ver-
schiedenen Angaben der Zeitrechnungen gut dokumentiert — der christlichen, seit
der Erschaffung der Menschheit nach der Rechnung Isidors, der gotischen und der
islamischen. Dem entsprechend sind die Aussagen chronologisch sortiert, wobei in-
haltlich die Ubermacht der muslimischen Eroberer durch die Einnahme von Toledo
und Léon und der Verlust groffer Gebiete des byzantinischen Kaiserreiches berichtet
werden.

Dieses Desaster, in dem sich die spanische Halbinsel damals seit nahezu zwei Jahr-
hunderten befand, veranlasste in den christlichen Gemeinden eine apokalyptische
Zeitstimmung, die der heilige Eulogius bis zu seinem Martyrium im Jahr 859 predig-
te und deren Elemente er zur Rechtfertigung seiner Vorgehensweise gegeniiber dem
Bischof von Toledo in einer Schrift zusammengefasst hat. Denn aufgrund seiner fana-
tischen Predigten gab es nicht nur Konflikte mit den muslimischen Machthabern,
sondern er fithrte dadurch auch Menschen zum Martyrium, deren Sterben und Tod
er genau festhielt. Die Darstellungen hiertiber im mehrbindig verfassten »Memoriale
Sanctorum« basieren auf seinen sozialdemographischen Aufzeichnungen; es sind
keine Anekdoten, sondern registerartige Kurzberichte. Dadurch tberliefert er ein
zeitgeschichtliches Bild von einer elitiren religiosen Gemeinschaft, deren Ziel es war,
in Nachahmung der in Spanien verehrten antiken Martyrer die christliche Tugend-
haftigkeit und Moral in Form von Virginitit wiederzubeleben.

Interessant ist die Begegnung des Eulogius wihrend seines Gefiangnisaufenthaltes
vom Frithjahr 851 mit zwei mitgefangenen Madchen, Flora und Maria, tGber die er
spater schrieb, dass sie durch gelebte christliche Spiritualitit und Virginitit einem
Glaubenswechsel zum Islam entgehen konnten. Sie zdhlten zur Gruppe der ersten
mozarabischen Mirtyrerinnen und Mirtyrer der christlichen Gemeinde von Cor-
doba, die im Jahr 851 den Tod erlitten hatten. Begonnen hatte die Welle des selbst
auferlegten Martyriums der Mitglieder dieser Gruppe mit dem freiwilligen Mirtyrer-
tod eines Priesters namens Perfectus am 18. April 851, dessen Leichnam Eulogius an-
schlieffend in der Hohlenkirche von San Acisclo beerdigte. Diese war die Grabes-
kirche des romischen Mirtyrers Acisclo, der im Jahr 304 in Cordoba mit seiner

22 Vgl. die Edition von José Eduardo LoPEz-PEREIRA (Hg.), Crénica mozarabe de 754. Edition cri-
tica y traduccidn, Zaragoza 1980 (Textos medievales, 58), hier Texte 14 und 17, S. 32-35; Neu-
edition: DERS. (Hg.), Continuatio Isidoriana Hispana. Crénica Mozérabe de 754. Estudio, edi-
cidn critica y traduccién, Le6n 2009, Texte 14 und 17, S. 184 und 187.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 43

Schwester Victoria das Martyrium erlitten hatte. Seine Grabeskirche war seit langem
der Ort einer regionalen Verehrung®. In die kurze Lebensbeschreibung des Per-
fectus lief Eulogius einflieflen, dass jener bereits in jungen Jahren im Kloster des
Mirtyrers Acisclo von Pidagogen aus Cordoba unterrichtet worden war, sich dem
Konvent dann angeschlossen hatte und daher auch hier beigesetzt worden sei:

[...] venerabilis memoriae Perfectus Presbyter, Cordubae natus, et sub paeda-
gogis Basilicae sancti Aciscli clara erndictione nutritus, plenissime ecclesiasticis
disciplinis imbutus, et vivaci educatione litteraria captus, necnon ex parte lin-
guae Arabica cognitus, totam pene iuventutem in praedicto transegit coenobio.
[...] Corpus autem sancti Martyris piis religiosorum officiis, dignoque Praesulis
et sacerdotum obsequio in Basilica beati Aciscli in eo titulo, quo felicia eius
membra quiescunt, humatur®.

Damit wird die Wurzel erkennbar, welche die Wiederbelebung des antiken Mar-
tyrerkults im Bereich des Bistums Cordoba speiste: Die Idee, die romischen Mir-
tyrer zur Bewiltigung der eigenen Gegenwart zum Vorbild zu nehmen, war offen-
sichtlich in der damaligen Klosterschule des heiligen Acisclo geboren worden; von
dort strahlte sie auf andere Kloster und Kirchen in der Diozese aus und wurde be-
geistert, wie ein tiberschlagender Funke aufgenommen. Fast 550 Jahre nach seinem
Tod wurden der heilige Acisclo und sein Martyrium zum Vorbild fir die Handlun-
gen einer spirituellen Gruppe. Dieses Detail wurde in der einschligigen Forschung
bisher nicht beachtet.

Die Bewegung der elitiren Religionsgemeinschaft fithrte letztlich dazu, dass Eulo-
gius die Namen einer ganzen Gruppe weltlicher und geistlicher Martyrer in dem von
thm verfassten »Memoriale Sanctorum« tberliefern konnte, deren Glorifizierung
nicht nur vor Ort in Cordoba von Dauer war; vielmehr fanden einige von thnen auch
im Westfrankenreich Konig Karls II. eine bedeutende Verehrung. Denn ihr Martyrium
brachte eine »Re-naissance« des antiken Mirtyrerkultes in Gang und gab dem
Monch Usuard von Saint-Germain-des-Prés den nicht unwesentlichen Impuls, sein
berithmtes, kalendarisches Martyrologium zu verfassen. In diesem hagiographischen

23 Eulogius, Memoriale Sanctorum, in: Obras completas de san Eulogio. Edicion bilingiie, versién
castellana, ed. Augustin S. Ruiz, Cordoba 1959, Buch 2, Kap. 1, Teile 1-2, S. 141-145; zu Flora
und Maria vgl. ibid., Kap. 10, Teile 9 und 12, S. 180 und 185 sowie den Brief des Eulogius an seinen
Freund Alvar in: Obras completas de san Eulogio. Carta 1, Epistola divi Eulogii ad Alvarum.
Martyrium duarum Virginum Florae et Mariae celebrat, quod libro secundi latius commemorat,
S. 408-412, den er mit einem Gebet tiber die beiden heiligen Middchen beendet hat. Die Ausgabe
enthilt auch die von Alvar verfasste Vita des hl. Eulogius, Vita vel passio beatissimi martyris Eu-
logii auctore Alvaro Cordubensi, S. 2-42. Augustin S. Ruiz hat anhand der Texte ein Mozarabisches
Martyrologium der Jahre 850 bis 859 zusammengestellt, in erweiterter Form findet sich eine
Ubersicht auch als Anhang bei Patrick HENRIET, Sainteté martyriale et communauté de salut.
Une lecture du dossier des martyrs de Cordoue (Milieu 1x¢ siecle), in: Michel Lauwers (Hg.),
Guerrieres et moines. Conversion et sainteté aristocratiques dans ’'Occident médiéval, 1x—
xir siecle (Collection d’études médiévales de Nice, 4), Antibes 2002, S. 93-139, hier S. 137. Vgl.
zum hl. Acisclo bei Angel FABREGA GRaU, Pasionario hispénico, 2 Bde., Madrid, Barcelona
1953-1955 (Monumenta Hispaniae Sacra. Serie liturgica, 6).

24 Eulogius, Memoriale Sanctorum (wie Anm. 23), Buch 2, Kap. 1, Teil 1 und 5, S. 142 und 148.

© Deutsches Historisches Institut Paris



44 Adelheid Krah

Werk stellte Usuard nicht nur die Heiligen der westfrankischen Diozesen kalenda-
risch nach ihren Todestagen zusammen, sondern auch die in Spanien und im italieni-
schen Bereich verehrten Mirtyrer und Heiligen. Auch die zeitgenossischen Marty-
rer aus Cordoba wie Perfectus, Flora, Maria und Eulogius wurden aufgenommen.
Gemeinsam mit Bischof Ado von Vienne schuf Usuard dadurch die Basis der liturgi-
schen Martyrologien, die zu einem wesentlichen Beitrag des Heiligenkalenders wer-
den sollten®.

Die damals zur Zeit der Emire von Cordoba entstandenen Schriften und Pamphlete
aus dem Umfeld und der Feder des heiligen Eulogius sowie seines weltlichen Freun-
des und Biographen Alvar lassen ein durchdachtes, elitires Gemeinschaftskonzept
erkennen, nach dem sich die Mitglieder der Gemeinde als spirituelle Kimpfer gegen-
tiber den islamischen Landesherren in einer angebrochenen Endzeit verstanden, was
sie zur Selbstaufgabe des irdischen Lebens veranlasste. Ein weltlicher Sieg gegen die
Andersgldubigen schien ithnen unerreichbar geworden zu sein und war daher auch
nicht mehr beabsichtigt. Es ging vielmehr um einen spirituellen Sieg und um die Er-
langung der »Krone des Martyriums« im Jenseits. Zu diesem Gemeinschaftskonzept
gehorte auch das von den romisch-griechischen Martyrern und Mirtyrerinnen in
der Zeit der Christenverfolgung durch Diokletian vorgelebte Keuschheitsideal, das
als Verhaltensmuster eine »Re-naissance« damals erfuhr und vermutlich der Um-
deutung des Diokletianischen Edikts gegen die Christen auf den muslimischen Kult
forderlich war. Ein weiteres diirfte man in der Klosterschule des heiligen Acisclo den
Martyriumserzahlungen unter Diokletian in der Kirchengeschichte des Eusebius
entnommen und diese als vorbildliche »Lebensbilder« nacherlebt haben?.

Glaubt man der »Vita Eulogii«, die Alvar kurz nach dem Mirtyrertod seines Freun-
des von 859 verfasst hat, so war von Eulogius die Funktion der Kirche als ecclesia
orans als machtvolles Streitmittel gelebt und um die Mitte des 9. Jahrhunderts gegen
den Islam propagiert worden?”. Aufgrund der tberlieferten Schriften entsteht der
Eindruck, dass beide Freunde gemeinsam das Konzept des religiosen Widerstands
gegen den Islam entwickelten und dann durch ihr Auftreten und ihre Predigten eine
kleine Gruppe fanatisierter Menschen um sich geschart hatten. Das Bistum Cordoba
gehorte damals zur Kirchenprovinz Toledo. Interessanterweise ist iiberliefert, dass
der weltlich agierende Alvar von Bischof Saul von Cordoba 860 wegen Hiresie und

25 Jacques Dusois (Hg.), Le martyrologe d’Usuard, Briissel 1965 (Subsidia hagiographica, 40).

26 Vgl. unten bei Anm. 43; ferner Philip AUBREVILLE, Zur Motivation der tetrarchischen Christen-
verfolgung, in: Zeitschrift fir Antikes Christentum 13 (2009), S. 415-429; Karl-Heinz SCHWARTE,
Diokletians Christengesetz, in: Rosemarie GUNTHER, Stefan ResentcH (Hg.), E fontibus haurire.
Beitrage zur romischen Geschichte und zu ihren Hilfswissenschaften, Paderborn 1994, S. 203—
240, insbesondere seinen Vergleich der Texte des Eusebius mit dem wohl zutreffenderen von
Laktanz, S. 206-215.

27 Vita vel Passio beatissimi martyris Eulogii auctore Alvaro Cordubensi, in: Ruiz (Hg.), Obras
completas de san Eulogio (wie Anm. 23), Kap. 1, S. 332; die Ausgabe enthilt die von Alvar verfasste
Vita des Heiligen. Seine Personendarstellung wurde nach dem Typus des »Priestermonches«
stilisiert, die sich am monastischen Ordo orientiert; beides habe Eulogius schon in seiner Jugend
angestrebt und vermittelt erhalten: currebat saepins ad cenobiorum sacratissimos greges, sed ne
proprium ordinem contemnere putaretur, ad clerum iterum remeabat; in quo dum aliqguod tem-
pus persisteret, ne virtus animi curis saecularibus enervaretur, itidem monasteria repetebat, hic
doctrina oris Ecclesia orans, illic vitam propriam exculpendo decorans.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 45

Partizipation am sogenannten »Donatismus« von der Kirchengemeinschaft ausge-
schlossen wurde. Gegen Eulogius, der damals bereits den Mirtyrertod erlitten hatte,
konnte nicht mehr vorgegangen werden?. Es hitte gegen den Priester Eulogius natiir-
lich auch eines kanonisch-rechtlichen Verfahrens bedurft.

Die Schriften der beiden Freunde unterscheiden sich stark; das Konzept der elitiren
Gemeinde von Cordoba wurde aus zwei Perspektiven entwickelt, wobei sich die
antimuslimische Haltung im Vorfeld schon iiber lingere Zeit aufgebaut hatte. Die
Vita Mohamets war in den mozarabischen Klostern der iberischen Halbinsel in ara-
bischer und offenbar auch lateinischer Sprache verbreitet; Eulogius kannte sie und
nahm in seiner um 857 entstandenen Schrift »Liber apologeticus sanctorum marty-
rume, mit welcher er das Martyrium der Mitglieder seiner Gemeinde mit Blick auf
die Apokalypse des Johannes und auf die Geschichte der Menschheit rechtfertigte,
auf die Vita Mohamets Bezug®”. Damals war der Zenit der Martyrerbewegung der
Jahre 850-860 aber bereits iiberschritten. Die Gemeinschaft bestand aus getauften
Mitgliedern, die zunichst nur das Ritual der spirituellen Wiedergeburt im Taufsakra-
ment und die liturgische Sprache des Lateins verband. Sie formierten sich erst durch
das freiwillig angestrebte Martyrium zu einer elitiren Gemeinschaft. Durch die 6ffent-
liche Listerung des Propheten Mohamet wurden ihre Mitglieder gezielt religions-
politisch aktiv, dhnlich den antiken Martyrern, die den Gottern die Opfer verweiger-
ten. Eine Person nach der anderen riskierte das Wagnis und ging in den Tod, um im
Kreis der Mirtyrer, Bekenner und Heiligen im Jenseits in das »Buch des Lebens«
aufgenommen zu werden®.

Doch griff dieses Konzept riumlich iiber Cordoba hinaus. Die Predigten des Eu-
logius waren im nordspanischen Raum bekannt; er hatte Reisen zum theologischen
Austausch unternommen, auf denen er, etwa in Huesca und in Pamplona, den spiri-
tuellen Widerstand nach dem Vorbild der romischen Mirtyrer den Gemeinden pre-
digte’’. Auch an diesen Orten folgten Menschen dem Vorbild der Mirtyrer von
Cordoba, deren Passionen Eulogius im zweiten Teil seines »Memoriale Sanctorum«
tiberliefert. Er hat diese Schrift als theologisch-spirituelle Zeitgeschichte in Form
einer chronologischen Zusammenstellung seiner tiber den Zeitraum von 850 bis 859
gereihten Passionserzidhlungen der mozarabischen Mirtyrer aufgebaut und im Jahr
851 wihrend seines oben bereits erwihnten Gefiangnisaufenthaltes begonnen. Dieses
Werk ist weniger eine Rechtfertigung seiner theologischen Vorgehensweise, als viel-
mehr eine zur Institutionalisierung der Verehrung der Martyrer und Mirtyrerinnen
von Cordoba bendétigte Darstellung. Ferner diente es als kultische Schrift der seel-
sorgerischen Erbauung und dem Prestige dieser Gemeinde, die dadurch eine wirk-
michtige und vorbildhafte Ausstrahlung bis ins Westfrankenreich entfalten konnte.
Es handelt sich also um eine religiose Gebrauchsschrift.

Eulogius unterschied nach den Vorgaben der patristischen Geschichtstheologie
zwischen einer Darstellung aus zeitgeschichtlicher Perspektive, die er im Kontext

28 Vgl. HENRIET, Sainteté martyriale (wie Anm. 23), S. 106.

29 Eulogius, Liber apologeticus SS Martyrum, in: Ruiz (Hg.), Obras completas de san Eulogio (wie
Anm. 23), S. 358-403, Kap. 16, S. 378-381.

30 Vgl. HENRIET, Sainteté martyriale (wie Anm. 23), S. 106-112.

31 Ibid, S. 95, 115-121.

© Deutsches Historisches Institut Paris



46 Adelheid Krah

der martyrologischen Traditionen der Kirche verankerte, und einer theologisch-
apologetischen Schrift, die seine Vorgehensweise gegeniiber den Vorgesetzten recht-
fertigen sollte. Die Kurzdarstellungen der personalisierten Passionserzahlungen
konnte er aber fiir beide Schriften verwenden und tberliefert deren Inhalte damit
zweifach. So verwendet er etwa die Passionsgeschichten der beiden Madchen Flora
und Maria sowohl im »Memoriale Sanctorumc« als auch in dem ihnen gewidmeten
»Documentum martyriale«, welches er in Form eines Epitaphs verfasst hat®>. Span-
nend ist, dass die Madchen religios gemischten Familien angehorten, aber christlich
erzogen worden waren, wobei der Bruder der Maria bereits im Juni 851 das Martyrium
auf sich genommen hatte. Patrick Henriet hat in diesem Zusammenhang auf die
Bedeutung eines Gebetes am Ende des »Documentum martyriale« hingewiesen,
welches Eulogius tiber die beiden Madchen bei ihrer Einsegnung zum Martyrium
gesprochen habe®.

Den Bezug zur historischen Situation vermittelt Eulogius mit den Namen der
Midchen?. Zu bedenken ist freilich, dass er den Text dieses als »Documentum mar-
tyriale« betitelten Epitaphs mit Gebeten und Segensformeln fiir wiederholten, hiufi-
gen Gebrauch hagiographisch stilisiert hat. Er weist inhaltlich mehrere allgemein
bekannte Analogien aus dem Alten und Neuen Testament auf. Deshalb diirfte Eulo-
gius die den Text abschliefende Oratio nicht nur ein einziges Mal bei der Einsegnung
der beiden Midchen vor ithrem Mirtyrertod verwendet haben, sondern vermutlich
mehrfach, und zwar immer dann, wenn er Mitglieder seiner Gemeinde auf das
Martyrium vorbereitet hatte. In der von Patrick Henriet zusammengestellten, alpha-
betischen Liste der Mirtyrer von Cordoba aus den Jahren 850 bis 859 sind insgesamt
52 Personen mit entsprechenden Quellennachweisen verzeichnet®. Es diirften wohl
viel mehr gewesen sein.

Die mentale Bewiltigung der Bedrohung durch den Islam und die Araber hatte be-
reits bei den Verfassern der Mozarabischen Chronik von 754 und in ihrer Fortsetzung
zu einer Strukturierung der historischen Darstellungsweise nach den in Spanien
Lebenden gefiihrt, die in der Ubersetzung von Lopez-Pereira deutlich markiert ist.
Die Verfasser differenzieren nimlich zwischen einer Geschichte der romanischen
Bevolkerung, einer Geschichte der Goten und einer Geschichte der Araber. Deshalb
wurde innerhalb der chronologischen Darstellung eine Unterteilung der Ereignisse

32 Vel ibid., S. 113.

33 Vgl.in der alphabethischen Zusammenstellung der mozarabischen Mirtyrer bei HENRIET, Sainteté
martyriale (wie Anm. 23), S. 134; das Martyrium des hl. Eulogius erfolgte am 11. Mirz 859,
Bibliotheca Hagiographica Latina 2704.

34 Epistoladivi Eulogii ad Alvarum. Martyrium duarum Virginum Florae et Mariae (wie Anm. 23),
Teile 1 bis 3, S. 409-412. Eulogius versteht diesen Text als » Documentum martyriale«, somit als
kirchenpolitische Schrift zur Kanonisation der beiden Midchen, ibid., S. 409.

35 HENRIET, Sainteté martyriale (wie Anm. 23), S. 132-139. Es ist sicher zu kurz argumentiert,
wenn man die Martyrerbewegung in Cordoba ausschlieflich als eine Gegenreaktion zu der von
muslimischer Seite angeblich angeordneten Massenkonversation in Andalusien verstehen mochte,
wie in der englischsprachigen Forschung jiingst postuliert, vgl. dazu bei Jean-Pierre MOLENAT,
Lautre de chaque c6té dela frontiere: mozarabes et mudéjars dans la péninsule Ibérique mé-
diévale (virre—xvresiecles), in: Klaus HErBERS, Nikolas JasperT (Hg.), Grenzraume und Grenz-
uberschreitungen im Vergleich. Der Osten und der Westen des mittelalterlichen Lateineuropa,
Berlin 2009, S. 193-201, hier S. 194 mit der in Anm. 14-19 genannten Literatur.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 47

vorgenommen, und zwar durch selektive Zuordnung der Fakten zu einer Geschichts-
darstellung dieser drei »Nationen«**. So findet sich in den Ergidnzungen zu den
Jahren ab 780 der Texte 84 und 85 ein Bericht tiber das weitere Vordringen der Araber
direkt im Anschluss an den Bericht iiber eine fir die gotisch-romanischen Kontin-
gente verlorenen Schlacht des Jahres 779. Der Verfasser beklagt das traurige Schick-
sal und die Gefahr fiir Spanien; er geht dabei interessanterweise aber von einem
geschlossenen, politischen Raum aus: tertia pars amentia versa nescia quo properaret
[...] heu pro dolor! Spanias adventatur”.

Daher ist es verstandlich, dass in den spanischen Gebieten des karolingischen
Westfrankenreiches, insbesondere im Pyrendenraum und den Marken, die Aquitanien
schiitzen sollten, in der Gotischen Mark und in der Spanischen Mark, zu welcher der
Raum um Barcelona gehorte, von den Karolingerherrschern eine militirische Zone
gegen die muslimische Invasion aufgebaut worden war. Die Kleriker und Ménche
partizipierten daran auf ihre Weise und suchten spirituellen Schutz bei den Heiligen,
den Mirtyrern und Bekennern, deren Reliquien ein kostbares Unterpfand fiir thren
geleisteten Widerstand zu sein schienen. Die Rickbesinnung auf die Leiden der
romischen Mirtyrer gehorte zum Zeitgeist des 9. Jahrhunderts und stiitzte die Pro-
paganda der jungen, christlichen Mirtyrer von Cordoba. Denn im Konvent von
Saint-Germain-des-Prés am linken Seineufer bei Paris wurde traditionell der heilige
Vinzenz verehrt, dessen Martyrium in Valencia dhnlich dem des heiligen Acisclo von
Cordoba auf die Zeit um 304 datiert wird und zu dessen Verehrung in Valencia eine
frihchristliche Basilika erbaut worden war. Nach ihrer Zerstorung durch die mus-
limischen Invasoren um 852 waren im Kloster Saint-Germain-des-Prés die beiden
Monche Odilard und Usuard wohl gegen Ende des Jahres 857 mit der Aufgabe be-
traut worden, die Reliquien des heiligen Vinzenz zu erwerben und eine sichere
Translation der Gebeine dieses Heiligen nach Saint-Germain-des-Prés durchzu-
fithren. Sie unternahmen tatsichlich eine Reise ins muslimische Andalusien, konnten
jedoch ihre Aufgabe nicht erfiillen, weil die Reliquien des heiligen Vinzenz bereits
andere Wege genommen hatten. Uber ihre Mission ins Omaijadenreich ist ein detail-
lierter Reisebericht aus der Feder ihres Mitbruders Aimoin von Saint-Germain-
des-Prés erhalten. In diesem Text sind die Verbindungen des Konvents zu den
Mirtyrern von Cordoba tiberliefert. Schlaglichtartig wird durch die Erzihlung ein
Netzwerk bis in den breiten Landschaftsraum stidostlich der Pyrenden deutlich,
welches von Barcelona bis Zaragossa reichte®. Wihrend nimlich damals die Gebeine

36 Lorez-PerEIRA (Hg.), Crénica mozirabe de 754 (wie Anm. 22), etwa im zweiten Kapitel zum
Jahr 680, S. 38-45 (Neuedition S. 191-198), wo in Text 20 die Geschichte der romanischen Be-
volkerung dargestellt wird, in Text 21 die Geschichte der Araber und in Text 22 die der Goten in
Spanien, welche den ausfihrlichsten Teil einnimmt; in Kapitel 3, S. 45-49 (Neuedition S. 199-
204), wird ebenfalls in dieser Weise differenziert, allerdings nun umgeordnet nach der Geschichte
der romanischen Bevolkerung, der gotischen, dann folgt die der Araber.

37 Ibid., Text 84, S. 106-109 (Textstelle in der Neuedition S. 266).

38 Aimoin von Saint-Germain-des-Prés, De translatione SS. Martyrum Georgii monachi, Aurelii et
Nathaliae, in: MIGNE PL 115, Paris 1879, Sp. 949-960; interpretiert bei KraH, Reliquienverehrung
und Reliquienerwerbung im 9. Jahrhundert, in: Renate PILLINGER, Erich RExuarT (Hg.), The
Divine Life, Light, and Love. Euntes in mundum universum. Festschrift in Honour of Petro
B. T. Bilaniuk, Graz 1992, S. 97-109; spater auch Janet NELsON, The Franks, the Martyrology of
Usuard and the Martyrs of Cordoba, in: Studies in Church History 30 (1993), S. 67-80, ohne

© Deutsches Historisches Institut Paris



48 Adelheid Krah

des heiligen Vinzenz von Valencia bereits nach Zaragossa transferiert worden waren
und unter dem Pseudonym »Marinus« Verehrung fanden, lieff man die frinkischen
Monche wissen, dass die Gebeine nicht mehr in Valencia wiren und sich bereits am
Weg nach Italien befinden, und schickte sie nach Andalusien. Dort mussten sie sich
mit Ersatzreliquien aus dem Umfeld der Martyrer von Cordoba zufriedengeben. Im
Wettstreit um Einfluss und territorialen Zugewinn zwischen den entstehenden Herr-
schaftsriumen des West- und Ostfrankenreiches einerseits und zur Sicherung des
eigenen Territoriums gegen muslimische und normannische Invasoren andererseits
wurde der Reliquienerwerb von Heiligen als wichtige Karte gespielt. Moglicherweise
war die Reise der Monche aus Saint-Germain-des-Prés zum Sitz des Omaijaden-
reiches in Cordoba auch in der Absicht politischer Spionage geplant worden®.

Es ist bekannt, dass noch wihrend der Phase der mozarabischen Martyrer der
heilige Eulogius mit seinem Freund Alvar einen Reliquienhandel mit den Gebeinen
dieser jungen Mirtyrer arrangierte und in das damals florierende Geschift einstieg,
das der Ausstattung von christlichen Kirchen und Bethdusern mit Korperreliquien
diente. Aus diesem Grund diirfte es schwierig gewesen sein, einen ganzen und
unversehrten Leib eines Mértyrers zu bekommen und nach Saint-Germain-des-Prés
zu transferieren.

Usuard und Odilard hatten als Ersatz fiir die Gebeine des hochverehrten Vinzenz
zwei vollstindige Korperreliquien gefordert. Da ihr Kloster bereits im Jahr 845 einen
verheerenden Normanneneinfall iiberlebt hatte, zu dessen Verteidigung nach einer
Visionserzahlung einzig der heilige Germanus im Stande gewesen sei, kann man von
einer dhnlichen Gefahrensituation fiir den Raum an der Seine und dieses Klosters
ausgehen, wie sie im muslimischen Spanien gegeben war. Die »Nation« der déni-
schen Normannen tiberspiilte Neustrien regelmiflig mit Plinderung und Krieg®.
Welche Korperreliquien konnten Usuard und Odilard ersatzweise in Cordoba er-
werben?

Die Korper der Mirtyrer Aurelius und seiner Gemahlin Sabigotho, von Felix,
Georgius und Liliosa wurden nach ithrem Mairtyrertod am 27. Juli 852 im Kloster
Pefiamelaria, nahe Cordoba, und in anderen Kirchen antiker Martyrer im Raum von
Cordoba beigesetzt. Daher wurde auf deren Gebeine als wertvolles Material der

Berticksichtigung der spanischen Forschung. Zur Datierung der Reise vgl. bei Kran, Reliquien-
verehrung, S. 100f. und Dusois (Hg.), Le martyrologe d’Usuard (wie Anm. 25), S. 128-134.

39 Vgl. dazu ausfihrlich bei Ramon D’ ABADAL 1 DE VINYALS, Catalunya Carolingia, Bd. 1: El domini
carolingi a Catalunya, Barcelona 1986 und zuletzt im Uberblick Cullen J. CHANDLER, Carolin-
gian Catalonia. Politics, Culture and Identity in an Imperial Province, 778-987, Cambridge 2018
(Cambridge Studies in Medieval Life and Thought. Fourth Series, 111), hier S. 121-125; zum
Problem von fraus sacra und furta sacra bei Patrick GEary, Furta sacra. Thefts of Relics in the
Central Middle Ages, Princeton 1978 (rev. ed. 1990).

40 Kran, Zeitgeschichtliche Aussagen in den Miracula Sancti Germani des Aimoin von Saint-
Germain-des-Prés, in: Karl ScuniTH, Roland PauLer (Hg.), Festschrift fiir Eduard Hlawitschka
zum 65. Geburtstag, Kallmiinz 1993, S. 111-131; zur Quellengattung vgl. bei Martin HEINZEL-
MANN, Translationsberichte und andere Quellen des Reliquienkultes, Turnhout 1979 (Typologie
des sources du moyen 4ge occidentale, 33). Hintergrund dieser komplizierten Angelegenheit
diirfte die Sorge um den Verlust der Korperreliquien des hl. Vinzenz durch eine fraus sacra mit
Transfers auflerhalb des Landes gewesen sein, was die Monche aus Saint-Germain-des-Prés ja
geplant hatten.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 49

Heiligkeit zuriickgegriffen, welches man den beiden Monchen zum Kauf anbot, und
Usuard und Odilard haben damals die Korper der Martyrer Aurelius und Georgius
fir ihren Konvent erworben. Nach Auskunft des heiligen Eulogius soll Georgius ein
aus dem Sabakloster bei Jerusalem nach Spanien geflohener Prediger gegen die Mus-
lime gewesen sein. Da seinem Korper aber das Haupt fehlte oder bereits als wert-
vollste Korperreliquie den Gebeinen entnommen worden war, wurde ein weibliches
Haupt erginzend beigegeben, um die Korperreliquie zu vervollstindigen. Die hieraus
entstandenen Schwierigkeiten der beiden Monche und die Nachforschungen durch
den Konvent von Saint-Germain-des-Prés werden hier nicht weiter erortert, da eine
Studie der Verfasserin zu diesem Thema vorliegt*. Von grofler Bedeutung fiir das
Verstindnis des damaligen Zeitgeistes ist die Ausstrahlung, welche die Gemeinde der
mozarabischen Mirtyrer in ihrer Zeit und dariiber hinaus iiber viele Jahrhunderte
auf die frinkische »Nation« aufgrund dieses besonderen spirituellen Gemeinschafts-
konzeptes hatte. Dieses Konzept war zwar von Alvar und dem heiligen Eulogius als
einzig mogliche, freilich fanatische Gegenaktion aufgrund der aktuellen Gescheh-
nisse im muslimischen Siidspanien entwickelt worden, doch basierte es auf einer lan-
gen kirchlichen Tradition.

Man konnte auch sagen, dass die seit der Antike und der Christenverfolgung auf
der iberischen Halbinsel durch Diokletian bestehende Verehrung der regionalen
romischen Mirtyrer damals in Cordoba und im mozarabischen Spanien eine »Re-
naissance« erlebte. Sie beschrinkte sich nicht auf die »mentale Anlehnung« der
christlichen Gemeinde an die antiken Mirtyrer im Gebet um deren Hilfe, sondern
sie wurden zu wirkmichtigen Vorbildern, deren Lebensmaxime des freiwilligen
Martyriums nachempfunden und nachgelebt wurde: Thre »Lebensbahn, auf der sie
das irdische Leben durch ein Martyrium beendeten, hatte sie nach dem christlichen
Glauben zum ewigen Leben hingefiihrt; deshalb wurde ihr Modell der Lebensgestal-
tung und des Widerstands gegen die Obrigkeit um die Mitte des 9. Jahrhunderts in
der Gemeinde von Cordoba als heilbringendes Lebenskonzept aktualisiert und ver-
breitet.

So verwundert es nicht, dass um diese Zeit Usuard von Saint-Germain-des-Prés
und Ado von Vienne ihre groflen Martyrologien geschrieben haben, in welchen die
Gemeinschaft der Mirtyrer zu einer »christlichen Legion« der romischen Kirche
wurde. Die Hinwendung zum spirituellen Beistand lief sich daher fiir die Menschen
im christlichen Europa in Form eines zyklisch ablaufenden Jahreskalenders institu-
tionalisieren. Dadurch wurde bekanntlich auch erstmals fir die Verehrung der bisher
in verschiedenen, von Rom anerkannten Martyrologien verzeichneten, christlichen
Mirtyrerinnen und Mirtyrer eine einheitliche, kultisch-liturgische Form angelegt.
Hiervon spricht nimlich Usuard in der Praefatio seines Martyrologiums um das Jahr
870, als er die Schrift dem westfrankischen Konig Karl II., dem Kahlen (840-877)
widmete. Er wurde wenige Jahre spater am Weihnachtstag 875 in Rom zum Kaiser
des frankischen Grofireiches gekront®.

41 Krag, Reliquienverehrung (wie Anm. 38).
42 Vgl. Dusois (Hg.), Le martyrologe d’Usuard (wie Anm. 25), Lettre-Préface d’Usuard a Charles
le Chauve, S. 144 sowie im einleitenden Teil Chapitre V, La Méthode d’Usuard, S. 103-121; ferner:

© Deutsches Historisches Institut Paris



50 Adelheid Krah

Usuard reihte die Verehrung der Mirtyrerinnen Flora und Maria von Cordoba
kalendarisch richtig entsprechend dem »Memoriale Sanctorum« des heiligen Eulogius
zum 24. November ein, die Enthauptung des Eulogius, welche Alvar in seiner Vita
dieses Heiligen fiir den 11. Marz 859 angibt, erscheint im Kalendarium bei Usuard
— warum auch immer — fiir den Tag des 20. Septembers; es konnte eine Umbettung
der Gebeine gegeben haben, von der er wusste. Zum 20. Oktober vermerkt Usuard
die Ankunft der Reliquien der Martyrer Georgius und Aurelius in Saint-Germain-
des-Prés und somit auch das Ende seiner Riickreise aus Cordoba im Jahr 858. Deren
Martyrium datierte er, gemeinsam mit dem von Nathalia (Sabigotha) und Liliosa,
zum 27. August und iibernahm dabei eine Passage aus dem Werk des heiligen Eulo-
gius. Er verdnderte allerdings den Namen der Sabigotha zu Nathalia, vermutlich des-
halb, weil Eulogius ihm das Haupt der Sabigotha nicht ausgehandigt hatte, sondern
einen anderen Frauenkopf®. Die beiden Frauennamen sind aber sprechende Namen,
ersterer fir eine Gotin und zweiter fiir eine liliengleiche, in Keuschheit lebende Frau,
vermutlich aus der romanischen Bevolkerungsschicht.

In die Zeit der anhaltenden Kampfe im Westreich gegen die einfallenden norman-
nischen Pliinderer und gegen ihren Verbtindeten, Konig Pippin II. von Aquitanien,
sowie der Kimpfe um die Territorien des karolingischen Mittelreichs nach dessen
Aufteilung von 855 war der mentale Bezug zu den Heiligen und Mirtyrern gestiegen,
und die Verfasser der Martyrologien und anderer hagiographischer Schriften warben
um die Gunst des westfrankischen Konigs. So tat es auch der Monch Wandalbert von
Priim, als er in seine im Jahr 839 verfasste Schrift der »Vita et Miracula« des heiligen
Goar die Heilung einer Frau Scotticae nationis aufgenahm. An diesem, nach dem
Heiligen benannten Ort St. Goar, wohin seine Gebeine durch Konig Pippin und des-
sen Sohn Karl (den Groflen) einst gebracht worden waren, lebte neben der irischen
Gemeinde noch immer eine romanische, deren Existenz Wandalbert angibt: Ro-
manae nationis ac linguae homines*. Als gegen diese kleine, romanisch-sprachige
Gemeinde ein gewisser Reginar grausam zu wiiten begann, sei er vom Heiligen
mit todbringender Krankheit (Diarrho) bestraft worden. Es ist anzunehmen, dass
Wandalbert in diese Schilderung die eigene Zeitgeschichte einflieffen lief3, vielleicht
sogar vorausschauend auf die spateren Konflikte der Abtei Priim mit dem heimi-
schen Grafengeschlecht der Reginare schrieb, denn ein Grofiteil der Besitzungen der
Abtei Priim lag im Westfrankenreich®.

DERS., Un témoin de la vie intellectuelle a Saint-Germain-des-Prés au 1x° siecle. Le martyrologe
d’Usuard, in: Revue d’histoire de ’Eglise de France 140 (1957), S. 35-48, hier S. 36.

43 Vgl. pErs. (Hg.), Le martyrologe d’Usuard (wie Anm. 25), S. 347, 306, 325, 2911.

44 Vgl. Miracula S. Goaris auctore Wandalberto, ed. Oswald HoLDER-EGGER, Hannover 1887
(MGH SS 15,1), S. 361-373, S. 365 und 368 und Wilhelm WartTEnBACH, Wandalbert, in: Allge-
meine Deutsche Biographie 41 (1896), S. 138f.

45 Miracula S. Goaris (wie Anm. 44), S. 365; vgl. zum freilich erst 893 datierten Priimer Urbar bei
Ingo Scuwaas (Hg.), Das Priimer Urbar, Disseldorf 1983 (Rheinische Urbare, 5; Gesellschaft
fiir Rheinische Geschichtskunde. Publikationen, 20).

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 51

2. Coulaines oder StrafSburg?
Gemeinschaft, Kult und die Geburt einer »Nation«?

Mit seiner Bemerkung trifft der Priimer Monch eine ganze Palette von damals aktu-
ellen Topoi der lokalen Kulturgeschichte und fordert den heiligen Goar zum Ein-
greifen gegen die Verdringung der Romanae nationis ac linguae homines, also von
Menschen romanischer »Nation« und Sprache auf. Der heilige Goar war ndmlich im
6. Jahrhundert als Kleriker und Missionar aus Aquitanien in die Di6zese Trier ge-
kommen, so dass der Ort seine romanische Tradition auf das Wirken dieses romani-
schen Heiligen griinden konnte. Der heilige Goar war einer von ihnen. Weil der Ort
St. Goar ein wichtiger Besitz des Klosters Priim war, hatte Wandalbert fiir seine Kai-
ser Lothar I. gewidmete Schrift genau recherchiert, um dessen Gunst und Schutz zu
behalten, wobei St. Goar in den Urkunden Lothars I. freilich gar nicht hervortritt.
Allerdings profitierte das Kloster Priim auch von der um 848 erfolgten Neuordnung
der Besitzungen Lothars in Oberitalien. In diesem Zusammenhang erbat nimlich
der Kaiser im Jahr 850 von Papst Leo durch eine Gesandtschaft auch Mirtyrerreli-
quien zur Sachsen- und Friesenmission und stellte damals offensichtlich seine Macht
im politischen Konzert der karolingischen Herrschertreffen neu auf*. Es wird ange-
nommen, dass Wandalbert eine altere Vita des heiligen Goar bentitzt hat, die noch im
Zuge der Umbettung der Gebeine zur Zeit Konig Pippins entstanden sein diirfte,
denn ein solcher Text ist aus einer Handschrift aus Fulda bekannt, die heute in der
Universititsbibliothek in Basel unter der Signatur F IIT 15b aufbewahrt wird. Er
wurde im ersten Viertel des 9. Jahrhunderts auf fol. 37v—45r geschrieben als Teil der
heute zweiten kodikologischen Einheit dieser Handschrift (fol. 20-45), und zwar im
Anschluss an die lateinische »Vita Antigoni et s. Eupraxiae, also der griechischen
Heiligen Eupraxia mit dem Bericht der Konversion ihres Vaters Antigonus. Die Mis-
sionstitigkeit des heiligen Goar fand in der Zeit der Missionierung der Franken nach
der Taufe Chlodwigs statt, welche sein Sohn Childebert am Rhein durchfihrte, so
die Vita, die mit folgenden Worten beginnt: In diebus Hildiberti regis francorum filio
Hlodovveo erat vir venerabilis nomine Goar, homo aquitanicus cuius pater vocatur
Goargius et mater eius Valeria. Hic erat vir gloriosus [...]*. Wandalbert beendete in
diesen Jahren aber auch sein in Verse gefasstes, dem bauerlichen Jahreszyklus ange-
passtes Martyrologium, das er ebenfalls Kaiser Lothar gewidmet hat*. Ein Wettlauf
der Herrschaftstrager um Macht und Einfluss in den drei karolingischen Reichen
zeichnet sich somit nicht nur in den annalistischen Quellen ab, sondern auch im Be-
reich der Hagiographie.

46 Die Urkunden Lothars I. und Lothars II., bearb. von Theodor ScHIEFFER, Berlin, Ziirich 1966
(MGH Die Urkunden der Karolinger 3), Nr. 108-110, S. 256-259.

47 Vgl. Basel, Universitatsbibliothek, F IIT 15b, fol. 37v. Digitalisat und Beschreibung der Hand-
schrift von Johannes Staub (Institut Bibliotheca Fuldensis der Theologischen Fakultit Fulda)
unter Benutzung der nicht publizierten Beschreibungen von Gustav Binz (1937) und Regina
Pitz (letzte Fassung: 2010) unter: http://dx.do1.org/10.5076/e-codices-ubb-F-11I-0015b
(7.12.2022). Vgl. auch Heinz Erich StiENE, Wandalbert von Priim. Vita et miracula sancti Goaris,
Frankfurt am Main 1981 (Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters, 11).

48 Publiziert von Ernst DuMMLER (Hg.), Wandalberti Prumensis carmina, Berlin 1884 (MGH
Poetae 2), S. 567-622.

© Deutsches Historisches Institut Paris



52 Adelheid Krah

Die erwahnten Herrschertreffen besiegelten damals die seit 843 bestehenden neu
geschaffenen politischen Strukturen des Karolingerreiches®. Seit dem Tod Kaiser
Ludwigs des Frommen waren nur wenige Jahre vergangen und die von ihm nach
merowingischen Mustern angedachten Teilungskonzepte des frinkischen Grofi-
reiches nach einer Phase von Auseinandersetzungen und blutigen Kdmpfen um das
Erbe zwischen den S6hnen Ludwigs nicht mehr umsetzbar. Noch auf dem Sterbe-
bett war der Kaiser von seiner zuletzt favorisierten Zweiteilung des Reiches zwi-
schen seinem altesten Sohn und Mitkaiser Lothar und seinem jiingsten Sohn Karl aus
zweiter Ehe mit der Welfin Judith auf Zureden seines Verwandten, Bischof Drogos
von Metz, abgeriickt und hatte verfiigt, dass sein Sohn Ludwig die bayerischen Ge-
biete als eigenstindiges Regnum erhalten sollte®. Wohl ausgehend vom Vorbild der
romischen Reichsteilung in zwei Hilften, die Theodosius zwischen seinen beiden
Sohnen vorgenommen hatte, konnte der sterbende Kaiser nicht ahnen, dass sich
schon bald Ludwig und Karl gegen Lothar, der die kaiserliche Wiirde tiber das Gesamt-
reich innehatte, verbiinden wiirden’!.

Die Basis dieser Strategie und der weiteren, politischen Entwicklung im Westen
des Grofireiches hatten aber vor allem die Herrschaftstriger des aus dem frankischen
Grofireich hervorgegangenen Westfrankenreiches geschaffen, weil die Kontinuitit der
aus der Spatantike bewahrten Institutionen, der gemeinsamen lateinisch-romanischen
Sprache und der am romischen Recht orientierten Rechtsinstitute hier in ganz beson-
derer Form noch gegeben war. Sie fehlte in den ostlichen karolingischen Eroberungs-
gebieten und damit in einem groflen Teil des ostfrinkischen Reiches; Ausnahmen
gab es in den traditionell romanisch gepragten Zonen entlang des Rheins sowie im
Raum des Erzbistums Salzburg und in bayerischen Bistiimern.

Solche Institutionen mussten durch die im 8. und 9. Jahrhundert neu gegriindeten
geistlichen Zentren erst als staatstragende politische Siulen im Osten des franki-
schen Grofireiches eingerichtet werden. Die in dieser Hinsicht aber in Lothars Terri-
torium im Mittelreich am Rhein und in den westlichen Alpenregionen sowie in Italien
vor allem an den Bischofssitzen erkennbare strukturelle Stabilitit konnte freilich die
sprachlichen und raumlichen Unterschiede nur wenig ausgleichen, so dass die Zer-
splitterung nicht erst mit der Teilung des Mittelreiches unter seinen drei Sohnen und
nach dem Tod Lothars im Jahr 855 begann, sondern in der Natur der Sache lag.
Lothar sah sein Herrschaftsgebiet bekanntlich am Ende der Bruderkriege durch die
vergroflerten Reiche seiner Brider von jeglichen Moglichkeiten der territorialen
Ausdehnung nach Osten und Westen abgeschnitten, so dass ihm und seinen Nach-

49 Zu der umfangreichen Literatur tiber Herrscherbegegnungen vgl. die Dissertation von Ingrid
Voss, Herrschertreffen im frithen und hohen Mittelalter. Untersuchungen zu den Begegnungen
der ostfrinkischen und westfrinkischen Herrscher im 9. und 10. Jahrhundert sowie der deut-
schen und franzésischen Konige vom 11. bis 13. Jahrhundert, K6ln 1987, rezensiert von Krau
in: Cahiers de Civilisation Médiévale (1992), S. 281f.

50 Dazu im Einzelnen bei Kran, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie
Anm. 19), S. 31-48, das Kapitel »Die Ausgangssituation«, insbesondere S. 44—46, mit weiter-
fithrender Literatur.

51 Vgl. Rudolf ScHIEFFER, Die Zeit des karolingischen Grofireiches 714-887, Darmstadt 2005
(Gebhardt. Handbuch der deutschen Geschichte, 2), S. 139-142; Janet NELsoN, Charles the Bald,
London 1992, Kap. 5: 840-843 Winning a Kingdom, S. 105-131.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 53

folgern fiir solche Unternehmungen nur der normannische Norden und der sarazenisch
besetzte Stiden in Italien verblieben waren.

Auch scheint es so, dass das seit den Feldzligen Karl Martells und Konig Pippins I.
aufgebaute System sozialer und militarischer Beziehungen in Form von Vasallitit,
welches Karl der Grofle aber auch Ludwig der Fromme in den militirischen Mar-
kenzonen des Reiches im Westen, Stiden und Osten enorm erweitert hatten, nach
Ludwigs Tod zu einer wesentlichen Komponente der Staatswerdung des Westfran-
kenreiches wihrend der sogenannten Bruderkriege (840-843) wurde. Die Strafi-
burger Eide vom 14. Februar 842, mit welchen sich die west- und ostfrankischen Ge-
folgschaftsverbinde mit ihren Konigen in einem Biindnis zusammenschlossen,
waren eine grandiose Ritualisierung der vasallitischen Eintracht, vielleicht die letzte,
in der Einheit demonstriert wurde — wenn auch nur von den Gefolgschaftsverbianden
der beiden Konige Ludwig und Karl*2. Eine Beteiligung der Truppen Kaiser Lothars
entfiel, nicht weil der Krieg noch nicht beendet war, sondern weil Lothar in der ge-
meinsam von seinen Briidern gegen ihn am 25. Juni 841 in Fontenoy gefiihrten
Schlacht zwar unterlegen war, jedoch seine als Gottesurteil interpretierte Niederlage
nicht anerkannte und den Krieg als Zweifrontenkrieg gegen Ludwig und Karl fort-
fihrte®. Als Nithard den Bericht der Schlacht von Fontenoy in der Morgenstunde
am 18. Oktober 841 zu schreiben begann, befand er sich in Saint-Cloud im Heer
Karls II., das Lothar in die Defensive bis zur Seine-Linie zuriickgedringt hatte. Da-
mals ereignete sich eine Sonnenfinsternis, die in Saint-Cloud nach heutiger Zeitrech-
nung von 6:24 bis 7:20 zu sehen war®. Aufgrund dieses Naturereignisses und der
desolaten Situation fiel Nithards Bericht eher bescheiden aus. Umso mehr verwun-
dert die Bekraftigung des Biindnisses der Truppen beider Konige gegen Lothar am
14. Februar des Folgejahres.

Die bevorstehende Winterpause der Kimpfe und den Riickzug Karls und seiner
Truppen noch bis an die bretonische Grenze diirfte Lothar falsch eingeschitzt haben,
denn in diesen Wochen gelang Karl die Riickgewinnung der Gebiete der »Franciax,
wihrend sich Lothar nach Aachen begeben hatte®. Aus militirhistorischer Perspek-
tive betrachtet waren die Stralburger Eide ein gelungenes Glanzstick strategischer
Klugheit und der damals moglichen Biindnispolitik und Diplomatie. Dabeti ist nicht
zu vergessen, dass die Blindnispartner iiber den von Lothar errichteten, militarischen
Riegel der Territorien des spateren karolingischen Mittelreiches hinweg agierten und
diesen umgehen mussten, was den Truppen Ludwigs schon im Vorfeld der Schlacht
von Fontenoy gelungen war.

52 Vgl. KraH, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 131-
141.

53 Ibid., S.76-86 und zur Bewertung der Schlacht als Gottesurteil S. 111-114.

54 Die Nachberechnung dieser Sonnenfinsternis (vermerkt auch bei Theodor von OPPOLZER, Ka-
non der Finsternisse, Wien 1883) und technische Nachstellung in »Redshift« durch die Verfasserin
mit Hilfe von Gerhard Hartl, Konservator fiir Astronomie am Deutschen Museum in Miinchen,
sind publiziert bei Krax, Wahrnehmung und Funktionalisierung der Natur im Krieg aus der
Perspektive des 9. Jahrhunderts, in: Peter Dirc (Hg.), Natur im Mittelalter. Konzeptionen —
Erfahrungen — Wirkungen, Berlin 2003 (Akten des 9. Symposiums des Medidvistenverbandes,
Marburg, 14.-17. Mirz 2001), S. 189-203, hier S. 199-203.

55 Im Einzelnen bei Kran, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19),
S.128-131.

© Deutsches Historisches Institut Paris



54 Adelheid Krah

Die bertihmten volkssprachigen Eide sind als wichtiger Bestandteil eines einzigar-
tigen Biindnisses zu bewerten, das von Nithard tberliefert wird. Es basierte auf dem
Sachstand der bisherigen Ergebnisse der Bruderkriege, welche die beiden Konige
bald zu beenden glaubten. Die volkssprachigen Texte waren daher nur ein Teil dieses
Biindnisses zwischen den Konigen und ihren Gefolgschaftsverbinden, freilich ein
wichtiger, denn ohne die Korporation der Truppenverbinde zu einer militarischen
Gemeinschaft und die mehrsprachige Promulgation der Eide hitte das Biindnis nicht
vollzogen werden konnen. Die Promulgation des Rechtstextes trug der Forderung
nach Offentlichkeitswirksamkeit und Verstindlichkeit des Inhaltes fiir alle Beteilig-
ten Rechnung*. Daher stellen die von den Truppen der Kénige in Strafiburg reziprok
in der jeweiligen Volkssprache der anderen Partei gesprochenen Eide einen wichti-
gen Markstein fir den Fortbestand des Karolingerreiches dar, wo man traditionell
innere Unruhen durch die Vereidigung des Militars und der Bewohner auf den je-
weiligen Herrscher bekimpft hatte. Ein Reichsteilungsplan zwischen Ludwig und
Karl war beabsichtigt, und Nithard diirfte ihn gekannt haben; er war jedoch nicht
realisierbar®’.

Die Vision der Stralburger Eide, der »Fraternitas« und das Konzept des gemein-
samen, politischen Handelns der beiden Konige und ihrer Gefolgschaftsverbande
war, wie bekannt, nach dem Kriegsende und dem Abschluss des Vertrages von Ver-
dun mit Kaiser Lothar vom Sommer 843 voriiber, wonach beide Teilreiche eigene
Wege gingen und auch Lothar als Herrscher des Mittelreiches und Kaiser de facto
anerkannt worden war®®. Der wertvolle Text in altfranzosischer und althochdeut-
scher Sprache, den Nithard in der ihm von K6nig Karl aufgetragenen Funktion als
Berichterstatter der Bruderkriege tiberliefert hat und den er auch mitgesprochen ha-
ben diirfte, ist also ein Zeichen der Einheit des Frankenreiches, aber kein Meilenstein
der Nationswerdung Frankreichs®. Sie ist mit Ferdinand Lot als eine lange, eigen-
standige Entwicklung des Westens zu verstehen, die von Chlodwig bis Hugo Capet
uber fiinf Jahrhunderte gedauert habe®.

In dieser verfassungsgeschichtlichen Entwicklung gibt es allerdings wichtige
Schnittstellen, zu denen die Stralburger Eide sicherlich ebenso gehoren wie der Ver-
trag von Coulaines vom November 843, mit welchem das westfrankische Regnum
und die Herrschaft Karls II. wenige Monate nach dem Friedensschluss von Verdun
vom August 843 eine wegweisende Rechtsgrundlage erhielten. Dass den westfranki-
schen Herrschaftstragern dies gelungen war, stellte das neue, westfrankische Konig-

56 Vgl. Arnold BUHLER, Wort und Schrift im karolingischen Recht, in: Archiv fiir Kulturgeschichte
72 (1990), S. 275-296, hier S. 285f.

57 Krag, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 138-141.

58 Zur Bedeutung und Finanzierung der Heereszlige kann exemplarisch auf die Anwesenheit des
Freisinger Bischofs Erchanbert in Dungeih vor Verdun hingewiesen werden, der damals den
Rickzug der bayerischen Kontingente finanzierte, vgl. Kraz, Gemeinschaft, Zeugen, Vernet-
zungen. Inszenierte Gemeinschaften im frithmittelalterlichen Bayern, in: D1Es., Quellen, Nach-
barschaft, Gemeinschaft. Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Kulturgeschichte Zentraleuropas,
Wien u.a. 2019, S. 1446, hier S. 44{.

59 So auch Ferdinand Lo, Louis HaLPHEN, Le regne de Charles le Chauve (840-877). Premiere
partie (840-851), Paris 1909 (Bibliotheque de 'Ecole des Hautes Etudes, 175).

60 Vgl. grundlegend Ferdinand Lot, Naissance de la France, Paris 1948.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 55

tum auf eine gute Basis und leitete eine stabile Entwicklung fiir die beiden niachsten
Jahrhunderte ein®'.

Die Bedeutung dieses verfassungsrechtlich fir das Karolingerreich einzigartigen
Dokuments kann nicht tiberschitzt werden. Die in Coulaines durch Konsens zwi-
schen Konig und Magnaten erlassenen Rechtssitze wurden von der Forschung ein-
hellig als Verfassung des Westfrankenreiches angesehen, denn sie verpflichteten
Konig Karl II. zur Rechenschaft Giber seine Handlungen gegeniiber den weltlichen
und geistigen Fithrungseliten des Westfrankenreiches. Sie erinnerten deshalb ihren
Konig auf spiteren Reichsversammlung, so etwas in Beauvais, Ver, Epernay, Meer-
sen, Soissons, Servais und anderen, an seine in Coulaines festgeschriebenen Auf-
gaben und Pflichten®.

Auf die enorme Bedeutung der Mitwirkung der Erzbischofe und Bischofe im gallo-
frinkischen Raum wurde im Laufe meiner Studien schon mehrfach hingewiesen.
Trotz des Gegengewichts, das sie in frankischer Zeit durch die entstandenen monas-
tischen Bildungszentren erhalten hatten, oblag den Bischofen weiterhin als den Len-
kern der gallo-romischen, westfrankischen Kirche — aufgrund der an den Bischofs-
sitzen vorhandenen, intakten Verwaltungsinstitutionen — die wichtige Kontrolle des
gesamten Gemeinwesens. Die geistlichen Verwaltungszentren des Westfranken-
reiches bestanden auch wihrend der Bruderkriege fort, und es ist anzunehmen, dass
die Bischofe als getreue Anhinger des westfrinkischen Konigs auch in dieser Zeit
der Unruhe die Verwaltung fiir die soziale Gemeinschaft der Menschen in ihren
Diozesen aufrechterhielten. Dadurch waren sie eine enorme Stiitze fiir das noch
schwache Kénigtum Karls II.

Diese politische Parteinahme der geistlichen Gefolgschaft Karls II. durch die Bi-
schofe und Abte in seinem Regnum erreichte am Osterfest des Jahres 841 einen gut
dokumentierten Hohepunkt. Bei den Feierlichkeiten wurde niamlich die rituelle
Zurschaustellung der Herrschaft des jungen Konigs gezielt liturgisch inszeniert.
Auch fir die Verkostigung des Heeres war gesorgt worden, obgleich der Ort der
Feierlichkeiten wegen des Krieges bis zuletzt geheim gehalten wurde, wie Nithard
berichtet®. Eine fihrende Rolle diirfte damals der neu gewahlte Abt Lupus des Be-
nediktinerklosters Ferrieres-en-Gatinais gespielt haben. Denn wihrend die Oster-
feierlichkeiten von den Bischofen im geschiitzt gelegenen Waldgebiet von Othe an
einem geheimen Ort vorbereitet wurden, lief} sich Lupus seine Hilfe von Karl II.
durch die Bestatigung der Privilegien seines Klosters entlohnen, als dieser mit seinen
Truppen im April des Jahres 841 von Sens tiber Ferri¢res Richtung Troyes zog, um

61 Ibid.,S.421f.: »Charles n’eut les mains libres qu’aprés la conclusion du traité de Verdun, en aofit.
Il se dirigea alors vers ’ouest du royaume qui lui était attribué pour y rétablir 'ordre. Au milieu
de novembre, on le voit assiéger Rennes. Il est bien probable qu’il reprit cette ville aux Bretons.
Mais, 'hiver approchant, il rétrograda, et, le méme mois, campa 2 moins d’une lieue du Mans, a
Coulaines. L2 se tint une assemblée dont I'importance pour la constitution politique du royaume
doit étre mise en évidence. Elle régle les rapports réciproques de ’épiscopat et des grands et aussi
ceux de la double aristocratie laique et ecclésiastique avec la royauté. Le texte de ce conventus est
rédigé au nom du roi«.

62 Vgl. BbHLER, Wort und Schrift im karolingischen Recht (wie Anm. 56), S. 275.

63 Philippe Lauer (Hg.), Nithard, Histoire des fils de Louis le Pieux, Paris 1926, *1964 (Les clas-
siques de I’histoire de France au moyen age), I1, 8, S. 60-64.

© Deutsches Historisches Institut Paris



56 Adelheid Krah

sie mit den Kontingenten des burgundischen Grafen Warin im Vorfeld der gegen
Lothar geplanten Entscheidungsschlacht zusammenzufiithren.

Fur diese Passage des Kriegsberichtes wechselte Nithard seinen bisher verwandten
historiographischen Stil. Er beschrieb den Beginn der Osterfeierlichkeiten am Griin-
donnerstag des Jahres 841 in Form einer Anekdote als ein mystisches Ereignis, das
stilistisch eher in den Bereich der Hagiographie gepasst hitte. Denn ob der plotzlich
vorhandenen Moglichkeiten, das Fest mitten im Krieg in angemessener Form mit
dem Konig feiern zu konnen, wurde Karl als charismatischer, von Gott bestimmter
Konig des Westfrankenreiches und als Mittelpunkt des Festes von seiner Gefolg-
schaft gefeiert. Im Vorgriff auf das Ergebnis der kommenden Entscheidungsschlacht
wurde der mit dem Osterfest liturgisch traditionell verbundene Sieg des Lebens tiber
den Tod, den der christliche Religionsstifter als heilbringende Vision der christlichen
Gemeinschaft vorgelebt hatte, auf die aktuelle Situation projiziert. Karl trug wih-
rend der Feierlichkeiten die Krone und den koniglichen Ornat; selbst der Kron-
schatz war von den Geistlichen, denen die Obhut der Insignien oblag, sicher an den
geheimen Ort gebracht worden®.

Damals arbeitete Lupus von Ferriéres bereits am Konzept einer Herrscherparine-
se fiir den westfrankischen Konig. Er hat Karl die auf dem alttestamentarischen Ko-
nigsbild aufgebauten Herrscherprimissen mehrfach brieflich unterbreitet. Auch
dirfte die aus seiner Umgebung stammende Abschrift des Kriegshandbuches des
Vegetius »De re militari« damals angefertigt worden sein oder vielleicht schon vor-
gelegen haben. Jedenfalls hat Bernhard Bischoff fir diese Handschrift, die heute in
der vatikanischen Bibliothek unter der Signatur Pal. lat. 1572 autbewahrt wird, einen
paliographisch moglichen Zusammenhang mit der Schreibschule des Lupus von
Ferrieres diagnostiziert®.

Wenn Karl IT. im Besitz dieser vielleicht unter der Leitung des Lupus von Ferrieres
angefertigten Kopie des antiken Kriegshandbuches des Vegetius war, wiirde das die
strategische Uberlegenheit und manchen taktisch geschickt gesetzten Schachzug
seiner Kriegsstrategie erkliren. Fiir die Schlacht von Fontenoy wire dies besonders
gut nachvollziehbar®. Naheliegend erscheint es, dass Graf Warin, der die Nachhut

64 Ibid. Vgl. dazu mit weiterfiihrender Literatur bei KraH, »Natio«, Gemeinschaft, Teil 1 (wie
Anm. 8), Kapitel 3. »Natio« — die dynamische Perspektive des Lebens, oder: vom Kult der
Unverginglichkeit der Gemeinschaft, S. 189-194.

65 Vgl. die Handschrift der Biblioteca Apostolica Vaticana, Pal. lat. 1572, fol. 1r-79v (Digitalisat
der Hs. unter: https://digi.vatlib.it/view/MSS_Pal.lat.1572 [22.12.2022]) und die Beschreibung
von Jeannine FOHLEN u.a. (Hg.), Les manuscrits classiques latins de la Bibliotheque Vaticane:
Fonds Palatin, Rossi, Ste-Marie Majeure et Urbinate, Paris 1982, S. 2291f. (Biblioteca Apostolica
Vaticana. Les manuscrits classiques latins de la Bibliotheque Vaticane, 2, 2). Es wird in der Hand-
schriftenbeschreibung auf eine Auskunft von Bernhard Bischoff verwiesen, der den Ductus des
Lupus und seiner Umgebung fiir dieses Manuskript festgestellt hat.

66 Vgl. Kran, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 67-86
mit strategischen Skizzen. Es darf betont werden, dass hier die strategischen Angaben in Nithards
Bericht tber die karolingischen Bruderkriege neu analysiert wurden, ebenso auch der von ihm
in Kapitel 1 gegebene historische Abriss der Vorphase des Krieges und dessen Auswirkungen auf
die weiteren Herrscherjahre Karls II. Mit der vor kurzem geduflerten Annahme von Bernard S.
BacuracH und David S. BacuracH, Nithard as a Military Historian of the Carolingian Empire,
c. 833-843, in: Francia 44 (2017), S. 29-55, dass Nithards Text militirhistorisch erst auszuwerten
sei, irren die Verfasser.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 57

2507

le Tremblay

Levis@

_Fontenoy

les Touraines @

280

les Cueillis ' A N

270

: 300
leDefens @

@ le Grand Banny i
~ 250

300}

230

328
A

3007

(25. VI. 841)

——————— Héhenlinie alle 50m, farblich abgestuft
Héhenlinie alle 10m

f Die Schlacht von Fontenoy
{
1

Entwurf: Adelheid Krah .o I } Hatsey | |
Grafik: UIf Koppitz ) 0 05 1 1,5 km

Abb. 1: Die Schlacht von Fontenoy, 25.6.841. Entwurf: Adelheid Krah, Grafik: Ulf Koppitz.

© Deutsches Historisches Institut Paris



58 Adelheid Krah

anfiihrte und die beiden vom Hiigel des Buisson Héry durch die Hohlwege hinunter
zum rivulus Burgundionum kimpfenden Flanken der Streitkrifte Karls und Lud-
wigs mit seinen Truppen aus der hoher gelegenen Position des Lagers in Thury mit
weiteren Hundertschaften gezielt unterstiitzte, bei dieser Schlacht die strategische
Fihrung innehatte, auch was die gute Auswahl des Gelidndes betraf. Zu bedenken ist
auch, dass es sich beim erwihnten Text von Vegetius, »De re militari«, lediglich um
eine in der Schreibschule erstellte Abschrift von einer Vorlage handelt, was die Ver-
mutung nahelegt, dass das Kriegshandbuch damals im Umfeld des Abtes Lupus von
Ferrieres moglicherweise auch vervielfiltigt worden war. Es begegnet also eine mili-
tarische Gemeinschaft, die mit Blick auf die von Ferdinand Lot konstatierte histori-
sche longue durée der Naissance de la France das Gebiet des Territoriums fiir das
westfrankische und spiter kapetingische Regnum abgesteckt hat.

Ferner arbeitete die gebildete Oberschicht — und hierbei waren wohl vornehmlich
die Bischofe und Abte gefordert —an den Primissen einer kiinftigen Reichsordnung,
die in einen, das neue Regnum tragenden »Staats-Vertrag« miinden und nach er-
reichtem Frieden dessen Fortbestand sichern sollte. An einem vom friankischen
Grofireich separierten, eigenen Westfrankenreich war vor allem den gallischen Bi-
schofen gelegen, deren Kompetenzen wihrend der Herrschaft Kaiser Ludwigs des
Frommen enorm vergroflert worden waren. Die intellektuelle geistliche Oberschicht
leitete nach wie vor die kirchlichen Institutionen, denen die Kontrolle der sozialen
Gemeinschaft der Menschen in allen Bereichen des Lebens oblag. Diese Strukturen
uberlebten im Westreich die Phase der Bruderkriege und wurden im Vertrag von
Coulaines normativ formuliert. Insofern unterscheidet sich dieser Vertrag von den
Texten der karolingischen Konzilien grundlegend.

Fur das ostfrankische Regnum fehlen dhnliche Indizien. Im Westen hingegen fan-
den nach dem Friedensschluss von Verdun die den »Staatsvertrag« von Coulaines
vorbereitenden Synoden statt, so dass er im November 843 von der dort tagenden
Reichsversammlung verabschiedet werden konnte. Die am Ende der Kriegsjahre ge-
festigte »cohésion sociale« der westfrankischen Herrschaftstriger sollte von Dauer
sein®. Bereits Peter Classen wies auf die Rangfolge der Bestimmungen des Vertrages
hin, bei der die Belange der Kirche als das Fundament der Herrschaft des westfran-
kischen Konigs auch kiinftig Prioritdt haben sollten. Parallel dazu hatte Lupus von
Ferrieres fiir Karl eine Herrscherparinese entworfen, die er dem Konig in gelehrtem
Briefstil nahezulegen gedachte®. Mehrfach wurde in den Bestimmungen des Vertra-

67 Den Begriff »cohésion sociale« prigte Emile DurknemM, Léducation morale, Nachdruck: Tra-
vaux de ’année sociologique, Paris 1938; deutsch: DERs., Erziehung, Moral und Gesellschaft.
Vorlesung an der Sorbonne 1902/1903, Neuwied 1973 (Soziologische Texte, 86), vgl. auch KramH,
»Natio«, Gemeinschaft, Teil 1 (wie Anm. 8), S. 188{f. Dieser Begriff ist insofern fiir die Situation
von 843 zutreffend, als es den westfrankischen Eliten nicht um ein abstraktes Staatsgebilde ging,
sondern um den moralischen Zusammenhalt der Menschen; diese Aufgabe wurde damals im
Wesentlichen von der Geistlichkeit geleistet und zwar in der Tradition der Kirchenviter. Man
denke etwa auch an den rein geistlich geleiteten Schulunterricht, die Predigten und die strenge
Kontrolle der Moral der Bevolkerung durch das Bufisakrament sowie die weiterentwickelten
moralischen Regeln fir das Zusammenleben, welche die »Libri poenitentiales« detailreich fiir
diese Zeit tiberliefern.

68 Léon LeviLLaiN (Hg.), Loup de Ferrieres, Correspondance I, Paris 1964 (Les classiques de I’his-
toire de France au moyen age, 10), Nr. 31 Exhortatio ad regem Karolum (circa 843), S. 140-146.

© Deutsches Historisches Institut Paris



»Natio«, Gemeinschaft, Kult und Nation 59

ges auf die bestehende Eintracht mit dem Terminus foedus concordiae Bezug genom-
men, welche alle Vertragspartner als gemeinsame Herrschaftstriger verbinden sollte.
Es ist freilich nicht davon auszugehen, dass der junge Konig einem bereits bestehen-
den Bindnis seiner geistlichen und weltlichen Magnaten damals beigetreten wire,
wie noch Peter Classen angenommen hat. Dem wiirde als schlagendes Argument
entgegenstehen, dass das Prodmium in der ersten Person Plural abgefasst wurde und
der Text auch so von Karl II. bei der Promulgation dieses Vertrages vorgetragen
wurde. Dem Konig oblag es nimlich, das Gesetz zu verlesen. Mit den Worten des
Proomiums schwor er seine Magnaten auf die angebrochene Friedenszeit ein.

Das Proomium bildet aber die inhaltliche Klammer zum sechsten und letzten Ka-
pitel des Vertrages, in welchem der Zusammenhalt der Gemeinschaft normativ noch
einmal bekraftigt wird, und festgelegt wurde, dass ein Vorgehen des Konigs gegen
Unruhestiftung im Reich durch die Mithilfe der Bischofe und des ihnen zur Verfiigung
stehenden kanonischen Rechtsmittels der Exkommunikation erfolgen sollte. Mehr-
fach nimmt der Text auf den die christliche Gemeinschaft einenden Geist Gottes
Bezug, der im Pfingstfest des Neuen Testamentes den Aposteln gesandt wurde —
womit metaphorisch die politische Einheit des Reiches gemeint ist, das der Konig als
Gottes weltlicher Stellvertreter lenken miisse®. Die weiteren Jahre brachten bekannt-
lich Stabilitit und Verfestigung der Reichsstrukturen trotz neuer, anhaltender Kampfe
in Aquitanien und gegen die ddnischen Normannen. Bezeichnend hierfiir war das
Kronungsfest Karls IT. im Jahr 848 in Orléans, nachdem er die Gebiete Aquitaniens
nachhaltig in sein Regnum integriert und seinen Neffen Pippin IL., der in Aquitanien
Konig war, ausgeschaltet hatte™.

III. Restimee

Es war das Ziel dieser beiden vorgelegten Studien, meine zum Thema »Natio nicht
Nation?« begonnenen Uberlegungen anhand einiger bisher in der Forschung weniger
beachteten Aspekte weiterzufithren und dabei die enge Kohision der Begriffe »Na-
tio, Gemeinschaft, Kult und Nation« in den sozialen Gemeinschaften Europas etwas
naher zu beleuchten. Hierfiir wurden einzelne Konzepte und historisch-politische
wie auch kultisch-religiose Schnittstellen untersucht, die in der Geschichte durch die
im 6., 9. und 10. Jahrhundert gegebenen Verinderungen, wie dem Zerfall und der
»Re-naissance« von Grofireichen, in Erscheinung treten. Da sowohl auf politischer
Ebene als auch auf ideengeschichtlicher und religis-spiritueller zwar vom Unter-
gang entstandener Reiche ausgegangen wurde und gleichermaflen auch von einer
ewigen Erneuerung der Menschheit seit der Erschaffung der Welt, schien es notwen-

Ein Vergleich dieses Textes mit den Pramissen des Vertrages von Coulaines wird an anderer Stelle
nochmals vertieft erfolgen; zur Textanalyse und Herrscherparanese bei Kran, Die Entstehung der
»potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19), S. 235-240.

69 Edition des Quellentextes in Wilfried HarTMANN (Hg.), Die Konzilien der karolingischen Teil-
reiche 843-859, Hannover 1984 (MGH Concilia 3), S. 10-17. Ubersetzung und Interpretation
des Textes sowie Gegentiberstellung mit der franzosischen Ubersetzung von Elisabeth Magnou-
Nortier bei Krag, Die Entstehung der »potestas regia« im Westfrankenreich (wie Anm. 19),
S.205-225.

70 Vgl.ibid,, S. 295.

© Deutsches Historisches Institut Paris



60 Adelheid Krah

dig, die Denkungsweise der geistlichen Eliten anhand einiger weiterwirkender Bei-
spiele in den Blick zu nehmen.

Bisher nicht beachtet wurde die rechtstheoretische, aus der Historie begriindete
Schrift des Isidor von Sevilla, welche die gentile Gesetzgebung der frankisch-
karolingischen Epoche als Autoritit beniitzte und sie daher in die Sammelhand-
schriften der sogenannten »Leges barbarorum« regelmiflig mitaufnahm. Insofern
kann nun von einer Kontinuitat der rechtstheoretischen Vorstellungen der Spatantike
bis an die Schwelle des 12. Jahrhunderts ausgegangen werden. Die im Kult der hebra-
ischen und der christlichen Religionen den Gemeinschaften verkiindete Unverging-
lichkeit ihrer Existenz gab stets die Impulse zur Uberwindung von Katastrophen
und Krisen. Wihrend der hier behandelten Epochen prigte dieser Glaube die Menta-
litat der Menschen aller sozialen Schichten und war nicht nur Ausdruck von Hoffnung
auf bessere Zeiten. Symbolhaft wurde aber mit dem Dogma der Uberwindung des
Todes durch Jesus von Nazareth am Kreuz in der romgebundenen, christlichen
Religion auch eine Trennung und Abgrenzung der Nicht-Christen, insbesondere
der Juden vorgenommen und dabei missachtet, dass der Kult den Austausch der Re-
ligionssprachen des monotheistischen Glaubens erfordern wiirde, wie dies Isidor
nur am Rande seiner Uberlegungen iiber die Entstehung der einheitlichen Sprache
der Menschheit zu formulieren wagte. Das Ausgrenzungsmodell wurde im spirituellen
Konzept der mozarabischen Mirtyrergemeinde von Cordoba selbstzerstorend aus-
gelebt, bewirkte aber die »Re-naissance« des antiken Martyrerkultes in der romischen
Kirche.

Die Abgrenzung von Herkunft nach Nationszugehdrigkeit ist in den frithen, hier
hinzugezogenen Texten gut nachweisbar, etwa in den »Miracula« des heiligen Goar,
fir ihn selbst und fiir die religiose Gemeinde am Ort seiner Verehrung, ebenso in der
mozarabischen Chronik fiir die auf der iberischen Halbinsel lebenden romanischen,
gotischen und arabischen Bevolkerungsschichten. Einen wichtigen Beitrag zur Na-
tionsbildung des spiteren franzosischen Reiches leistete aber die weltliche Gesetz-
gebung ebenso wie die Kontinuitit der bischoflichen Konzilien, in denen die Ord-
nung der Gemeinschaft der Menschen geregelt und den verinderten Gegebenheiten
angepasst wurde. Diesen Gremien war daher auch der Schritt zu einer konstitutio-
nellen Verfassung fiir das Westfrankenreich im Vertrag von Coulaines moglich, den
der bedeutende franzosische Historiker und grofle Vordenker Ferdinand Lot in die
folgenden Worte gefasst hat:

Un pas, un grand pas, va étre franchi, sous le premier roi de France, sous
Charles le Chauve [...]. Bien que le traité de Verdun lui efit reconnu la posses-
sion de la France occidentale, il n’en dut pas moins pour affermir sa situation
entrer en compétition avec |aristocratie de son royaume. L’assemblée qui se
tint 2 Coulaines, prés du Mans, a la fin de ’année 843, a pour nous une impor-
tance exceptionnelle parce que, pour la premiere fois, les devoirs et les droits
réciproques de la royauté et des sujets y sont déterminés".

71 Lot, Naissance de la France (wie Anm. 60), S. 620f. Vgl. auch ibid., S. 424.

© Deutsches Historisches Institut Paris



