
Francia. Forschungen zur westeuropäischen Geschichte 
Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut Paris 
(Institut historique allemand)
Band 51 (2024)

Ernst Hellgardt

Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen  

DOI: 10.11588/fr.2024.1.113928

Rechtshinweis

Bitte beachten Sie, dass das Digitalisat urheberrechtlich geschützt ist. Erlaubt ist aber das 
Lesen, das Ausdrucken des Textes, das Herunterladen, das Speichern der Daten auf einem 
eigenen Datenträger soweit die vorgenannten Handlungen ausschließlich zu privaten und nicht-
kommerziellen Zwecken erfolgen. Eine darüber hinausgehende unerlaubte Verwendung, 
Reproduktion oder Weitergabe einzelner Inhalte oder Bilder können sowohl zivil- als auch strafrechtlich 
verfolgt werden. 



Ernst Hellgardt

ZUM 1000. TODESTAG NOTKERS DES  
DEUTSCHEN VON ST. GALLEN

Am 28. Juni 1022 starb der St. Galler Mönch Notker der Deutsche. Dem Gedächtnis der tau-
sendsten Wiederkehr dieses Tages, eines Millenniums also, war eine Reihe von St. Galler Veran-
staltungen, besonders solcher der Stiftsbibliothek gewidmet, die sich über das ganze Jahr 2022 
hinzogen. Ein Höhepunkt war sicherlich die internationale wissenschaftliche Tagung vom 
28. Juni bis zum 1. Juli 2022. Sie war dem Lebenswerk Notkers gewidmet. Gelehrte aus der 
Schweiz, aus Österreich, Italien, Deutschland und den USA waren angereist und stellten die 
neuesten Ergebnisse ihrer Forschungen über das Leben Notkers des Deutschen und seine Werke 
zur Diskussion. Demselben Anlass war der zugleich erschienene Begleitband der damaligen 
Sommerausstellung der Stiftsbibliothek St. Gallen gewidmet. Er bildet den Ausgangspunkt der 
hier folgenden Bemerkungen zu Notker dem Deutschen1.

Ganz gewiss hatte man es bei der Programmgestaltung der Veranstaltungen nicht vorausge-
ahnt: »Zeitenwende«, das für das Millennium gewählte Losungswort, sollte noch im Nachhinein 
am 9. Dezember 2022 von der Gesellschaft für deutsche Sprache zum »Wort des Jahres 2022« 
gekürt werden. Was war geschehen? Im Anschluss an eine Parlamentsrede des deutschen Bun-
deskanzlers Olaf Scholz vom 27. Februar 2022, drei Tage nach Beginn des Ukraine-Krieges, 
hatte das Wort mit dem Satz Karriere gemacht: »Der russische Überfall auf die Ukraine mar-
kiert eine Zeitenwende. Er bedroht unsere gesamte Nachkriegsordnung«. Gewöhnlich dient 
»Zeitenwende« zur Bezeichnung des Beginns unserer Zeitrechnung nach Inkarnationsjahren 
mit Christi Geburt und meint über ein äußerliches Orientierungsgerüst für die Zeitrechnung 
hinaus einen fundamentalen religions-, kultur- und allgemeingeschichtlichen Wendepunkt, 
von dem an in der Geschichtsdarstellung spätestens seit dem frühen achten Jahrhundert die 
Jahre gezählt werden. Eine ähnlich fundamentale, nun aber politische Wende meinte die Rede 
des Bundeskanzlers in rhetorischer Überhöhung einläuten zu sollen. Indessen hatte man in 
St. Gallen bei der Vorbereitung der Millenniumsveranstaltungen an eine andere Zeitenwende 
gedacht, an die des Jahres 1000, jenes Jahres, das etwa in die Mitte der Schaffensjahre von Not-
kers Leben (ca. 950–1022) fiel. Heilsgeschichtliche Spekulationen dieser Zeit rechneten für das 
Jahr 1000 in der Tat vielerorts mit einer Wende, nämlich in Gestalt einer erwarteten Wiederkehr 
Christi, des Endes der Welt und ihrer Geschichte, mit einer heils- und weltgeschichtlichen Zei-
tenwende also2. Etwas weniger hochgespannt und eher im Sinne einer realgeschichtlichen Wen-
dezeit kann die Zeit, in der Notker lebte, jedoch auch deswegen als Zeitenwende in Anspruch 
genommen werden, weil sie in die neue, politische und geistesgeschichtliche Konsolidierungs-
phase der deutschen Reichsgeschichte durch die ottonischen und die frühsalischen Kaiser fiel, 
in eine Zeit, welche durchaus auch die speziellen Voraussetzungen für die Möglichkeiten von 
Notkers geistigem Schaffen bot. Und so kann man, wenn man will, nun auch Leben und 

1	 Rezension über: Andreas Nievergelt (Hg.), Zeitenwende. Notker der Deutsche († 1022), Basel 
(Schwabe Verlag) 2022, 112 S., 31 farb. Abb. , ISBN 978-3-7965-4575-7, EUR 25,00.

2	 Dazu Cornel Dora, Trost der Philosophie, in: Nievergelt (Hg.), Zeitenwende (wie Anm. 1), 
S. 48–65, besonders mit Bezug auf den anonymen Prolog zu Notkers Bearbeitung der »Conso-
latio Philosophiae« des Boethius.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   429#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   429 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt430

Lebensleistung Notkers als signifikant für die geistesgeschichtliche, insbesondere wissen-
schaftsgeschichtliche Wende seiner Zeit, der Zeit um 1000, verstehen.

Der Ausstellungsführer »Zeitenwende« präsentiert in zehn thematischen Komplexen Leben 
und Werke Notkers und den Umkreis seines Wirkens in St. Gallen. Jeder Artikel ist flankiert von 
mindestens einer ganzseitigen, farbigen Abbildung aus einschlägigen, meist – aber nicht nur – 
St. Galler Handschriften, wie sie die Besucher*innen der Ausstellung betrachten konnten. Die 
Autor*innen des Katalogs sind Mitarbeiter*innen der St. Galler Stiftsbibliothek und in der Not-
ker-Forschung bekannte Persönlichkeiten. Gleich fünf Beiträge steuert der Herausgeber Andreas 
Nievergelt selbst bei: »Leben und Werk Notkers des Deutschen«, »Althochdeutsche Werke zu 
den artes liberales«, »Die Aristoteles-Schriften Notkers«, »Verlorene Werke« Notkers und »Die 
vierte Sprache«, ferner (zusammen mit Philipp Lenz): »Die Sieben Freien Künste in Notkers Wer-
ken«. Christine Hehle schreibt über »Notker III. von St. Gallen – zweisprachiger Gelehrter und 
Pädagoge mit Herzblut«, Philipp Lenz über »Die Klosterschule«. Cornel Dora (nicht Cora wie 
irrtümlich im Inhaltsverzeichnis!) zeichnet für einen Artikel »Trost der Philosophie« und schließ-
lich Franziska Schnoor für den Beitrag »Notkers Psalter und andere Psalmenkommentare«.

Sie schreiben für ein größeres, an Notker dem Deutschen und der Kultur St. Gallens interes-
siertes Publikum, wie es für den Besuch der Ausstellung erwartet wurde. Ergänzt werden die 
Beiträge durch umfangreiche Anmerkungen mit reichen, oft sehr gehaltvollen Hinweisen auf 
Spezialliteratur neuesten und allerneuesten Datums und mit kritischen Diskussionen zur For-
schung, die auch zu einem vertieften Studium der einzelnen Themenbereiche anleiten können.

Die einzelnen Beiträge überschneiden sich öfters thematisch. Das liegt in der Natur des Büch-
leins, das als Führer zum Verständnis der Exponate dienen sollte, die in der Ausstellung gezeigt 
wurden. Im Brennpunkt steht aber immer auf die eine oder andere Weise der Millenarius Notker 
mit der ganzen Vielseitigkeit der Anknüpfungsmöglichkeiten an seine Persönlichkeit und sein 
geistiges Werk. Wer sich dem nähern möchte, dem stehen zwei ganz außerordentliche Doku-
mente zur Verfügung. Das eine, ein Memorialgedicht Ekkeharts IV. von St. Gallen auf Leben 
und Sterben seines Lehrers Notker3, ist eher persönlicher Natur und dem monastischen Ge-
denken St. Gallens an den Mönch Notker verpflichtet. Das andere, bekannt unter der schlichten 
Bezeichnung »Notkers Brief«, stammt von Notker selbst und enthält eher nüchterne Informa-
tionen, die Notker über seine Werke und deren besondere Zweckbestimmung gibt4. Die Beiträge 

3	 Abbildung einer Seite der Handschrift St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 393 (p. 155) in: 
Nievergelt (Hg.), Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 9, Digitalisat: https://www.e-codices.unifr.ch/
de/csg/0393/155. Zu dem Memoriale Ernst Hellgardt, Notker magister nostrę memorię ho-
minum doctissimus et benignissimus. Bemerkungen zu den ältesten Lebenszeugnissen über Not-
ker den Deutschen, in: Stephan Müller, Jens Schneider (Hg.), Deutsche Texte der Salierzeit – 
Neuanfänge und Kontinuitäten im 11.  Jahrhundert, München 2010 (MittelalterStudien, 20), 
S. 161–202 (Text, Übersetzung, Kommentar); Hellgardt, Vom St. Galler Abrogans zum Er
furter Judeneid: Frühe deutsche Prosa von ca. 800 bis ca. 1200, Bd. 1: Literarisierung der Volks-
sprache. Die Anfänge und Fortschritte theoretischen und pragmatischen Wissens, Berlin, Bos-
ton 2022, S. 473–479 (Text, Übersetzung, Fußnoten).

4	 Nievergelt, Zeitenwende (wie Anm. 1) enthält auf S. 21 eine etwas verkleinerte Abbildung der 
Seite aus der Handschrift, die den Brief überliefert: Brüssel, Bibliothèque royale de Belgique 
(KBR), ms. 10615–729, fol. 58r, originales Format 275 x 192 mm, Digitalisat: https://opac.kbr.be/
Library/doc/SYRACUSE/18349465/miscellanea-latina-ms-10–615–729. Nievergelt fügt seinem 
Artikel zu Leben und Werk Notkers, eine neue Übersetzung des Briefes bei (ibid., S. 20/22). 
Edition des Briefes mit Einführung, Bemerkungen zur Überlieferungsgeschichte und Stellen-
kommentar: Ernst Hellgardt, Notkers des Deutschen Brief an Bischof Hugo von Sitten, in: 
Klaus Grubmüller u. a. (Hg.), Befund und Deutung. Zum Verhältnis von Empirie und Inter-
pretation in Sprach- und Literaturwissenschaft, Tübingen 1979, S. 169–192 (Abbildung, Text, 
Anmerkungen); Hellgardt, Vom St. Galler Abrogans (wie Anm. 3), Bd. 1, S. 467–471 (Text, 
Übersetzung, Fußnoten).

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   430#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   430 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 431

des Millenniumsbändchens beziehen sich fast auf Schritt und Tritt auf diesen Brief. Ich nehme 
das, nachdem ich diesen Brief selbst mehrfach ediert und kommentiert habe, hier nach über 
40 Jahren noch einmal zum Anlass auf dieses oft übersetzte und kommentierte Schriftstück5 in 
Form einer kommentierenden Paraphrase einzugehen. Dieses Mal soll der Schwerpunkt zum 
einen auf einer genaueren Einbettung des Briefes in den historisch-biographischen Hinter-
grund liegen, in welchem Absender und Adressat des Briefes standen, zum andern sollen einige 
Überlegungen zu schwierigen und unterschiedlich gedeuteten Stellen des Briefes angestellt 
werden, die vor dem Hintergrund seiner problematischen Überlieferung interpretiert werden.

Die Überlieferung des Briefes

In der heute Brüsseler Handschrift6, die den Brief enthält (1. Hälfte 12. Jh.), leitet dieser das 
Konvolut einiger lateinischer Traktate Notkers ein7. Die Handschrift gehört nach Ausstattung 
und Schreibern zu einem großen Corpus von zehn ursprünglich zusammengehörigen Codices, 
die alle aus Trier, St. Eucharius-Matthias stammen8. Wie waren die Vorlagen der hier in Rede 
stehenden, ihrer Herkunft nach sämtlich St. Galler Texte des Trierer Konvoluts und mit ihnen 
der Brief Notkers nach Trier gekommen? Tax hat in der Ausgabe der kleineren Schriften Notkers 
gezeigt, dass die unmittelbare Vorlage dieses Schriftenbündels mit großer Gewissheit in der 
heute Zürcher, ursprünglich St. Galler Handschrift (Zürich, Zentralbibliothek, C 98) erhalten 
ist9. Diese Handschrift war nach etlichen Anzeichen als Vorlage mit Korrekturanweisungen für 
die Reinschrift eines Kopisten gedacht10. Ihre Texte können heute mit großer Wahrscheinlichkeit 
alle Notker zugeschrieben werden11. Die stehengebliebenen Corrigenda der St. Galler Hand-
schrift (Sigle Z) blieben aber wie dort so auch in ihrer Brüsseler Abschrift (Sigle G) unkorri-
giert. Der hier an der Spitze der folgenden Texte stehende Brief Notkers ist in der St. Galler 
Vorlage nicht enthalten. Vor kurzem hat Tax auch noch auf Indizien aufmerksam gemacht, de-
nen zufolge Ekkehart IV. von St. Gallen als eine Art »Nachlassverwalter« der Werke Notkers 
angesehen werden kann12. Bekannt sind Ekkeharts Beziehungen nach Trier während seiner Zeit 

5	 Verzeichnis der Übersetzungen des Briefes bei Nievergelt (Hg.), Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 96, 
Anm. 29; meine Übersetzung in Hellgardt, Vom St. Galler Abrogans (wie Anm. 3), S. 467–471 
ist dort noch nicht erwähnt, eine neue Übersetzung von Norbert Kössinger angekündigt.

6	 Brüssel, Bibliothèque royale de Belgique (KBR), ms. 10615–729 (Sigle G).
7	 Zu dieser Deutung als »Einleitungstext« s. Hellgardt, Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4), 

S. 179 mit Anm. 10. 
8	 Der größte Teil jener zehn Handschriften, darunter auch die mit dem Brief Notkers, befand sich 

später im Besitz des Nikolaus von Kues, dann in dem der Bollandisten, und von dort kam sie an 
die Brüsseler Bibliothek, ibid., S. 175.

9	 Zürich, Zentralbibliothek (als Dauerleihgabe in der Stiftsbibliothek St. Gallen), C 98, Digitalisat: 
https://www.e-codices.unifr.ch/de/zbz/C0098/1r.

10	 James C. King, Petrus W. Tax (Hg.), Notker der Deutsche. Die kleineren Schriften, Tübingen 
1996 (Die Werke Notkers des Deutschen. Neue Ausgabe, 7; Altdeutsche Textbibliothek, 109), 
S. XXIII–XXIX.

11	 Petrus W. Tax, Die lateinischen Schriften Notkers des Deutschen. Altes und Neues, in: Beiträge 
zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur (PBB) 124 (2002), S. 411–441.

12	 Ders., Ekkehart IV. als Nachlassverwalter von Texten Notker Labeos? Eine Hypothese anlässlich 
einer bemerkenswerten Rubrizierung, in: Norbert Kössinger, Elke Krotz, Stephan Müller 
(Hg.), Ekkehart IV. von St. Gallen, Berlin, Boston 2015 (Lingua Historica Germanica, 8), S. 201–
206. Im Anhang zur letzten der »Benedictiones super lectores« (Nr. LIX, S. 279, Glosse 6), einem 
»Dictamen debitum magistro«, gibt Ekkehart selbst in seinem sog. »Liber benedictionum« einen 
Hinweis, der auf seine Tätigkeit als »Nachlassverwalter« der Schriften in Notkers Nachlass 
deutbar ist: hoc et cȩtera quȩ scripsi, ipse [sc. Notkerus] scribi iussit in cartis suis, in quibus ea post 
inueniens in hac sceda pro locis ascripsi, ut iuuenes nostros in id ipsum adortarer. Johannes Egli 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   431#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   431 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt432

als Vorsteher der Mainzer Domschule unter Erzbischof Aribo (1021–1031)13. Im Prolog II zu 
seinem »Liber benedictionum« widmet Ekkehart dieses Werk dem Trierer Mönch und Diakon 
Johannes († 11.7.1035), dem späteren Abt des Trierer Klosters St. Maximin-Matthias14. Wenn es 
ursprünglich Ekkehart war, der das erwähnte Textkonvolut der St. Galler Notker-Handschrift 
von Mainz aus nach Trier vermittelte, so wäre es gut vorstellbar, dass Ekkehart dieser Text-
sammlung – etwa in Gestalt eines losen Zettels – zugleich den Brief beigefügt hätte, der in der 
bis heute greifbaren St. Galler Vorlage (Sigle Z) der Brüsseler Handschrift (Sigle G) noch nicht 
vorhanden war, dann aber in Trier als weitere Dreingabe Ekkeharts aus dem Nachlass Notkers 
an die Spitze des von ihm nach Trier vermittelten Notker-Konvoluts gestellt wurde. Und dieses 
wurde damit und schlussendlich mitsamt dem Brief zur Vorlage der Brüsseler Handschrift des 
12. Jahrhunderts. Auch der Text des Briefes macht durch gewisse Unklarheiten seiner Formu-
lierungen teilweise den Eindruck eines flüchtig hingeworfenen Konzepts, das man vielleicht 
nach Absendung einer verbesserten Fassung an Hugo von Sitten in St. Gallen zurückbehalten 
und in Notkers Nachlass aufbewahrt hatte, wo Ekkehart es finden konnte. Und auf seine Weise 
passt auch der Brief mit seinem – mutmaßlichen – Konzeptcharakter zu jenem der St. Galler 
Handschrift (Sigle Z), die Tax als Vorlage der Brüsseler Handschrift erwiesen hat. Vielleicht 
lichten diese Kombinationen ein wenig das Dunkel, das über der Frage liegt, warum Notkers 
Brief weder aus St. Galler noch aus Sittener Überlieferung erhalten ist.

Interpretation und Kommentierung des Briefes

Die Briefanrede (Z. 1 f.)15 formuliert das Verhältnis zwischen Briefempfänger, Bischof Hugo 
von Sitten, sanctus Sedunensis episcopus, und Briefabsender, Notkerus coenobita sancti Galli, in 
korrekter Bezeichnung von Name und klerikalem Rang: episcopus für Hugo und coenobita 
(nicht etwa presbyter) für Notker16. Dabei mag auffallen, dass der Adressat nur mit der Initiale 
seines Namens genannt wird, der Absender dagegen mit ausgeschriebenen Namen. Zu den Le-
bensdaten Notkers (* um 950, † 28. oder 29.6.1022) begnüge ich mich hier mit dem Hinweis auf 
die Angaben Nievergelts im Millenniumsbüchlein17. Das Wenige, was über Bischof Hugo in der 
Geschichtswissenschaft bekannt ist, berichtet ausführlich auf der Grundlage des älteren und 
aktuellen Forschungsstandes18 der Wikipedia-Artikel19 über ihn. Für die Zeit von Hugos Pon-
tifikat werden dort die Jahre von etwa 994 bis um 1020 angegeben. »Um 1020« – das ist aller-

(Hg.), Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. nebst den kleineren Dichtungen aus dem Codex 
Sangallensis 393, St. Gallen 1909 (Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte, 31), S. 279 (vgl. 
ibid., S. VI).

13	 Ernst Dümmler, Ekkehart IV. von St. Gallen, in: ZfdA 14 (1869), S. 1–73, hier S. 4 f.
14	 Egli (Hg.), Liber Benedictionum (wie Anm. 12), S. 3.
15	 Zitate mit Zeilenangabe nach meiner Ausgabe des Briefes Hellgardt, Notkers des Deutschen 

Brief (wie Anm. 4), Korrekturen und Nachträge hierzu Hellgardt, Notker magister (wie Anm. 3), 
S. 161, Anm. 2.

16	 Knapper fällt die Schlussformel des Briefes aus: Dominus meus episcopus in aeternum ualeat 
(Z. 48).

17	 Nievergelt, Leben und Werk Notkers des Deutschen, in: Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 18 f., 
mit Anm. 1 (S. 94).

18	 Catherine Santschi, Le catalogue des évêques de Sion de Pierre Branschen (1576). Edition cri-
tique, in: Vallesia. Revue annuelle des Archives de l’Etat, de la Bibliothèque cantonale et du 
Service des Musées, Monuments historiques et Recherches archéologiques du Valais (1967), 
S. 87–134, hier S. 102; Jean Gremaud, Documents relatifs à l’histoire du Vallais, Bd. 5: 1351–
1375, Lausanne 1884 (Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de la Suisse ro
mande, 33); hier ist S. CX nach dem Nekrolog der Sittener Kirche als Todesdatum von Bischof 
Hugo ein 14. Oktober angegeben, der allerdings nicht auf das Jahr 1017 bezogen werden muss.

19	 https://de.wikipedia.org/wiki/Hugo_von_Sitten (Stand: 30. April 2024).

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   432#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   432 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 433

dings nur eine ungefähre Angabe. Wahrscheinlich geht sie auf die Überlegungen meiner ersten 
Ausgabe des Briefes von 1979 zurück20. Genauer ist der Hinweis auf die letzte urkundliche Er-
wähnung Hugos im Jahr 1017. Aber das ist nicht unbedingt Hugos Todesjahr, wie es die häufig 
anzutreffende Datierung des Notkerschen Briefes »um oder vor 1017« unterstellt. Diese Datie-
rung stützt sich allein auf die letzte urkundliche Erwähnung Hugos, wobei die Datierung von 
Hugos Tod im Nekrolog der Sittener Kirche auf den 14. Oktober eines ungenannten Jahres 
gern, aber sicherlich nicht zwingend in das Jahr seiner letzten urkundlichen Erwähnung verlegt 
wird. Aber nach 1017 könnte Hugo durchaus bis zum 14. Oktober eines Jahres »um 1020« ge-
lebt haben. Die früher übliche Datierung von Notkers Brief »um 1017« ist demnach vielleicht 
bis zum Jahr 1020 hinaufzurücken. Das ist nicht ohne Bedeutung für die Entstehungszeit bzw. 
Datierung einiger Werke Notkers, die er in dem Brief erwähnt.

Bischof Hugo spielt in der Geschichte als Empfänger von zwei oft zitierten historischen 
Quellen eine Rolle. Die eine ist eben Notkers Brief, die andere eine wichtige Schenkungsur-
kunde König Rudolfs III. (993–1032) von Hochburgund. Im Jahr 999 erteilte König Rudolf die 
Grafschaftsrechte im Wallis dem Bischof von Sitten, zuerst also an Bischof Hugo. Im 11. Jahr-
hundert befand sich auch die burgundische Burg Chillon am Genfersee, ein befestigter Posten 
an der Grenze der Diözese Sitten zur Waadt, im Besitz des Bischofs von Sitten. Hugos Bistum 
lag im Gebiet des um 930 gebildeten Königreichs Burgund. Wichtiges und hochberühmtes 
kulturelles Zentrum des Burgunderreichs war das Kloster Saint-Maurice bei Sitten. Im 10. Jahr-
hundert war das Amt des Abts von Saint-Maurice mehrmals in Personalunion vereint mit jenem 
des Bischofs von Sitten. Und während Hugos Pontifikat war König Rudolf sogar zeitweise 
selbst zugleich das nominelle Oberhaupt des Klosters Saint-Maurice und des Bistums Sitten. 
Die Beziehungen zwischen dem alemannischen Reichskloster St. Gallen auf der einen Seite und 
dem burgundischen Bistum Sitten bzw. dem burgundischen Königskloster Saint-Maurice auf 
der anderen Seite bilden den zeitgeschichtlichen Hintergrund des Briefkontaktes zwischen 
Notker und Bischof Hugo. Der Kontakt fand also zwischen den Partnern führender königlich 
burgundischer und kaiserlich reichsdeutscher Zentren des politischen, geistigen und spirituel-
len Lebens seiner Zeit statt. 

Zurück zu Notkers Brief: Dessen nun folgende Einleitungssätze (Z. 3–9) sind regelgerecht 
im Sinne der ars dictaminis für einen Antwortbrief gestaltet. Hierher gehört die höfliche Bezug-
nahme auf eine mündliche Botschaft, die Notker durch einen Boten Hugos erhalten hat (per 
relatum nuntii, Z. 3): Notker ist erfreut, zu hören (audiui, Z. 4), dass der Bischof sich bei guter 
Gesundheit befinde. Nun formuliert er – noch ganz im Allgemeinen bleibend – im Sinne der 
Exordialtopik der ars dictaminis Antworten (responsiones, Z. 4) auf Anmahnungen (commoni-
tus, Z. 4), die vonseiten des Bischofs an ihn gekommen sind, sei es mündlich oder brieflich 
durch den Boten des Bischofs. Diese Anmahnungen auf Einlösung zuvor anscheinend gegebe-
ner Versprechen (uota, Z. 9) wehrt er ab. Zur Rechtfertigung bringt er toposhafte Allgemein-
plätze vor (dicta – facta, Z. 5; necessitas – uoluntas, Z. 8) und Anspielungen auf bekannte oder 
als bekannt gedachte Sentenzen aus biblischen (Sap 7,16) und aus hagiographischen Quellen 
(»Vita Columbani«), nicht zuletzt auch aus gebildeter Klassikerlektüre (Sallust, »Catilinae 
coniuratio«)21. All diese Topoi scheinen mir aber nicht bloß Notkers Ablehnung und deren 
Rechtfertigung zum Ausdruck zu bringen. Sie scheinen mir zugleich anzudeuten, dass er in 
Anbetracht höherer oder sogar zwingender Verpflichtungen und nur resignierend auf etwas 
verzichte, dem eigentlich seine Neigung gölte. Im Übrigen: Bis dahin und auch hier laufen die 
allgemein gehaltenen Formulierungen des Briefes noch glatt im Sinne exordialer Topik ab22.

20	 Hellgardt, Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4), S. 181 f.
21	 Im Einzelnen s. dazu ibid., S. 183 und ders., Notker magister (wie Anm. 3), S. 161, Anm. 2.
22	 Einzelne Probleme, die in der älteren Forschung gesehen wurden, lassen sich meines Erachtens 

leicht lösen; dazu Hellgardt, Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4), S. 193 f.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   433#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   433 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt434

Aber worum es konkret geht, das ergibt sich erst aus dem Folgenden (Z. 10–17). Hugo, der 
Bischof, hat Notker mit dem Wunsch nach Artes-Schriften »belasten« wollen (me onustare 
uultis, Z. 10). Doch den Artes hat Notker, der Mönch, »entsagt«, er hat sie »verabschiedet« 
(renuntiaui, Z. 10). Was der Bischof von Notker verlangt, gilt diesem als Last, aber indem er 
diese Last nicht auf sich nehmen will, leistet er doch zugleich Verzicht – noch einmal die auffäl-
lige Spannung zwischen Pflicht und Neigung! Und ein weiteres Mal im Folgenden: Kenntnisse im 
Bereich der Artes gelten nicht nur als unerlässlich für das integre Verständnis der libri ecclesiasti-
ci (Z. 12), nein, sie sind dabei doch auch schmackhaft als Vorgenuss (illis [artibus] … prelibatis, 
Z. 13) für einen höheren Genuss! In den ecclesiastici libri (Z. 12) sei manches auf syllogistische 
oder figürliche Weise oder in Form von rhetorisch einschmeichelnden Überzeugungskünsten 
gesagt (syllogistice aut figurate aut suasorie dicta, Z. 16) – syllogistice und suasorie: Das ent-
spricht in der Anwendung genau der Interpretation, die Notker bei seiner Bearbeitung der 
»Consolatio Philosophiae« des Boethius durchführt, die damit – das mag verwundern – als 
liber ecclesiasticus erscheint. Notker zeigt da, wie die Ärztin Philosophia in ihrer Trostrede zu-
nächst – aber nur vorläufig – rhetorische Überzeugungsstrategien als gelinde und wohltuende (!) 
Heilmittel für die Lethargie des Boethius anwendet, um später in immer intensiverer Konse-
quenz mit syllogistischer Beweisführung auf schärfere und unbedingt wirksame therapeuti-
sche Mittel zuzugreifen. Als Autoren der Rhetorik und der Syllogistik nennt der Brief Notkers 
Cicero23 und Aristoteles oder andere artigraphi (Z. 17). Bei figurate kann wieder an die Rheto-
rik mit ihren figurativen Stilmitteln gedacht sein, eher ist aber wohl die figürlich-allegorische 
Schriftauslegung biblischer Texte gemeint, wie sie in Notkers Psalterbearbeitung begegnet. 
Tatsächlich beruht ja diese exegetische Methode maßgeblich auf der Anwendung von Techniken 
der Rhetorik24. Wohl benutzt Notker in der Psalterbearbeitung aufgrund seiner exegetischen 
Quellen die Rhetorik und die Syllogistik de facto und implizit auf Schritt und Tritt, aber nicht 
wie in der »Consolatio« mit expliziter Bezugnahme auf die rhetorische oder syllogistische 
Technik oder Methodik, anders als etwa Cassiodor, der dies in seiner Psalterauslegung regel-
mäßig tut25. Und wenn Augustinus wenig später genannt wird (Z. 25), dann nicht als Autor 
einer bestimmten Schrift, sondern mit Bezug auf die Praxis seiner allegorischen Exegese des 
Psalters und nicht im technisch-methodischen Sinne als artigraphus, als der er ja auch gemeint 
sein könnte, sondern hier inhaltlich als Quellenautorität für die explanatio des Psalters.

Worin besteht nun aber für Notker der Reiz der so attraktiven und dann doch verabschiede-
ten (renuntiaui, Z. 10) Artes? Wo es um deren Attraktivität geht, da spricht Notker – auch – als 
Gelehrter. Geht es um ihren Verzicht, dann spricht er als Mönch und Asket, denn Bildung ver-
schafft gewollt oder ungewollt und vielleicht sogar unerlaubt auch Genuss oder Befriedigung, 
intellektuell oder ästhetisch. Hier bilden die Topoi des Briefeingangs demutsvoll und resigniert, 
womöglich sogar schuldbewusst (dicta – facta, Z. 5), die Unter- oder Obertöne: uoluntas – 
necessitas (»wünschen: genötigt sein«, Z. 8), uolui et uolo (»ich wollte und will immer noch, …«, 

23	 Zu Cicero bei Notker s. Stefan Sonderegger, Notker der Deutsche und Cicero. Aspekte einer 
mittelalterlichen Rezeption, in: Otto P. Clavadetscher, Helmut Maurer, Stefan Sonderegger 
(Hg.), Florilegium Sangallense. Festschrift für Johannes Duft zum 65. Geburtstag, St. Gallen, 
Sigmaringen 1980, S. 243–266.

24	 Zu dieser nicht immer anerkannten Tatsache Ernst Hellgardt, Erkenntnistheoretisch-onto-
logische Probleme uneigentlicher Sprache in Rhetorik und Allegorese, in: Walter Haug (Hg.), 
Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion Wolfenbüttel 1978, Stuttgart 1979 (Ger-
manistische Symposien, 3), S.  25–37; Diskussionsbericht von Gisela Vollmann-Profe hier 
S. 169 f.

25	 Vgl. dazu Ernst Hellgardt, ›Singet dem Herrn ein neues Lied‹. Die Bearbeitung des 95. [96.] 
Psalms bei Notker dem Deutschen, in: Horst Brunner u. a. (Hg.), helle döne schöne. Versam-
melte Arbeiten zur älteren und neueren deutschen Literatur. Festschrift für Wolfgang Walliczek, 
Göppingen 1999 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik, 668), S. 141–166.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   434#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   434 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 435

Z. 5), sed conclusi sumus (»aber gefangen sind wir«, Z. 6). Geht es aber um die Unverzichtbar-
keit der Artes, da spricht Notker aus seiner Verantwortung als Lehrer, ad intellectum integrum 
duci … dum accessum habere nostros uellem scolasticos (Z. 13 f.), als Lehrer, der sein Licht nicht 
unter den Scheffel setzen darf26. Das heißt: Er spricht dies aus dem Verantwortungsbewusstsein 
für seine St. Galler Schüler (nostros scolasticos, Z. 14) und dabei aus der Hochschätzung für 
sie: Propter caritatem discipulorum hat er nach dem Gedenken Ekkeharts IV. seine Werke ver-
fasst27, und ganz in diesem Sinne heißt er nostrae memoriae – nicht nur – doctissimus – sondern 
auch – et benignissimus. So in den »Annales maiores« von St. Gallen28, einem Teil des Kapitels-
buches des Klosters, aus dem allmorgendlich im Kapitel gelesen wurde. In den Zusammen-
hang der Verantwortung für die Schüler gehört nun auch das Wagnis, das Notker als rem paene 
inusitatam (Z. 15) auf sich genommen hat, nämlich ut latine scripta in nostram [linguam] conatus 
sim uertere (Z. 15 f.). Gewiss meint dabei der Ausdruck latine scripta nicht nur die Texte selbst, 
die er für die St. Galler Schüler in der lingua propria bearbeitet hat; der Ausdruck meint auch 
die lateinischen Kommentare zu ihnen, die Notker in seine zweisprachigen Bearbeitungen 
integriert hat. Mit diesen latine scripta also ist in einem weiteren Sinne auch das in ihnen für die 
Schüler miterfasste Artes-Wissen gemeint, so problematisch sein Erwerb und sein Besitz auch 
sein mag. Soviel bis hierher (Z. 10–17). Festzuhalten bleibt vorerst noch: Auch in diesem zwei-
ten Teil des Briefes sind zwar sehr komplexe Gedanken formuliert, sie lassen sich aber als 
durchaus widerspruchlos und in sich homogen verstehen, obwohl sie sich in ihrem spannungs-
geladenen Inhalt erst nach eindringlicher Analysebemühung recht erschließen. 

Die Schwierigkeiten der folgenden Abschnitte sind von anderer Art. Es sei hier der Versuch 
erlaubt, dies noch einmal neu und allein vom Text des Briefes her zu analysieren, zunächst un-
abhängig von Plausibilitätserwägungen über das St. Galler Unterrichtswesen zu Notkers Zeit. 
Der vorige Briefteil hat damit geschlossen, dass Notker Artes-Autoren und Artes-Wissen für 
das Verständnis der von ihm bearbeiteten Texte herangezogen habe. Nun fährt Notker fort und 
hebt zu einer Aufzählung seiner Werke an, die er anstelle des eigentlich von Hugo Gewünschten 
anzubieten hat: Horum nescio, an aliquid dignum sit uenire in manus uestras, wie er abschließend 
sagt (Z. 29). Im hier Folgenden (Z. 18 Quod dum agerem – Z. 26 exegerim) gibt es nun konzep-
tionelle, stilistische und inhaltliche Schwierigkeiten, die in einem Entwurfscharakter des Briefes, 
etwa der Niederschrift nach Diktat, ihre Ursache haben könnten.

Quod dum agerem in duobus libris Boethii – Dies ist die schwierigste Stelle des ganzen Briefes. 
Ganz offenbar ist sie flüchtig und unsorgfältig formuliert und daher schwer verständlich: Quod 
dum agerem in duobus libris Boethii, qui est de consolatione Philosophiae et in aliquantis de 
sancta trinitate, rogatus <sum> … traducere … Mox … (Z. 18–22). Diese Wortfolge hat in der 
Editionsgeschichte zu vielen Konjekturen Anlass gegeben29. Dabei ging es der Forschung immer 
wieder darum, eine postulierte Entstehungsgeschichte von Notkers Werken zu begründen, 
oder auch um die Frage, welche Schriften Notker zuweisbar sind, welche nicht bzw. welche 
zusätzlich zu den bereits angenommenen? Die Spekulationen schossen ins Kraut30.

26	 »Man zündet auch nicht ein Licht an und stülpt ein Gefäß darüber, sondern man stellt es auf den 
Leuchter, dann leuchtet es allen im Hause« (Mt 5,15).

27	 Egli (Hg.), Liber Benedictionum (wie Anm. 12), S. 230–234, hier Glosse zum ersten Vers, 
s. auch Hellgardt, Notker magister (wie Anm. 3), S. 165. Ekkehart spricht hier von der caritas 
Notkers, die er im Verhältnis zu seinen Schülern empfunden habe, nicht etwa von elitärer dilectio 
(Vorzüglichkeit), und natürlich auch nicht von erotisch konnotierbarem pädagogischen amor.

28	 Annales Sangallenses maiores, hg. von Georg H. Pertz, MGH SS 1, Hannover 1826, S. 82.
29	 Vgl. dazu den zweiten Apparat (zu Z. 18 f. und nochmals 19) meiner Ausgabe Hellgardt, 

Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4), S. 172 und den Kommentar dort, S. 184–189.
30	 Am interessantesten ist vielleicht die kaum beachtete Annahme Ingeborg Schröblers, der zufolge 

sich Notker hier auf seine Bearbeitung ausgewählter Bücher (libri) aus Augustins Großwerk 
De trinitate beziehe. Als gemeint wäre dann zu unterstellen: Quod dum agerem in duobus libris: 

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   435#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   435 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt436

Gesetzt also, Notker spräche hier von zwei Büchern des Boethius (duobus libris Boethii) – 
welche beiden sind dann gemeint? Das eine wird die »Consolatio« sein, die wir ja auch besitzen 
(aber in fünf Büchern). Für das andere, das uns von Notker als Bearbeitung eines Boethius-
Traktates freilich nicht erhalten ist, bietet der Text die Formulierung et in aliquantis de sancta 
trinitate an. Ist zu et in aliquantis etwa libris elliptisch fortgelassen, und soll man dann über
setzen »und in aliquantis/etlichen (Büchern)«? Tatsächlich hat Boethius in nicht weniger als in 
vier Traktaten die Trinitätsthematik unter verschiedenen Gesichtspunkten behandelt31. Hätte 
Notker davon »ziemlich viele« bzw. »etliche« (aliquanti) behandelt? Dann hätte er aber von 
mehr als duobus libris Boethii sprechen müssen, die er bearbeitet haben will. Und welche bzw. 
wie viele unter den »ziemlich vielen« theologischen Traktaten des Boethius hätte er sich vor
genommen? Auf diese Frage wüsste ich keine plausible Antwort. Kommt man vielleicht mit 
dem Text am besten zurecht, indem man aliquantus im Sinne von »bedeutend, gewichtig« ver-
steht und doctrinis (oder Ähnliches) zu aliquantis hinzudenkt? Analytisch dargestellt ergäbe 
sich: 

Quod dum agerem in duobus libris Boethii,
1.  qui est de consolatione Philosophiae
2.  et qui est in aliquantis [libris? doctrinis?] de sancta trinitate

Es ergäbe sich zu 2. ungefähr der Sinn »und zweitens in einigen bedeutenden Büchern? / Lehren 
(oder ähnlich)? über die Trinität«. Notker hätte dann gemeint, dass er, ohne einen speziellen 
Traktattitel zu nennen, bedeutende Stellen aus einer oder aus mehreren der Trinitätsschriften 
des Boethius zu einem eigenen Exzerpttraktat kompiliert, übersetzt und zugleich kommentie-
rend bearbeitet habe, in der Art, wie er es z. B. mit der hier zugleich genannten »Consolatio« 
getan hat32. Damit könnte man sich wohl zufriedengeben. Aber doch nicht so recht. Denn in 
solcher Weise hätte Notker sehr ungeschickt formuliert, was er sagen wollte. Es bleibt nämlich 
doch noch die Frage, wie sich die von Notker im Satzeingang genannte Zweizahl der Bücher 
des Boethius mit dem aliquantis vereinbaren lässt, wenn es dergestalt wohl doch auf ein Kom-
pilat aus mehr als zwei Trinitätsbüchern (oder Trinitätslehrsätzen?) des Boethius zu beziehen 
wäre, so dass am Ende von drei oder gar noch mehr Büchern (oder Trinitätslehrsätzen?) des 
Boethius die Rede hätte sein sollen, von der »Consolatio« und von dem Kompilat aus mehreren 
(aliquantis) Trinitätsbüchern (oder Trinitätslehrsätzen?)33.

[1.] Boethii, qui est de consolatione Philosophiae et [2.] in aliquantis [libris Augustini, qui est] de 
sancta trinitate. Dafür, dass bei der Nennung gewisser Standardwerke die Nennung des Autor-
namens, also hier die Nennung des Namens Augustin als selbstverständlich wegbleiben konnte, 
kann Schröbler bei Notker selbst und auch bei anderen Autoren seiner Zeit Beispiele beibringen. 
Ingeborg Schröbler, Zum Brief Notkers des Deutschen an den Bischof von Sitten, in: ZfdA 82 
(1948/1950), S. 32–46, hier S. 37–42.

31	 De fide catholica – Contra Eutychen et Nestorium – Utrum Pater et Filius et Spiritus Sanctus de 
diuinitate substantialiter praedicentur – Quomodo Trinitas unus Deus ac non tres dii – s. Berthold 
Altaner, Alfred Stuiber, Patrologie. Leben, Schriften und Lehre der Kirchenväter, Freiburg, 
Basel, Wien 91978, S. 486.

32	 So etwa hat schon Tax die Sache gesehen. Und er ist noch einen Schritt weiter gegangen, denn er 
nimmt an, diese Schrift Notkers sei gar nicht verloren. Wir besäßen sie vielmehr in seiner Be
arbeitung des Quicumque uult saluus esse, des. sog. »Symbolum Athanasianum«, das Notker im 
Anhang zu seinem Psalter unter Benutzung von Gedanken aus den Trinitätsschriften des Boethius 
bearbeitet hat. Petrus W. Tax, Notkers Erklärung des Athanasianischen Glaubensbekenntnisses 
und seine angebliche Schrift De sancta trinitate, in: Frithjof Andersen Raven u. a. (Hg.), Germanic 
Studies in Honour of Edward H. Seht, Coral Gables (Florida) 1968 (Miami Linguistic Series, 1), 
S. 219–228.

33	 Auch eine Konjektur von adverbialem aliquanto »bedeutend« für aliquantis würde nicht weiter-
helfen.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   436#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   436 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 437

Viel Kopfzerbrechen und manche interessanten oder abwegigen Thesen wären der Forschung 
erspart geblieben, wenn wir an dieser Stelle eine klare Formulierung hätten wie diese: Quod 
dum agerem in duobus Boethii, in uno, qui est de consolatione Philosophiae, et in altero, qui est 
compilatus ex aliquantis de sancta trinitate … Doch das steht in der Handschrift des Briefes eben 
nicht. Vielleicht aber hätte der Text so oder so ähnlich gelautet, wenn er vor der Zustellung 
noch einmal überarbeitet worden wäre.

rogatus <sum> – Mit diesen Stichwörtern ist die Frage angezeigt, ob Notker die »Disticha 
Catonis«, die »Bucolica« Vergils und die »Andria« des Terenz tatsächlich übersetzt und (in der 
Weise der »Consolatio«-Bearbeitung) zugleich kommentiert habe oder ob er darum nur gebe-
ten wurde (rogatus<sum>, Z. 19–28, besonders 19–22), dieser Bitte aber nicht stattgegeben 
hätte. Die Frage, ob sich Notker darauf eingelassen habe, steht damit im Raum. Ob er die drei 
Werke verfasst hat, bleibt nach dem Wortlaut des Textes ganz unentschieden. Ob man die 
Frage mit »ja« oder »nein« beantwortet, ist nicht auf der Ebene der Textanalyse zu entschei-
den, sondern allein Sache einer mehr oder weniger plausiblen Interpretation.

Tatsächlich ist keines dieser drei Werke in der Überlieferung nachweisbar34. Immer wieder 
auftauchende Zweifel daran, dass Notker diese Schriften überhaupt bearbeitet habe35, hatte be-
reits im Jahre 1888 Johann Kelle erneut zur Diskussion gestellt, nachdem schon 1847 Heinrich 
Hattemer eine solche Annahme als unvereinbar mit dem Textzusammenhang des Briefes zu-
rückgewiesen hatte36. Notker sagt zwar, er sei um Bearbeitungen der drei Werke gebeten wor-
den (rogatus <sum>), aber dass er dieser Bitte nachgekommen sei, sagt er nicht – freilich auch 
nicht, dass er sich ihr verweigert hätte. Warum überhaupt sollte er bei der Aufzählung seiner 
Werke die Bitte um Werke erwähnen, die er gar nicht verfasst hat? Vielleicht weil er die Gewäh-
rung einer Bitte um diese Werke abgelehnt hat? Dann wäre doch wohl zu erwarten, dass er dies 
in irgendeiner Form sagt. Oder vielleicht, weil es unzutreffende Gerüchte gab, dass er diese 
Übersetzungen verfasst habe? Auch in diesem Falle wäre zu erwarten, dass er auf ein solches 
Gerücht irgendwie Bezug nimmt und es als unzutreffend erklärt. Dass solche Äußerungen feh-
len – liegt das vielleicht wieder einmal daran, dass der Brief nur als Konzept und nicht in end-
gültiger Form vorliegt? Solche Annahmen, auch die letzte, sind jedoch nicht nötig. Die ein-
fachste Erklärung der Stelle liegt für mich darin, dass Notkers Ausdrucksweise hier in knapper 
Form zur Bescheidenheitstopik von Autoren gehört, wenn sie von ihren Werken sprechen. 
Elaboriert würde das etwa so lauten: »Ich gestehe es, diese Arbeiten habe ich zwar tatsächlich 
gemacht, habe sie aber nicht etwa im Eifer für mein Ansehen und aus geltungssüchtigem Ehrgeiz 
großtuerisch in die Welt geschickt, sondern nur und allein demutsvoll und bescheiden deshalb, 
weil ich von mir nahestehenden Menschen, die ich doch nicht enttäuschen durfte, so sehr darum 
gebeten wurde [rogatus <sum>]«. In der gleichen Bescheidenheitstopik sagt er gleich darauf: 
Mox … temptare me uoluerunt – hier freilich mit ausdrücklichem Bezug auf Werke, die er tat-
sächlich verfasst hat. Und außer dem Bescheidenheitstopos mag bei der Werkaufzählung schließ-
lich noch der auch sonst beobachtbare Wunsch Notkers nach stilistischer Variation eine Rolle 
spielen, eben durch Anwendung des Bescheidenheitstopos anstelle von ermüdenden Aufzäh-
lungen.

34	 Sonja Glauch, Die Martianus-Capella-Bearbeitung Notkers des Deutschen, Bd. 1: Untersuchun-
gen; Bd. 2: Übersetzung von Buch I und Kommentar, München 2000 (Münchener Texte und 
Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters, 116–117), hier Bd. 1, S. 30 f.

35	 Andreas Nievergelt handelt darüber, Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 74–81; s. auch Glauch, Mar-
tianus-Capella-Bearbeitung (wie Anm. 34), Bd. 1, S. 31 und ibid., Anm. 1 mit weiteren Stimmen 
dazu.

36	 Vgl. hierzu Hellgardt, Notker magister (wie Anm. 3), S. 161, Anm. 2; zu den Zweifeln in neu-
erer Literatur vgl. auch Nievergelt, Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 105, Anm. 227.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   437#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   437 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt438

Im Folgenden versuche ich eine ausführliche Paraphrase des Briefes, in der das fragliche ro-
gatus <sum> vorkommt. Ich rücke den Text nach meiner Ausgabe (1979) Zeile 18–28 hier noch 
einmal im Zusammenhang ein:

	 Quod dum agerem in duobus libris Boethii, – qui est de conso-
	 latione Philosophiae et in aliquantis de sancta trinitate –, rogatus 
20	 <sum>, et metrice quaedam scripta in hanc eandem linguam 
	 traducere, Catonem scilicet et Bucolica Virgilii et Andriam Te-
	 rentii. Mox et prosam et artes temptare me uoluerunt, et transtuli 
	 Nuptias Philologiae et Categorias Aristotelis et Periermeneias et 
	 principia arithmeticae. Hinc reuersus ad diuina totum Psalterium 
25 	et interpretando et secundum Augustinum exponendo consum-
	 maui; Iob quoque incepi, licet uix tertiam partem exegerim. Nec 
	 solum haec sed et nouam rhetoricam et computum nouum et 
	 alia quaedam opuscula latine conscripsi.

Notker sagt, quod dum agerem – »als« oder »während« er
A an zwei Büchern des Boethius arbeitete,

a. an der »Consolatio Philosophiae« (einem philosophischen Werk [Prosimetrum]) und
b. an einer (oder an mehreren?) von dessen Trinitätsschriften (einem theologischen Werk 
in Prosa, nicht erhalten)

habe man ihn (gleichzeitig) gebeten (rogatus <sum>),
B (1.) den Cato (seine »Disticha«) wie auch
B (2.) die »Bucolica« Vergils und
B (3.) die »Andria« des Terenz zu übersetzen (traducere), (drei metrische Texte der üblichen 
Schullektüre)37.

Und bald (mox: »bald danach«? oder »bald wiederum« im Sinne von »zugleich«?) habe man 
von ihm gewollt (!), dass er sich sowohl in Prosa als auch in Artes-Schriften versuche (temptare 
me uoluerunt, Z. 22), und (so bedrängt) habe er definitiv übersetzt (transtuli, Z. 22):

C (1.) Martians »Nuptiae« (ein prosimetrisches Werk wie die »Consolatio«),
C (2.a.) die Kategorien und
C (2.b.) die Schrift »De interpretatione« des Aristoteles (beides prosaische Werke) sowie
C (3.) ein durch principia arithmeticae bezeichnetes, nicht erhaltenes und sehr wahrschein-
lich prosaisches Werk38.

37	 Günter Glauche, Schullektüre im Mittelalter. Entstehung und Wandlungen des Lektürekanons 
bis 1200 nach den Quellen dargestellt, München 1970 (Münchener Beiträge zur Mediävistik und 
Renaissance-Forschung, 5), S. 84 f.

38	 Titel einer unbekannten Schrift – oder nicht als Werktitel, sondern als inhaltliche Charakterisie-
rung einer unbetitelten Kurzfassung zum Gegenstand Arithmetik? Als principia der arithmetica 
könnte Notker treffend seine Übersetzung (transtuli, Z. 22) einer selbst verfassten Schrift be-
zeichnet haben, in der nach Buch 1 der Arithmetik des Boethius kurze Definitionen zu den Zahlen
gattungen gegeben werden: gerade und ungerade Zahlen mit ihren Unterarten, Primzahlen, 
numeri perfecti, superflui und diminuti, Arten von Gleichheit und Ungleichheit unter Zahlen. 
Auch auf Buch 2 der Arithmetik des Boethius könnte mit kurzen Definitionen zu den verschie-
denen der Flächen- und Körperzahlen eingegangen worden sein: Dreiecks-, Quadrat-, Vier-, Fünf- 
Sechs- und Siebeneckszahlen; Raum- oder Körperzahlen (Pyramiden-, Würfelzahlen usw.) und 
zuletzt auf die Aufzählung verschiedener Arten von Proportionalität unter den Zahlen; s. die 
gedrängte, aber ausführliche Darstellung zum Inhalt der Arithmetik des Boethius bei Ernst 
Hellgardt, Zum Problem symbolbestimmter und formalästhetischer Zahlenkomposition in 
mittelalterlicher Literatur. Mit Studien zum Quadrivium und zur Vorgeschichte des mittelalter-

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   438#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   438 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 439

Von diesen Arbeiten hat er übersetzt (transtuli) und sind erhalten:
C (1.) die »Nuptiae« sowie
C (2.a. und b.) die Kategorien des Aristoteles und dessen Schrift »De interpretatione«.
C (3.) Auch, dass er principia arithmeticae übersetzt (oder verfasst?) habe (transtuli), sagt er 
definitiv, obwohl davon nichts erhalten ist, anders als von C (1.) und C (2.).
C (4.) Von hier (hinc, Z. 24) habe er sich von all dem »wieder ab-gewendet« (reuersus, Z. 24) 
und den diuina (Z. 24) »wieder zu-gewendet« (reuersus, Z. 24) und den ganzen Psalter bear-
beitet, vom angefangenen Hiob habe er aber bisher kaum das erste Drittel geschafft.

Nun sei vorausgeschickt: Die Schwierigkeit der Formulierungen Notkers liegt besonders in 
der ambivalenten Bedeutung von lat. reuersus. Dieses Wort kann sowohl prospektiv im Sinne 
von »wieder auf etwas hin-gewendet« verstanden werden als auch retrospektiv im Sinne von 
»wieder von etwas weg-gewendet«. Das »weg vom einen« ist immer ebenso ein »hin zum ande-
ren«. Hinzu kommt, dass der prospektive Aspekt auch iterativ, das heißt im Modus des »noch-
mals« begegnet, also im Sinne von »nochmals (oder: noch einmal) auf etwas hin«. 

Notker meint also, er habe sich retrospektiv »von hier« (hinc) »weg-gewendet« (re-uersus), 
nämlich

1. von B, den metrischen Texten (Cato, Vergil, Terenz), und 
2. von C, den Artes-Arbeiten (»Nuptiae«, Kategorien, Hermeneutik, Arithmetik).

Prospektiv hieße das aber im Modus von »wieder«, er habe sich ebenso »wieder hin-gewendet 
zu« etwas (re-uersus), nämlich wieder zur Thematik der zuerst bearbeiteten philosophisch-
theologischen Gegenstände (A. a. »Consolatio« und A. b. Boethius, Trinitätsschrift), und eben-
so habe er sich retrospektiv von B und C »zurück-gewendet« wie auch prospektiv im Modus 
von »nochmals hin-gewendet« zu der philosophisch-theologischen Thematik von A.  Und 
zwar habe er sich retrospektiv »weg-gewendet«

1. von B, den metrischen Texten (Cato, Vergil, Terenz), und 
2. �von C, der Artes-Prosa (Kategorien, Hermeneutik, Arithmetik) und von der prosimetri-

schen (!) Artes-Schrift der »Nuptiae«, 
und nun auch prospektiv »zu-gewendet« zu etwas, nämlich im Modus von »nochmals hin auf 
etwas« (reuersus) den früheren philosophisch-theologischen Arbeiten »zu-gewendet«, nämlich 
»wieder« zur Theologie jener ursprünglichen Arbeiten – A. a. Boethius, »Consolatio«, A. b. 
Boethius, Trinitätsschrift(en) – und dadurch habe er sich retrospektiv »ab-gewendet« von allem 
Früheren und schlussendlich zugleich prospektiv »zu-gewendet« hin zu C (4.), seinen neuen 
theologischen Arbeiten, das heißt im Einzelnen hin zu der (bei Abfassung des Briefes schon 
fertigen) Psalterbearbeitung und hin zu der begonnenen (incepi, Z. 26), aber erst zu knapp einem 
Drittel fertigen Hiob-Bearbeitung (uix tertiam partem exegerim, Z. 26). Die Phasen B und C 
also hätten sich bei inhaltlicher Verschiedenheit zeitlich simultan überlagert. A sei simultanem 
B und C zeitlich vorgeschaltet gewesen, D zeitlich nachgeschaltet, dabei aber thematisch auf A 
»nochmals zu-gewendet«.

Irritierend kommt hinzu, dass metrice quaedam scripta treffend bezogen auf Cato, Vergil 
und Terenz gegenübergestellt erscheinen zu prosam et artes, in Zusammenfassung nämlich von 
Nuptias Philologiae (Prosimetrum!), Aristoteles (Kategorien und »De interpretatione«, Prosa) 

lichen Zahlendenkens, München 1973 (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen 
Literatur des Mittelalters, 45), S. 28–41. Denkt man sich die Darstellung reduziert um die um-
fangreichen, fast geschwätzigen Exemplifikationen all dieser Dinge bei Boethius, dann bekäme 
man die Vorstellung der Abrissdarstellung einer eigenen Arithmetik Notkers, auf welche die 
(nicht als Titel gemeinte) Kennzeichnung principia arithmeticae gut passen würde; als Beispiel 
für die lateinisch-deutsche Zweisprachigkeit eines eigenen Werks könnte auf Notkers Schrift 
»De syllogismis« verwiesen werden.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   439#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   439 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt440

und principia arithmeticae (doch wohl Prosa), wozu anzumerken ist, dass die »Nuptiae« als 
Prosimetrum sich der eindeutigen Zuordnung zur »Prosa« entziehen, ebenso wie übrigens das 
Prosimetrum der »Consolatio« des Boethius. Ich lese das Ganze also als eine ziemlich umständ-
liche Beschreibung Notkers, schwer und nicht eindeutig verständlich aufgrund der Anwendung 
problematischer Stilvarianten, unpräzisen Gebrauchs von prosa gegenüber metrice scripta und 
vor allem durch den ambivalenten Sinn von reuersus

1. �für eine teils zeitlich geschiedene Folge von »vorher« (A) und »nachher« (D) und 
2. �für eine dazwischen liegende simultane Phase recht unterschiedlicher, Hand in Hand ge-

hender Arbeiten (B und C).

Dabei lässt sich B einer mehr oder weniger elementaren Unterrichtsstufe zurechnen (Gramma-
tik), A und C gehören zu entschieden fortgeschrittenen Stufen (Dialektik, Arithmetik)39. Auf-
grund des Erfolgs von A, also der anfänglichen theologischen und philosophischen Arbeiten 
(Boethius, »Consolatio« und Trinitätstraktat/e), ließ er sich, hierum gebeten, zu B bestimmen, 
den Bearbeitungen der metrischen Texte (Cato, Vergil, Terenz). Bald darauf oder zugleich aber 
(mox) wandte er sich während dieser »metrischen« Arbeiten immer wieder C zu, den Artes-
Arbeiten, um am Ende schließlich in Phase D wieder – und nun nur noch – zu den diuina (Psal-
ter, Hiob) zurück und damit zugleich an sein ursprüngliches und eigentlich letztes Ziel zu 
kommen: ad diuina (Z. 24), das heißt zu den ecclesiastici libri (Z. 12), in denen er seine Haupt-
aufgabe sah – bei aller Faszination durch die profanen Wissenschaften, die für ihn, den Mönch, 
nicht als um ihrer selbst willen anerkannt seien, aber doch als zweckgebundene Propädeutik 
erlaubt und gern betrieben wurden. 

Nun: Wenn diese Lesung richtig ist, gibt es keinen, zumindest keinen zwingenden Grund, 
Notker die Arbeiten zum Cato, zu den »Bucolica« und zur »Andria« abzusprechen, obwohl er 
nicht ausdrücklich angibt, sie verfasst zu haben. Angesichts der Tatsache, dass von solchen 
Arbeiten Notkers keine Spuren erhalten sind, mag man die leidige Frage, ob es sie überhaupt 
gegeben habe, auf sich beruhen lassen. Unbenommen bleibt dabei die Annahme, dass er zeit-
gemäß im Rahmen des Üblichen den Cato, die »Bucolica« und die »Andria« im Unterricht be-
handelt habe, auch ohne dafür eigene Schriften verfasst zu haben40.

quaedam opuscula latine conscripsi – In einem Satz, der dem Vorigen anmerkungsweise ange-
hängt ist (Z. 26–28), erwähnt Notker nun noch pauschal weitere von ihm rein lateinisch ver-
fasste Werke (alia quaedam opuscula latine conscripsi, Z. 28): im Einzelnen und nur beispiels-
weise 1. eine neue Rhetorik und 2. einen neuen Computus (nouam rhetoricam et computum 
nouum, Z. 27). Doch damit ist die Liste nachweisbarer Werke Notkers nicht vollständig. Erhal-
ten sind weitere, hier nicht erwähnte Werke, von denen Notker einige vielleicht erst nach dem 
Brief verfasst hat. Bei nicht allen von ihnen ist die Zuschreibung zu Notker ganz sicher. Nie-
vergelt hat in entsprechendem Zusammenhang41 diese Fragen andeutend behandelt. Ich rücke 
für diesen unübersichtlichen Gegenstand hier eine kleine Übersichtstabelle ein, die nach Er-
wähnung/Nichterwähnung im Brief sowie nach Erhaltung/Nichterhaltung eingerichtet ist.

39	 Sicherlich lässt es sich ganz gut vorstellen, dass die Inhalte von B und C je nach Ausbildungssta-
tus der Schüler in der »Unter-« und »Oberstufe« gleichzeitig und nebeneinander verfasst und 
unterrichtet wurden.

40	 Indizien dafür führt – dennoch zweifelnd – Sonja Glauch an, Glauch, Die Martianus-Capella-
Bearbeitung (wie Anm. 34). Einzelne Zitate aus den »Disticha Catonis« und aus Terenz kommen 
an verstreuten Stellen der Werke Notkers vor, auch in Übersetzung.

41	 Nievergelt, Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 74.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   440#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   440 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 441

im Brief erwähnt
und erhalten 

Brief nicht erwähnt
aber erhalten

Brief erwähnt
aber nicht erhalten

im Brief erwähnt 
aber fraglich, ob verfasst

Boethius, »Consolatio«
  lat.-dt.
Martian, »Nuptiae«
  lat.-dt.
Aristoteles, Kategorien
  lat.-dt.
Aristoteles, »Periermeneias«
  lat.-dt.
Psalter
  lat.-dt.
Rhetorik
  lat., dt. Einsprengsel
Computus
  lat.

»Distributio«
  lat.
St. Galler Traktat
  lat.
»De partibus logicae«
  lat., dt. Einsprengsel
»De definitione«
  lat.-dt.
»De dialectica«
  lat.
»De syllogismis«
  lat.-dt.
Computus
  dt.
»De musica«
  dt.

Boethius, Trinität
  lat.-dt.?
Arithmetik
  lat.-dt.?
Hiob
  lat.-dt.

Cato, »Disticha«
  lat.-dt.
Vergil, »Bucolica«
  lat.-dt.
Terenz, »Andria«
  lat.-dt.

Horum nescio, an aliquid dignum sit uenire in manus uestras (Z. 29), so fährt Notker nun fort 
mit dem erstaunlich persönlichen Zusatz quae dum fuerint ad uos perlata, me praesentem aesti-
mate (Z. 31 f.). Dass Notker sich so auffällig mit seinen Werken identifiziert, ist bemerkens-
wert. Man kann es zwar im Kontext der wenig später folgenden Entschuldigung (Z. 40–42) 
sehen. Denn er verspricht da nur einen kurzen Aufenthalt für den Fall, dass Gott (?) oder der 
Abt (?) ihm einmal erlauben werde (quando dominus uoluerit, Z. 40), persönlich nach Sitten zu 
kommen, weil er für einen längeren Besuch durch Vielerlei verhindert sein werde, wovon hier 
nicht die Rede sein solle. Nebenbei: Eine Reise von St. Gallen nach Sitten muss man sich für 
Notkers Zeit wohl als ziemlich aufwändig vorstellen. Die Entfernung beträgt in Luftlinie mehr 
als 200 km, nach heutigen Straßenkilometern knapp 360 km, Fahrzeit mit dem Auto gut drei 
Stunden. Notker hätte dafür zu Fuß oder als Reiter sicherlich ein paar Tage gebraucht.

Vor allem aber steht diese emphatische Selbstidentifikation Notkers mit seinen Werken 
sicherlich im Zusammenhang seines schon im zweiten Briefabschnitt nachdrücklich hervorge-
hobenen Anliegens, mit der res paene inusitata (Z. 15) nämlich, dass er es gewagt und versucht 
habe, die von ihm bearbeiteten lateinischen Schriften zu übersetzen und in die Übersetzung 
zugleich Kommentare aus lateinischen Artes-Autoren einzuarbeiten42. Und hier ist auch an 
Notkers dort schon vorgebrachtes Anliegen zu erinnern, nach dem es ihm damit darum ge-
gangen sei, die libri ecclesiastici – et praecipue quidem in scolis legendi (Z. 12) – zu einem voll-
ständigen Verständnis zu bringen (ad intellectum integrum duci, Z. 13). Jetzt aber, im Blick auf 
seine in Gestalt seiner Werke imaginierte Gegenwart in Sitten, weiß er: Hugo werde sich vor 
den res paene inusitatae seiner zweisprachigen Werke wie vor etwas fast Revolutionärem ent-
setzen (abhorrebitis quasi ab insuetis, Z. 33), aber allmählich werde der Bischof beim Lesen (ad 
legendum, Z. 34) – und hier ist an lautes Lesen gedacht – und beim Verstehen (ad dinoscendum, 
Z. 35) sicherlich bemerken, dass man per patriam linguam sogleich, cito (Z. 35), verstehe, was in 
lingua non propria (Z. 36) kaum oder doch nur unvollkommen verstanden werde43.

42	 Ausus sum facere rem paene inusitatam, ut latine scripta in nostram <linguam> conatus sim uertere 
et syllogistice aut figurate aut suasorie dicta per Aristotelem uel Ciceronem uel alium artigr<aph>um 
elucidare, Z. 14–17, Hellgardt, Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4).

43	 Scio tamen, quia primum abhorrebitis quasi ab insuetis, sed paulatim forte incipient se commen
dare uobis, et praeualebitis ad legendum et ad dinoscendum, quam cito capiuntur per patriam lin-
guam , quae aut uix aut non integre capienda forent in lingua non propria, Z. 32–36, Hellgardt, 
Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4).

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   441#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   441 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Ernst Hellgardt442

uerba theutonica sine accentu scribenda non sunt – Mit dieser Bemerkung verknüpft Notker 
nun eine sehr interessante Anmerkung. Man müsse wissen: Deutsche Wörter (uerba theutoni-
ca, Z.  37) dürfen nicht ohne Akzent geschrieben werden (sine accentu scribenda non sunt, 
Z. 37), außer den Artikeln (praeter articulos, Z. 38), allein diese (ipsi soli, Z. 38) würden ohne 
Akzent ausgesprochen (pronuntiantur, Z. 38), nämlich ohne den Akut und den Zirkumflex44. 
Nur nebenbei sei hier bemerkt, dass diese Angabe des Briefes gänzlich den Befunden der Notker-
Handschriften widerspricht. Es trifft im Gegenteil zu, dass beide Arten von Akzenten in den 
Artikeln auch der besten Notker-Handschriften die Regel sind. Diese Unstimmigkeit des Brie-
fes mit den handschriftlichen Befunden der Werke Notkers bleibt bis auf Weiteres unerklärt. 
Sie könnte u. a. auch mit dem Konzeptcharakter der erwähnten Urschrift der Briefhandschrift 
im Zusammenhang stehen, die hier eine Unklarheit enthalten hätte.

Gewichtiger ist die Frage nach dem Sinn der Akzente überhaupt. In den lateinischen Hand-
schriften, wie sie gewöhnlich vorlagen, gab es für das richtige Verstehen (dinoscere) und Aus-
sprechen (pronuntiare) ihrer Texte normalerweise keine Hilfestellungen durch Akzente. Deut-
sche Schreiber und ebenso deutsche Stummleser und Aussprecher mussten für das Lateinische 
die korrekte Aussprache und Akzentuierung der für sie fremdsprachigen Texte im Lateinunter
richt erst erlernen, und das haben sie natürlich auch getan. Lateinische Muttersprachler und 
wohl auch Sprecher romanischer Idiome hatten ein solches Lernpensum nicht nötig. Sie wuss-
ten ja aus täglicher Praxis im mündlichen Gebrauch, wie ihre Sprache auszusprechen sei, und 
wussten es auch, wenn sie ihr schriftlich begegneten. Die deutschen Texte der Notker-Hand-
schriften hingegen boten Schreib-, Lese- und Ausspracheanweisungen, für die Notker nach 
Ausweis der St. Galler Handschriften erstaunlich präzise Regeln erdacht hat, bekanntlich nicht 
nur für den Gebrauch von Akzenten in Gestalt von Akuten und Zirkumflexen. Aber wussten 
deutsche Benutzer schriftlicher Aufzeichnungen in deutscher Sprache denn, sobald ihnen diese 
schriftlich begegneten, etwa nicht mehr, wie das Deutsch, das sie täglich sprachen, auszuspre-
chen sei, wenn es ihnen schriftlich vorlag? Glaubte Notker etwa, verhindern zu müssen, dass 
man auf die Idee käme, geschriebenes Deutsch müsse nach den lateinischen Ausspracheregeln 
artikuliert werden (Pänultimaregel)? Nun, wenn solche Annahmen absurd sind, wozu legt 
Notker dann auf die Akzentuierung deutscher Wörter solchen Wert? Als deren praktischen 
Nutzen kann man höchstens annehmen, dass Notkers Akzentuierungsregeln für das geschrie-
bene Deutsch seinen Lesern und Schreibern in St. Gallen und möglicherweise auch anderswo 
im deutschen Sprachgebiet willkommene Hilfen für Schreiben, Hörverstehen und Aussprechen 
des Deutschen gewesen seien. An sich waren diese Vorschriften für die Schreibung des Deut-
schen aber sicherlich und vor allem dafür gedacht, seinen Schülern und Lesern und nicht zu-
letzt seinen Schreibern in St. Gallen gewisse Regeln der Aussprache des Deutschen bewusst zu 
machen, Regeln, auf die er im mündlichen Unterricht hingewiesen haben mochte, und die dann 
auch in schriftlicher Aufzeichnung manifest werden sollten. Solche Hinweise mögen für das 
Schreiben, Hörverstehen und Aussprechen durchaus von Nutzen gewesen sein. Aber notwen-
dig, wie es der Brief meint, waren sie dafür kaum. Denn schreiben, stummlesen, aussprechen 
und hörverstehen konnten diese Deutschen ihre eigene Sprache, die sie täglich sprachen, 
beim Schreiben, Stummlesen und Aussprechen und Hören doch sicherlich auch ohne die Hilfe
stellungen von Akzenten und Zirkumflexen. Die erstaunlichen Feinheiten dieser Akzente waren 
wie die bekannten anderen, geradezu genialen Regelungen Notkers45 also zwar hochinteressant 
und nützlich, aber keineswegs notwendig.

44	 Opportet autem scire, quia uerba theutonica sine accentu scribenda non sunt praeter articulos; ipsi 
soli sine accentu pronuntiantur, acuto et circumflexo. In meiner Ausgabe des Briefes, Hellgardt, 
Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4), S. 173, ist soli nach ipsi versehentlich ausgelassen.

45	 Dazu s. Wilhelm Braune, Althochdeutsche Grammatik, Bd. 1: Laut- und Formenlehre, bearb. 
von Ingo Reiffenstein, Tübingen 152004, § 103 (»Notkers Anlautgesetz«), S. 105 f.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   442#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   442 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



Zum 1000. Todestag Notkers des Deutschen von St. Gallen 443

Warum weist Notker dann im Brief an Bischof Hugo so dringend besorgt auf die Notwendig
keit hin, deutsche Wörter akzentuiert zu schreiben und auszusprechen? Notker mag befürchtet 
haben, dass für Hugo das Schriftbild seiner akzentuierten Texte befremdlich wirken würde. 
Lateinische Texte, wie sie Hugo geläufig gewesen sein werden, enthalten ja normalerweise 
vielleicht sporadisch, aber nicht durchgehend Akzentuierungen. Ohne dass Notker ihn expli-
zit nennt, kann es ungenannt noch einen anderen Grund als die Befremdlichkeit des Schrift
bildes gegeben haben, der Notker zu seiner Bemerkung über die Akzente veranlasst hätte. 
Sitten lag im östlichen Bereich des frankoprovenzalischen Sprachgebietes. Nehmen wir an, 
dass Hugos lingua propria ein frankoprovenzalisches Idiom gewesen sei und dass Hugo zwei-
sprachig (frankoprovenzalisch-lateinisch) war, ebenso wie viele Andere in seiner Umgebung, 
und dass manche Sprecher, wie vielleicht Hugo selbst, sogar dreisprachig (frankoprovenzalisch-
deutsch[alemannisch]-lateinisch) waren, dann könnte darin die Erklärung liegen. Was an den 
akzentuierten Notker-Texten durch das Schriftbild für deutsche Nutzer eine zwar vertraute, 
aber doch nicht notwendige Hilfe war, das sollte nach Notkers Hinweis für Hugo und seine 
zwei- oder dreisprachige Lebenswelt bei aller Befremdlichkeit als dringend benötigtes und 
praktisches Angebot zur Verständnishilfe von fast unabdingbarem Nutzen verstanden werden. 
Ein zwei- oder dreisprachiger Sprecher in Sitten, dem das Deutsch gewöhnlich nur mündlich 
als Zweit- oder Drittsprache vertraut war, konnte lesend bei Beachtung der Notkerschen Ak-
zente die deutschen Wörter dieser Texte korrekt aussprechen und wird sie dann umso besser 
verstanden haben.

Bedenken gegen die hier erwogene Erklärung könnte freilich der Umstand auslösen, dass 
Notker die Akzentfrage ganz allgemein anspricht und scheinbar ohne erkennbaren besonderen 
Grund. Für deutsche Nutzer seiner Texte, denen die Akzentuierung längst vertraut war (zu-
mindest in St. Gallen), wäre der Hinweis überflüssig oder mindestens kaum nötig gewesen. 
Stimmt aber die hier vorgetragene Auffassung, dann könnte das vielleicht sogar zu der Annahme 
führen, dass Notker mit seiner so sehr durchdachten Schreibregelung (nicht nur des Akzen-
tuierungs- sondern auch des phonetischen Systems!) für seine Texte nicht zuletzt die Absicht 
verband, das schriftlich so bewusst gestaltete Deutsch dieser Texte überregional und übereinzel-
sprachlich aussprechbar, lesbar und verstehbar zu machen46.

Und noch einmal: Es könnte die hier jedenfalls vermissbare Motivation dafür, dass Notker 
die Akzentfrage überhaupt anspricht, vielleicht auch im Zusammenhang des Konzeptcharakers 
stehen, den ich für die Erstschrift des Briefes vermutete. Immerhin hätte für Hugo, wenn er 
Deutsch (Alemannisch) neben Latein und Frankoprovenzalisch nur als Drittsprache beherrschte, 
eine Begründung Notkers, warum (und wie) man deutsche Wörter akzentuiert schreibt/spricht, 
ziemlich umständlich ausfallen müssen, und deswegen wäre im Konzept des Briefes das Problem 
nur »angetippt«, aber nicht näher ausgeführt worden.

Zum letzten Abschnitt des Briefes (Z. 43–48) kann ich auf meine frühere Kommentierung 
verweisen47. Hier bekommt man für die Zeit Notkers vielfältige, interessante Einblicke in das 
Ausleihwesen und den Austausch von Büchern zwischen St. Gallen, Sitten und dem Kloster 
Reichenau sowie für Buchproduktion, Bucherwerb und die unterschiedliche Wertschätzung 
von Büchern nach ihrem Inhalt. 

46	 Diese Auffassung habe ich Norbert Kössinger im vergangenen Jahr gesprächsweise nahegelegt. 
Er wird sie wohl auch in seiner neuen Übersetzung und Erläuterung des Briefes verwenden; 
diese ist von Andreas Nievergelt, Zeitenwende (wie Anm. 1), S. 96, Anm. 29 zu S. 20 bereits 
angekündigt.

47	 Hellgardt, Notkers des Deutschen Brief (wie Anm. 4), S. 191 f.

#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   443#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   443 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris



#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   444#310341-Thorbecke-Francia-51-Lauf5.indb   444 30.09.24   15:4630.09.24   15:46

© Deutsches Historisches Institut Paris© Deutsches Historisches Institut Paris


