
Francia. Forschungen zur westeuropäischen Geschichte 
Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut Paris 
(Institut historique allemand)
Band 34/2 (2007)

DOI: 10.11588/fr.2007.2.51726

Rechtshinweis

Bitte beachten Sie, dass das Digitalisat urheberrechtlich geschützt ist. Erlaubt ist aber das 
Lesen, das Ausdrucken des Textes, das Herunterladen, das Speichern der Daten auf einem 
eigenen Datenträger soweit die vorgenannten Handlungen ausschließlich zu privaten und nicht-
kommerziellen Zwecken erfolgen. Eine darüber hinausgehende unerlaubte Verwendung, 
Reproduktion oder Weitergabe einzelner Inhalte oder Bilder können sowohl zivil- als auch strafrechtlich 
verfolgt werden. 



Absicht ist eigentlich dahin gerichtet, seine Landsleute zur Duldung anderer Religionsver-
wandten, und zumal der reformierten Franzosen, zu gewinnen«. Nachdem Haller Beispiele
aus der Geschichte verschiedener Völker angeführt hatte, fuhr er fort: »Bis hierher wird ein
jeder der Wahrheit und der Menschenliebe zugethaner Leser sich über die Lebhaftigkeit
freuen, womit so wichtige Wahrheiten vorgetragen worden sind. Aber eine zweyte Absicht
ist viel zu deutlich, daß wir ihrer nicht gedenken müßten. Es ist allzu handgreiflich, daß der
Verfasser den christlichen Glauben mit der römischen Kirche gleich hält, und beyde zu
untergraben sucht«. (Peter-Eckhard Knabe, L’accueil fait à Voltaire par les »Göttingischen
Gelehrten Anzeigen« (1739–1779), in: Voltaire in Deutschland, Stuttgart 1979, S.353f.). Die
gleiche Ambivalenz, nur schärfer formuliert, findet sich in einer Nachricht Paul Henri Mal-
lets aus Genf an Formey, datiert 6.5.1763: »Il court de lui /Voltaire/ entre peu de personnes
un écrit sur la tolérance dont la moitié au moins est faite pour produire un effet contraire.
Ce n’est qu’une satire des moins déguisées de la religion«, während Trublet am 19. 6 1763
aus Paris nach Berlin mitteilen mußte: »Je n’ai entendu parler à personne de son écrit sur la
tolérance dont vous a parlé M. Mallet«. (Correspondance passive de Formey. Antoine
Briasson et Nicolas-Charles-Joseph Trublet. Lettres écrites à Jean-Henri, Samul Formey
(1739–1770). Paris, Genf 1996, S. 345, Anm. 2). 

Das sind Stimmen aus der Schweiz. Aus Deutschland, dem Mutterland der Reformation,
hätte J. Renwick bei August Hermann Korff, Voltaire im literarischen Deutschland des
18. Jhs. (1917, S. 325ff) nicht nur weitere frühe zeitgenössische Urteile finden können, dar-
unter Abbt an Nicolai aus Genf vom 8.12.1763 und Wieland aus Biberach vom 18.5.1764,
der den »Traité« selbst übersetzen wollte, in Zürich aber keinen Verleger fand. Weshalb
nicht eine deutsche Übersetzung erwähnt ist, während auf eine schwedische aus dem 20. Jh.
hingewiesen wird, obwohl Hans Fromms Bibliographie deutscher Übersetzungen aus dem
Französischen (Band 6, 1953, S. 282) für 1775 eine Leipziger und für 1790 eine Berliner
nachweist, wozu Korff noch eine von 1789 nennt, bliebe rätselhaft, wenn der Voltaire –
Katalog der BN von 1978 – nicht das gleiche Bild böte. Derart starke Disproportionen zwi-
schen umfassender Entstehungsgeschichte und sehr partieller zeitgenössischer Rezeptions-
geschichte könnten in Zukunft vermieden werden. Die Wirkung des bedeutendsten Schrift-
stellers der Aufklärung in Europa sollte in den »Œuvres complètes« nicht schon im Ansatz
verkürzt werden. 

Martin Fontius, Berlin 

Fabien Capeillères, Kant philosophe newtonien. Figures de l’idéal de scientificité en
métaphysique I, Paris (Les Éditions du Cerf) 2004, 356 p. (Passages), ISBN 2-204-07465-9,
EUR 40,00.

Ce livre d’exégèse de la philosophie kantienne se penche sur l’idéal de scientificité
de la métaphysique et sur les méthodes qui permettent d’atteindre cet idéal. Fabien
Capeillères entend montrer que la question »Comment la métaphysique est-elle possible en
tant que science?« anime l’œuvre de Kant depuis la première »Critique« jusqu’aux »Pas-
sages«. Or pour faire de la métaphysique une science, il convient de mettre en œuvre une
manière scientifique de philosopher. À cet égard, la thèse que défend Capeillères tout au
long du présent livre est que Kant puise son inspiration dans la physique newtonienne:
l’»activité du philosopher«, dans la mesure où elle vise la scientificité, doit prendre pour
modèle la méthode de Newton.

À titre préliminaire, Capeillères met en lumière dans le texte de Kant les critères qu’une
connaissance doit satisfaire pour être qualifiée de »scientifique«. Dans son versant subjectif,
celle-ci doit être apodictiquement certaine, tandis que dans son versant objectif, elle doit
prendre sa place dans un tout systématique et ne faire appel qu’à la seule raison. Étant

Capeillères: Kant philosophe newtonien 385

Francia 34/2 (2007)

f34/2 20 Rezensionen  05.01.2008 16:49 Uhr  Seite 385



rationnelle, la connaissance peut être considérée comme entièrement a priori, et ce faisant,
elle peut prétendre à la nécessité et à l’universalité. La spécificité de la connaissance méta-
physique, explique également l’auteur, est qu’elle est synthétique (par contraste avec une
connaissance logique qui est strictement analytique) et procède uniquement par concepts,
c’est-à-dire sans construire son objet (à la différence d’une connaissance mathématique qui
se base sur une construction par concepts). Autrement dit, la connaissance métaphysique
consiste en des principes synthétiques a priori, et en tant que telle, se situe au fondement du
système de la science.

À travers un examen minutieux de l’œuvre kantienne, Capeillères s’efforce ensuite d’ex-
hiber la méthode de philosopher donnant accès à une métaphysique scientifique. Cette
méthode, Kant l’emprunte aux physiciens qui de Copernic à Newton auraient opéré une
»révolution dans la manière de penser«. Pour l’essentiel, cette révolution revient à recon-
naître la primauté de la raison dans la constitution de la connaissance. Ce que Kant inter-
prète dans une perspective transcendantale: la raison pure et les principes qu’elle produit
peuvent être décrits comme les conditions a priori de la possibilité de la connaissance. Dès
lors se dessine l’entreprise kantienne, qui d’après Capeillères se déploie en deux mouve-
ments. Le premier part des conséquences pour remonter aux principes, c’est-à-dire qu’il
consiste en une analyse des connaissances synthétiques a priori déjà établies (qui sous forme
de jugements constituent le point de départ phénoménal du métaphysicien) afin d’identifier
les éléments de la raison (les formes de la sensibilité, les concepts de l’entendement, celles de
la faculté de juger, etc.). Quant au second mouvement, il reproduit le trajet de synthèse
effectif du métaphysicien en allant des principes aux conséquences. Il s’agit de repenser
l’union des éléments de la raison afin de saisir la manière dont la connaissance synthétique a
priori est effectivement constituée. C’est ce double mouvement de l’analyse et de la syn-
thèse qui selon notre auteur caractérise la »méthode imitée du physicien«, pour reprendre
l’expression de Kant, et que le philosophe se doit de suivre s’il veut constituer la métaphy-
sique comme une science.

L’étude que nous offre ici Capeillères se révèle être très riche et apporte de nombreux
éclairages sur la démarche précise de la philosophie transcendantale de Kant. La structure
simple et claire du livre aide le lecteur dans la compréhension d’une œuvre complexe et dif-
ficile d’accès. Il faut souligner que ce livre se présente avant tout comme une exégèse de la
philosophie kantienne. À cet égard, on peut regretter que l’auteur ne mette pas davantage en
perspective la pensée de Kant par rapport aux tentatives ultérieures de rendre scientifique la
philosophie (comme celle de Husserl), ou par rapport aux nouvelles avancées scientifiques.
En particulier, dans sa conclusion, il se contente d’évoquer la prise en compte possible de
l’»historicité« de la »strate a priori« du système de la science. Pourtant, avec l’élaboration de
la théorie de la relativité et de la physique quantique dans la première partie du XXe siècle,
cette question d’une relativisation des conditions a priori de la possibilité de la connaissance
mériterait sans doute un examen approfondi (comme l’ont d’ailleurs déjà entrepris certains
philosophes tels que E. Cassirer, C. I. Lewis, ou plus récemment M. Bitbol). La philosophie
transcendantale pourrait ainsi s’affirmer comme une approche vivante et toujours d’un
grand intérêt pour la compréhension des sciences contemporaines.

Manuel Bächtold, Dortmund

Rezensionen386

Francia 34/2 (2007)

f34/2 20 Rezensionen  05.01.2008 16:49 Uhr  Seite 386




