
Francia. Forschungen zur westeuropäischen Geschichte 
Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut Paris 
(Institut historique allemand)
Band 47 (2020)

DOI: 10.11588/fr.2020.0

Rechtshinweis

Bitte beachten Sie, dass das Digitalisat urheberrechtlich geschützt ist. Erlaubt ist aber das 
Lesen, das Ausdrucken des Textes, das Herunterladen, das Speichern der Daten auf einem 
eigenen Datenträger soweit die vorgenannten Handlungen ausschließlich zu privaten und nicht-
kommerziellen Zwecken erfolgen. Eine darüber hinausgehende unerlaubte Verwendung, 
Reproduktion oder Weitergabe einzelner Inhalte oder Bilder können sowohl zivil- als auch strafrechtlich 
verfolgt werden. 



FRANCIA

Forschungen zur westeuropäischen Geschichte





FRANCIA

Forschungen zur westeuropäischen Geschichte

Herausgegeben vom
Deutschen Historischen Institut Paris

(Institut historique allemand)

Band 47 (2020)

Jan Thorbecke Verlag



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nd.de abrufbar.
ISSN 1867-6448 ∙ ISBN 978-3-7995-8147-9 (Print)

ISBN 978-3-7995-8148-6 (E-Book)

Francia – Forschungen zur westeuropäischen Geschichte
Herausgeber: Prof. Dr. Thomas Maissen

Redaktion: Prof. Dr. Rolf Grosse (Redaktionsleitung; Mittelalter), 
Prof. Dr. Rainer Babel (Frühe Neuzeit, 1500–1815), Dr. Jürgen Finger (19.–21. Jh.)

Redaktionsassistenz: Aaron Jochim
Anschrift: Deutsches Historisches Institut Paris (Institut historique allemand),

Hôtel Duret-de-Chevry, 8 rue du Parc-Royal, F-75003 Paris
Francia@dhi-paris.fr

Francia erscheint einmal jährlich in einem Band von ca. 500 Seiten in gedruckter Form und als E-Book. 
Die Zeitschrift enthält Beiträge in deutscher, französischer und englischer Sprache.  

Die Rezensionen werden seit Band 35 (2008) ausschließlich online veröffentlicht unter:  
http://www.francia-online.net. Unter dieser Adresse sind auch die seit 1973  

erschienenen Bände der Francia mit einer Moving Wall von einem Jahr  
kostenfrei zugänglich.

Aufsatzmanuskripte bitte an den Herausgeber adressieren, Rezensionsexemplare an Dagmar Aßmann.
Über die Veröffentlichung der Beiträge entscheidet ein internationales Gutachtergremium.

Die redaktionellen Richtlinien sind ebenso wie die Mitglieder des Gutachtergremiums verzeichnet unter: 
http://francia.dhi-paris.fr. Herausgeber und Redaktion übernehmen keine Verantwortung 

 für den Inhalt der Beiträge.

Francia paraît une fois par an en un seul volume d’environ 500 pages en version papier et numérique.  
La revue comprend des articles en allemand, en français et en anglais. Depuis le no 35 (2008),  

les comptes rendus sont uniquement publiés en ligne sur: http://www.francia-online.net.  
Les volumes de Francia parus depuis 1973 sont accessibles gratuitement,  

avec une barrière mobile d’un an, sous cette même adresse.

Merci d’adresser les propositions d’articles au directeur de la publication, les ouvrages pour compte
rendu à Mme Dagmar Aßmann. Tout article proposé ne pourra être publié qu’après l’avis favorable
du comité de lecture. Les normes rédactionnelles ainsi que la liste des membres du comité de lecture  

sont consultables sur: http://francia.dhi-paris.fr. Les textes publiés n’engagent que leurs auteurs.

Dieses Buch ist aus alterungsbeständigem Papier nach DIN-ISO 9706 hergestellt.

Übersetzung der Resümees: Jean-Léon Muller (Paris), Sandy Hämmerle (Galway)

Mitarbeit bei der Fahnenkorrektur: Christian Gründig (Paris)

Einbandabbildung: Nicolas-André Monsiau, Louis XVI donnant ses instructions  
au capitaine La Pérouse, 1817 (siehe unten, nach S. 104, Abb. 5)

Institutslogo: Kupferschläger Grafikdesign, Aachen

© 2020 Jan Thorbecke Verlag  
Verlagsgruppe Patmos 

 in der Schwabenverlag AG, Ostfildern
www.thorbecke.de

Druck: Beltz Bad Langensalza GmbH, Bad Langensalza
Hergestellt in Deutschland



INHALTSVERZEICHNIS

AUFSÄTZE

Benjamin Wheaton
Gregory of Tours and Handbooks against Heresy . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 1

Claudia Wittig
Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität 
und Historizität . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 17

Robert Friedrich
From Carcassonne to Argelès. The Agency of the Kingdom of Mallorca 
during the Wars of the Sicilian Vespers (1282–1298) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 37

Fabien Roucole
Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique. Les 
clercs de cour et le service armé au XIVe siècle. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 59

Philippe Büttgen
L’essence de la Réforme. Réflexions après une commémoration . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 77

Martin Wrede
Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique. Repré-
senter le roi de France après Louis XIV . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 95

Guido Braun
Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution. Eine Studie zur 
Grundlegung der Architektur revolutionärer Macht . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . � 115

Martin H. Herrnstadt
Administrating the Empire of the Self. Joseph-Marie de Gérando (1772–
1842) and the Post-Revolutionary Science of Man in France around 1800. .  .  � 133

Konrad Hauber
Komplott und Kommunikation. Zur Sicherheitspolitik der optischen Tele-
grafie, Lyon 1815–1837. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 161

Christian Jacobs
Mehr als eine Projektion. Maoismus in Frankreich in den 1960er- und 
1970er-Jahren . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 181



InhaltsverzeichnisVI

ZUR FORSCHUNGSGESCHICHTE UND METHODENDISKUSSION

Elizabeth A. R. Brown
Orderic Vitalis and Hugues of France, Putative Son of Louis VI and Adelaïde 
of Maurienne. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 205

Christoph Schmitt-Maass
Bücher-Netzwerke. Ein Vorschlag zur Erforschung des Jansenismus und 
seiner Rezeption . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . � 229

Laurens Schlicht
Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen. 
Aus Anlass der deutschen Edition der Ideenlehre von Antoine Louis Claude 
Destutt de Tracy (1754–1836) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 241

Isabel Heinemann
»La vraie fondatrice de l’Internationale«. Flora Tristan und die vergessenen 
feministischen Wurzeln des internationalen Sozialismus . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 267

Léonard Dauphant
L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers en France depuis 
trente ans . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 295

Susanne Rau
Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft.� 307

MISZELLEN

Till Stüber
Clermont, Burgund und Thüringen. Zur Chronologie des Arcadiusaufstands 
bei Gregor von Tours (Historien III 9–13). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 323

Laura Viaut
Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux. Étude 
et édition . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 337

Benoît Chauvin
Documents pontificaux du chartrier d’Auberive. Présentation et regeste 
(1138–1405). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 373

Christian Mühling
Die Bastarde Frankreichs. Eine Ressource dynastischer Zukunftsplanung. .  .  � 401



Inhaltsverzeichnis VII

ATELIER

La réception de »Mein Kampf« en France

Journée d’étude organisée par l’Institut historique allemand  
et le LabEx Tepsis (EHESS) le 23 avril 2018

Études réunies par Nicolas Patin et David Gallo

David Gallo – Nicolas Patin
»Mein Kampf« en France. Trajectoires d’un livre et d’un débat. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 419

Othmar Plöckinger
A Résumé of the Reception of »Mein Kampf« in Germany (1925–1945) . .  .  .  � 427

Claus W. Schäfer
»Mein Kampf« chez les Français d’Allemagne. L’exemple d’André François-
Poncet . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 437

Frédéric Sallée
»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne. La réception 
du texte allemand (1925–1934). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 447

David Lefranc
Interdire »Mein Kampf« aux Français. Édition, droit et politique dans la 
France de 1934 . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 459

Emmanuel Debono
Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 473

NEKROLOGE

Helmut Zedelmaier
Laetitia Boehm (1930–2018) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 485

Michel Sot
Pierre Riché (1921–2019) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 489

Marie-Louise Pelus-Kaplan
Jochen Hoock (1939–2019) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 493

Ulrich Pfeil
Hansgerd Schulte (1932–2019) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 497

Matthieu Arnold – Matthias Asche
Anton Schindling (1947–2020) . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 501

Resümees/Résumés/Abstracts . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 505

Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare/Livres reçus pour recension 
en 2019. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  � 517





GREGORY OF TOURS AND HANDBOOKS AGAINST HERESY

Benjamin Wheaton

GREGORY OF TOURS AND HANDBOOKS 
AGAINST HERESY

The sixth-century Gallic bishop Gregory of Tours has been, due to the sheer volume 
of his writings, our major source for the history and culture of his times. This level of 
dependence has been diminished, or at least nuanced, in the past twenty years or so 
for two reasons. First, other sources contemporary to Gregory have received more 
attention, especially the poetry and letters of Venantius Fortunatus. Second, 
Gregory’s own writing has experienced a critical re-examination that seeks to lay 
bare his literary technique and agenda. The second has had perhaps the largest ef-
fect. The quantity of his writings still makes him by far the most important source 
for our period, and so other authors remain supplementary. Moreover, the critical 
re-examination of Gregory’s works, especially his »Decem libri Historiarum« (here-
after the »Historiae«), has in and of itself opened up new avenues of investigation 
into the history of sixth-century Gaul and its cultural mindset1. 

Among these new avenues, and one which has only now begun to be carefully 
traveled, is Gregory’s theology and what it says about the Gallic church2. Prominent 
is the question of his depiction of Arianism3. How much is the so-called Arianism in 

1	 The most influential re-evaluations have been by Walter Goffart, The Narrators of Barbarian 
History (A. D. 550–800), Notre Dame, IN 1994; and Martin Heinzelmann, Gregory of Tours: 
History and Society in the Sixth Century, tr. C. Carroll, Cambridge 2001.

2	 Heinzelmann has taken the lead on this subject, the most recent contribution being Martin 
Heinzelmann, The Works of Gregory of Tours and Patristic Tradition, in: Alexander C. Mur-
ray (ed.), A Companion to Gregory of Tours, Leiden 2016, p. 281–336.

3	 Goffart, The Narrators of Barbarian History (as in n. 1), p. 213–214, deals with the question by 
denying that Arianism was a serious threat, but that Gregory wished to warn his Catholic readers 
against complacency. Heinzelmann, Gregory of Tours (as in n. 1), p. 155–156, argues that Arian-
ism functions for Gregory as a means of measuring the adherence of the Frankish kings to ortho-
doxy, and as a materialistic philosophy that was counteracted by the power of the spiritually 
powerful orthodox saints. In another article (id., Heresy in Books I and II of Gregory of Tours’ 
Historiae, in: Alexander C. Murray [ed.], After Rome’s Fall, Toronto 1998, p. 62–82, esp. p. 72–
74), Heinzelmann argues that Arianism functions as the paradigmatic heresy, and Arius as the 
paradigmatic heretic, since it represents both rebellion against and persecution of the orthodox 
Catholic church and a diminution of the status of Jesus Christ, who is the great End of (especial-
ly Christian) history and the source of the miraculous power of the true church. He reiterated this 
in his 2016 article, id., The Works of Gregory of Tours (as in n. 2), p. 310, where he writes: »If in 
the Histories Gregory the historian wished to put so much stress on the question of Arianism, it 
was not on account of the historical impact of this form of Christianity, but on account of its spir-
itual consequences touching above all the role of Christ for his Church and thereby the impor-
tance of the saints and miracles in society.« Averil Keely, Arians and Jews in the Histories of 
Gregory of Tours, in: Journal of Medieval History 23.2 (1997), p. 103–115, argues that Gregory 
uses Arianism as a means of strengthening Catholic identity. He is not concerned, Keely argues, 
with refuting actual Arianism but in showing the obvious moral and spiritual superiority of the 



Benjamin Wheaton2

the »Historiae« a construct designed to promote a particular message, with no bear-
ing on actual threats to Gallic orthodoxy? Or is it a factual account of the beliefs of 
the Visigothic church? To contribute to an answer to this question, this article will 
look first at the account in the fifth book of Gregory’s »Historiae« of his debate with 
Agila, an official of the Visigothic king Leuvigild, and then more briefly at the account 
of his debate with Oppila, likewise an official of Leuvigild. They are two of five sec-
tions of his »Historiae« which portray discussions he has with doctrinally heterodox 
individuals4. The examination will result in three conclusions. First, a direct source 
for the dialogue with Agila is the popular genre of handbooks against heresy. Second, 
the dialogue with Oppila, although not drawn directly from the handbooks against 
heresy, nonetheless indirectly alludes to them. Third, Gregory purposely made these 
conversations an exercise in futility to caution his clergy against too much confi-
dence in the verbal arguments provided by these handbooks. Therefore this article 
will ultimately caution against taking Gregory’s accounts as simple reports of a real 
conversation. The dialogues are inserted by Gregory to reinforce his emphasis upon 
the wonders of the saints versus the futile efforts of the world, among which he in-
cludes the handbooks against heresy.

There were two kinds of handbook against heresy: classifications of heresies, such 
as Augustine’s fifth-century »De haeresibus«; and instructional guides to refuting 
heresies, such as the anonymous fifth-century African text »Contra Varimadum«5. 

orthodox Catholic faith (see esp. Keely, Arians and Jews [as in n. 3], p. 108–109). Edward James, 
Gregory of Tours and »Arianism«, in: Andrew Cain (ed.), The Power of Religion in Late Antiq-
uity, Burlington, VT 2009, p. 327–338, argues that Gregory’s polemic against Arianism serves the 
purpose of bolstering his contested credentials as Bishop of Tours. James argues that at least in 
part the »Histories« are directed at his suspicious clergy, and Gregory portrays himself as not 
only unimpeachably orthodox but also a stalwart defender of the true faith.

4	 These dialogues are dealt with by: Heinzelmann, Gregory of Tours (as in n. 1), p. 155–156, who 
argues that they should be seen within the general themes of their respective chapters; so the two 
arguments with Arians appear in chapters (Histories V.43 and VI.40) dealing with the wicked king 
Chilperic and enhance the juxtaposition of orthodoxy and heresy in these chapters; Keely, Arians 
and Jews (as in n. 3), p. 108, who makes the case that the dialogues showcase the wickedness of the 
Arians, who reject the arguments of the orthodox bishop as well as implicitly signaling their disso-
ciation from the Old Testament saints whom Gregory mentions in support of his position; Jacques 
Fontaine, Conversion et culture chez les Wisigoths, in: La Conversione al Cristianesimo nell’Eu-
ropa dell’Alto Medioevo, Spoleto 1967 (Settimane di Studi del Centro Italiano di Studi sull’Alto 
Medioevo, 14), p. 104–105, who takes the two Arian dialogues as true, verbatim accounts of the ar-
guments made by laymen of the Arian churches in Spain, which show the weakness of those 
churches just before the official conversion of Reccared in 587; James, Gregory of Tours and »Ar-
ianism« (as in n. 3), p. 333–336, who argues that they serve Gregory’s self-representation in the 
»Historiae« as one who is capable of vigorously defending the orthodox faith; and Hans-Werner 
Goetz, La compétition entre Catholiques et Ariens en Gaule: Les entretiens religieux (»Religions-
gespräche«) de Grégoire de Tours, in: François Bourgard et al. (eds.), Agôn: La compétition, Ve–
XIIe siècle, Turnhout 2012, p. 183–198, who analyzes the dialogues and argues that they both re-
flected genuine concerns by Gregory to combat existing Trinitarian unorthodoxy (p. 187–188). It 
is worth noting that each of these five sections were later excerpted by Carolingian authors for use 
in theological florilegia and homiliaries (see Alberto Ferreiro, Discourse »Sermons« in the Libri 
historiarum decem of Gregory of Tours, in: Revue d’histoire ecclésiastique 107.1 [2012], p. 49–77).

5	 This article will rely a great deal on the excellent description and discussion of these handbooks 
by Judith McClure, Handbooks Against Heresy in the West, from the Late Fourth to the Late 
Sixth Centuries, in: The Journal of Theological Studies (N. S.) 30.1 (April 1979), p. 186–197.



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 3

It is the second kind that this article will suggest functioned as a source for Gregory. 
These guides to refuting heresies modeled to their readers how a conversation with 
a heretic might go, and provided answers (accompanied by Scriptural proof-texts) 
to specific questions posed by theoretical opponents of orthodox Nicene doctrine. 
The handbooks assumed that both interlocutors in the conversation held to some 
common religious positions. The Bible was agreed to be absolutely authoritative, 
and thus one important tactic was the simple amassing of scriptural texts, called tes­
timonia, and appeal was made to a common set of beliefs about the nature of the di-
vinity. Thus both sides were assumed to believe in God’s goodness, unchangeable 
nature, and so on.

Most clergy were either insufficiently learned, or did not have the time, to read 
the lengthy doctrinal treatises on the Trinity and other topics that were written by 
the church fathers such as Augustine. Florilegia were fairly popular means of trans-
mitting the fathers’ main doctrinal contributions to a broader community, but were 
unfocused. Handbooks against heresy had many of the elements of florilegia but 
distilled the accepted teaching about the Trinity of the Nicene church and presented 
it in a useful and easily accessible format. 

Three handbooks are of particular interest as potential sources for Gregory: the 
»Contra Varimadum«, the »De Mysterio sanctae Trinitatis«, and the »Breviarium 
adversus Haereticos«6. The first is the lengthiest, and was written by an African bish-
op exiled to Naples by the Vandals, probably in the middle of the fifth century7. The 
»Breviarium adversus Haereticos« was probably written in the first quarter of the 
sixth century in southern Gaul, and almost certainly used the »Contra Varimadum«. 
Its editor, Germain Morin, suggested that it was written by either Caesarius of Arles 
or by one of his colleagues8. The »De Mysterio sanctae Trinitatis« is from the same 
milieu, although it is more likely to be from the hand of Caesarius himself than the 
»Breviarium adversus Haereticos«9. The »Contra Varimadum« and the »Breviarium 
adversus Haereticos« both share a similar format, while the »De Mysterio sanctae 
Trinitatis« differs slightly. 

The first two have two elements: answers to hypothetical questions and lists of di-
vine attributes with their appropriate Scriptural proof-texts. As an example of the 
first element, the »Contra Varimadum« addresses the reader with hypothetical ques-
tions from a heretic and then gives the proper responses, which consist of both logi-
cal arguments and Scriptural proof-texts. For example, one hypothetical heretical 
assertion and orthodox response from the »Contra Varimadum« runs as follows: 

6	 The critical editions are as follows: Contra Varimadum, ed. Benedikt Schwank, Turnhout 1961 
(Corpus Christianorum. Series Latina, 90); De Mysterio sanctae Trinitatis, in: Sancti Caesarii 
Arelatensis Opera Varia, ed. Germain Morin, Maretioli 1942, p. 164–180; Breviarium adversus 
Haereticos, ibid., p. 180–208.

7	 McClure, Handbooks Against Heresy in the West (as in n. 5), p. 195; Schwank, Praefatio, in: 
Contra Varimadum (as in n. 6), p. VII–VIII.

8	 Morin, Admonitio in sequens Breviarium, in: Sancti Caesarii Arelatensis Opera (as in n. 6), 
p. 180–182; McClure, Handbooks Against Heresy in the West (as in n. 5), p. 195; she doubts 
the attribution to even Caesarius’ milieu by Morin.

9	 Morin, Ad libellum De Trinitate, in: Sancti Caesarii Arelatensis Opera (as in n. 6), p. 164–165.



Benjamin Wheaton4

»If they say to you: ›The Son is not equal to the Father‹, you should respond in 
this way: If the Son is not equal to the Father, why did John the Evangelist tes-
tify in this way about him: ›For this reason‹, he says, ›the Jews persecuted Jesus, 
and were seeking to kill him, since not only did he break the sabbath, but also 
was saying that his father was God, making himself equal to God‹ (John 5.18). 
Also the Apostle Paul: ›Understand this concerning yourselves‹, he says, ›since 
it is also in Christ Jesus, who although made in the form of God, did not con-
sider it robbery to be equal to God, but made himself nothing, taking on the 
form of a servant‹ (Philippians 2.5–7). Also in Solomon: ›He who bore me, 
rested in my tabernacle‹ (Sirach 24.8b). Also in Isaiah: ›Just as he is from the 
beginning, so unto the end of the age; nothing was added to him, nor is any-
thing taken away: for he himself is the master of his creation, who lacked noth-
ing from anyone‹ (Sirach 42.21). Also in the seventy-second Psalm: ›For what 
is in heaven for me, and what did I want through you on the earth‹ (Psalm 
72.25)? All these show that there is no inferior nature in the Son, but pro-
nounce the equality of his deity: and he who said these spoke the truth, since 
he is the truth, and the truth is not able to lie10.«

Here we see the typical method of argument of these handbooks in operation, along 
with the assumption of a common high regard for scriptural and divine authority. 

The second element is lists of the attributes and actions common to the Father, Son 
and Holy Spirit, and Scripture verses backing up the presence of these attributes and 
actions in each member of the Trinity. The »Contra Varimadum« contains one hun-
dred of these statements, while the »Breviarum adversus Haereticos« cites thirty-eight 
of them, all drawn from the »Contra Varimadum«. So in the »Breviarum adversus 
Haereticos«, the statement, »The Father resides, the Son resides and the Holy Spirit 
resides in those believing«, is backed up by three Scripture passages: Jeremiah 17.22 for 
the Father (»Preserve the Sabbath day, and make it holy, so that I might live in your 
midst«); Ephesians 3.17 for the Son (»Christ lives in your hearts through faith«); and 
1 Corinthians 3.16 for the Holy Spirit (»Do you not know that you are the temple 
of God, and the Spirit of God resides in you?«)11. This pattern is repeated for all the 
other assertions in both texts, with one text given for each person of the Trinity.

10	 Contra Varimadum 1.6. Si tibi dixerint: Non est aequalis filius patri. Ita respondes: Si aequalis 
patri filius non est, cur ita de illo Iohannes evangelista testatus est: »Propterea«, inquit, »perseque­
bantur Iudaei Iesum, et quaerebant eum occidere, quia non solum solvebat sabbatum, sed et pa­
trem suum dicebat deum, aequalem se faciens deo«. Et Paulus apostolus: »Hoc sentite de vobis«, 
inquit, »quod et in Christo Iesu, qui cum in forma dei esset constitutus, non rapinam arbitratus 
est esse se aequalem deo, sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens«. Et in Solomone: 
»Qui genuit me, requievit in tabernaculo meo.« Et in Esaia: »Sicuti est ab initio, ita usque in sae­
culum; neque adiectum est ei, neque minuitur illi: ipse est enim dominus creaturae suae, qui 
nihil eguit ab aliquot.« Et in psalmo septuagesimo secundo: »Quid enim mihi est in caelo, et a te 
quid volui super terram?« Haec omnia in filio non inferiorem naturam demonstrant, sed aequa­
litatem deitatis adnuntiant: quoniam qui utraque locutus est, verum dixit, quia veritas mentiri 
non potuit. All translations are my own.

11	 Breviarum adversus Haereticos 205.25–29. Habitat Pater in credentibus, habitat Filius, habitat 
et Spiritus sanctus. De Patre in Isaia: »Servate diem sabbvati, et sanctificate eum, ut habitem in 



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 5

The »De Mysterio sanctae Trinitatis« is written with only one voice, that of the or-
thodox cleric. At the same time, however, the same challenges are answered. So at the 
start of the treatise, when the author’s voice is directed at the reader, he says: 

»He should be asked whether God the Father was always perfect, or imper-
fect, and whether anything at any time is able or will be able to be added or 
taken away from him. And when they do not dare to say anything other than 
that he is truly perfect (…) again they should be asked, whether the Son was al-
ways with the Father. If he says, ›He was always with him‹, then say to him: ›If 
he was always with him, he is therefore coeternal and equal to him‹. But if he 
denies that the Son was always with the Father, why did he profess before that 
the Father is perfect, to whom afterwards was born a Son, and through the Son 
the name of Father was added at that time12?« 

Later on, Caesarius addresses the heretic directly: »I ask again, so that you might re-
spond to me, how you accept that which was written: ›Before me God is not, and af-
ter me he will not be.‹ Say to me, whether the voice belongs to the Father or to the 
Son13.« The shift from addressing the orthodox reader to addressing the heretic is typ-
ical (the »Breviarium adversus Haereticos« also does this14), but the »De Mysterio 
sanctae Trinitatis« is also more of a hybrid between a handbook against heresy, its 
stated purpose, and a pastoral address on Trinitarian doctrine. But what does all this 
have to do with Gregory of Tours?

These three handbooks were circulating in Gaul during Gregory’s time and there 
are distinct echoes of them in his »Historiae«15. The first example I would like to deal 
with is a conversation he has with the Visigothic king Leuvigild’s ambassador Agila 
in the year 580. Agila himself seems, by Gregory’s description, to hold to a fairly 

medio vestry.« De Filio ad Ephesios: »Habitare Christum per fidem in cordibus vestris.« De Spi­
ritu sancto: »Nescitis quoniam templum Dei estis, et Spiritus Dei habitat in vobis?«

12	 De mysterio sanctae Trinitatis 166.11–20. Interrogandus est utrum deus Pater perfectus fuerit 
semper, an inperfectus, et utrum ei aliquid addi aut minui aut potuerit aliquando aut possit. Et 
cum non ausus fuerit aliud dicere, nisi quod vere perfectus sit, iterum interrogandus est, utrum Fi­
lius semper cum Patre fuerit. Si dixerit, Semper cum eo, dicatur ei: Si semper cum eo fuit, ergo sem­
piternus et aequalis est illi. Si vero negaverit cum Patre semper fuisse Filium, quomodo eum supra 
perfectum esse confessus est, cui postea Filius natus est, et per Filium nomen Patris additum?

13	 De mysterio sanctae Trinitatis 167.24–26. Adhuc interrogo, ut mihi respondeas, qualiter accipias 
illud quod scriptum est: »Ante me non est Deus, et post me non erit.« Dic mihi, utrum Patris an 
Filii vox est?

14	 Breviarum adversus Haereticos 183.25–185.3.
15	 The »Breviarium adversus Haereticos« is contained in Cod. Paris. Lat. 12 097, written in the 

sixth century in Gaul (Morin, Admonitio in sequens Breviarium [as in n. 8], p. 181; for the 
broader context of the manuscripts see Ralph Mathisen, Church Councils and Local Authori-
ty: The Development of Gallic Libri Canonum during Late Antiquity, in: Carol Harrison, 
Caroline Humfress, Isabella Sandwell (eds.), Being Christian in Late Antiquity: A Fest-
schrift for Gillian Clark, Oxford 2014, p.  175–193; the »Contra Varimadum« appears in an 
eighth-century manuscript produced at Corbie, and according to Benedict Schwank, editor of 
the CCSL edition, this edition seems to be similar to the one used by the author of the »Brevia-
rium adversus Haereticos« (Schwank, Praefatio [as in n. 7], p. VII).



Benjamin Wheaton6

standard version of Homoian Arian theology16. Agila denies the equality of the Son 
with the Father and the Spirit’s equality with the Father and Son. He is described by 
Gregory as a virum nulli ingenii aut dispositiones ratione conperitum, sed tantum 
voluntatem in catholica lege perversum, a »man with no intelligence, known for a 
skill in rational argument, but only with malevolence against the catholic faith«17. 
This cunning gives him confidence in vigorously attacking Gallic Nicene Trinitari-
anism. The conversation that ensues between Gregory and Agila runs largely along 
the lines outlined in the handbooks against heresy I have described. 

To begin, the hypothetical heretical adversary in the handbooks is portrayed as 
clearly superior in rhetorical acumen to the simple catholic facing him, as for exam-
ple in the »De mysterio sanctae Trinitatis«: »Men of another religion are accustomed 
to provoke certain simple catholics with very subtle and complicated questioning 
(…) so that, when those who are questioned are not able to respond as is fitting be-
cause of either their own simplicity or lack of skill, the questioners are able to appear 
as victors over them18.« Thus, argues Caesarius, there is a need for a treatise like the 
»De mysterio sanctae Trinitatis«, outlining how to go about defeating a heretic in 
argument. Gregory shows by his own actions how this is done when faced with a 
cunning adversary like Agila.

Agila begins his argument by quoting John 14.28, where Christ says, »The Father 
is greater than I«, then proceeds to argue that he who suffered could not be equal to 
the Father19. Gregory responds in the manner prescribed by the handbooks against 
heresy. He appeals to the common belief between him and Agila that God is perfect 
and does not lack wisdom, light, truth, life or justice; and that Christ is all of these for 
God20. Agila agrees, and so Gregory has him in a trap: if Agila wants to say that there 
was a time when the Son did not exist, then he has to say that God lacks some critical 
divine qualities. 

All three handbooks against heresy advise their readers to set this trap. Thus the 
»De mysterio sanctae Trinitatis« suggests: »He should be asked whether he believes 
what the apostle said, that Christ is ›the power of God and the wisdom of God‹. And 
when they are unable for any reason to deny this, it should be said to him: ›If Christ 
is the power of God and the wisdom of God, without a doubt, if according to you 

16	 See Uta Heil, Avitus von Vienne und die homöische Kirche der Burgunder, Berlin, Boston 2011, 
p. XIV–XV, 112–115.

17	 Historiae 5.43.
18	 De mysterio sanctae Trinitatis 165.1–8. Solent homines alterius religionis simplices quosque ca­

tholicos subtilissima et non simplici interrogatione provocare (…) ut, cum illi, qui interrogantur, 
aut propter simplicitatem aut propter inperitiam non, sicut oportet, potuerint respondere, illi, qui 
interrogaverunt, quasi victores sibi videantur existere.

19	 Historiae 5.43. Non est ergo aequum, ut ei similis estimetur, cui se minorem dicit, cui tristitia mor­
tis ingemit, cui postremo moriens spiritum, quasi nulla praeditus potestate, commendat. Unde pa­
tet, eum et aetate et potestate paterna minorem. »Therefore it is not obvious that he [the Father] 
should be reckoned equal to him [Christ] who calls himself lesser, who mourns over the sadness 
of death, who finally, dying, commends his spirit as if he possessed no power. And so it is clear 
that he is lesser than the Father in both age and power.«

20	 Ibid. 5.43. Ego interrogo, si crederit, Iesum Christum filium Dei esse, si eundemque esse Dei 
sapientiam, si lumen, si veritatem, si vitam, si iustitiam fateretur. »I then ask if he believes that 
Jesus Christ is the Son of God, if the same one is also the wisdom of God, if he confesses that he 
is the light, the life, the justice of God.«



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 7

there was a time when the Father was without the Son, he had neither power nor wis-
dom. (…) But you professed that God the Father is so perfect, that nothing is able to 
be either added or taken away from him‹21.« The »Breviarium adversus Haereticos« 
says something similar, addressing the heretic directly: »If therefore the Father was 
without the Son, as you say, then he was without power, he was without wisdom, he 
was without life, he was without truth. But without these attributes it must never be 
believed that the Father exists22.« Gregory follows these two formats exactly. The 
trap is set, and sprung. 

Gregory then proceeds to answer the scripture quote used by Agila, »The Father is 
greater than I«, by following the advice of the »Contra Varimadum«. Gregory states: 
»But as for what you say that Christ said, ›the Father is greater than I‹, you should 
know that he said this out of the humility of the assumed flesh, so that you might 
know that redemption was achieved not by power but by humility. For you who 
say, ›The Father is greater than I‹, it is fitting for you to remember where elsewhere 
it is said: ›I and the Father are one‹23.« The »Contra Varimadum’s« argument runs as 
follows: »If they say to you that which the Son said in the gospel: ›The Father is 
greater than I‹, you should respond in this way: The Son is lesser than the Father in 
the form of the assumed humanity, but he is equal to the Father in the substance of 
the nature of his deity, with he himself saying: ›I and the Father are one‹24.« The 
»Contra Varimadum« also gives a number of other scriptural testimonia from the 
Gospel of John and one from the letter First John for possible use25. Gregory, how-
ever, only uses the one Scriptural citation. 

Agila then responds with the argument that since the Son always does the will of 
the Father, he must be younger and lesser than him26. Gregory makes a rejoinder by 
pointing out some places in the gospel of John where the Father does the will of the 
Son. For example, Gregory mentions Jesus’ prayer as he was going up to Jerusalem 
before his crucifixion: »But also when he came to his passion, he said: ›Father, glo-
rify me with the same glory I had when I was with you‹. To which the Father an-

21	 De mysterio 166.23–27, 29. Iterum interrogandus est, utrum credat illud, quod apostolus dixit, 
»Dei virtutem et Dei sapientiam« Christum esse. Cum hoc negare nulla ratione potuerit, dicen­
dum est illi: Si Christus Dei virtus est et Dei sapientia, sine dubio, si secundum te fuit tempus 
quando Pater sine Filio fuit, nec virtutem nec sapientiam habuit. (…) Professus es enim deum 
Patrem ita perfectum esse, ut ei nec addi aliquid nec minui possit.

22	 Breviarium adversus Haereticos 184.25–27. Si ergo fuit Pater sine Filio, sicut tu dicis, fuit sine vir­
tute, fuit sine sapientia, fuit sine vita, fuit sine veritate. Sed quia sine his nunquam fuisse pater cre­
dendus est (…).

23	 Historiae 5.43. Quod autem eum dixisse ais: »Pater maior me est«, scias, eum hoc ex adsumptae 
carnis humilitate dixisse, ut cognuscas, non potestate, sed humilitate fuisse redemptum. Nam tu 
qui dicis: »Pater maior me est«, oportit te meminere, quod alibi ait: »Ego et Pater unum sumus.«

24	 Contra Varimadum 1.5.1–5. Si tibi dixerint illud, quod filius in evangelio dixit: »Pater maior me 
est.« Ita respondes: Filius minor est patre in adsumpti hominis forma, aequalis vero patri est in 
deitatis naturae substantia, eodem protestante: »Ego et pater unum sumus.«

25	 I. e., John 10.30, 14.9, 15.23, 5.23, 17.22–23, 17.10, 16.15, 14.10, 1.1, 1 John 5.7–8.
26	 Historiae 5.43. Et ille: »Cuius quis implet voluntatem, eius et iunior est; semper filius minor est 

patri, quia ille facit voluntatem patris, nec pater illius voluntatem facere non probatur.« »And he 
responded: ›He who fulfills the will of another is also younger than him; the Son is always lesser 
than the Father, since he does the will of the Father, nor is it proved that the Father does the will 
of the Son.‹«



Benjamin Wheaton8

swered from heaven: ›I have glorified it and I will glorify it again‹27.« The »Contra 
Varimadum« anticipates this argument in a number of places, most plainly in 1.29, 
where the objection that since the Son asks things of the Father he must be lesser 
than him is answered28. There, the anonymous author argues: »Hear him who said 
›I ask‹, in the same way commanding the Father, saying in another place in the gos-
pel: ›Father, I desire that where I am, even so will they be‹29.« Gregory does not use 
the same passage of Scripture, but the argument is the same. 

Agila then changes tack, arguing: »He began to be called the Son of God after he 
assumed humanity, for there was a time when he was not30.« This is a mixture of 
Arian and adoptionist (Bonosian?) teachings, which may well have been character-
istic of the actual Visigothic church31. The first (adoptionist) statement is not antici-
pated by the handbooks against heresy dealt with in this article, since the »Contra 
Varimadum« is directed against a Neapolitan Arian sect and the other handbooks 
follow its lead. However, the second, »there was a time when he was not«, is a classic 
Arian slogan. Gregory deals with this second part of Agila’s sloganeering in a way 
recommended by the »Contra Varimadum«. He states: »Hear David speaking in the 
person of the Father: ›From the womb before the morning star I begot you.‹ And the 
evangelist John says: ›In the beginning was the Word, and the Word was with God, 
and the Word was God‹. Therefore by this ›the Word was made flesh and dwelt 
among us, through whom all things were made‹32.« The »Contra Varimadum«, in re-
sponse to the Arian statement, »there was a time before the Son was born from the 
Father«, restates Nicene dogma that, »before all times the Son was begotten inde-
scribably from the Father’s womb«, then backs it up with five scriptural citations, 
two of which, Psalm 109.3 (»From the womb before the morning star I begot you in 
the splendours of the holy places«) and John 1.1–3 (»In the beginning was the Word, 
and the Word was with God, and the Word was God«), are also cited by Gregory33. 
The argument is not the same, since the »Contra Varimadum« deigns to explain the 
theological concept reasonably thoroughly, while Gregory relies upon the authority 
of Scripture alone, but the citations are alike.

27	 Ibid. 5.43. Sed et cum ad passionem venit, ait: »Pater clarifica me claritatem quam habui apud 
temet ipsum, priusquam mundus fierit.« Cui Pater de caelo respondit: »Et clarificavi et iterum 
clarificabo.«

28	 Contra Varimadum 1.29. Si tibi dixerint: »Idcirco minor est filius, quia ipse patrem rogasse se 
dicit.« »If they should say to you: ›The Son is lesser for this reason, since it says that he asked 
things from the Father.‹«

29	 Ibid. 1.29. Audi adhuc eum, qui dixit »rogo«, quemadmodum, tamquam patri imperans, dicit alio 
evangelii loco: »Pater«, ait, »volo, ut ubi ego sum, et isti sint mecum.«

30	 Historiae 5.43. Et ille: »Ex adsumptum hominem coepit Dei filius vocitari; nam erat quando non 
erat.«

31	 See Knut Schäferdiek, Die Kirche in den Reichen der Westgoten und Suewen bis zur Errich-
tung der westgotischen katholischen Staatskirche, Berlin 1967, p. 187 n. 167.

32	 Historiae 5.43. Audi David dicentem ex persona Patris: »Ex utero ante lucifero genui te.« Et 
Iohannis evangelista ait: »In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat 
Verbum.« Hoc ergo »Verbum caro factum est et habitabit in nobis, per quem facta sunt omnia.«

33	 Contra Varimadum 1.12. Si autem dixerint: Erat tempus antequam de patre filius nasceretur (…) 
ante omnia tempora de paterno utero inerrabiliter generatum (…). In splendoribus sanctorum ex 
utero ante luciferum genui te (…). In principio (…) erat verbum, et verbum erat apud deum, et 
deus erat verbum.



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 9

In the last section of the discussion, Agila addresses the divinity of the Holy Spirit. 
This parallels the procession of topics in the handbooks against heresy, which each 
address the equal divinity of the Holy Spirit after refuting the arguments against the 
equal divinity of the Son. Agila’s argument, which he makes twice before Gregory 
starts his refutation, is that the Holy Spirit is inferior to both Father and Son because 
he is sent from both: »The Holy Spirit, who you profess as equal to the Father and to 
the Son, should be received as lesser than both, since he was read to have been both 
promised by the Son and sent by the Father. (…) God is he who sends, he is not God 
who is sent34.« Gregory responds by citing Acts 5.3–4, when the apostle Peter says to 
Ananias and Sapphira, »What did it seem to you to lie to the Holy Spirit? You have 
not lied to men, but to God«, and 1 Corinthians 12.11, where the apostle Paul says: 
»One and the same Spirit works all these things, dividing each one just as he wishes«, 
which Gregory interprets by saying, »He who does what he wishes is lessened in 
power in no way«35. These citations are preceded by a question-and-answer se-
quence where Gregory asks Agila whether or not he recognizes the authority of the 
apostles Peter and Paul, which Agila affirms36. Thus Gregory uses the authority of 
the scriptural text and its author as a lever against his interlocutor. 

This argument does not appear in the »Contra Varimadum«, but does appear in the 
»De mysterio sanctae Trinitatis«. There, the author says to his opponent: 

»And concerning the sending of the Holy Spirit I want you to tell me what you 
think. For you believe that, since the Holy Spirit is frequently called a ›sent 
one‹, he is not only lesser but a creature. But that he is not only not lesser, but is 
even truly God, the apostle Peter showed clearly, when he said to Ananias and 
Sapphira: ›Why has Satan tempted your heart, that you should lie to the Holy 
Spirit? Therefore you have not lied to men, but to God.‹ Since so great and such 
a witness as the apostle Peter, to whom the Lord deigned to give the keys of the 
kingdom of heaven, said that the Holy Spirit was God, let them who try to as-
sert with great impiety that he is a creature consider in what danger they send 
themselves. The apostle Paul also says: ›Where the Spirit of the Lord is, there is 
freedom‹; and again: ›The Spirit divides each one as he wills‹. He did not say, 
›how he was commanded‹, but, ›as he wills‹. And John the evangelist: ›The Spirit 
breathes where he wills.‹ And in that which is said, ›as he wills‹, is shown clear-
ly that the power of the will is equal to the Father and to the Son37.«

34	 Historiae 5.43. Et ille: »Spiritum sanctum, quem aequalem Patri profertis ac Filio, utrisque minor 
accipitur, quis et a Filio promissus et a Patre legitur missus (…). Deus est qui mittit, non est Deus 
qui mittitur.«

35	 Ibid. 5.43. Adiaci: »Cum arguerit Petrus apostolus Annaniam pro fraude fundi, vide, quid dicat: 
›Quid tibi visum est mentire Spiritus sancto? Non es enim mentitus hominibus, sed Deo.‹ Et Pau­
lus, cum gratiarum spiritalium distinguierit gradus: ›Haec omnia‹, inquid, ›operatur unus adque 
idem Spiritus, dividens unicuique prout vult‹. Qui enim quod voluerit facit, in nullius redegitur 
potestate.«

36	 Ibid. 5.43. Ad haec ego interrogo, si crediderit doctrinam Petri Paulique apostolorum. Responden­
tem autem eo: »Credo.« »At this I asked him if he believed the teaching of the apostles Peter and 
Paul. He responded to that: ›I do believe.‹«

37	 De mysterio, 169.12–26. De missione etiam Spiritus sancti volo ut mihi dicas quid sentias. Vos 
enim, quia frequenter missus dicitur Spiritus sanctus, non solum minorem, sed etiam creaturam 



Benjamin Wheaton10

The same two citations from Scripture appear that also appear in Gregory’s own ar-
gument, and the same argument from the authority of the apostles Peter and Paul.

Gregory’s conversation with Agila concludes with the bishop and the envoy get-
ting into an increasingly testy exchange. Agila outright rejects the orthodox faith, 
»Moved by fury and I know not what, gnashing his teeth like a madman«38. Agila 
then abandons the debate and returns home. Gregory’s arguments, modeled after 
those found in the handbooks against heresy, fail. Gregory concludes by reporting 
that Agila converted to the true faith just before his death. 

There are four other theological dialogues that occur after this one: 1) an abortive 
attempt by king Chilperic to introduce Sabellianism (that is, that there is no distinc-
tion of persons between the members of the Trinity); 2) a debate with Priscus the Jew 
over the necessity and possibility of Christ’s crucifixion; 3) a debate with another 
ambassador from Spain, Oppila, who however insisted upon only minor adjust-
ments to catholic trinitarianism; and finally 4) a debate with one of Gregory’s priests 
who denied the resurrection. While there are other literary antecedents for the debate 
with Priscus, they are not strictly speaking handbooks against heresy. The debate 
with Chilperic also does not draw on them, and is in any case not much of a debate, as 
will be seen. The discussion with the denier of the resurrection concerns a subject 
not treated by the handbooks with which this article is engaged. The debate with 
Oppila also does not engage with material sourced from the handbooks against her-
esy, but there are a number of broad similarities that warrant some attention. First, 
however, the general drift of the debates with Chilperic, Priscus and the resurrec-
tion-denying priest will be briefly outlined. Although they do not draw from the 
handbooks against heresy, they on the whole have similar conclusions to the dia-
logue between Gregory and Agila, and will thus reinforce this article’s thesis.

The encounter with Chilperic comes immediately after the conversation with Agila. 
While it too involves trinitarian heterodoxy (in this case, Sabellianism), there is not 
really a discussion and no scriptural texts are trotted out39. Instead, Gregory reports 

eum creditis esse. Quod autem non solum minor non sit, sed vere deus sit, apostolus Petrus evi­
denter ostendit, ubi Ananiae et Saphirae dixit: »Cur temptavit Satanas cor vestrum, mentiri vos 
Spiritui sancto? Itaque non estis mentiti hominibus, sed deo.« Cum tantus ac talis testis apostolus 
Petrus, cui claves regni caelorum dare dignatus est dominus, deum dixerit Spiritum sanctum, con­
siderent, in quo periculo se mittant, qui eum cum grandi impietate creaturam conantur adserere. 
Dicit etiam apostolus Paulus: »Ubi Spiritus domini, ibi libertas«; et iterum: »Dividit singulis Spi­
ritus pro ut vult.« Non dixit, quomodo iussus fuerit, sed, »pro ut vult«. Et Iohannes evangelista: 
»Spiritus ubi vult spirat.« In eo autem quod dicitur, »pro ut vult«, per potestatem voluntatis 
aequalis esse Patri et Filio evidenter ostenditur.

38	 Historiae 5.43. At ille furore commotus et nescio quid quasi insanus frendens (…).
39	 One of the handbooks against heresy mentioned by McClure, the »Adversus Quinque Haere-

sis«, falsely ascribed in the manuscripts to Quodvultdeus of Carthage, deals with Sabellianism, 
leading McClure to suggest, »that the Trinitarian confrontation which resulted from Germanic 
[Homoian] Arianism had given rise, perhaps among the uninformed, to loose statements of 
Trinitarian theology that some learned bishops feared could be described as Sabellianism redivi­
vus« (McClure, Handbooks Against Heresy in the West [as in n. 5], p. 195). Interestingly, Chil-
peric’s lapse into a version of Sabellianism comes immediately after Gregory’s debate with Agila; 
could the king’s unfortunate edict have been a result of a process like that described by McClure, 
in that Chilperic is clumsily countering Homoian Arianism, or at the least could Gregory be 
mindful in his narrative of the possibility of such a process taking place?



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 11

the substance of Chilperic’s doctrinal suggestion, then quotes Chilperic’s scriptural 
justification: »He affirmed that the Father himself is the same as he who is the Son, 
and he who is the Holy Spirit. ›Thus‹, he said, ›he appeared to the prophets and to the 
patriarchs, thus the same law proclaimed him‹40.« Gregory responded first by citing 
the authority of Hilary of Poitiers and Eusebius of Vercelli against Chilperic’s view, 
then, when Chilperic rejected their authority, recited standard clauses about the 
differentiation of the persons of the Trinity. Chilperic then insists that other bish-
ops will agree with him, and Gregory retorts that they would be fools to do so. 
Chilperic’s response to this is described by Gregory using the same term he uses to 
describe Agila’s response: frendens. »At this he, gnashing his teeth, fell silent«, re-
ports the bishop of Tours41. There is no particular connection to the handbooks 
against heresy in this dialogue, but the principle of heretics irrationally and furiously 
rejecting the true faith remains42. The solution to this irrationality turns out not to be 
Gregory’s sloganeering but the wrath of a saintly bishop, Salvian of Albi, who angri-
ly rejects the king’s proposal43.

The next theological debate once again involves king Chilperic, but this time he is 
on Gregory’s side. The king’s servant Priscus, a Jew, is compelled by Chilperic into a 
situation where he has to engage Gregory in a dispute over the truth of Christiani-
ty44. The discussion revolves around whether or not the Old Testament, the Jewish 
Bible, supports Christian claims about Christ. Priscus’ objections centre around the 
character of God, with him arguing that God is one, and not accompanied by anyone 
else: »God (…) does not endure to have any equal«; and that the events of the in-
carnation are impossible for God: »Is God really able to be made human, or to be 
born from a woman, or to be subjected to blows, or to be condemned to death45?« 
Chilperic and Gregory respond principally with a concatenation of scriptural pas-
sages taken exclusively from the Old Testament, as well as more conventional expla-
nations of why Christ had to die. Priscus does not convert at the end of this debate 
and the vignette ends inconclusively.

40	 Historiae 5.44. Adfirmans etiam, ipsum esse Patrem, qui est Filius, idemque ipsum esse Spiritum 
sanctum, qui Pater et Filius. Sic, inquid, prophetis ac patriarchis apparuit, sic eum ipsa lex nuntia­
vit.

41	 Ibid. 5.44. Ad haec ille frendens siluit.
42	 The broader context of the moral theme of Books V and VI of Gregory’s »Historiae«, that is, the 

discord causing the civil wars between the Merovingian kings and the wickedness of Chilperic, 
is worth noting here (see esp. Heinzelmann, Gregory of Tours [as in n. 1], p. 41–51). Chilper-
ic’s heresy, even if a clumsy reaction to the heresy of Agila, is characteristic of a king who thinks 
it unnecessary to be obedient to the bishops of the Church.

43	 Historiae 5.44. Non post multos vero dies adveniente Salvio Albigense episcopo, haec ei praecepit 
recensire, depraecans, ut sibi consentaneus fieret. Quod ille audiens, ita respuit, ut, si cartam, in 
qua haec scripta tenebantur, potuisset attingere, in frustra discerperit. Et sic rex ab hac intentione 
quievit. »Now not many days after this, when Salvian bishop of Albi came to him, he command-
ed him to go through these things, requesting that he should give his consent to them. But hear-
ing him, Salvian rejected it in such a way that, if he should have been able to reach the document 
in which these writings were held, he would have torn it apart in pieces. And so the king re-
frained from his intention.«

44	 Ibid. 6.5.
45	 Ibid. 6.5. Deus (…) neque ullum consortem regni habere patitur. Numquid Deus homo fieri 

potuit aut de mulieri nasci, verberibus subdi, morte damnare?



Benjamin Wheaton12

In the final book of the »Historiae«, Gregory relates a debate he had in 590 with 
one of his priests who denied the resurrection, who, »had been infected by the ven-
om of the wickedness of the Sadducees«46. The discussion is once again a ques-
tion-and-answer format, with Gregory and his heretical subordinate exchanging 
Scriptural passages and arguments. In this case the priest is convinced by Gregory’s 
citations: »At this the priest, having been chastened, departed from our sight, prom-
ising to believe the resurrection according to the list of holy Scriptures which we 
brought forth above47.« This is the only occasion in which Gregory’s arguments are 
successful; it is noteworthy that it is with a priest under his ecclesiastical authority 
that he enjoys his only success.

The debates with Priscus the Jew and the resurrection-denying, »Sadducean« 
priest are similar, in that they are extended dialogues complete with exchanges of 
competing Scriptural passages. The episode involving Chilperic mostly involves a 
fierce re-assertion of basic Trinitarianism by Gregory and an exchange of insults. So 
not all these cases are suitable for comparisons with handbooks against heresies. 
However, the two more involved dialogues contain many of the elements common 
to both the first passage examined above and to the handbooks against heresies: 
namely, quoting standard Scriptural passages and playing upon common doctrinal 
assumptions. This pattern is evident once again in a debate that Gregory has with yet 
another enjoy of the Visigothic kings, Oppila. This debate is worth examining in 
more depth, because while it does not draw directly on the »Contra Varimadum«, 
»Breviarium adversus Haereticos«, or the »De mysterio sanctae Trinitatis«, it deals 
with the same subjects and in similar ways.

In 584 Oppila arrives in Tours, claims to be an orthodox Christian, and accompa-
nies Gregory to the celebration of the mass; however, he does not participate directly 
in the sacrament, raising Gregory’s suspicions. When the bishop of Tours confronts 
him about his abstention, he insists that, while he freely confesses, »I believe that the 
Father and Son and Holy Spirit are one in power (virtus)«, he cannot agree with the 
assignation of gloria to the Son, since the Son announced the Father to the world48. 
Oppila states: »You do not rightly respond gloria, for together with Paul the apostle 
we ourselves say, ›Glory be to God the Father though the Son‹; but you say: ›Glory 
be to the Father and to the Son and to the Holy Spirit‹, although the teachers of the 
churches teach that the Father was announced to the world through the Son, just as 
Paul himself says: ›But to the King of the Ages, immortal, invisible, to God alone be 
honour and glory for ever and ever, through Jesus Christ our Lord‹49.« Oppila cites 
the apostle Paul as his authority, merging two citations together from two Pauline 
letters: 1 Timothy 1.17 and Romans 16.27. The variant creed (Gloria Deo Patri per 

46	 Ibid. 10.13. Quidam de presbiteris nostris Sadduceae malignitatis infectus veneno (…).
47	 Ibid. 10.13. Ad haec contristatus presbiter, a conspectu nostro discedens, pollicitus est credere resur­

rectionem iuxta seriem Scripturarum sanctarum, quam supra memoravimus.
48	 Ibid. 6.40. Credo Patrem et Filium et Spiritum sanctum unius esse virtutes.
49	 Ibid. 6.40. Gloriam non recte responditis; nam iuxta Paulum apostolum nos dicimus: »Gloria 

Deo Patri per Filium«; vos autem dicitis: »Gloria Patri et Filio et Spiritu sancto«, cum doctores 
eclesiarum doceant, Patrem per Filium nuntiatum fuisse in mundum, sicut ipse Paulus ait: »Regi 
autem saeculorum inmortali et invisibili, soli Deo honor et gloria in saecula saeculorum, per 
Iesum Christum dominum nostrum.«



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 13

Filium) that Oppila mentions as being particular to his church is one that comes up 
in the context of late fifth- and early sixth-century Burgundian Arianism, and ap-
pears as an object of dispute in the writings of Avitus of Vienne50. The problem that 
the Visigothic church had with assigning glory to the Son was something it held in 
common with Avitus’ earlier Burgundian interlocutors, which is to be expected giv-
en their adherence to the same form of Homoian Arianism51. 

Gregory responds to Oppila’s argument and citation of 1 Timothy 1.17 by argu-
ing that, while the Father was indeed announced to the world through the Son, this 
did not denote an inferior glory. Rather, it was precisely because no one had listened 
to God’s previous (lesser) messengers that the Son had to be sent; the citation, in 
short, refers to the process of salvation and the distinctive roles of the three persons 
of the Trinity in that process. And so, »For this reason it is necessary that Glory be 
given to God under the distinction of persons«52. Gregory accuses Oppila of twist-
ing the words of the Apostle Paul, who spoke in a plain manner: »For the humble 
Paul spoke in a human idiom, so that he might lift them up to the summit of a high-
er faith53.« He then cites his own evidence that the Son is rightly assigned the attri-
bute of glory. 

This evidence Gregory provides is that the Father declared that glory belonged to 
the Son during the Son’s time on earth. He cites three occasions when the Father 
glorified the Son: at the baptism by John, when the voice from heaven declared: 
»This is my beloved Son, in whom I am well pleased«; at the Transfiguration, when 
again the voice from heaven declared: »This is my dearest Son, listen to him«; and fi-
nally just before his crucifixion54. The first two, Oppila points out after they are 
trotted out, do not have the Father declaring that glory belonged to the Son55. Greg-
ory then brings out his clinching citation, stating: »I will present to you another cita-
tion, in which the Father represented the Son as glorious. At the coming of the Lord 
to his passion, when he said: ›Father, glorify your Son, so that your Son may glorify 
you‹, what did the Father answer him with from heaven? Did he not say: ›I both 
have glorified and will glorify again‹? For behold the Father glorifies him with his 
own voice, and yet you try to take glory away from him56?« The Father himself de-
clares that glory belongs to the Son, clearly and explicitly. 

50	 Heil, Avitus von Vienne (as in n. 16), p. 205–209.
51	 Originating with Ulfila, the missionary to the Goths in the fourth century; see ibid., p. 207–208 

n. 326.
52	 Historiae 6.40. Ideoque necesse est, ut sub significatione personarum gloria detur Deo.
53	 Ibid. 6.40. Secundum homines enim loquibatur Paulus humilius, ut eos ad celsioris fidei fastigia 

sublevaret.
54	 Ibid. 6.40. Hic est, ait, Filius meus dilectus, in quo bene conplacui. (…) Hic est meus carissimus, 

ipsum audite (…) Pater, glorifica Filium tuum, ut Filius tuus glorificet te.
55	 Ibid. 6.40. Ad haec hereticus respondit: »Nihil in his testimoniis Pater de gloria loquitur Filii, nisi 

tantum ipsum Filium monstrat.« »To these things the heretic responded: ›Nothing in these cita-
tions does the Father speak about the glory of the Son, unless that the Son shows only his [i. e., 
the Father’s].‹«

56	 Ibid. 6.40. Proferam tibi aliud testimonium, in quo Pater rediddit Filium gloriosum. Veniente 
autem Domino ad passionem, cum ille diceret: »Pater, glorifica Filium tuum, ut Filius tuus glori­
ficet te«, quid ei respondit Pater et caelo? Nonne ait: »Et glorificavi, ete iterum glorificabo?« Ecce 
enim Pater glorificat eum propria voce, et tu ei gloriam conaris ademere?



Benjamin Wheaton14

Gregory then returns to the question of the apostle Paul’s position on the matter, 
this time with another citation from the apostle’s letter to the Philippians that ex-
plicitly assigns glory to the Son. The bishop of Tours states: »You who hold forth as 
an accuser of the apostle Paul, hear him, or rather Christ speaking in him: ›All 
tongues will confess that the Lord Jesus Christ is in the glory of God the Father.‹ 
But if now his glory abides in common with the Father’s glory and is in that glory 
which the Father is currently in, how then do you dishonour him as inglorious57?« 
Gregory then concludes his peroration by conjuring Oppila to confess the unity of 
God. The conversation concludes limply, with Gregory merely reporting that Op-
pila remained silent and then concluded his business with king Chilperic.

This conversation echoes few elements from the handbooks against heresy, and 
so there is unlikely to be a direct connection. Unlike the debate with Agila there is 
very little back-and-forth between the two interlocutors. Thus there is no set-up 
such as is advised by the »Breviarum adversus Haereticos« or the »De mysterio 
sanctae Trinitatis« to entrap the heretic in his own illogic, and carried out by Greg-
ory in the earlier debate. Instead, Gregory mostly talks without interruption, with 
the exception of Oppila’s opening statement and his mid-argument interjection 
about the lack of the term gloria in the Father’s first two cited statements about the 
Son. There are a number of broad similarities, however, that are worth noting and 
that support a more general connection by Gregory to handbooks against heresy.

Oppila’s citation of 1 Timothy 1.17 and Romans 16.27 in defense of the Son’s sub-
ordination is also indirectly cited by the imagined heretical foe in the »De mysterio 
sanctae Trinitatis«, but in two separate places and in a different context. The ortho-
dox voice says, in the first instance, »For even that which the apostle says, ›To the im-
mortal, invisible God alone be honour and glory‹, which you receive as said only of 
the Father, this apostle clearly spoke regarding the whole Trinity«58. In the second in-
stance, he notes: »For also that which the apostle says, ›To the only wise God‹, you 
wish to receive not only irreligiously but also impiously to refer only to the Father 
alone59.« The difference is that Oppila appends Romans 16.27 to the end of the quote 
from 1 Timothy, and makes the argument from it that the Son’s subordinate status is 
denoted by his function as one who announced God to the people. This argument is 
not present in either the »De mysterio sanctae Trinitatis« or the »Breviarum adversus 
Haereticos«, nor is Christ’s equal glory to the Father discussed. 

Where the issue of glory as an attribute belonging equally to the Son as to the Fa-
ther is in the »Contra Varimadum«. There, the statement on the attribution of gloria 
to all three members of the Trinity reads as follows: »The God of glory is the Father, 
the Son, and the Holy Spirit.« The testimonia are cited as follows: the Father is the 

57	 Ibid. 6.40. Nam qui Pauli apostoli accusatur existis, audi ipsum, immo Christum in ipso loquen­
tem: »Omnes lingua confiteatur, quia dominus Iesus Christus in gloria est Dei Patris.« Quod si 
nunc communis cum Patre gloria et in ipsa qua nunc Pater est gloria commoratur, qualiter eum tu 
quasi inglorium exhonoras?

58	 De mysterio sanctae Trinitatis, 172.18–21. Nam et illud, quod ait apostolus, »Immortali invisibi­
li soli Deo honor et gloria«, quod vos de solo Patre dictum accipitis, de tota Trinitate hoc aposto­
lum dixisse manifestum est.

59	 Ibid. 176.18–20. Nam et illud, quod ait apostolus, »Soli sapienti Deo«, vos de solo Patre tantum, 
non solum imperite, sed impie etiam vultis accipere.



Gregory of Tours and Handbooks against Heresy 15

God of glory in Acts 7.2, the Son is the God of glory in 1 Corinthians 2.8, and the 
Holy Spirit is the God of glory in 1 Corinthians 6.19–2060. This collection of testimo­
nia has no similarities with Gregory’s argument in his »Historiae«, so the »Contra 
Varimadum« cannot be a direct source. Still, the basic format is similar: testimonia 
and discussions about authority.

But more importantly all of them, save Gregory’s interaction with his resurrec-
tion-denying priest, end in failure. Gregory’s arguments do not in fact succeed in 
convincing his interlocutors. Agila marches off in a huff at the end of the discussion, 
only converting at the end of his life in Spain; Priscus simply refuses to continue the 
dispute after a while, Gregory in his narrative stating that his arguments had failed to 
convince him; Oppila doesn’t respond in any way to Gregory’s speech, completes 
his diplomatic business and drops out of the story; Chilperic eventually drops his 
heretical suggestions upon encountering the almost violent opposition of another 
bishop, Salvian. In the cases where conversion to the true faith is achieved, Agila and 
Chilperic, it is achieved not through words but through fear of impending death or 
the fury of a particularly saintly bishop. 

In his hagiographical work the »Passio sanctorum septem dormientium apud 
Ephesum«, or »The Seven Sleepers of Ephesus«, Gregory relates the story of how 
seven Christians, martyred during the third-century Decian persecution, rose again 
for a brief time during the reign of the emperor Theodosius in the fourth century. 
Their spokesman, Maximianus, declares to the emperor that the reason why this 
miracle occurred was to combat the »Sadducean« heresy which was then making 
significant inroads into the Christian church. He states, »Know, O Emperor, that 
the Lord commanded us to rise in order to confirm your faith. Therefore continual-
ly, and trusting in him, recognize that there will be a resurrection of the dead since 
today you see us speak with you and relate the great wonders of God after our res-
urrection61«. The authority of wonder-working saints is sufficient to quell heresy 
without any argument. 

I would like to suggest that Gregory’s echoing of such handbooks against heresy 
amid this record of futility reflects his desire to warn against excessive reliance upon 
rational argument rather than the great works of the saints and the work of God 
himself. Indeed, the »De mysterio sanctae Trinitatis« mentions this possibility in its 
introduction, laying stress more on the need to not give the impression to onlookers 
that the heretical side has won the public debate than to convince the heretic of their 
heresy. But Gregory has placed his fruitless discussions in the midst of a work em-
phasizing the wonders of the saints amidst the hard-heartedness of the wicked. His 
message? Handbooks against heresy might be necessary tools, but they are feeble 
weapons against the evil he graphically describes in his »Historiae«; to conquer that 
evil, you need saints.

60	 Contra Varimadum 3.30. Deus gloriae pater, hoc filius, hoc spiritus sanctus.
61	 Passio sanctorum septem dormientium Ephesum 12. »Scito«, inquit, »imperator, quia ad confir­

mandam fidem tuam nos Dominus resurgere iussit. Ergo iugiter et fidens in eum cognosce, quia 
fiet resurrectio mortuorum, cum nos hodie videas post resurrectionem tecum loqui atque enarrare 
magnalia Dei.« For the theological implications of this story, see Heinzelmann, The Works of 
Gregory of Tours and Patristic Tradition (as in n. 2), p. 324–327.





Claudia Wittig

ADLIGES SELBSTVERSTÄNDNIS IN DER FRANCIA 
UND IM REICH ZWISCHEN MORALITÄT  

UND HISTORIZITÄT

Im 12. und beginnenden 13. Jahrhundert nutzt der europäische Adel zunehmend 
kulturelle Ausdrucksformen, um seine hervorgehobene Stellung zu legitimieren. In 
der Selbstdarstellung des Adels sind zwei Parameter zentral: historische Herleitung 
seiner Position und moralische Superiorität. Bisher wurde in der Forschung nicht 
beachtet, wir eng und auf welche Weise Historizität und Moralität im Selbstver-
ständnis des Adels verbunden waren. Unser Beitrag argumentiert, dass beide Aspek-
te einander bedingen, und belegt diesen Zusammenhang am Beispiel zweier Arten 
von Texten, die zwischen 1150 und ca. 1300 vom Adel zum Ausdruck seines Selbst-
verständnisses genutzt werden: Moraldidaxe und Geschichtsschreibung. Die kon-
krete Beziehung beider Parameter wird besonders deutlich, wenn man den Inhalt 
und die Funktion, die Überlieferung und die Autoren und Auftraggeber dieser Texte 
vergleicht: Didaxe und Historiografie werden mit derselben Begründung und zum 
selben Zweck an die Rezipienten gerichtet, zirkulieren in den gleichen Kreisen und 
den gleichen Überlieferungsträgern und werden sogar oft von denselben Autoren 
für dieselben Adressaten verfasst. 

Der erste Teil unseres Beitrags zeichnet die Entwicklung des Adels zu einer neuen 
kulturellen Elite nach und bereitet so den Boden für die Untersuchung. Dann wird 
anhand moraldidaktischer Texte gezeigt, wie der Adel die Legitimation seiner sozialen 
Stellung auf verschiedene Ordnungsmuster aufbaut, die einerseits auf synchroner 
Ebene (als gesellschaftlich-normative Ordnung), andererseits auf diachroner Ebene 
(als zeitliche Ordnung) wirksam werden. Im dritten Teil wird ein wenig beachteter 
Aspekt der zeitlichen Ordnung für die adlige Selbstdarstellung anhand von historio-
grafischen Texten weiter erläutert. Der vierte Teil legt schließlich die vielschichtige 
Verknüpfung von Moraldidaxe und Historiografie offen und zeigt, dass beide im 
Wesentlichen die gleiche Funktion erfüllen. Somit wird der Kern adligen Selbstver-
ständnisses in der Reziprozität von historischer und normativer Ordnung verortet.

1. Adel als kulturelle Elite

Adel ist eine dominante Gruppe mit rechtlich definiertem Status. Aristokratie bezog 
ihren Status aus wirtschaftlichem und sozialem Gewicht, während Adel rechtlich 
festgeschriebene Privilegien genoss1. Neben solchen juristischen Kriterien wird Adel 

1	 Timothy Reuter, The Medieval Nobility in Twentieth-Century Historiography, in: Michael 
Bentley (Hg.), Companion to Historiography, London 1997, S. 178–180; auch Regine Le Jan, 
Famille et pouvoir dans le monde franc (VIIe–Xe siècle). Essai d’anthropologie sociale, Paris 



Claudia Wittig18

aber oft auch als ideologische oder sozio-kulturelle Kategorie betrachtet. In diesem 
Zusammenhang wird nach einem (übergreifenden) adligen Selbstbewusstsein ge-
fragt, einer adligen Identität, und den kulturellen Ausdrucksformen, in denen sich 
dessen Träger von anderen Gruppen abgrenzen2. David Crouch hat »The Birth of 
Nobility« zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert verortet3. Adel entstehe (zumin-
dest in England und Frankreich) in einem Prozess sozialer Stratifikation, der unge-
fähr unter der Herrschaft Philipps IV. (1285–1314) endete, erkennbar an den nun 
rechtlich festgelegten Prozeduren der Adelserhebung. Dieser Stratifikationsprozess 
beschreibt, wie aus sozialer Dominanz hierarchisches Klassenbewusstsein entstand. 
Adlig war, wer über adlige Abstammung verfügte (lineage) und in ein standesgemä-
ßes Netzwerk eingebunden war (parage)4 – wer also gleichermaßen historische wie 
gesellschaftliche Legitimität besaß.

Die Herausbildung eines neuen Selbstverständnisses drückte sich in der Zuwen-
dung zu Bildung und Kultur aus: nicht nur, dass es seit dem 12. Jahrhundert zuneh-
mend erwartet wurde, dass ein König zumindest rudimentäre Lateinkenntnisse er-
warb. Auch volkssprachige Literatur wurde von den Ministerialen und parvenus bis 
hinauf zu den geistlichen und weltlichen Fürsten rezipiert und protegiert. Im selben 
Atemzug könnte man adlige Stiftungen nennen, die der Grablege und dem Gedächt-
nis der eigenen Familie dienten, den Ausbau der Residenzen und Stammsitze oder 
die Ausweitung des Kanzleiwesens, über die man selbst Einfluss auf die Literatur- 
und Buchproduktion nehmen konnte. Durch die umfassendere Bildung konnten 
nun auch adlige Laien an Diskursen über die Ordnung der Welt und den Platz des 
Menschen in ihr teilhaben, die bisher dem Klerus vorbehalten waren. Mit der Öff-
nung dieser Diskurse verschoben sich auch deren Schwerpunkte, sodass der Adel sie 
nutzen konnte, um sich selbst neu zu definieren und zu legitimieren. Solche Diskur-

1995; und Karl Ferdinand Werner, Naissance de la noblesse, Paris 1998; Werner Hechberger, 
Adel, Ministerialität und Rittertum im Mittelalter, München 2004. – Ich bedanke mich bei Klaus 
Oschema (Bochum) und Rolf Große (Paris), die mit nützlichen Hinweisen zu diesem Artikel 
beigetragen haben.

2	 Die Frage nach einer übergreifenden Adelskultur stellte bereits Werner Paravicini, Gab es eine 
einheitliche Adelskultur Europas im späten Mittelalter?, in: Rainer C. Schwinges, Christian 
Hesse, Peter Moraw (Hg.), Europa im späten Mittelalter. Politik – Gesellschaft – Kultur, Mün-
chen 2006 (Historische Zeitschrift. Beiheft, 40), p. 401–434. Adel als fürstliche Ideologie – im 
Zusammenhang mit chevalerie – diskutiert Klaus Oschema, Noblesse et chevalerie comme 
idéologie princière?, in: Werner Paravicini, Torsten Hiltmann, Franck Viltart (Hg.), La cour 
de Bourgogne et l’Europe. Le rayonnement et les limites d’un modèle culturel, Ostfildern 2013 
(Beihefte der Francia, 73), S. 229–251. Adel als Identität, bestehend aus den Aspekten Ritterlich-
keit, Herrschaft und Abstammung analysiert Philippe Contamine in seiner Zusammenschau 
des französischen Adels im 11. und 12. Jahrhundert, Philippe Contamine, La noblesse au 
royaume de France, de Philippe le Bel à Louis XII. Essai de synthèse, Paris 1997. Fragen des 
adligen Verhaltens, seiner Repräsentation und Legitimation behandelt der Sammelband Otto 
Gerhard Oexle, Werner Paravicini (Hg.), Nobilitas. Funktion und Repräsentation des Adels 
in Alteuropa, Göttingen 1991. Ideelle Aspekte betont ebenfalls Gerhard Lubich, »Tugendadel«. 
Überlegungen zur Verortung, Entwicklung und Entstehung ethischer Herrschaftsnormen der 
Stauferzeit, in: Johannes Laudage, Yvonne Leiverkus (Hg.), Rittertum und höfische Kultur 
der Stauferzeit, Köln u. a. 2006, S. 247–290.

3	 David Crouch, The Birth of Nobility. Constructing Aristocracy in England and France 900–
1300, London, New York 2005.

4	 Ibid., S. 3. 



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 19

se befassten sich mit der Ordnung der Welt und dem Platz des Menschen in ihr. Es 
entstehen Texte, die sich an den Adel wenden und in denen dessen (abstrakten) Wer-
te und (konkreten) Normen verhandelt werden – nun nicht länger nur aus klerikaler 
Perspektive, sondern mit Hinblick auf die adlige Lebensrealität5. Seit dem 12. Jahrhun-
dert werden solche Wertedebatten auch in deutscher Sprache, seit dem 13. Jahrhundert 
dann auch auf Französisch geführt.

2. Moralität des Adels

Mittelalterliche Moralisten sprechen in solchen Texten von Tugenden (lat. virtus, 
mhd. tugent, afrz. virtu). Sie stehen für das Wünschenswerte im Menschen und sind 
sowohl abstraktes Ziel als auch konkrete Handlung6. Im moralisch richtigen Han-
deln treten diese im Menschen zutage. In der ständigen Wiederholung richtigen 
Handelns wird die Tugend zu einer inneren Qualität, ganz im Sinne des aristoteli-
schen habitus-Models7. 

In den Prologen (und manchmal auch im Textkörper) erläutern die Autoren di-
daktischer Werke den Nutzen ihrer Belehrung, angepasst an ihr jeweiliges Publi-
kum. Dieses spaltet sich in zwei Gruppen: Zum einen sind dies die höchsten Ränge 
der weltlichen (und wohl oft auch geistlichen Eliten), denen es an echtem Herr-
schaftswissen gelegen ist und denen man Tugenden und moralisch richtiges Verhal-
ten besonders aufgrund ihrer Machtfülle vermitteln muss, zum anderen die kleineren 
Adligen und Herren, die sich von der Erfüllung normativer Vorgaben Vorteile und 
Ansehen erhoffen. Ersteres ist das Publikum der lateinischen Fürstenspiegel, die seit 
der Mitte des 12. Jahrhunderts in Nordwesteuropa entstehen und oft direkt einem 
König oder Fürsten gewidmet sind. In der Tat lassen sich solche hochrangigen Herr-
scher als Besitzer dieser Bücher nachweisen, wie Williams für das pseudo-aristotelische 
»Secretum secretorum« und das »De Regimine principum« des Aegidius Romanus 
nachweisen konnte8. Vanina Kopp hat französische Übersetzungen beider Werke so-
wie des »De eruditione principum« des Guillelmus Peraldus und der »Moralitates 

5	 Werte werden in der Soziologie definiert als abstrakte, überindividuelle Ideen dessen, was in ei-
ner Gesellschaft als erstrebenswert gilt. Sie existieren nur, solange die Mehrheit (oder, so möchte 
ich im Hinblick auf das Mittelalter ergänzen, die Gruppe mit dem höchsten sozialen Kapital) 
diese als gegeben anerkennt. Normen dagegen sind konkrete Verhaltensvorschriften, die solche 
Werte realisieren sollen. Diese können mehr oder weniger fixiert sein, es handelt sich um ein 
Spektrum von sozialen Gewohnheiten über Bräuche bis zu juristisch abgesicherten Handlungs-
vorgaben. Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt am Main 1997, S. 7.

6	 Silke Schwandt, Virtus: zur Semantik eines politischen Konzepts im Mittelalter, Frankfurt am 
Main 2014. Einen Überblick gibt Klaus Oschema, Adlige Tugenden und Laster, in: Gerd Mel-
ville, Martial Staub (Hg.), Enzyklopädie des Mittelalters, Bd. 1, Darmstadt 2008, S. 182–184 
mit Literatur. Spezifisch zu den Herrschertugenden vgl. István Bejczy, The concept of political 
virtue in the thirteenth century, in: ders., Cary Nederman (Hg.), Princely Virtues in the Middle 
Ages, 1200–1500, Turnhout 2007 (Disputatio, 9), S. 9–32.

7	 Cary Nederman, Nature, ethics, and the doctrine of »habitus«: Aristotelian moral psychology 
in the twelfth century, in: Traditio 45 (1989/90), S. 87–110.

8	 Stephen J. Williams, Giving Advice and Taking It:The Reception by Rulers of the Pseudo-Aris-
totelian Secretum Secretorum as a Speculum Principis, in: Silvana Vecchio, Carla Casagrande, 
Chiara Crisciani (Hg.), Consilium. Teorie e pratiche del consigliare nella cultura medievale, 
Florenz 2004 (Micrologus’ library, 10), S. 139–180.



Claudia Wittig20

super ludum schaccorum« des Jacob de Cessolis im Buchbestand des französischen 
Königs Karls V. gefunden9. Weniger sicher ist man sich allerdings über deren tatsäch-
lichen Leser. Des Lateinischen ausreichend mächtig, um solch umfangreiche Werke 
selbst zu lesen, waren wohl nur wenige Herrscher. Dies erklärt die Fülle an volks-
sprachigen Übersetzungen belehrender Texte. Bei diesen können wir viel eher davon 
ausgehen, dass sie tatsächlich gelesen wurden. In seltenen Fällen finden wir in den 
entsprechenden Handschriften Hinterlassenschaften ihrer Lektüre, wie z. B. Mar-
kierungen oder Annotationen an den Rändern10. In diese Kategorie fallen die Über-
setzungen von lateinischen Werken wie dem »Moralium dogma philosophorum«11, 
dem pseudo-aristotelischen »Secretum secretorum«12, dem schon erwähnten »De re-
gimine principum« des Aegidius Romanus13, aber auch genuin volkssprachliche Pro-
duktionen wie Brunetto Latinis »Trésor« oder die »Image du Monde« des Gossuin 
de Metz14. Es wird deutlich, dass es sich ausschließlich um französischsprachige 
Werke handelt; im deutschsprachigen Bereich kann höchstens »Der Welsche Gast« 
des Friauler Klerikers Thomasin von Zirklaere Vergleichbares liefern15. Diese Werke 
haben enzyklopädischen Anspruch und fügen moralische Belehrung in eine umfas-
sendere Weltordnung ein.

Die zweite Gruppe von Rezipienten moraldidaktischer Literatur besteht in Adli-
gen, die von geringerem Stand sind – oft wohl auch jüngeren Alters – und über die 
Regeln der Interaktion bei Hofe und ihre Stellung in der Welt der laikalen Eliten be-
lehrt werden wollen. Ihre Position ist durch ein Spannungsverhältnis zwischen 
Dienst und Herrschaft gekennzeichnet, und durch normativ richtiges Verhalten ver-
sprechen sie sich eine bessere Position. Der Nutzen der moralischen Belehrung be-
steht für sie ganz konkret in sozialem Kapital, Prestige, welches sich potenziell sogar 
in materielle Vorteile ummünzen lässt16. Texte, die sich an dieses Publikum richten, 

9	 Zum Beispiel im Codex Besançon, Bibl. mun., ms 434 mit Besitzvermerk Karls V.; siehe Vanina 
Kopp, Der König und die Bücher. Sammlung, Nutzung und Funktion der königlichen Biblio-
thek am spätmittelalterlichen Hof in Frankreich, Ostfildern 2016 (Beihefte der Francia, 80), 
S. 376.

10	 So z. B. in Paris, Bibl. nat. de France, ms. franç. 1822 oder Paris, Bibl de l’Arsenal, ms. 5201, die 
beide von mehreren zeitgenössischen Händen in französischer Sprache annotiert wurden.

11	 Verfasst ca. 1150; Das Moralium dogma philosophorum des Guillaume de Conches. Lateinisch, 
Altfranzösisch, Mittelniederfränkisch, hrsg. von John Holmberg, Uppsala 1929 (Arbeiten 
utgifna med understood av Vilhelm Eckmans Universitetsfond, Upsala, 37).

12	 Die lateinische Langfassung von Philipp von Tripolis lässt sich in die erste Hälfte des 13. Jahr-
hunderts datieren. Robert Steele, Secretum Secretorum cum glossis et notulis, tractatus brevis 
et utilis ad declarandum quedam Obscure dicta, accedunt versio Anglicana ex Arabico edita per 
A. S. Fulton, versio Vetusta Anglo-Normanica nunc primum edita, Oxford 1920.

13	 Aegidii Romani De regimine principum doctrina, hrsg. von Victor Courdaveaux, Paris 1857.
14	 Brunetto Latini, Li Livres dou Tresor, hrsg. von Spurgeon Baldwin, Paul Barrette, Tempe 

2003 (Medieval and Renaissance Texts and Studies, 257); Gossuin de Metz, L’image du monde, 
hrsg. von Karl Bartsch, Adolf Horning, La langue et la littérature françaises depuis le IXe siècle 
jusqu’au XIVe siècle. Textes et glossaire. Précédés d’une grammaire de l’ancien français, Paris 
1887, col. 421–428.

15	 Verfasst im Winter 1215/16. Der Welsche Gast des Thomasin von Zirclaria, hrsg. von Heinrich 
Rückert, Quedlinburg, Leipzig 1852 (Bibliothek der gesamten deutschen National-Literatur, 30).

16	 Dies verspricht z. B. der Vater seinem Sohn im Lehrgedicht »Der Winsbecke«. Vgl. den Sammel-
band: Jan Hirschbiegel, Werner Paravicini (Hg.), Der Fall des Günstlings. Hofparteien in 
Europa vom 13. bis zum 17. Jahrhundert, Ostfildern 2004 (Residenzenforschung, 17); für den 



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 21

sind oft direkt in den Volkssprachen verfasst oder bearbeiten lateinische Vorlagen 
deutlich stärker, indem sie diese simplifizieren, komplexe Textstrukturen aufbrechen 
und die Vorlage stärker auf Anwendbarkeit ausrichten. In diese Kategorie gehören 
der »Tugendspiegel«, die »Winsbeckischen Gedichte«, der »Magezoge«, Konrad von 
Haslaus Gedicht »Der Jüngling«, einige Gedichte aus der »Seifrit Helbling«-Samm-
lung, aber auch die französischen Lehrgedichte »Doctrinal Sauvage«, das »Enseigene-
ment des Princes« und »Chastoiement des Dames« von Robert de Blois, der »Dia
logue d’un père à son fils« und einige mehr17. Die Grenzen zwischen diesen Gruppen 
sind aber fließend, wie die »Enseignements« des französischen Königs Ludwigs IX. 
an seinen Sohn Philipp und seine Tochter Isabelle zeigen18. Die Belehrungen richten 
sich an den zukünftigen französischen König und die Königin von Navarra, sie wur-
den aber breit rezipiert und sind in Überlieferungsgemeinschaften mit Texten aus 
beiden Gruppen zu finden19. Während die Belehrung des französischen Königs an 
seine Kinder der Schaffung eines Ideals des christlichen Herrschers und seiner Dy-
nastie diente, wird derselbe Text im Besitz anderer adliger Rezipienten zu einem Do-
kument der Teilhabe an diesem Ideal. Dies zeigt, dass Diskurse über Tugend und 
Moral auf allen Ebenen des Adels geführt wurden, aber durchaus verschiedene For-
men annahmen und Relevanz für unterschiedliche Lebensbereiche besaßen. 

Diese unterschiedliche Funktionsweise didaktischer Texte sei am Beispiel einer 
Textgruppe skizziert, die sich im Hochmittelalter (und darüber hinaus) enormer Be-
liebtheit erfreute. Es handelt sich um das »Moralium dogma philosophorum« und 
seine volkssprachigen Bearbeitungen. Der lateinische Text entstand zwischen 1150 
und 1170 im Umkreis der Schule von Chartres und wird oft Wilhelm von Conches 

französischen Hof Philippe Contamine, Pouvoir et vie de cour dans la France du XVe siècle: les 
mignons, in: Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 
(1994), S. 541–554; Nicolas Le Roux, La faveur du roi. Mignons et courtisans au temps des 
derniers Valois, Seyssel 2001.

17	 Der »Tugendspiegel« von ca. 1170, Wernher von Elmendorf, hrsg. von Joachim Bumke, Tübin-
gen 1974 (Altdeutsche Textbibliothek, 77); »Urbain le Courtois«, 13. Jahrhundert, ediert in 
Anglo-Norman Books of Courtesy and Nurture, hrsg. von Rosamond Parsons, in: Publications 
of the Modern Language Association of America 44 (1929), S. 383–455; Der Magezoge: Eine 
altösterreichische Spruchdichtung, hrsg. von Edward Schröder, in: Zeitschrift für deutsches 
Altertum und Literatur 62 (1925), S. 221–226; Doctrinal Sauvage. Publié d’après tous les manu-
scrits, hrsg. von Aimo Sakari, Jyväskylä 1967 (Studia Philologica Jyväskyläensia, 3); Seifried 
Helbling aus der Mitte des 13. Jahrhunderts, hrsg. von Theodor G. von Karajan, Seifried 
Helbling, in: Zeitschrift für deutsches Altertum und Literatur 4 (1844), S. 1–284; Winsbecki-
sche Gedichte nebst Tirol und Fridebrant, hrsg. von Albert Leitzmann, neu hrsg. von Ingo 
Reiffenstein, Tübingen 1962 (Altdeutsche Textbibliothek, 9); Moritz Haupt, Der Jüngling von 
Meister Konrad von Haslau, in: Zeitschrift für deutsches Altertum und Literatur 8 (1851), 
S. 550–587; John Howard Fox, Robert de Blois, son œuvre didactique et narrative: étude lingu-
istique et littéraire, Paris 1948; Paul Meyer, Trois nouveaux manuscrits des sermons de Maurice 
de Sully, in: Romania 28 (1899), S. 245–268, hier S. 258–261.

18	 The French Enseignemenz a Phelippe and Enseignement a Ysabel of Saint Louis, hrsg. und 
übers. von Kathleen M. Ashley, in: dies., Mark D. Johnston, Medieval conduct literature: an 
anthology of vernacular guides to behaviour for youths, with English translations, Toronto u. a. 
2009, S. 3–22.

19	 Bibl. nat. de France, ms. franç. 22 921 überliefert die »Enseignements« zusammen mit der fran-
zösischen Prosafassung des »Moralium dogma philosophorum«; ms. franç. 25 547 zusammen 
mit dem »Doctrinal Sauvage«.

http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/anzeige.php?zeitschrift=Publications+of+the+Modern+Language+Association+of+America
http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/anzeige.php?zeitschrift=Publications+of+the+Modern+Language+Association+of+America
http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/anzeige.php?zeitschrift=Zeitschrift+f%C3%BCr+deutsches+Altertum+und+Literatur
http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/anzeige.php?zeitschrift=Zeitschrift+f%C3%BCr+deutsches+Altertum+und+Literatur
http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/anzeige.php?zeitschrift=Zeitschrift+f%C3%BCr+deutsches+Altertum+und+Literatur


Claudia Wittig22

zugeschrieben. Er wurde in verschiedene Volkssprachen übersetzt und dient ande-
ren Werken als Quelle, wie z. B. Brunetto Latinis »Trésor« und dem »Welschen 
Gast« des Thomasin von Zirklaere20.

Das »Moralium dogma philosophorum« basiert selbst strukturell auf Ciceros »De 
officiis«. Cicero ordnet sein Werk auf Basis der Kardinaltugenden: Gerechtigkeit (ius­
titia), Mäßigung (temperantia), Tapferkeit und Hochsinn (fortitudo, magnitudo ani­
mi bzw. virtus) und Weisheit oder Klugheit (sapientia bzw. prudentia), die im Mittel-
alter großen Einfluss auf das Bild eines idealen Herrschers besaßen und z. B. auch die 
sogenannten höfischen Leitbegriffe beeinflussten (mâze, reht, zuht, bescheidenheit 
als Fähigkeit zu entscheiden, also prudentia)21. Das »Moralium dogma philosopho-
rum« füllt diese Struktur mit einer Vielzahl weiterer Autoritäten der römischen Klas-
sik, wie etwa Sallust, Seneca oder Ovid. Die Grundstruktur des Florilegiums besteht 
im Gegensatz zwischen honestum (dem Ehrenhaften) und utile (dem Nützlichen): 
Das abschließende Kapitel handelt von De conflictu honesti et utilis, in dem der schein-
bare Widerspruch aufgelöst wird: ex predictis pateat solum honestum utile esse (»Aus 
dem Gesagtem wird deutlich, dass nur das Ehrenhafte nützlich ist«).

Auf diesem Weg entsteht in dem Florilegium eine genauestens durchstrukturierte 
Ordnung von Tugenden und Untertugenden, die schließlich alle miteinander in Ein-
klang gebracht werden. Die Verbindung von Nutzen und Ehre verankert die Moral 
in der Herrschaftspraxis und wird somit zur Grundlage der Adelsdidaxe22.

Die erste volkssprachige Bearbeitung des »Moralium dogma philosophorum«, 
der »Tugendspiegel«, entstand nur wenig später, ca. 1170, und wurde vom capelan 
Wernher von Elmendorf in mittelhochdeutsche Verse übertragen. Wernher löst die 
Struktur des Werkes vollständig auf: Er kürzt oder erweitert, stellt um und formu-
liert die abstrakten Werte der Vorlage in konkrete Handlungsanweisungen um23. 
Dabei kollabiert er auch den grundlegenden Widerspruch zwischen honestum und 
utile und verspricht beides seinem Leser als Ergebnis der Lektüre seines Werkes – 
nicht weniger als acht Mal.

Anders die französische Prosaübertragung aus dem 13. Jahrhundert, die in der 
Forschung unter dem Namen »Moralités des philosophes« oder »Livre de Morali-
tez« behandelt wird24. Diese Übertragung bleibt nah am Text und übermittelt auch 
die Namen der klassischen auctoritates, die in vielen der lateinischen Handschriften 

20	 Moralium dogma philosophorum (wie Anm. 11); Philippe Delhaye, Une adaptation du »De of-
ficiis« au XIIe siècle: le »Moralium dogma philosophorum«, in: Recherches de théologie ancien-
ne et médiévale 16 (1949), S. 227–258. Vgl. auch Frank Bezner, Moralium dogma philosopho-
rum, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, Bd.  11, Berlin u. a. 2004, 
Sp. 1012–1016 mit neuerer Literatur.

21	 Joachim Bumke, Höfische Kultur – Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter, München 
71994, S. 32–39; Cary Nederman, Nature, Sin and the Origins of Society: The Ciceronian Tra-
dition in Medieval Political Thought in: Journal of the History of Ideas 49/1 (1988), S. 3–26.

22	 Siehe auch den Widmungsbrief Ottos von Freising, unten bei Anm. 45.
23	 Dazu bereits Joachim Bumke, Die Auflösung des Tugendsystems bei Wernher von Elmendorf, 

in: Zeitschrift für deutsches Altertum und Literatur 88 (1957/58), S. 39–54. 
24	 Eine neue, umfassende Studie wurde kürzlich vorgelegt durch Davide Battagliola, Tradizione 

e traduzione del Livre de Moralitez in Italia, Siena 2018 (unveröffentlichte Dissertation), beson-
ders S. 1–84, die sich – anders als im Titel angegeben – nicht auf die italienische Tradition be-
schränkt, sondern im ersten Teil die gesamte Überlieferung aufarbeitet.



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 23

fehlen. Es ist bemerkenswert, dass diese volkssprachige Fassung im Hochmittelalter 
offenbar ein ähnliches Prestige besaß wie das lateinische Original. Sie ist in 13 Hand-
schriften noch aus dem 13. Jahrhundert überliefert, während von der lateinischen 
Fassung aus demselben Zeitraum 21 Textzeugen überliefert sind; die Übersetzung 
wurde aber erst in der Mitte des Jahrhunderts angefertigt. Auch ist die geografische 
Verbreitung des französischen Textes groß: Sie zirkulierte von Flandern bis nach Ita-
lien und wurde selbst zur Vorlage einer mittelniederländischen Fassung aus dem 
13. Jahrhundert25, einer französischen Versbearbeitung von Alart de Cambrai eben-
falls des 13. Jahrhunderts26, einer italienischen Fassung aus dem 14. Jahrhundert27 
sowie einer weiteren Prosabearbeitung von Jean Miélot aus dem Jahre 1456, letztere 
im Auftrag des burgundischen Herzogs Philipps des Guten28. Interessant für unsere 
Frage nach der Funktionsweise von normativer Ordnung im 13. Jahrhundert ist be-
sonders die Versbearbeitung. Diese ergänzt ihre Prosavorlage um Material aus ande-
ren Texten und moralisiert die heidnischen Ratschläge auf eine christliche Lesart hin. 
Wernher und Alart passen ihre Bearbeitungen an den Lesegeschmack eines wenig 
gebildeten Publikums an; sie glätten mögliche Widersprüche, formulieren die abs-
trakten Regeln zu klaren Anweisungen und harmonisieren antikes Wissen mit einer 
christlichen Weltsicht. Sie ermöglichen dem Leser eine weniger intellektuelle, dafür 
unterhaltsamere Rezeption der moralischen Lehren.

Die Prosafassung moralisiert und glättet dagegen nicht, da sie gebildete Laien oder 
Kleriker anspricht. Dass das Werk von diesen auch rezipiert wurde, geht aus der 
Handschriftenüberlieferung hervor: Es ist einerseits zusammen mit lateinischen 
gelehrten Traktaten überliefert, andererseits zusammen mit höfischen Romanen, 
was die Breite der Leserschaft bezeugt. In einigen Handschriften haben Leser des 
13. Jahrhunderts Korrekturen an der Übersetzung vorgenommen, was zeigt, dass die 
Übersetzung als autoritativ wahrgenommen wurde, während man gewöhnlich bei 
volkssprachigen Texten mit einer großen Variation von Fassungen rechnen musste, 
da diese je nach Verwendungsanlass abgeändert wurden29. Die Korrekturen und An-
notationen der Handschrift français 1822 der Bibliothèque nationale de France stam-
men überwiegend noch aus dem 13. Jahrhundert und wurden von verschiedenen 
Händen ausgeführt, die sich unterschiedlichen Regionen zuordnen lassen. Dies be-
legt sowohl die intensive Auseinandersetzung mit dem Text als auch die rasche Zir-
kulation und breite Rezeption der Handschrift30. 

Die Diskussion der Ordnung der Tugenden im »Livre de Moralitez« verdeutlicht, 
dass auch in volkssprachigen Texten ein gebildetes Publikum angesprochen werden 

25	 Niederrheinisches Moralbuch, hrsg. von Holmberg (wie Anm. 11).
26	 Le livre de philosophie et de moralité d’Alart de Cambrai, hrsg. von Jean-Charles Payen, Paris 

1970 (Bibliothèque française et romane. Série B: Éditions critiques de textes, 9).
27	 Trattato di virtù morali, hrsg. von Roberto de Visiani, Bologna 1865.
28	 Bibl. nat. de France, ms. franç. 12 441 (ehem. Suppl. franç. 201); Hanno Wijsman, Jean Miélot et 

son réseau. L’insertion à la cour de Bourgogne du traducteur-copiste, in: Le moyen français. 
Revue d’études linguistiques et littéraires 67 (2010), S. 129–156, hier S. 145, Nr. 42.

29	 Paris, Bibl. nat. de France, ms. franç. 1822, z. B. fol. 219v. 
30	 Die in Anm. 29 genannte Handschrift hat Annotationen verschiedener Hände in südlicher litte­

ra textualis und in littera Parisiensis, der Schreibhand der Pariser Universität. Ausführliche Be-
schreibung des Codex bei Giovanni Strinna, Viandes esperiteiles. Sermoni del XIII sec. dal ms. 
BnF fr. 1822, Rom 2012, S. 69–88.



Claudia Wittig24

konnte. Die Rezeptionsspuren belegen, dass Laien und Kleriker gleichermaßen an 
diesen Texten interessiert waren. Die Rezipienten der Prosafassung sehen sich mit 
der gleichen Komplexität der Tugenden konfrontiert wie das Publikum der lateini-
schen Vorlage: abstrakte Werte anstelle von konkreten Normen. Die Verwendung 
der Prosa signalisierte, dass es sich um einen gelehrten Diskurs handelt – Prosa geht 
mit einem höheren Wahrheitsanspruch einher. Die Versübertragungen simplifizieren 
und moralisieren dagegen stärker und verlangen dem Leser weniger eigene Denkleis-
tung ab. Sie ermöglichen die Teilhabe an moralischen Ordnungen und ihre Nutzung 
in der Selbstrepräsentation auch weniger gelehrter Laien und bereiten die Inhalte 
dementsprechend auf. Texte wie der »Tugendspiegel«, welche die Darstellung mora-
lischer Ordnungen in konkrete Verhaltensvorschriften umwandeln, sind normativ 
und damit ebenfalls, aber auf einer anderen Ebene, ordnungsstiftend. 

Bei der Auswahl des Materials und seiner didaktischen Aufarbeitung wird auf An-
wendbarkeit Wert gelegt und der Nutzen der Befolgung für den Lebenshorizont der 
Leser betont. Die vielfältigen Ratschläge lassen sich in Gruppen zusammenfassen. 
Da geht es in einer Gruppe um die Feinheiten des höfischen Protokolls und der In-
teraktion unter den Mitgliedern der Eliten. Diese Ratschläge umfassen Regeln zu be-
stimmten Situationen, wie dem Dienst an der herrschaftlichen Tafel, wie man sich 
bestimmten Personenkreisen gegenüber verhalten solle, wie zum Beispiel Damen, 
den eigenen Standesgenossen, Lehrern oder Priestern, oder sie regulieren die Spra-
che, Gestus und Kleidung in solchen Situationen. Eine zweite Gruppe befasst sich 
mit repräsentativen Aufgaben, wie dem Überreichen angemessener Geschenke nach 
Stand des Empfängers, der Annahme von Gegengeschenken, dem Abhalten von Fes-
ten oder dem Umgang mit Gästen im eigenen Haus. Solche Ratschläge richten sich an 
Rezipienten, die sich in einer gewissen Herrschaftsposition befinden und die kom-
plexen Netzwerke aus Standesgenossen, Dienstpersonal und Höherstehenden navi-
gieren müssen. Beiden Gruppen gemeinsam ist, dass die Ratschläge und Vorschriften 
der performativen Herstellung bzw. Bestätigung einer sozialen Ordnung dienen, 
die innerhalb der sozialen Eliten besteht. Insbesondere der Hof, der eigene wie der 
eines höherstehenden Herrschers, ist der Mikrokosmos, welcher die Beziehungen 
und Hierarchien der elitären Kreise abbildet31.

Eine weitere Gruppe von Regeln betrifft die Pflichten eines Herrn. Die Autoren 
didaktischer Texte betonen die Relevanz von guten Ratgebern oder, umgekehrt, bie-
ten die Möglichkeit, sein gesellschaftliches Ansehen zu steigern, wenn man sich selbst 
zum unverzichtbaren Ratgeber seines Herrn mache. Sie diskutieren die Praxis der 
Rechtsprechung und anderer Pflichten, wie dem Schutz der Kirche, des Landes und 
den der Witwen und Waisen. Hier werden ehemalige Königspflichten allen Herren 
und Adligen zugewiesen. In dieser Zuschreibung spiegelt sich ein neues Interesse des 
Adels für seine Stellung in der Welt, seine Funktionalität in der gesellschaftlichen 
Ordnung. Die zeigt sich auch daran, dass Texte, in denen solche Pflichten behandelt 

31	 Die Bestätigung und performative Umsetzung dieser sozialen Ordnung stellte für Norbert Elias 
geradezu den »Prozess der Zivilisation« dar: Norbert Elias, Über den Prozeß der Zivilisation. 
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 1: Wandlungen des Verhaltens in 
den weltlichen Oberschichten des Abendlandes, Basel 1939. Vgl. auch Harald Haferland, Hö-
fische Interaktion: Interpretationen zur höfischen Epik und Didaktik um 1200, München 1989.



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 25

werden, oft gleichzeitig die Funktionen anderer Stände in einer solchen Ordnung 
diskutieren. Das prominenteste Beispiel ist hier vielleicht der »Livre des Manières« 
(ca. 1170), der nicht nur die Pflichten und Verfehlungen von Königen und Rittern 
abhandelt, sondern auch die des Papstes, der Bischöfe, Priester, Mönche, Bauern und 
Frauen. Obgleich sein Autor, Étienne de Fougères, Bischof von Rennes, das Drei-
ständemodell zitiert, ist die soziale Ordnung, die sein Text widerspiegelt, doch we-
sentlich komplexer32.

Eine dritte Gruppe von Lehren befasst sich mit allgemeinen moralischen Pflich-
ten, häufig christlichen (wie Gottesliebe oder Keuschheit). In den didaktischen Tex-
ten für laikale Eliten werden diese oft spezifisch auf die Lebenssituation ihres Re-
zipientenkreises zugeschnitten. Autoren heben die besondere Vorbildfunktion der 
weltlichen Eliten hervor. Deren Sündhaftigkeit diene anderen sozialen Gruppen 
zum Vorwand, selbst vom moralisch richtigen Weg abzuschweifen. Durch ihren Zu-
gang zu besserer Belehrung (oder auch: durch ihre intellektuellen Vorzüge) seien 
Adlige und Herren besonders verpflichtet, sich vorbildlich zu verhalten und denen 
mit geringeren Vorzügen durch ihr eigenes Beispiel als Lehre zu dienen. Zudem ha-
ben ihre Verfehlungen durch ihre größere Handlungsmacht natürlich viel weitrei-
chendere Konsequenzen33. Neben dieser Verantwortung und der allgemeinen Sorge 
für das eigene Seelenheil wird die Befolgung der Ratschläge mit Werten beworben, 
die für die Stellung des Adels in der Welt besondere Relevanz haben. So sagt z. B. 
Étienne de Fougères über uneheliche Kinder als Resultat weiblicher Unkeuschheit:

Mes tal lineie est isi nee / dun la nobleice est afinee. / Dou gentil baron, son 
saignor, / a l’avoitron eschiet l’ennor; / por ce sunt or li eir menor / que de la geste 
anciennor. / Se l’eir est malveis, il qu’en pout? / Qui de chaz est, surgier l’estout, / 
qui de poirs est el taier fout, / et cil rest bon qui de bons mout. / Le gentil fiz des 
gentiz peres / des gentiz et des bonnes meres, / il ne funt pas les pesanz heires, / 
ainz ont pitié d’autrui miseres.
»Aber von einer Linie ist er geboren, deren Adel verloren ist. Des edlen Ba-
rons, seines Herrn, Erbe fällt an den Bastard; deshalb sind die Erben schlechter 
als die der alten Geschichten. Wenn der Erbe schlecht ist, was kann er? Wer 
von Katzen abstammt, wird nach Mäusen jagen; wer von Schweinen stammt, 
wird im Dreck wühlen, dagegen ist gut, wer von guten Leuten stammt. Die ed-
len Söhne edler Väter und edler und guter Mütter nehmen nicht die Bauern 
aus, sondern haben Mitgefühl mit der Misere anderer« (Vers 1083–1096).

32	 Étienne de Fougères, Le Livre des manières, hrsg. und übers. von Jacques T. E. Thomas, Paris 
2013 (KTEMATA, 20), Vers 673–676: Li clerc deivent por toz orer, / li chevalier sanz demorer / 
deivent defendre et ennorer, / et li paisant laborer (»Die Kleriker müssen für alle beten, die Ritter 
müssen, ohne zu murren, verteidigen und ehren, und die Bauern arbeiten«). Die Passage unterteilt 
den Text in zwei Teile, deren erster Fürsten, Klerus und Ritter umfasst und der zweite mit Bauern 
und Händlern die arbeitenden Gruppen, gefolgt von den adligen Frauen.

33	 Z. B. Livre des Manières (wie Anm. 32), Vers 149–152: Rele et esxanple est dux et reis / aus che­
valiers et aus borzeis / et aus vilains et aus corteis / lors feiz lor sunt preceiz et leis (»Vorbild und 
Beispiel sind Fürsten und Könige dem Ritter wie dem Bürger, dem groben wie dem höfischen; 
ihre Taten sind ihnen Vorschrift und Gesetz«).



Claudia Wittig26

Étienne zufolge bringt eine »reine« adlige Abstammungslinie also eine besondere 
Befähigung zur guten Herrschaft mit sich. Vergleichbar sind auch die Zeilen der 
deutschen Versionen des »Moralium dogma philosophorum«: Dines landis ere saltu 
bewarin. / da zu tribet dich kein meisterschaft, /wanne ez dir die natur gab (»Das 
Ansehen deines Landes zu bewahren, dazu bringt dich keine Belehrung, weil es in 
deiner Natur liegt« [Vers 632–634]). Adel befähigt aber nicht nur zur Moral, er ver-
pflichtet auch dazu. Das »Moralium dogma philosophorum« und seine Bearbeitun-
gen übermitteln dazu Zitate von Seneca und Juvenal, welche die Verantwortung ge-
genüber den eigenen Vorfahren betonen: so di vederen sin von grozereme namen / 
so sich di kint me mugen schamen (»Wenn die Vorfahren von großem Namen [An-
sehen] sind, desto schamhafter sollen sich die Kinder benehmen« [Vers 907–908]). 
Hier wird Adel in einer zei t l ichen Ordnung verortet. Adlige Abstammung 
wird gleichermaßen zur besonderen Befähigung wie auch zur Verpflichtung zum 
moralischen Handeln. 

Wir sehen also, dass moralische Belehrung für alle Schichten des Adels von Bedeu-
tung ist, aber auf verschiedene Weise für ihre Selbstdarstellung genutzt werden kann. 
Diese Funktion erfüllt die moralische Belehrung auf Mikroebene – wie z. B. in der 
Verbesserung des individuellen Ansehens bei Hof – und auf Makroebene, in der Legi-
timation der besonderen Stellung des Adels in der Gemeinschaft der Menschen. Zu 
diesem Zweck konstruieren die didaktischen Texte zwei Ebenen von Ordnung: Ers-
tens eine synchrone, die auf die Ordnung der Gesellschaft zum gegenwärtigen Zeit-
punkt ausgerichtet ist. Hier geht es um die Beziehung der Glieder des Gemein
wesens zueinander und den Anspruch auf moralische Superiorität, den der Adel in 
diesem Gemeinwesen einnehmen sollte. Auf einer zweiten, diachronen Ebene geht 
es um die Eignung zur Herrschaft durch Kontinuität34. Die Verpflichtung zur Tu-
gendhaftigkeit wird mit Berufung auf adlige Vorfahren hergestellt; die Qualität der 
Herrschaft hängt davon ab, dass diese Linie nicht unterbrochen wird. Um diese 
Ordnungsstruktur zu verdeutlichen, greife ich auf eine andere, zeitgleich entstehen-
de Gruppe von Texten zurück: die adlige Historiografie.

3. Historische Legitimität des Adels

Es wurde von verschiedener Seite bemerkt, dass Werke über antike Geschichtsstoffe 
in volkssprachiger Prosa zu Beginn des 13. Jahrhunderts im französischsprachigen 
Raum eine große Blüte erlebten. Die amerikanische Historikerin Gabrielle Spiegel 
löste in den 1990er Jahren mit einer These zu dieser Entwicklung eine intensive De-

34	 Ein Beispiel aus dem 13. Jahrhundert, in dem dynastische Kontinuität und moralische Eignung 
zur Herrschaft verbunden werden, diskutiert Cristina Andenna, Wer ist zur Herrschaft geeig-
net? Konstruktion und Dekonstruktion dynastischer Idoneität und Legitimation am Beispiel 
der späten Staufer, in: Hans Vorländer (Hg.), Transzendenz und die Konstitution von Ord-
nungen, Berlin, New York 2013, S. 115–141. Zum Konzept der Idoneität (Herrschaftseignung) 
und der Verbindung von Genealogie und Legitimität siehe Cristina Andenna, Gert Melville, 
Idoneität – Genealogie – Legitimation. Überlegungen zur Begründung und Akzeptanz von dy-
nastischer Herrschaft im hohen und späten Mittelalter. Eine Einleitung, in: dies. (Hg.), Idoneität 
– Genealogie – Legitimation: Begründung und Akzeptanz von dynastischer Herrschaft im Mit-
telalter, Köln 2015 (Norm und Struktur, 43), S. 11–22. 



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 27

batte aus. Sie argumentiert, dass die historiografischen Werke, die insbesondere in 
Flandern in den 1220er Jahren entstehen, eine Reaktion des dort zunehmend margi-
nalisierten Adels gegen den französischen König seien. Sie legte Hinweise auf ein 
Mäzenatentum des flandrischen Adels in einer Reihe von historiografischen Texten 
offen (namentlich die »Faits des Romains«, Jean de Thiun’s »Hystore de Jules Cesar« 
und die Chronik Pseudo-Turpins)35. Diese Texte, so Spiegel, beschwören eine pres
tigeträchtige Vergangenheit herauf, um Argumente für die politische Autonomie des 
flandrischen Adels gegen Philipp II. Augustus zu liefern. In der literarischen Teilha-
be an den großen Taten dieser historischen Figuren stellen sich die Auftraggeber in 
eine Reihe mit ihnen und betonen so die Legitimität ihrer Herrschaft. Angesichts eines 
Funktionsverlustes der flandrischen Aristokratie, die in der Verwaltung Philipps II. 
Augustus durch bürgerliche sog. arrivistes ersetzt werden (z. B. Barthélemy de Roye 
oder Guerin de Senlis) habe der flandrische Adel ein solches Bedürfnis nach Legiti-
mation verspürt36. 

Dieses Legitimationsbedürfnis zeigt sich bereits im 12. Jahrhundert in England, 
Flandern und Deutschland unter ähnlichen Umständen und bringt gleichermaßen 
historiografische Texte hervor, die dieses Bedürfnis bedienen. In Auseinanderset-
zung einiger Fürsten mit dem Kaiser entstehen Werke, welche die Kontinuität von 
Adelsgeschlechtern konstruieren und damit Herrschaftsansprüche historisch be-
gründen. Ich nenne hier als bekanntestes Beispiel die »Welfenchronik« (»Historia 
Welforum«, 1170) nebst Welfenstammbaum im Nekrolog (1185–90). Diese sind Teil 
eines identifikationsstiftenden Projekts, das die Herrschaftsansprüche des Welfenge-
schlechts zum Ausdruck bringt. Die Chronik entsteht, nachdem Welf VI. mit seinen 
beiden Neffen, Heinrich dem Löwen und dem staufischen Kaiser Barbarossa, um 
sein Erbe verhandelt hatte und sich die Frage nach der Kontinuität welfischer Herr-
schaft stellte37. Die »Historia Welforum« leitet die Welfen von den Trojanern über 
die Franken ab. Solche Ursprungsgeschichten mit Rückbezug auf die Trojaner sind 
seit dem 7. Jahrhundert bekannt (»Fredegar-Chronik«), sie erfreuen sich im Hoch-
mittelalter aber neuer Beliebtheit38. Ein welfischer Urahn aus deren Reihen habe, den 
Römern ausweichend, die erste welfische Herrschaft in Schwaben begründet. Ihren 

35	 Gabrielle Spiegel, Romancing the past: the rise of vernacular prose historiography in thir-
teenth-century France, Berkeley 1993 (The new historicism, 23).

36	 Ibid, S. 13.
37	 Otto G. Oexle, Welfische Memoria. Zugleich ein Beitrag über adlige Hausüberlieferung und die 

Kriterien ihrer Erforschung, in: Bernd Schneidmüller (Hg.), Die Welfen und ihr Braunschwei-
ger Hof im hohen Mittelalter, Wiesbaden 1995 (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien, 7), S. 61–94; 
Otto G. Oexle, Die »Sächsische Welfenquelle« als Zeugnis der welfischen Hausüberlieferung, 
in: Deutsches Archiv 24 (1968), S. 435–495; Karl Schmid, Welfisches Selbstverständnis, in: Josef 
Fleckenstein, Karl Schmid (Hg.), Adel und Kirche. Gerd Tellenbach zum 65. Geburtstag dar-
gebracht von Freunden und Schülern, Freiburg, Basel, Wien 1968, S. 389–416.

38	 Kordula Wolf, Troja – Metamorphosen eines Mythos: französische, englische und italienische 
Überlieferungen des 12. Jahrhunderts im Vergleich, Berlin 2009 (Europa im Mittelalter, 12). Vgl. 
auch František Graus, Troja und trojanische Herkunftssage im Mittelalter, in: Willi Erzgräber 
(Hg.), Kontinuität und Transformation der Antike im Mittelalter. Veröffentlichung der Kon-
greßakten zum Freiburger Symposion des Mediävistenverbandes, Sigmaringen 1989, S. 25–43; 
vgl. Gerd Melville, Troja: Die integrative Wiege europäischer Mächte im ausgehenden Mittel-
alter, in: Ferdinand Seibt, Winfried Eberhard (Hg.), Europa 1500. Integrationsprozesse im Wi-
derstreit: Staaten, Regionen, Personenverbände, Christenheit, Stuttgart 1987, S. 415–432.



Claudia Wittig28

Landbesitz erlangen die Welfen teils durch eigene Eroberung, teils durch kaiserliches 
Lehen. Der Name des Geschlechts wird aus einer Verbindung zu römischen Senato-
ren begründet39.

Die »Historia Welforum« wird oft als das Gründungsdokument der adligen Haus-
geschichtsschreibung in Europa angesehen. Dabei wird jedoch eine Gruppe von an-
deren Texten übersehen, die erstaunliche Ähnlichkeiten offenbaren. Zwei Vorläufer 
der »Welfenchronik« konnte Alheydis Plassmann nachweisen. Dabei handelt es sich 
um die »Flandria Generosa«, die um 1164 entstand und wohl die Herrschaft Dietrichs 
vom Elsass in Flandern legitimieren sollte. Auch die Chronik der Grafen von Anjou 
(»Gesta consulum Andegavorum«) ist älter; ihre letzte Rezension stammt aus dem 
Jahr 1175 und ist Heinrich II. von England gewidmet40. Die Anjou leiten sich in dieser 
Chronik ebenfalls aus trojanischen Ursprüngen her. Ihr Urahn sei Torquatus, foresta­
rius Karls des Kahlen; dessen Urenkel Fulco I. Rufus wird zum ersten Grafen über 
ganz Anjou41. Alle drei Chroniken, die beiden flandrischen wie die welfische Chro-
nik, entstehen an der »Schnittstelle von Familien- und Herrschaftsgeschichte« im 
Zuge eines Programms der Selbstidentifikation, mit der die Ebenbürtigkeit zum Kö-
nigsgeschlecht betont werden sollte42. Diese Texte konstruieren zeitliche Ordnungen, 
innerhalb welcher die jeweilige Dynastie ihren Platz einnimmt. Wie in den historio-
grafischen Texten des flandrischen Adels im 13. Jahrhundert wird vielfach der Rück-
bezug auf die Antike hergestellt, um an der Reputation dieser Epoche teilzuhaben.

Die Funktionalität von zeitlichen Ordnungsmustern für die Legitimierung der ei-
genen Herrschaft zeigt auch die wiederentdeckte Gattung der Universalchronistik, 
die besonders vom Hochadel gefördert wird43. Die »Chronica« Ottos von Freising 
ordnet die staufische Herrschaft in das Weltgeschehen ein, das dann in den »Gesta 
Frederici« mit dem Eckstein Friedrich Barbarossa seine glückliche Wendung findet. 
In beiden Werken wird ein Adelsgeschlecht Teil der göttlichen Weltordnung, die bei 
Otto explizit eine translatio imperii ist44. Otto erklärt im Widmungsbrief an Fried-
rich Barbarossa:

39	 Historia Welforum, in: Wilhelm Wattenbach, Franz-Josef Schmale (Hg.), Deutschlands Ge-
schichtsquellen im Mittelalter. Vom Tode Kaiser Heinrichs V. bis zum Ende des Interregnum, 
Bd. 1, Darmstadt 1976, S. 298–302. 

40	 Gerhardt Wolf, Adlige Hauschroniken des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, in: ders., 
Norbert Ott (Hg.), Handbuch Chroniken des Mittelalters, Berlin 2016, S. 399–446, hier S. 403.

41	 Karol Szejgiec, Creating the Past and Shaping Identity – Angevin Dynastic Legend (»Gesta 
consulum Andegavorum«), in: Andrzej Pleszczynski, Joanna Aleksandra Sobiesiak, Michał 
Tomaszek, Przemysław Tyszka (Hg.), Imagined Communities: Constructing Collective Iden-
tities in Medieval Europe, Leiden 2018 (Explorations in Medieval Culture, 8), S. 144–153.

42	 Alheydis Plassmann, Die Welfen-Origo – ein Einzelfall?, in: Dieter Bauer, Matthias Becher 
(Hg.), Welf IV. Schlüsselfigur einer Wendezeit. Regionale und europäische Perspektiven, Mün-
chen 2004 (Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte. Beiheft, 24), S. 56–83. In diesem Kontext 
lassen sich auch das »Chronicon Hanoniense« von 1196 und die »Historia comitum Ghisnen
sium« des Lambert von Ardres (Anfang 13. Jahrhundert, Chronik der Grafen von Guines) nennen; 
siehe Peter Johanek, Historia Welforum, in: Verfasserlexikon, Bd. 11 (wie Anm. 20), Sp. 681 f.

43	 Michele Campopiano, Introduction: New Perspectives on Universal Chronicles in the High 
Middle Ages, in: ders., Henry Bainton (Hg.), Universal chronicles in the high Middle Ages, 
Woodbridge 2017 (Writing history in the Middle Ages, 4), S. 1–18, hier S. 7.

44	 Ottos Translationsreihe zieht Babylon, das Reich der Meder und Persien zu einem Reich zusam-
men; darauf folgt Rom-Byzanz, dann das Frankenreich und darauf die Ankunft des Antichris-



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 29

Honesta ergo erit et utilis excellentiae vestrae historiarum cognitio, qua et viro­
rum fortium gesta Deique regna mutantis et cui voluerit dantis rerumque muta­
tionem patientis virtutem ac potentiam considerando sub eius metu semper de­
gatis ac prospere procedendo per multa temporum curricula regnetis45.
»Ehrenvoll also und förderlich wird Eurer Hoheit die Kenntnis der Ge-
schichte sein: sie wird Euch eine Anschauung vermitteln von den Taten tapf-
rer Männer wie von der Kraft und Macht Gottes, der die Herrschaft nimmt 
und gibt, wem er will, und den Wandel der Dinge zulässt, – so werdet Ihr stets 
in der Furcht vor ihm leben und mit glücklichem Erfolg viele Zeitumläufe 
lang regieren.«

Diese Anknüpfung an römische Vergangenheit, im translatio-Gedanken, in den 
Gründungsmythen der europäischen Herrschergeschlechter und im 13. Jahrhundert 
in der französischsprachigen Historiografie, erleben wir gleichzeitig auch bei der 
Herleitung moralischer Werte, die ebenfalls Legitimität herstellen sollen. Genauso 
wie im »Moralium dogma philosophorum« liegt der Zweck der Belehrung im Eh-
renhaften und dem Nützlichen, den Grundsteinen adliger Didaxe.

Was die flandrischen Chroniken des 13. Jahrhunderts von diesen früheren Fällen 
unterscheidet, ist im Wesentlichen ihre sprachliche Form: volkssprachige Prosa. Wie 
aber in moraldidaktischen Texten zu sehen war, liegt die Wahl dieser Form in erster 
Linie an der gewachsenen Reichweite der Volkssprachen, am Prestige des Französi-
schen und einer generellen Tendenz, Texte mit besonderem Wahrheitsanspruch für 
ein gebildeteres und sozial höherstehendes Publikum in Prosa zu verfassen46. Dieser 
Befund lässt sich für Moraldidaxe und adlige Historiografie gleichermaßen machen.

4. Verbindung von Normativität und Historizität

Moralität und Geschichtswissen verknüpfen sich nicht selten auch in der Person der 
Autoren, die didaktische Werke und zugleich Geschichtsphilosophie und Historio-
grafie vermitteln. Vincenz von Beauvais, Verfasser von Fürstenspiegelliteratur und 
historisch-enzyklopädischer Werke, ist dabei nur der bekannteste Vertreter47. Bis ins 

ten. Otto Bischof von Freising: Chronik oder die Geschichte der zwei Staaten, übers. von Adolf 
Schmidt, hrsg. von Walther Lammers, Darmstadt 41980 (Ausgewählte Quellen zur deutschen 
Geschichte des Mittelalters, 16). Vgl. Werner Goez, Translatio imperii. Ein Beitrag zur Ge-
schichte des Geschichtsdenkens und der politischen Theorien im Mittelalter und in der frühen 
Neuzeit, Tübingen 1954, S. 104–137. Zu Otto von Freising siehe Joachim Ehlers, Otto von 
Freising: Ein Intellektueller im Mittelalter, München 2013.

45	 Otto von Freising, Chronik (wie Anm. 44), S. 4 f.
46	 Lars Boje Mortensen, The sudden success of prose: A comparative view of greek, latin, old 

french and old norse, in: Medieval Worlds 5 (2017), S. 3–45.
47	 Vinzenz verfasste Erziehungsschriften wie »De eruditione filiorum nobilium« und »De morali 

principis institutione« sowie historiografische Schriften, das »Speculum Historiale« und »Spe-
culum Maius«, sowie weitere enzyklopädische Werke für Ludwig IX. Sein Opus wurde weit 
über dessen Hof hinaus vom europäischen Adel rezipiert und beeinflusste volkssprachige Erzie-
hungsschriften und die Historiografie. Rudolf Weigand, Vinzenz von Beauvais. Scholastische 
Universalchronistik als Quelle volkssprachiger Geschichtsschreibung, Hildesheim u. a. 1991 
(Germanistische Texte und Studien, 36).



Claudia Wittig30

Spätmittelalter und darüber hinaus betätigen sich Prinzenerzieher als Geschichts-
schreiber und verfassen Historiografen moralische Schriften48.

Die enge Verbindung zwischen Moraldidaxe und historischer Anknüpfung an die 
Antike finden wir bereits in der »Kaiserchronik« aus den 1150er Jahren. Diese Chro-
nik hat dezidiert das Ziel, ihr Publikum über die richtige Regierung des Reiches zu 
unterrichten, und sie beginnt daher auch nicht mit der Geburt Christi, sondern mit 
der Vereinigung des römischen Reiches unter Caesar – unter besonderer Mitbeteili-
gung der germanischen Stämme49. Der Chronist stellt die Herrschaft der deutschen 
Könige als Fortsetzung römischer Herrschaft dar und erklärt, dass die Herrscher des 
Reiches anhand seiner Geschichte über gute und schlechte Herrschaft belehrt wer-
den sollen:

In des almähtigen gotes minnen / so wil ich des liedes beginnen. / das scult ir 
gezogenlîche vernemen: / jâ mac iuh vil wole gezemen/ ze hôren älliu frumi­
chait./die tumben dunchet iz arebait, / sculn si iemer iht gelernen/ od ir wîs­
tuom gemêren. / die sint unnuzze / unt phlegent niht guoter wizze, / daz si unger­
ne hôrent sagen / dannen si mahten haben / wîstuom unt êre; unt wære iedoch 
frum der sêle50. 
»Zur Liebe des allmächtigen Gottes möchte ich mein Buch anfangen. Dem 
sollt ihr sittsam zuhören: Es steht euch wohl an, von der Frömmigkeit zu hö-
ren. Den Ungebildeten scheint es mühsam, sie wollen nie etwas lernen oder ihr 
Wissen vermehren. Sie sind unnütz und kümmern sich nicht um das rechte 
Wissen, das sie sich ungern sagen lassen, von dem sie Weisheit und Ansehen 
haben könnten, und es wäre auch ihrer Seele nütze« (Vers 1–14).

Ähnlich begründet Gottfried von Viterbo sein umfassendes historiografisches Werk. 
Er schreibt im Vorwort zu seinem Pantheon: Impossibile enim est, perfecti regiminis 
et regiae potestatis excellentiam convenienter attingere his, qui mundi cursum et ori­
ginem aut scripturarum dogmata ignorant (»Denn es ist unmöglich bequem zu errei-
chen die Exzellenz perfekter Herrschaft und königlicher Macht für diejenigen, wel-
che den Verlauf und Ursprung der Welt nicht kennen oder die Lehren der Schrift«)51. 
Die Struktur des Pantheon folgt eng derer eines anderen didaktischen Werkes, des 

48	 Neben Vinzenz von Beauvais und Gottfried von Viterbo auch Wilhelm von Tyrus, aber auch 
weniger bekannte Geschichtsschreiber wie Johannes Aventin (1477–1534); vgl. Andrea von 
Hülsen-Esch, Gelehrte im Bild. Repräsentation, Darstellung und Wahrnehmung einer sozialen 
Gruppe im Mittelalter, Göttingen 2006 (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Ge-
schichte, 201), S. 231. Ferner der hessische Chronist Johannes Nuhn (1442–1523), vgl. Wolfgang 
Breul, Chronik als Fürstenspiegel. Zum historiographischen Werk des Johannes Nuhn von 
Hersfeld in: Hessische Chroniken zur Landes- und Stadtgeschichte, Marburg 2003 (Beiträge zur 
Hessischen Geschichte, 17), S. 29–56.

49	 Zum didaktischen Ziel der Kaiserchronik siehe Claudia Wittig, Political Didacticism in the 
Twelfth Century: the Middle High German Kaiserchronik, in: Campopiano, Bainton (Hg.), 
Universal chronicles (wie Anm. 43), S. 95–120.

50	 Die Kaiserchronik eines Regensburger Geistlichen, hrsg. von Edward Schröder, Hannover 
1892 (MGH Dt. Chroniken 1,1), Vers 1–14.

51	 Gottofridus Viterbiensis, Pantheon sive universitatis libri qui Chronicon appellantur XX, Basel 
1559, S. 2; die Übersetzung stammt von mir.



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 31

»Elucidarium«, und übernimmt sogar gelegentlich dessen Frage-Antwort Muster52. 
Bereits in seinem Frühwerk, dem »Speculum regum«, schreibt Gottfried im Wid-
mungsbrief an Heinrich VI: imperator enim expers philosophie, cum omnibus homi­
nibus solus preesse credatur, ipse, si fuerit philosophie nescius, errare potius quam re­
gnare videtur (»Denn der Kaiser, verarmt in der Philosophie, während man glaubt, 
er allein stehe allen Menschen vor, wenn er die Philosophie nicht kennt, scheint zu 
irren anstatt zu herrschen«)53.

In der Folgefassung, der »Memoria saeculorum«, wendet sich Gottfried erneut an 
den jungen Heinrich VI, erklärend, dass sein Werk sich nicht an Gelehrte richte, sed 
tibi layco moderate philosophanti et aliis quasi pueris tibi coetaneis (»sondern für 
dich, einen Laien, der sich moderat der Philosophie widmet, und für andere, die, bei-
nahe noch Jungen, in deinem Alter sind«)54. Odilo Engels hat Gottfrieds Werk als 
Teil einer neuen Phase staufischer Legitimationspolitik bezeichnet, in welcher der 
Rückbezug auf ein römisches Erbe noch übertroffen wurde von der Einordnung in 
die gesamte Schöpfungsgeschichte – als in eine übergeordnete zeitliche Ordnung55. 
Diese Einschätzung trifft auch auf das Werk Ottos von Freising zu56.

In Gottfrieds Weltbild basiert Moralität auf der Kenntnis der Welt und des Wir-
kens Gottes in ihr. Daher ist die Belehrung über die Schöpfung und den Lauf der 
Geschichte für eine gute Herrschaft unerlässlich. Auch in den umfangreicheren di-
daktischen Werken des 13. Jahrhunderts spiegelt sich diese Einpassung in die größe-
re zeitliche Ordnung der Schöpfungsgeschichte, zum Beispiel in der Disposition des 
Stoffes, so im »Livre de Sydrac«, aber auch im »Trésor« Brunetto Latinis. Latini er-
klärt in der Einleitung zu seinem Werk dessen Aufbau anhand der Schatzmetapher. 
Sein »Trésor« bestehe aus drei Teilen: Erstens enthalte er Münzen (deniers), nämlich 
theoretisches Wissen (Universalgeschichte und Naturgeschichte sowie das Bestiari-
um; sie vermitteln Kenntnis der Schöpfung); der zweite Teil seien die Edelsteine 
(Ethik, zur Zierde des Menschen); der dritte enthalte das Gold, das edelste Material 
(gemeint ist die Rhetorik, die zur Regierung notwendig sei). So wie man Münzen 
brauche, um die anderen Schätze zu kaufen, müsse man das theoretische Wissen von 
der Schöpfung zuerst erwerben. Dann müsse man durch Ethik lernen, sich selbst zu 
regieren, bevor man dann andere regieren könne57:

52	 Michele Campopiano, Cosmology, Theology of History and Ideology in Godfrey of Viterbo’s 
Pantheon, in: ders., Bainton (Hg.), Universal chronicles (wie Anm. 43), S. 121–140, hier S. 127.

53	 Gotefridi Viterbensis Speculum regum, hrsg. von Georg Waitz, Hannover 1872 (MGH SS 22), 
S. 21. Vgl. den Sammelband von Thomas Foerster (Hg.), Godfrey of Viterbo and his Readers. 
Imperial Tradition and Universal History in Late Medieval Europe, London, New York 2016.

54	 Gotefridi Viterbensis Memoria seculorum, hrsg. von Waitz (wie Anm. 53), S. 105.
55	 Odilo Engels, Gottfried von Viterbo und seine Sicht des staufischen Kaiserhauses, in: Hubert 

Mordek (Hg.), Aus Archiven und Bibliotheken. Festschrift für Raymund Kottje zum 65. Ge-
burtstag, Frankfurt am Main u. a. 1992 (Freiburger Beiträge zur mittelalterlichen Geschichte, 3), 
S. 327–345.

56	 Hans Werner Seiffert, Otto von Freising und Gotfried von Viterbo, in: Philologus 115 (1971), 
p. 297–301.

57	 Chantal Connochie-Bourgne, Ordonner les éléments du savoir: l’exemple des premiers »livres 
de clergie« en langue française (XIIIe siècle), in: Arnaut Zucker (Hg.), Encyclopédire: Formes 
de l’ambition encyclopédique dans l’Antiquité et au Moyen Âge, Turnhout 2013 (Collection 
d’études médiévales de Nice, 14), S. 335–348, hier S. 342.

https://de.wikipedia.org/wiki/Hubert_Mordek
https://de.wikipedia.org/wiki/Hubert_Mordek
https://de.wikipedia.org/wiki/Raymund_Kottje


Claudia Wittig32

Et si come sens deniers n’auroit nulle moieneté entre les heuvres des gens (…), 
que adreçast les uns contre les autres, autresi ne puet nus home savoir des autres 
choses pleinement se il ne set ceste premiere partie dou livre. La seconde partie, 
qui trace des vices et des vertus, est de preciouses pieres, qui donent a home delit 
et vertus. (…) La tierce partie dou tresor es de fin or, c’est a dire que ele enseigne 
a home a parler selon la doctrine de rethorique. (…) [L]a tierce science, ce est 
politique, qui enseigne coment hom doit gouverner la cité58.
»Und so wie man ohne Münzen keinen Mittler hat unter den Werken der Men-
schen, von denen sie eines gegen das andere austauschen, so kann kein Mensch 
die anderen Dinge wirklich wissen, wenn er nicht die dieses ersten Buches 
kennt. Der zweite Teil, der die Sünden und Tugenden behandelt, ist von Edel-
steinen, welche dem Menschen Freude und Tugend verleihen. Der dritte Teil 
des Schatzes ist feines Gold, das soll heißen, dass er darüber belehrt, wie ein 
Mensch nach den Regeln der Rhetorik sprechen soll. (…) Die dritte Wissen-
schaft ist Politik, die lehrt, wie man die Stadt regieren soll.«

Das deutlichste Beispiel für die enge Verbindung von Moraldidaxe mit dem Inter-
esse an historischer Legitimation ist aber wohl der enorme Erfolg des »Secretum 
secretorum«59. Es handelt sich – nach mittelalterlicher Vorstellung – um die Lehre 
über richtige Herrschaft des Aristoteles, adressiert an den Weltkaiser Alexander 
den Großen. Dies erklärt nicht nur das große Interesse an dem Stoff, der im Latei-
nischen und in mehreren europäischen Volkssprachen zirkulierte, sondern auch 
dessen Rezeption als Fürstenspiegel. Alexander ist in mehrfacher Hinsicht eine 
Identifikationsfigur: einerseits durch seine große Machtfülle, andererseits durch 
seine Hybris60. Das Prestige des oftmals einfach als philosophus bezeichneten Ge-
lehrten tat ein Übriges. Alexander steht als Schlüsselfigur in der Weltgeschichte 
am Übergang vom zweiten auf das dritte Weltreich in der Vorstellung der trans­
latio imperii, die ja sowohl im Reich als auch im französischen Königreich für 
die Herrschaftslegitimation genutzt wurde61. Im »Cligès« des Chrétien de Troyes 

58	 Pietro G. Beltrami u. a. (Hg.), Brunetto Latini, Tresor. Testo a fronte, Turin 2007 (I millenni), 
S. 634.

59	 Regula Foster, Das Geheimnis der Geheimnisse: Die arabischen und deutschen Fassungen des 
pseudo-aristotelischen Sirr al-asrar / Secretum Secretorum. Wiesbaden 2006; William F. Ryan, 
Charles B. Schmitt (Hg.), Pseudo-Aristotle, The Secret of Secrets. Sources and Influences (The 
Warburg Institute Surveys and Texts, 9), London 1982.

60	 Vgl. Jill Kraye, William E. Ryan, Charles B. Schmitt (Hg.), Pseudo-Aristotle in the Middle 
Ages, London 1986. Étienne de Fougères und Thomasin von Zirklaere nutzen ihn als Beispiel 
für den Fall eines Herrschers aufgrund von Hybris (Welscher Gast, Vers 3371–3376; Livre des 
Manières, Vers 112, Thomasin empfiehlt jedoch u. a. Alexanderromane für junge Adlige (Wel-
scher Gast, Vers 1050). Zur ambivalenten Rolle Alexanders im Mittelalter vgl. Catherine Gaul-
lier-Bougassas, Les exemplarités politiques de l’Alexandre français et leur mises à l’épreuve, 
in: dies. (Hg.), La fascination pour Alexandre le Grand dans les littératures européennes (Xe–XVIe 
siècle). Réinventions d’un mythe, Bd. 2, Turnhout 2014 (Alexander Redivivus, 5), S. 747–925.

61	 Werner Goez, Translatio imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des Geschichtsdenkens und der 
politischen Theorien im Mittelalter und in der frühen Neuzeit, Tübingen 1954. Zur Alexander-
figur im Mittelalter siehe das umfassende Werk: Gaullier-Bougassas (Hg.), La fascination 
pour Alexandre le Grand, Bd. 1–4 (wie Anm. 60).



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 33

wird die Trägerschaft des Rittertums von Griechenland über Rom nach Frank-
reich übertragen62.

Die enge Verbindung zwischen Normativität und Historizität zeigt sich auch in 
der Handschriftenüberlieferung: Didaktik wird gemeinsam mit Geschichte und an-
tiken Stoffen tradiert. Die Sammelhandschrift Bibl. nat. de France, ms. franç. 375 
überliefert beispielsweise den »Livre de Moralitez« zusammen mit zahlreichen anti-
ken Romanen und gleich mehreren Werken über Alexander den Großen. Der gleiche 
Text findet sich in der Handschrift ms. franç. 1822 in Gesellschaft einer von Jofroi 
de Waterford angertigten Übersetzung des »De excidio Troiae«, verfasst von Dares 
Phrygius, des »Breviarum historiae romanae« des Eutropius und des pseudo-aristo-
telischen »Secretum secretorum« sowie einer Übersetzung der Fabeln des Aesop 
durch Marie de France63. Eine französisch-lateinische Sammelhandschrift überliefert 
den »Livre de Moralitez« u. a. zusammen mit der lateinischen Fassung der Fabeln, 
dem »Elucidarium« und dem »Prologus de Nupciis Mercurii et Philologie«64. Zahl-
reiche weitere Beispiele von Überlieferungsgemeinschaften von didaktischen Texten 
mit antiken Stoffen oder historiografischen Werken lassen sich mühelos finden65. 

Ein Schlüsseltext der Verbindung zwischen Moraldidaxe und Antikenrezeption 
sind die »Disticha Catonis«, die in knapper Form moralische Maximen und Sinnsprü-
che bieten und dabei vom Prestige Catos des Älteren profitierten, der sich bereits zu 
Lebzeiten selbst als moralisches Idealbild inszenierte66. Mit der tatsächlichen Ab-
fassung der Distichen kann er aber nicht in Verbindung gebracht werden. Die »Dis
ticha« waren das am weitesten verbreitete Schulbuch, an dem fast alle gebildeten 
Adligen das Lesen lernten. Moralische Belehrung war praktisch mit dem ersten Le-
senlernen an die klassischen auctoritates geknüpft. Daher auch die große Bedeutung 
der Namen der auctoritates selbst in Texten für Laien: sowohl in einer Handschrift 
des deutschen »Tugendspiegels« als auch in einer französischen Prosaübertragung 
des »Moralium dogma philosophorum« hat eine jeweils zeitgenössische Hand diese 
am Rand nachgetragen. In einer Handschrift der Versfassung Alarts de Cambrai geht 
dem Text sogar ein »moralisches Universum« voran, eine kreisrunde Grafik, ähnlich 
den zeitgenössischen astrologischen Abbildungen der Himmelskörper, deren Ele-
mente jedoch antike Moralisten sind67.

5. Schlussfolgerungen

Die historische Legitimierung des hochmittelalterlichen Adels ist untrennbar ver-
bunden mit dessen Anspruch auf Moralität. Innerhalb der zeitlichen Dimension der 
göttlichen Weltordnung sind die moralisch Besten mit der Aufgabe betraut worden, 
die Menschen zu führen, und diese Moralität setzt sich in ihrer Abstammungslinie 

62	 Kelly Douglas, Honor, Debate, and Translatio imperii in Cligés, in: Arthuriana 18/3 (2008), 
S. 33–48.

63	 https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc475768 (12/02/2020).
64	 Reims, Bibl. mun., ms. 1275.
65	 Diese Verbindung ist bisher meines Wissens nicht erforscht worden und wird im Detail in meiner 

kommenden Monografie dargelegt.
66	 Fannie J. Lemoine, Parental gifts, in: Illinois Classical Studies 16/1–2 (1991), S. 337–366. 
67	 Paris, Bibl. de l’Arsenal, ms. 3516, fol. 181r.

https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc475768


Claudia Wittig34

fort, sodass bei ununterbrochener Kontinuität Adel und Moral einander bedingen. 
Gleichzeitig sind auch die moralischen Werte historisch bedingt und ebenso in der 
Antike verwurzelt wie die Stammbäume vieler Adelsfamilien. Die Kenntnis der Ge-
schichte ist daher auch gleichzeitig Kenntnis der Moral, Historiografie ist in ihrem 
Anspruch didaktisch. 

Die Gründe für das verstärkte Bedürfnis des Adels, sich durch Moral und histori-
sche Herleitung zu legitimieren, liegen wohl im Zusammenspiel aus kulturellen und 
sozialen Faktoren im späten 12. und 13. Jahrhundert. Der verbesserte Zugang laika-
ler Eliten zur Bildung machte Bildung zum Standesmarker. Hofkritiker Walter Map 
betont zum Beispiel, dass bäuerlichen ignobiles das Studium der Artes liberales ver-
wehrt bleiben müsse68. Ursprünglich ein Anspruch an den idealen König, wurde 
Bildung zum Anspruch an den idealen Adligen überhaupt, der damit auch die Mög-
lichkeit erhielt, durch die Lektüre der Schrift, der Kirchenväter und der klassischen 
auctoritates die eigenen Tugenden zu kultivieren. Mit zunehmender Kenntnis der 
lateinischen und volkssprachigen Literatur lag es nahe, diese Medien und das mit 
ihnen assoziierte Prestige zu nutzen, um die eigene Position in der sozialen Ordnung 
zu markieren. Dies wurde nötig, als sich die sozialen Hierarchien im Reich und in 
Frankreich zu verändern begannen. Das erstarkte Königtum unter Ludwig VII. und 
Philipp II. Augustus führte insbesondere zum Konflikt mit Flandern und dem 
Hennegau. Diese Adelshäuser waren prompt die ersten, welche die Stellung des 
eigenen Hauses aufgrund ihrer dynastischen Kontinuität betonten. Das Beispiel der 
Grafen von Flandern zeigte bereits die Verwendung der dynastischen Herleitung im 
Zusammenhang mit der Auseinandersetzung mit dem König. Für die Stellung der 
Grafen von Hennegau erinnert die »Historia succincta de gestis et successione re-
gum francorum« (1196) die französischen Könige daran, dass erst durch Philipps II. 
Heirat mit Isabella vom Hennegau karolingisches Blut in die Familie der Kapetinger 
gelangte69. Auch im Reich brachte mit den Welfen ein starkes Adelsgeschlecht im 
Konflikt mit dem Königshaus die erste Hausgeschichtsschreibung hervor. 

Hier zwang zusätzlich der Druck von unten den Adel dazu, die eigene Stellung 
gegenüber der aufsteigenden Ministerialität zu betonen70. Hatten die Ministerialen 
bereits im 12. Jahrhundert einen erheblichen Anteil an Bildung und literarischer 
Kultur gewonnen, konnten sie sich doch nicht auf eine vergleichbare Kontinuität 
ihrer Position berufen. Die enge Verbindung zwischen Historizität und Moralität 
bot dem Adel die Möglichkeit, sich über die Emporkömmlinge zu erheben. In 
Flandern mag das erstarkende Bürgertum eine ähnliche Rolle gespielt haben.

Ganz konkret manifestiert sich die Verbindung von moralischem und historischem 
Wissen auch in den Texten, welche dieses übermitteln: Sie entstehen zur gleichen Zeit 
in den gleichen sozialen Kreisen, die gleichen Sammelhandschriften überliefern sie, 

68	 Walter Map, De nugis curialium, hrsg. und übers. von Montague R. James u. a., Oxford 1983, 
S. 12. Zur Bildung des französischen Adels im Hochmittelalter siehe Martin Aurell, Le cheva-
lier lettré. Savoir et conduite de l’aristocratie aux XIIe et XIIIe siècle, Paris 2006.

69	 Andreas Marchianensis, Historia succincta de gestis et successione regum francorum, hrsg. von 
Georg Waitz (MGH SS 26), Hannover 1882, S. 204–215.

70	 Zur Position der Ministerialität in der kaiserlichen Verwaltung siehe Jan Keupp, Dienst und 
Verdienst. Die Ministerialen Friedrich Barbarossas und Heinrichs VI., Stuttgart 2002 (Mono-
graphien zur Geschichte des Mittelalters, 48), besonders S. 360–370. 



Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität 35

sie wenden sich an ein identisches Publikum und werden oftmals von denselben Per-
sonen verfasst. Beide Textsorten werden dem Adel im 12. und 13. Jahrhundert zum 
Mittel, sich selbst eine Position in der göttlichen Weltordnung zuzuschreiben und ih-
ren Anspruch an moralische Superiorität und damit ihre Befähigung zur Herrschaft 
zu unterstreichen. Geschichtsschreibung und Moraldidaxe befördern damit die Ent-
wicklung eines überindividuellen adligen Selbstverständnisses. Durch die Teilhabe an 
diesen Texten entstehen textual communities71, die Adel als grenzübergreifende Wer-
tegemeinschaft in Europa etablieren. 

71	 Begriff nach Brian Stock, The Implications of Literacy: Written Language and Models of Inter-
pretation in the Eleventh and Twelfth Centuries, Princeton 1983.





Robert Friedrich

FROM CARCASSONNE TO ARGELÈS 

The Agency of the Kingdom of Mallorca  
during the Wars of the Sicilian Vespers (1282–1298)

I. Introduction

Only 120 km separate the towns of Carcassonne and today’s Argelès-sur-Mer, but 
from the perspective of the medieval kingdom of Mallorca, 16 years of conflict and 
negotiation lie between them. These 16 years saw three kings of Aragon1, two kings 
of Naples2, five popes3, two kings of France4, but only one king of Mallorca: James II. 
The Sicilian Vespers, an uprising against Charles I of Anjou that broke out during 
Easter 1282, marked the beginning of this conflict5, during which the king of Ara-
gon, Peter III, intervened and conquered the island of Sicily from its Angevin ruler. 
With his landing in Trapani on 30 August 1282, the local uprising became a series of 
conflicts that would come to involve most of Western Europe, temporarily ending 

1	 Peter III (1276–1285), Alfonso III (1285–1291), James II (1291–1327). For their helpful remarks, 
I would like to thank Jenny Benham (Cardiff), Sven Jaros (Leipzig), Stéphane Péquignot (Paris) 
and Ludwig Vones (Cologne).

2	 Charles I of Anjou (1266/82–1285), Charles II of Anjou (1285–1309). I am aware of their prob-
lematic denomination as kings of Naples, a term that first appeared in the 14th century. They con-
tinued to call themselves rex Sicilie. I follow Kiesewetter’s argument and use the term king of Na-
ples for the terra ferma parts of the former kingdom of Sicily, and king of Sicily for the Aragonese 
rulers on the island; see Andreas Kiesewetter, Die Anfänge der Regierung König Karls II. von 
Anjou (1278–1295). Das Königreich Neapel, die Grafschaft Provence und der Mittelmeerraum zu 
Ausgang des 13. Jahrhunderts, Husum 1999 (Historische Studien, 451), p. 13–14.

3	 Martin IV (1281–1285), Honorius IV (1285–1287), Nicholas IV (1288–1292), Celestine V (1294), 
Boniface VIII (1294–1303).

4	 Philip III (1270–1285), Philip IV (1285–1314).
5	 For further explanations on the reasons for the uprising and the Aragonese involvement in its 

preparation, see Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 87–88 summarizing the major research 
before 1999; id., Das sizilianische Zweistaatenproblem 1282–1302, in: Cosimo Damiano Fon-
seca, Hubert Houben, Benedetto Vetere (ed.), Unità politica e differenze regionali nel regno 
di Sicilia. Atti del convegno internazionale di studio in occasione dell’VIII centenario della 
morte di Guglielmo II, re di Sicilia (Lecce/Potenza, 19–22 aprile 1989), Galatina (Lecce) 1992, 
p. 247–295; Francesco Giunta (ed.), La società mediterranea all’epoca del Vespro. 11. Congres-
so di Storia della Corona d’Aragona, Palermo, Trapani, Erice, 23–30 aprile 1982, 4 vol., Paler-
mo 1983–1984; Michele Amari, La guerra del Vespro siciliano, ed. Francesco Giunta, Palermo 
1969, where Giunta gives an overview of the research on the Vespers since Amari; Steven 
Runciman, The Sicilian Vespers, Cambridge 1958; David Abulafia, The Kingdom of Sicily 
and the Origins of the Political Crusades, in: Società, istitutioni, spiritualità. Studi in onore di 
Cinzio Violante, vol. 1, Spoleto 1994, p. 65–77.



Robert Friedrich38

with the signing of the treaty of Caltabellotta6 in 1302, but nonetheless significantly 
shaping the political landscape of the Western Mediterranean for many years to 
come7. 

The perspective adopted by both the older and more recent research on the subject 
has mostly focused on either the Anjou8, the Aragon9 or of Sicily10. I want to concen-
trate here on a minor player in these events: the kingdom of Mallorca. James I, the 
Conqueror ruled the lands of the Crown of Aragon from 1213 to 1276. During his 
reign, he not only conquered the kingdom of Valencia, but also the Balearic Islands. 
In the last version of his will from 26 August 1272, he decided to split his crown be-
tween his two surviving sons11. The aforementioned Peter III was made heir to most 
of the mainland territories, the kingdom of Valencia, Aragon and Catalonia; and Pe-
ter’s other son James received the so-called kingdom of Mallorca containing the 
Balearic Islands, the counties of Roussillon and Cerdagne, as well as the dominion of 
Montpellier, the barony of Aumelas and the viscounty of Carlat, which according to 
the Conqueror’s testament, was supposed to exist as an independent kingdom. Peter 
refused to accept this independence, however, and subjected his brother to aggres-

6	 On the treaty of Caltabellotta, see Stéphane Péquignot, The Treaty of Caltabellotta (1302), in: 
The Encyclopedia of Diplomacy, ed. Gordon Martel, Chichester 2018, Online-Version, DOI: 
10.1002/9781118885154.dipl0488 (29/11/2019).

7	 For the different periodizations of those wars, see Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 91–92. 
I follow Kiesewetter who acknowledges the connection between the conflict ending in 1302 
and subsequent ones up to the 15th centuries but decides to end a first period in 1302; Christian 
Neumann, Venedig und Aragon im Spätmittelalter (1280–1410). Eine Verflechtungsgeschichte, 
Paderborn 2017, p. 61–76 underlines the role of Venice during the conflict and suggests an ap-
proach including all of the Mediterranean. 

8	 E. g. Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 76–217; Jean Dunbabin, Charles I of Anjou. Power, 
Kingship and State-Making in Thirteenth-Century Europe, London, New York 1998. For the 
relations between the Anjou court and the court of France, see Jean Dunbabin, The French in 
the Kingdom of Sicily, Cambridge 2011, p. 39–46.

9	 E. g. Vicente Salavert y Roca, Cerdeña y la expansión mediterránea de la Corona de Aragón. 
1297–1314, 2 vol., Madrid 1956; id., El tratado de Anagni y la expansion mediterranea de la 
Corona de Aragon, Zaragoza 1952; Stéphane Péquignot, Au nom du roi. Pratique diploma-
tique et pouvoir durant le règne de Jacques II d’Aragon (1291–1327), Madrid 2009 (Bibliothèque 
de la Casa de Velázquez, 42); Otto Cartellieri, Peter von Aragon und die sizilianische Vesper, 
Heidelberg 1904; Helene Wieruszowski, Politische Verschwörungen und Bündnisse König Peters 
von Aragon gegen Karl von Anjou am Vorabend der sizilischen Vesper, in: Quellen und Forschun-
gen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 37 (1957), p. 136–191.

10	 E. g. Henri Bresc, Un monde méditerranéen. Économie et société en Sicile 1300–1450, vol. 2, 
Rome 1986, p. 777–864; August Nitschke, Der sizilische Adel unter Karl von Anjou und Peter 
von Aragon, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 45 
(1965), p. 241–273; id., Karl von Anjou und Peter von Aragon. Ihre Stellung zur sizilianischen 
Bevölkerung, in: Peter Classen, Peter Scheibert (ed.), Festschrift Percy Ernst Schramm, vol. 1, 
Wiesbaden 1964, p. 322–333. 

11	 The Mallorcan copy of the testament is edited in Documents cabdals del Regne de Mallorca. 
Documents i compilacions legals, Palma de Mallorca 2003, p. 70–82. Other editions include: 
Ambrosio Huici Miranda, Colección diplomática de Jaime I el Conquistador, Valencia 1916–
1922, vol. 6, Nr. 1385; Manuel Bofarull, Proceso contra el rey de Mallorca D. Jaime III, manda-
do hacer por el rey D. Pedro IV de Aragon, in: Collección de documentos inéditos del Archivo 
General de la Corona de Aragon, vol. 29, Barcelona 1866, p. 15–37; see also Álvaro Santamaría 
Arández, Creación de la Corona de Mallorca. Las disposiciones testamentarias de Jaime I, in: 
Mayurqa 19 (1981), p. 125–144.



From Carcassonne to Argelès 39

sive pressure. On 20 January 1279 the two rulers signed an agreement declaring that 
James would receive all his lands as a fief of the Crown of Aragon12. This perceived 
humiliation would prove decisive for James’s later actions. In 1283, James of Mallor-
ca joined Phillip III of France in an alliance against his brother. However, the cam-
paign ended in disaster and the new Aragonese king, Alfonso III, used the opportu-
nity to conquer the Balearic Islands and reintegrate them into the Crown of Aragon 
between 1286 and 128813. It took more than ten years for the situation of 1279 to be 
re-established by the agreement of Argelès in 1298. 

This article is not meant as an exhaustive study of the wars surrounding the Sicilian 
Vespers. The aim instead is to explore Mallorca’s involvement in the negotiations, 
and the agency it possessed against its powerful neighbours. Using the example of the 
kingdom of Mallorca to resume questions asked by recent scholarship about the his-
tory of international relations, I will show that the initiative taken to enter the conflict 
by building an alliance with France came from James II of Mallorca and that he re-
peatedly tried to better his position through diplomatic as well as military means. In 
most cases, however, it will become evident that James II wasn’t even part of the 
international negotiations and that his efforts evolved into a bargaining counter that 
was often at the mercy of the more important players’ interests. In the first part of this 
article, I will analyse in chronological order the agreements, treaties and accompany-
ing documents between 1283 (treaty of Carcassonne) and 1298 (treaty of Argelès) in 
order to extract a Mallorcan perspective on this period of constant conflict in the 
Western Mediterranean14. In the second part, I will focus on documents, people and 
phenomena in order to further emphasize the recurring motives and means employed 
to support the king of Mallorca. I shall therefore take a deeper look at the composition 
of embassies, the reuse of certain documents during later negotiations and the applica-
tion of protest notes after an agreement’s conclusion15. The relationships and docu-

12	 Stefano M. Cingolani, Diplomatari de Pere el Gran, 2 vol., Barcelona 2011–2015, here: vol. 1, 
no 158; on the motivation, justification and consequences of this agreement, see Ludwig Vones, 
Krone und Königreich. Die staatsrechtlichen Beziehungen der Krone Aragón zum Königreich 
Mallorca zwischen Emanzipation, Inkorporation und Integration, in: Werner Maleczek (ed.), 
Fragen der politischen Integration im mittelalterlichen Europa, Ostfildern 2005 (Vorträge und 
Forschungen, 63), p. 197–200. On the Kingdom of Mallorca and especially its constitutional 
situation, see also: David Abulafia, A Mediterranean Emporium. The Catalan Kingdom of 
Mallorca, Cambridge 1994; Pau Cateura Benasser, El Regne de Mallorca a l’època de la di-
nastia privativa, Palma de Mallorca 1998; Ludwig Vones, Auf dem Weg in den Untergang: Das 
Königreich Mallorca und die Krone Aragon, in: Gisela Drossbach, Gottfried Kerscher (ed.), 
Utilidad y decoro. Zeremoniell und symbolische Kommunikation in den »Leges Palatinae« 
König Jacobs III. von Mallorca (1337), Wiesbaden 2013, p. 18; Álvaro Santamaría Arández, 
Enfeudación de la Corona de Mallorca a la Corona de Aragón, in: La società mediterranea 
all’epoca del Vespro, vol. 4: Comunicazioni, Palermo 1984, p. 187–211.

13	 Miguel Ferrer Florez, La conquista de Mallorca por Alfonso III, in: Boletí de la Societat 
arqueologica lulliana 30 (1948), p. 274–288.

14	 There have been a number of meetings and agreements between parties involved in the conflict 
that didn’t mention the kingdom of Mallorca and won’t appear in detail in this article. For a suc-
cinct overview of all those agreements, see Salavert y Roca, Cerdeña (as in n. 9), p. 47–113. 

15	 I therefore base my research on the criteria applied during the 15th International Congress on 
Diplomatics who centred on »Sources for the History of ›International‹ Relations«. It analysed 
writings from international negotiations during the three stages of its existence: the development 
of the final document, the phases of its actual validity, and its afterlife. Besides the treaty itself, 



Robert Friedrich40

ments discussed in this article present themselves as a series of treaties, concessions, ar-
mistices and their breaking, not merely as singular events, and it is as such that they 
will come into focus here16. By using the methods and approaches of recent scholarship 
on the history of international relations, I will shed new light on the influence and 
agency exercised by a minor player in a greater conflict and on its written records.

II. The Kingdom of Mallorca in the Wars of the Sicilian Vespers

1. The Treaty of Carcassonne and the Alliance with France (1283–1285)

The kingdom of Mallorca played no part whatsoever in the events of the Sicilian Ves-
pers. It is only afterwards, when two conflicts merged, that it gained in importance: 
one over Sicily and the other over Mallorcan independence17. The latter began as a 
rivalry between two brothers over their inheritance of title and land and eventually 
became entangled in the conflict that was encompassing the western Mediterranean. 
There are different reasons for this: first, the kingdom’s geographical position be-
tween France and Aragon (especially the counties of Roussillon and Cerdagne) made 
it impossible to remain neutral in the conflict between those two realms. Second, 
Mallorca’s feudal situation placed it between two belligerent sovereigns because the 
king of France was the overlord of most of Montpellier. And third, by allying him-
self with France, James of Mallorca saw an opportunity to regain his kingdom’s full 
independence, which had been lost in 127918. Due to its intensive trading ties, Mal-
lorca had a further interest in being on good terms with the Anjou and with the Italian 
sea republics19, since Philip III would most likely have invaded the county of Roussil-
lon with the pope’s consent during his crusade to Aragon. Thus, the king of Mallorca 
was forced to make a difficult choice, one which, in his uncomfortable position, must 
have seemed like the best option. 

further documentation serving for the preparation or validation of the treaty like letters, notarial 
acts, etc., were included in the analysis. See the forthcoming conference volume, ed. Wolfgang 
Huschner et al. For a conference report with a summary of scholarship on treaty documents, 
see Robert Friedrich, Sebastian Kolditz, Vertragsurkunden zwischen Diplomatik und Di
plomatiegeschichte. Ein Bericht zum 15. internationalen Kongress zur Diplomatik in Leipzig, 
in: Archiv für Diplomatik 65 (2019), p. 165–182, a shorter online version is in: H-Soz-Kult, 
20.02.2019, <www.hsozkult.de/conferencereport/id/tagungsberichte-8123> (11/12/2019).

16	 Georg Jostkleigrewe, Vom Umgang mit Verträgen, in: id., Gesa Wilangowski (ed.), Der 
Bruch des Vertrages. Die Verbindlichkeit spätmittelalterlicher Diplomatie und ihre Grenzen, 
Berlin 2018 (ZHF Beihefte, 55), p. 13.

17	 Another territory disputed between France and Aragon is the Val d’Aran in the central Pyre-
nees. It was also interwoven with the wars in question but cannot be discussed in detail in this 
article, see Juan Regla Campistrol, Francia, la Corona de Aragón y la Frontera Pirenaica. La 
lucha por el Valle de Arán (siglos XIII–XIV), 2 vol., Madrid 1951; Péquignot, Au nom du roi 
(as in n. 9), p. 14.

18	 On the relations between the Kingdom of Mallorca and the Crown of Aragon, see Cingolani, 
Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 2, p. 36–53; Antoni Riera Melis, La Corona de Aragon y 
el Reino de Mallorca en el primer cuarto del siglo XIV, vol. 1: Las repercusiones arancelarias de 
la autonomia balear (1293–1311), Madrid, Barcelona 1986 (Anuario de Estudios medievales. 
Anejo, 14).

19	 Vones, Untergang (as in n. 12), p. 18. 



From Carcassonne to Argelès 41

In the French city of Carcassonne in August 1283, Philip of France and James II of 
Mallorca signed their alliance. The only surviving copy of this can be found in the 
French National Archives where it bears the seal and intitulatio of James of Mallor-
ca. Therein, James declares that he would support the king of France by providing 
him with knights but also by letting him pass through his territories and by handing 
over several fortresses. In building an alliance against the king of Aragon, James 
knowingly broke the Perpignan agreement of 1279. His justification for this betrayal 
was that Pope Martin IV excommunicated Peter III for his role in the Sicilian Ves-
pers – which simultaneously freed all of Peter’s vassals from their duties to him. James 
fully adopted the Church’s view by referring to Peter as quondam regem Aragonie in 
the treaty of Carcassonne20. A corresponding document issued by the French king 
probably also existed at one point, and there is further possible evidence for it in the 
chronicle of Bernat Desclot. When describing how Peter III entered Perpignan in 
1285, Desclot tells how the king walked straight to the Templar’s house where he 
found a chest containing his brother’s (the king of Mallorca’s) important documents. 
In that chest, Peter found a charter sealed by the pope and the king of France that 
proved Mallorcan treason and promised the kingdom of Valencia to James of Mal-
lorca21. The details of Desclot’s description have cast some doubt on his account: he 
writes of leaden seals, but no such material is known for Philip III of France, and 
Philip usually didn’t seal together with the pope even when it concerned a common 
cause22. Yet contrary to Lecoy de la Marche23, I suggest that a corresponding docu-
ment must have also existed in James’s archives. The contract from the National Ar-
chives, which was only sealed by the Mallorcan king, doesn’t grant any assurances or 
reward that were likely to have been included in another charter. It is therefore im-
possible to determine if the kingdom of Valencia was offered as a reward in the way 
Desclot suggests, but one might reasonably expect that a promise of protection and 
reciprocal military support was made – indeed, the king of France’s actions through-
out the conflict support this suggestion. 

To better understand the birth of this treaty we need to look closely at the preced-
ing months. On 18 November 1282, Martin IV first excommunicated Peter24. The 
ban was repeated multiple times during the following year, and Peter was also de-
posed of his kingdom25. The pope offered the Aragonese crown to Charles of Valois, 

20	 Paris, AN, J 598, no 5, ed. Albert Lecoy de la Marche, Les relations politiques de la France 
avec le royaume de Majorque, vol. 1, Paris 1892, Appendix, no 30; a French translation can be 
found in Joseph Sablayrolles, Le traité signé à Carcassonne le 17 août 1283 par Philippe III le 
Hardi et Jacques de Majorque, in: Bulletin de la société d’études scientifiques de l’Aude 61 
(1960), p. 149–154.

21	 Les quatre grans Cròniques, vol. 2: Crònica de Bernat Desclot, ed. Ferràn Soldevila, revisió 
filològica de Jordi Bruguera, revisió històrica de Maria Teresa Ferrer i Mallol, Barcelona 
2008, p. 270–271.

22	 Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 198–199.
23	 Ibid., p. 199.
24	 Les registres de Martin IV (1281–1285). Recueil des bulles de ce pape, ed. Félix Olivier-

Martin, Paris 1901–1935, p. 112, no 276; see also Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), 
vol. 2, p. 46.

25	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 158. For a discussion of the pope’s rights to dethrone a 



Robert Friedrich42

Philip of France’s brother26. With the growing probability of a French invasion of 
Aragon, the importance of the geographical situation of the kingdom of Mallorca be-
came apparent. In April, Peter’s son Alfonso, later Alfonso III, sent envoys to James 
of Mallorca to ask for support27, and on 1 May, he named a procurator28. The king of 
Mallorca’s answer has not been preserved for posterity and we might even suppose 
that he chose not to respond. On 1 June, James of Mallorca sent envoys not to Ara-
gon but to the king of France29. It can be no coincidence that this occurred directly 
after the pope freed all Aragonese vassals from their obligations towards the king 
on 27 May30. In the instructions to his envoys, James made no mention of Aragon, 
speaking solely of quecumque et quoscumque volentes invadere terras nostras31. As 
we can see, James was not entirely the object of his neighbours’ politics and did make 
the first move to contact the French king32. 

When James of Mallorca didn’t respond to Alfonso’s call for aid, Peter III sent an-
other embassy to Perpignan on 29 June33. He instructed his ambassadors to ask a lo-
cal notary to issue a public instrument containing James’s reply, and this instrument 
was indeed written three weeks later on 20 July34. It is in this document that we can 
see for the first time the formula tam ex debito fraternalis dileccionis quam ex debito 
convencionarum inter ipsos initarum which refers to brotherly love on one hand and 
the treaty of Perpignan in 1279 on the other. If we look further, the public instrument 
also contained the king of Mallorca’s answer in which he suggests that it was too 
complicated a matter to decide and that he would need time to reflect35. This is not a 
surprising response considering his recent embassy to the king of France. Never-
theless, Peter tried once again to convince James to provide help. In January 1284, 
another letter was sent to the king of Mallorca which reveals that Peter planned a 
meeting. When James refused, Peter took a step back, conceding that they could 
continue their conversation via ambassadors36. 

Through the documents discussed here, we can clearly perceive a progression in 
the Aragonese diplomatic attempts to gain Mallorca’s support against a possible, 
even likely, French invasion: a year earlier, Peter’s son Alfonso sent envoys to Per-
pignan, this was followed by Peter himself two months later. When that effort was 
unsuccessful, Peter tried to establish a meeting, probably in the beginning of 1284. 
Up to the point when the crusade finally started in May 1285, we have evidence for 

king, see Vones, Untergang (as in n. 12), p. 18, note 35 and Othmar Hageneder, Das päpstliche 
Recht der Fürstenabsetzung, in: Archivum Historiae Pontificiae 1 (1963), p. 53–95.

26	 For Charles of Valois’s role as titular king of Aragon, see Joseph Petit, Charles de Valois (1270–
1325), Paris 1900, p. 1–24.

27	 Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 2, no 517.
28	 Ibid., vol. 2, no 519.
29	 Ibid., vol. 1, no 347.
30	 Ibid., vol. 2, p. 46.
31	 Ibid., vol. 1, no 347.
32	 Cingolani already mentioned this in the introduction to his edition, ibid., vol. 1, p. 47.
33	 Ibid., vol. 2, no 554–556.
34	 The notaries were used to give juridical status to James’s answer and to avoid the need for a for-

mal contract, a proceeding we can observe throughout the conflict.
35	 Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 1, no 350.
36	 Ibid., vol. 2, no 607.



From Carcassonne to Argelès 43

two other Aragonese attempts to contact the Mallorcan ruler37. Those instances need 
to be contextualized against the background of Aragonese efforts to put pressure on 
the Mallorcan population – in this case the merchants of the Balearic Islands. The 
Mallorcan economy depended heavily on its position as a central trading post in 
the western Mediterranean and on wheat imports from Catalonia and Sicily38. 
Thus, in April 1285 Peter III restricted the Catalan merchants’ trade with Mallorca 
and contacted officials of Ciutat de Mallorca in an attempt to win their support39. 
This approach, continually used by the king of Aragon as a means of forcing Mallor-
ca’s support, exposes the kingdom’s internal problems. Although, there was resis-
tance to Aragonese attempts to gain control over the islands – especially among 
nobles – the population was far from united behind James II40. 

Meanwhile, James II contacted the pope to request two years of the tithe in order 
to prepare his defence against the excommunicated Peter of Aragon and to help the 
king of France in his military endeavour against the Aragonese41. He also asked the 
pope to send papal bulls concerning Peter’s excommunication directly to Peter. Un-
fortunately, we do not have the pope’s reply to this unusual request, and Cingolani 
suggests that it might have simply been ignored. But besides the specific demand for 
financial aid, James’s letter was likely an attempt to assure himself of the righteous-
ness of his actions42. In 1285, Philipp III of France began his campaign and entered 
the Roussillon in May. Much has been written about the military and strategic as-
pects of this campaign, making it unnecessary to narrate the full course of events in 
detail, suffice to say that half a year later the endeavour ended in a defeat of the 
French army and thus also of the king of Mallorca. On 5 October, King Philip III of 
France – still in Perpignan – died of an illness. His successor Philip IV immediately 
ended the Crusade and retired his troops43.

37	 A payment instruction for an ambassador’s voyage to Mallorca in February 1284 (ibid., vol. 2, 
no 632) and another secret messenger in April 1285 (ibid., vol. 2, no 770, 773).

38	 Gabriel Ensenyat Pujol, La reintegració de la Corona de Mallorca a la Corona d’Aragó (1343–
1349), 2 vol., Palma de Mallorca 1997, vol. 1, p. 92. In general, on the economy of the kingdom 
of Mallorca, see Abulafia, Emporium (as in n. 12); Neumann, Venedig und Aragon (as in n. 7), 
p. 332–480.

39	 Ferrer Florez, Conquista (as in n. 13), p. 276–278; earlier attempts to influence the Mallorcan 
population can be found, for instance in Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 2, 
no 605, 632, 774.

40	 Ferrer Florez, Conquista (as in n. 13), p. 277–280; see also Riera Melis, Corona (as in n. 18), 
p. 35. 

41	 Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 2, p. 47–48.
42	 Ibid.
43	 On the military aspects and the events happening during the crusade, see Agnès Vinas, Robert 

Vinas, La croisade de 1285 en Roussillon et Catalogne, Pollestres 2015; Xavier Hélary, La 
croisade d’Aragon de Philippe III le Hardi (1285), Mémoire de Maîtrise, Paris IV Sorbonne, 
1998; Joseph R. Strayer, The Crusade against Aragon, in: Speculum 28,1 (1953), p. 102–113; Er-
nest Delamont, La Croisade d’Aragon. Ses causes, ses résultats et ses suites: France et Aragon, 
in: Bulletin de la Société Agricole Scientifique et Littéraire des Pyrénées-Orientales 21 (1874), 
p. 394–454; for the role of the cardinal legate Jean Cholet and the papal preparations of the cru-
sade, see Pascal Montaubin, Le rôle du cardinal-légat Jean Cholet dans la croisade d’Aragon 
(1285), in: Daniel Baloup, Manuel Sánchez-Martínez (ed.), Partir en croisade à la fin du 
Moyen Âge, Toulouse 2015, p. 11–55.



Robert Friedrich44

The year 1285 also saw a major change of the players in the conflict: King Peter III 
of Aragon did not have long to celebrate his victory, for he passed away on 11 No-
vember, and his son and successor, Alfonso III, who had been previously involved in 
the negotiations as well as in the military action, ascended to the throne. Two further 
major actors in the conflict died before the beginning of the French Crusade: Charles I 
of Anjou died on 7 January while his son, the later Charles II, was still an Aragonese 
captive44. And the French pope Martin IV died on 28 March and was succeeded by 
Honorius IV. The latter’s two-year pontificate was marked by a clear anti-Aragonese 
policy and a stated aim of gaining back the island of Sicily for the Anjou45. The only 
one ruler to survive these events was James II of Mallorca who – after the defeat of 
his French allies – had to face his brother and then his nephew, the new king of 
Aragon, and answer for his actions. One of the main reasons James gave for entering 
the conflict on the side of the French was that he hoped to gain back his full indepen-
dence. The defeat of his ally had turned the tide and Peter III – and then Alfonso III 
– now saw an opportunity to fully reintegrate the Balearic Islands under the Crown 
of Aragon. The result was that in November of that year, Mallorca finally surren-
dered to Alfonso46. This did not spell the end of the attacks on the islands, however, 
for Alfonso also conquered Menorca two years later47. 

2. The Negotiations between France, Aragon and Naples (1285–1290)

Both during and after Alfonso’s conquest of Mallorca, negotiations continued, and a 
series of agreements were signed, broken, renewed and refused. My focus here will 
be on the role and place of Mallorca in those documents48. From the very beginning, 
we can see two different lines of negotiation that merged over the course of events: 
first, the negotiations concerning Charles of Anjou’s release; and second, the negoti-
ations concerning the armistice between Aragon and France. Both were regarded as 
prerequisites for the conclusion of a general peace treaty involving all the parties. 

Concerning Charles, the negotiations for an eventual release accelerated after his 
father’s death49, resulting in the treaties of Cefalù (October 1285), Oloron-Sainte-
Marie (25 July 1287) and Canfranc (27 October 1288). It was only once the latter was 
completed that the future Charles II of Naples was released in exchange for a consid-

44	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 166–167.
45	 Marco Vendittelli, Art. Onorio IV, in: Enciclopedia dei papi, 2000, Online-Version: http://

www.treccani.it/enciclopedia/onorio-iv_%28Enciclopedia-dei-Papi%29/ (11/12/2019).
46	 Ferrer Florez, Conquista (as in n. 13), p. 276–278.
47	 Those conquests also shed light on the kingdom’s internal problems. Historiography has mostly 

suspected the Mallorcan population of disloyalty as a consequence of their trading ties, but Fer-
rer-Florez as well as Hillgarth argue that there was much more loyalty to James of Mallorca than 
previously thought and that Alfonso likely lived in fear of an uprising in favour of James, see 
Jocelyn N. Hillgarth, Un nuevo documento sobre la resistencia de los mallorquines a la ocu-
pación de Mallorca por Alfonso III de Aragón (1285–1291), in: Estudios en honor de A. Mut i 
Calafell, Palma de Mallorca 1993, p. 119–122; Ferrer-Florez, Conquista (as in n. 13), p. 276, 
284 and the documents edited in the appendix.

48	 For a detailed account, see Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 200–239; Lecoy de la Marche, 
Relations (as in n. 20), p. 283–310; Salavert y Roca, Cerdeña (as in n. 9), p. 62–80.

49	 Adam Kosto, Hostages in the Middle Ages, Oxford 2012, p. 177.



From Carcassonne to Argelès 45

erable number of French, English and Provencal hostages50. Two years earlier, Ed-
ward I of England had entered the stage as a mediator in the negotiation of a peace 
treaty and his immediate concern was a general armistice between France and Ara-
gon, which was proclaimed in Paris in 128651. Two phenomena that would later be-
come characteristic of Mallorca’s role in such negotiations were seen here for the first 
time. First, the king of Mallorca was not included in the decision-making process 
and only informed of the result after the fact, at which point he had no choice but to 
accept the treaty52. Second, the armistice provides insight into the extent to which the 
king of Mallorca depended on France’s assurance that the agreement granted him the 
right to support in case of an attack53. This second point was tested almost immedi-
ately. Although Honorius IV confirmed the Parisian armistice, Alfonso’s attack on 
Menorca in the beginning of 1287 was a flagrant disregard of it54. Alfonso conquered 
the island, which was still inhabited by a mostly Muslim population under Christian-
Mallorcan rule, sold a significant number of the inhabitants into slavery and inte-
grated it into the Crown of Aragon as he had done with Mallorca55. 

The reason for embarking on this conquest in the middle of the winter was most 
likely rooted in a fear that the French might use the island’s main port of Mahón as a 
future base for attacking Aragon56. Alfonso also breached the armistice by invading 
the Roussillon and occupying, for instance, Saint-Laurens-de-Cerdans57. Lecoy de la 
Marche has cited a document from October 1287, a procès-verbal stating that this 
part of the Roussillon always belonged to the kingdom of Mallorca and that Alfonso 
occupied said places in the middle of an armistice, as the reason for this breach to 
have been brought to the attention of the kings of France and England58. There is also 
evidence that the author of this document, the abbot of the Arles monastery, fre-
quented James of Mallorca’s milieu on many occasions59. In other words, the king 
had the support of advisors who were in contact with the king of France, whether 

50	 For a detailed analysis of Charles’ release and the supplying of hostages, see ibid., p. 177–182.
51	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 177–178; different documents concerning the negotiations 

ed. Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae …, vol. 1/3, Den Haag 31745, here p. 10–15.
52	 Ibid., p. 15; see Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 178.
53	 Ibid.
54	 Concerning the conquest of Menorca, see Florenci Sastre Portella, La conquista de Menorca 

1287: Estado de la cuestión y perspectivas de futuro, in: XIII Congrés d’història de la Corona 
d’Aragó (Palma de Mallorca, 27 setembre–1 octubre 1987). Ponències, Palma de Mallorca 1990, 
p. 137–161.

55	 There is a whole volume in the chancery registers in Barcelona containing documents Super 
capcione Minoricae and the following reorganization of its society, see Barcelona, ACA, Cancille-
ria Reial, Reg. 70. In general, on Alfonso’s rule on the Balearic Islands, see Álvaro Santamaría 
Arández, La política municipal de Alfonso el Liberal en el Reino de Mallorca (1285–1291), in: 
En la España medieval 7 (1985), p. 1271–1299. Furthermore, Abulafia suggests that the trade of 
around 40 000 Muslim slaves was meant to refill his treasury; see Abulafia, Emporium (as in 
n. 12), p. 71.

56	 Sastre Portella, Conquista (as in n. 54), p. 144. Abulafia suggests, furthermore, that it must be 
seen as a punishment because the Muslims of Menorca were suspected of having conspired with 
North African emirs against Aragon (Abulafia, Emporium [as in n. 12], p. 68).

57	 Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 296.
58	 Ibid., p. 296–297; Paris, AN, P 1353, no 793.
59	 See for example Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 1, no 350.



Robert Friedrich46

they did so on James’s behalf or independently is not clear. Either way, Philip of 
France continued to support James in subsequent years, particularly during Alfon-
so’s repeated attacks on Mallorcan territory and his exclusion of his brother from in-
ternational agreements60. Philip wrote a letter of complaint to the king of England 
about Alfonso and his treatment of the king of Mallorca61 and continued to grant 
James his military support62. In September 1289, James took a bold new initiative and 
proposed a one-on-one duel in Bordeaux with Alfonso, probably in a desperate bid 
to attain his independence after the failure of military and diplomatic means. The 
duel never took place63, and his attempts to reconquer the Balearic Islands were ulti-
mately in vain64. 

Meanwhile, due to the clauses of Canfranc, Charles II of Naples was obliged to 
agree to return to Aragonese captivity if he was not able to secure a three-year armi-
stice with Philip IV, Charles of Valois and the papacy within ten months of his re-
lease65. Charles’s plan was to double-cross Alfonso by offering to surrender himself 
at short notice. Thus, he travelled to La Jonquera and the Coll de Panissars between 
31 October and 2 November 1289 to present himself, but as Alfonso had no possible 
way of reaching the meeting point in time, Charles was free to leave and to accuse Al-
fonso of having breached their contract66. The king of Mallorca was partly involved 
in this affair and seems to have served as a local organizer for France and the Anjou. 
He asked the seneschal of Carcassonne to send 200 armed men for protection and 
then accompanied the Angevin to La Jonquera67. After 2 November, Charles retired 
to Perpignan, Mallorca’s capital, to plan his future actions68. Here we observe a new 
role for the kingdom of Mallorca, one that would become more relevant in the fol-
lowing years: that of a gateway to the Crown of Aragon. Charles didn’t contact 
James because he saw him as powerful ally but because he needed to pass through his 
country and be afforded some protection. In the period that followed, meetings of-
ten took place in Perpignan, and the anti-Aragonese alliance used the city as a base to 
negotiate with Alfonso and later James II of Aragon. No doubt James of Mallorca’s 
involvement in the case further aggravated relations with his nephew Alfonso of 
Aragon69.

60	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 185–186.
61	 Ed. Rymer, Foedera, vol. 1/3 (as in n. 51), p. 22, partially translated to French in Lecoy de la 

Marche, Relations (as in n. 20), p. 301. The text made it clear that James had reported to Philip 
because he himself was not in the position to address a complaint to Edward.

62	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 217.
63	 Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 303; ibid., Appendix, no 32; see Kiesewetter, 

Anfänge (as in n. 2), p. 217. The duel is a clear reference to the one proposed for 1283 between 
Peter of Aragon and Charles of Anjou.

64	 Lecoy de la Marche, Les relations (as in n. 20), p. 304.
65	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 190.
66	 Ibid., p. 220–221.
67	 Ibid., p. 221.
68	 Peter Herde, Bonifaz VIII. (1294–1303), vol 1: Benedikt Caetani, Stuttgart 2015 (Päpste und 

Papsttum, 43,1), p. 112–113.
69	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 222. For Alfonso’s political goals see Salavert y Roca, 

Tratado (as in n. 9), p. 216–219. 



From Carcassonne to Argelès 47

3. From Tarascon to La Jonquera (1291–1293)

The next steps on the way to a peace treaty occurred in Tarascon and Brignoles where 
an agreement was signed on 19 February 129170. It appears that Nicholas IV and 
Charles had realized that separate agreements were not an efficient long-term solu-
tion, and thus the aim was to include all the parties involved in the conflict71. The 
treaty could only be preliminary because all the interested parties needed to ratify it, 
but there was one further reason for this uncertain status: the question of Mallorca 
had not been evoked. It is probable that Alfonso refused to even discuss the subject 
in a bid to support his claim to full control over the kingdom. His reasoning for this 
must surely have been as it ever was: from Alfonso’s perspective this was merely a 
conflict between a sovereign and his vassal72. Furthermore, it is likewise probable 
that Charles, the only ruler personally present in Tarascon, was more interested in 
the question of Sicily than Mallorca. Nonetheless, he must have been aware that for 
France and the pope the question held considerable importance, as evidenced in both 
the treaty itself and in a letter written by Charles to Alfonso on 20 April 129173. In 
the treaty document, it is made clear that Charles didn’t believe that the king of 
France would ratify if the question of Mallorca was not discussed or if it was only 
discussed on Alfonso’s terms74. Likewise, in his letter of 20 April, Charles further 
mentioned the pope as a decisive factor in the issue and referred to several documents 
that they were about to send to the Curia together. In one of Alfonso’s documents, 
he found a passage on the return of Mallorca that would have raised the pope’s con-
cern and that of the cardinals in charge, thus inhibiting the peace process75. As a con-
sequence, Charles proposed a new meeting to ratify the treaty of Brignoles and to 
talk about the Mallorca problem76. It appears that – despite its position as a minor 

70	 For detailed information on the clauses, see Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p.  236–237; 
Herde, Bonifaz (as in n. 68), p. 134–136; Ferràn Soldevila, A propòsit del tractat de Brignoles 
dit també de Tarascò (1291), in: Studi medievali in onore di Antonino de Stefano, Palermo 
1956, p. 520–527; the document is printed after Edwards exemplar – the only one surviving – in 
Rymer, Foedera, vol. 1/3 (as in n. 51), p. 77–78.

71	 Broadly speaking, they agreed on the following clauses: Charles of Valois should resign from his 
claims to the Aragonese throne, the pope would reinstall Alfonso to his reign, the treaty of Can-
franc should be invalidated, a peace between France and Aragon should be concluded, all the 
conquered territories since the beginning of the conflict should be returned and Alfonso should 
go to Rome by himself to present his excuses. Later, he should venture on a crusade as atonement 
for his sins. Additionally, he won’t be allowed to help his brother James of Sicily in any possible 
war against the papacy or Naples and all his Aragonese subjects shall be relieved of James’s ser-
vice (Kiesewetter, Anfänge [as in n. 2], p. 236).

72	 Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 307.
73	 Heinrich Finke, Acta Aragonensia. Quellen zur deutschen, italienischen, französischen, spani

schen, zur Kirchen- und Kulturgeschichte aus der diplomatischen Korrespondenz Jaymes II. 
(1291–1327), 3 vol., Berlin, Leipzig 1908–1922, vol. 3, p. 13–14, no 8; see also Kiesewetter, 
Anfänge (as in n. 2), p. 237.

74	 Meaning a full integration into his Crown: ex eo quod, sine restitutione, satisfactione et Securitate 
praedictis, Rex Sicile non credebat Regem Francie ad pacem flecti, Rymer, Foedera, vol. 1/3 (as in 
n. 51), p. 78.

75	 Finke, Acta Aragonensia (as in n. 73), vol. 3, p. 13–14, no 8.
76	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 237.



Robert Friedrich48

player – Mallorca nonetheless became a major sticking point that had the power to 
derail the entire peace process. 

On 7 and 8 May 1291 on the Puig del Varany near La Jonquera, Charles and Alfon-
so met and ratified the treaty of Tarascon-Brignoles. Although it was essentially the 
fate of his kingdom that hung in the balance and produced the dissent, James of 
Mallorca did not participate in the meeting. On that occasion, Alfonso used his full 
title in a document, including the rex Majoricarum, indicating he was clearly not 
willing to let the territory go. Arbitration by the pope and the two cardinals already 
present in Brignoles, which included Benedict Caetani, the future Boniface VIII, was 
agreed77. Nevertheless, Alfonso stubbornly excluded all possibility of a full Mallor-
can independence: the vassalage established by Peter III could not be touched under 
any circumstances. Philip IV was reluctant to ratify Brignoles-Tarascon but was con-
vinced to sign an armistice. The king of Mallorca – who couldn’t pursue the fight 
alone – was thus forced to join as well78. But, once again the death of one of the main 
actors blocked the road to a peace treaty: In June 1291, Alfonso III of Aragon passed 
away and his brother James, up to this point only king of Sicily, became James II, 
king of Aragon. Within the space of one day, the king of Sicily, who had been previ-
ously isolated by the treaty of Tarascon-Brignoles, took Alfonso’s place in the nego-
tiations. 

The year 1293 saw a new setback to the revival of the negotiations when James of 
Aragon gave the kingdom of Sicily to his brother Frederick79. A pre-meeting that 
aimed to prepare a general peace congress was held in Pontoise near Paris, and its 
final document offers two main insights: the clauses put James of Aragon at a dis-
advantage and the question of Mallorca was only vaguely discussed80. However, a 
compromise re-establishing the vassal-status of 1279 became increasingly likely81. 
Now there were only three viable solutions to the continuing problem of Mallorca: 
leave the Balearics in the hands of the Aragonese, re-establish its status before the war, 
or restore Mallorca’s full independence. As the options on either end of the spectrum 
were considered impossible for the major parties, the status quo ante bellum became 
the only logical solution. As previously mentioned, the king of Mallorca was not 
included in the negotiations, and his letters (where he stated his unaltered claims of 
full independence) were ignored by the others, a problem that the Castilian envoys 
representing James of Aragon remarked upon. The envoys also noted that the king 
of Mallorca risked not being returned anything if he didn’t consent to the treaty’s 
terms. They saw the Mallorca problem as an insurmountable stumbling block82 and 
feared that James of Mallorca would refuse to comply. According to the Pontoise 

77	 Herde, Bonifaz (as in n. 68), p. 137–139.
78	 Ibid., p. 239.
79	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 241.
80	 Kiesewetter sees two reasons for this: Charles II was not really interested in reinvesting James of 

Mallorca and the relations between France and Mallorca had worsened since Philip IV bought 
the dominion over parts of Montpellier, ibid., p. 252; Lecoy de la Marche, Relations (as in 
n. 20), p. 311–337 discusses in detail this episode that sheds a light on the kingdom’s internal 
struggles.

81	 Ibid., p. 340–341.
82	 Ibid.



From Carcassonne to Argelès 49

document, the solution was that James of Aragon would place the Balearic Islands in 
the hands of the kings of France and Naples who would then transfer it back to 
James of Mallorca. 

Another meeting between James of Aragon and Charles of Naples took place be-
tween 12 to 14 December 1293, during which they agreed on two treaty concepts 
concerning the relations between themselves and between Aragon and France83. On 
14 December, Charles proclaimed an armistice in La Jonquera in his name and in the 
name of his allies France and Mallorca84 and informed his subjects of the agreement85. 
In this letter, he inserted Philip’s acceptance, dated 7 December. Although Charles 
had organized the king of France’s approval before negotiating with James of Ara-
gon, he didn’t mention Mallorca as had been the case in the publication of the armi-
stice on 14 December. This may have been because James of Mallorca – despite his 
geographical proximity – hadn’t yet accepted the armistice and was still waiting for 
Philip’s reaction. It was only when James learned that Philip had approved that he 
ratified as well86. 

4. The Treaties of Anagni and Argelès (1295–1298)

The next important steps were the preparations for what would become the peace 
treaty of Anagni, concluded in June 129587. At the initiative of the newly elected 
Pope Boniface VIII88, ambassadors – including two sent by the king of Mallorca – 
gathered for a first meeting in February 1295 in Anagni. Contrary to those efforts, 
James of Aragon had disrupted the La Jonquera agreement by the end of 1294 in 
hopes that he might finally conclude an alliance with France. According to Kiese
wetter, this initiative came from Philip IV, and all the preliminary negotiations hap-
pened in secret89. The outbreak of the war between France and England in October 
changed the situation significantly. An alliance with Aragon would give Philip one of 
Europe’s best fleets, and at the same time avoid an anti-French Aragonese-English 
alliance90. A successful conclusion to the talks would have seen James II of Aragon 
marry Philip’s sister Blanche, provide him with support in his war against England, 
and likely result in his gaining control over Mallorca in return. Whether Philip was 
ready to abandon Mallorca is hard to determine but it was probably due to papal 
pressure that the project was not realized91. 

83	 Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 285, no 2; the concept concerning the relations between 
France and Aragon is printed in Finke, Acta Aragonensia (as in n. 73), vol. 1, p. 21–26, no 16; see 
also Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 258–259.

84	 Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 82–84, no 3.
85	 Ibid., p. 84, no 4. 
86	 Ibid., p. 85–86, no 5.
87	 For a detailed analysis of the preparation, see Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 240–276.
88	 As Herde points out, Boniface had at least since 1290 a major impact in the negotiations as a 

papal legate and was familiar with the situation, see Herde, Bonifaz (as in n. 68), p. 97–154, 
esp. p. 116 on the beginnings of his legation.

89	 Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 272–273. Kiesewetter also gives a detailed account of the 
secret and open diplomatic endeavours of James of Aragon during that period.

90	 Ibid.; see also the documents edited in Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 86–89, no 7, 8.
91	 Finke, Acta Aragonensia (as in n. 73), vol. 3, p. 44.



Robert Friedrich50

The main events leading to the treaty of Anagni occurred in June 1295. On 7 June, 
Boniface announced his compromise with Aragon, which led to a marriage between 
James and Blanche of Anjou92. This brought the question of Mallorca back into play, as 
France once again insisted that the Balearics be returned to James of Mallorca93. It was 
on 20 June, that several notarial instruments were issued to conclude the bilateral 
agreements. The Mallorcan question was again not directly included in the documents. 
In order to avoid delaying the negotiations any longer it was declared that the pope 
should decide Mallorca’s fate. One instrument is particularly interesting in this re-
gard94. It contained the agreements between the Aragonese and the French envoys as 
part of the treaty of Anagni. The Val d’Aran, disputed between France and Aragon as 
well, was also submitted to the pope’s arbitration. It is clearly visible that points of dis-
sent between France and Aragon were not decided in order to avoid any further delay. 
But the pope quickly made his decision and confirmed the agreements in several docu-
ments from 20 June onwards. As stated above, Boniface had no choice but to re-estab-
lish the status quo ante bellum from 1285. James of Aragon had to return all the lands he 
had taken, but kept suzerainty over them, including the newly Christianized Menorca95. 

However, Boniface allowed James of Aragon to delay the restitution of Mallorca. 
The compromise was evident, but it was also likely that neither James of Aragon nor 
James of Mallorca was satisfied with the solution. It was only on 22 June that Boni-
face announced his decision to James of Mallorca. The letter is interesting in a num-
ber of ways. At first, Boniface informs James that he has resolved the affair with his 
defenders and warns him not to ask for more, but rather to think about the dangers 
of a refusal for himself and for the state of Christendom as a whole. He assures him 
that by giving up his independence, he would secure his power for the future96. 
Clearly, James is not seen as a negotiator on a par with France, Aragon or Naples and 
can only be presented with the results of negotiations. The envoys he sends to Anag-
ni at the beginning of 1295 might have been a last-ditch attempt to put pressure on the 
new pope and to take part in the negotiations, but now James was left with no other 
choice but to accept the compromise. However, two months later, on 23 August, 
James wrote a protest note, secretly refusing the agreement97. James of Mallorca’s 
hopes that the pope might grant him his independence later proved to be in vain. 
Boniface VIII reconciled with James II of Aragon and promised him two other com-
pensations, which he handed over during James’s first voyage to Rome in 1296/97: 
the titles of gonfalonier, admiral and general captain of the Church as well as the fief-
doms of Sardinia and Corsica98.

92	 Ibid., vol. 1, p. 29–30, no 21.
93	 Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 304–305, no 13. 
94	 Ibid., p. 310–314, no 17.
95	 The island would remain Christian and the pope also established rules concerning this new 

Christian and mostly Aragonese population (Lecoy de la Marche, Relations [as in n. 20], 
p. 345–346, Appendix, no 34).

96	 Étienne Baluze, Vitae paparum Avenionensium, vol. 2, Paris 1693, col. 21; on 24 June, Boniface 
dissolved the union between the Balearics and the Crown of Aragon; see Les registres de Boniface 
VIII. Recueil des bulles de ce pape, éd. Georges Digard et al., vol. 1, Paris 1884, col. 63, no 165.

97	 Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), Appendix, no 36.
98	 Stéphane Péquignot, Le »premier voyage à Rome« de Jacques II d’Aragon (1296–1297), in: 

Bernard Guenée, Jean-Marie Moeglin (ed.), Relations, échanges, transferts en Occident au 



From Carcassonne to Argelès 51

For the confirmation and ratification of the treaty of Anagni as well as the marriage 
between James and Blanche of Anjou, a royal meeting was organized for 29 October 
to 4 November in Vilabertran and Fort de Bellaguarda99. James of Mallorca was 
represented at this event by Brémond de Montferrier and Ponç de Guardia100. On 
30 October, James of Aragon signed – in the presence of the pope’s representatives – a 
compromise which would return the Balearic Islands to the king of Mallorca within a 
year101. In return, the apostolic envoys ended the interdict over the Crown of Aragon. 
Mallorca’s representatives tried once again, in vain, to bring forth the king’s protest 
that was written down in a notarial act the following day102. The last chapter in this 
conflict concerning Mallorca happened in Argelès, where James of Mallorca and 
James of Aragon met three years after Anagni on 29 and 30 June 1298103. In a series of 
nine documents and with the support of French ambassadors, they fixed the rules for 
the return of the territories taken from the other during the war104. The central docu-
ment is an alliance treaty in which they symbolically swear homagium to each other 
and promise to help one another in the event of an outside attack105. The central point 
of reference in all the documents is the agreement of Perpignan from January 1279 
whose regulations were reinstalled. With the treaty of Argelès the long conflict over 
the Mallorcan independence was ended – at least temporarily. I have shown that the 
king of Mallorca tried to augment his agency during the long negotiation processes by 
several means – embassies, letters, and through both secret and open protests – this 
will form the central point of discussion in the next part of this article.

III. The Agency of James II of Mallorca

In the following, I will adopt a transversal approach and analyse the phenomena, 
people and documents relevant to and characteristic of the agency exercised by the 
kingdom of Mallorca and its ruler James II. 

1. Dependence on France and the Papacy

My first observations concern James’s dependence on France and the papacy, France 
being his most important ally. This relationship is especially significant when we 
consider that the king of Mallorca did not participate in most of the negotiations. It 
is only by virtue of France’s insistence on Mallorca’s rights that the subject was ever 

cours des derniers siècles du Moyen Âge. Hommage à Werner Paravicini, Paris 2010, p. 135–164; 
see also Sebastian Roebert, Die Acta Aragonensia als Quelle für die Verhandlungspraxis am 
Papsthof des 14. Jahrhunderts, in: Jessika Nowak, Georg Strack (ed.), Stilus – modus – usus. 
Regeln der Konflikt- und Verhandlungsführung am Papsthof des Mittelalters, Turnhout 2019, 
p. 195–212. 

99	 For the documents issued during those days, see Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 326–
355, no 27–43; see also Péquignot, Au nom du roi (as in n. 9), p. 426–428, Appendix, p. 197, 
no 48; Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 294–297.

100	Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 348–350, no 38.
101	Ibid., p. 345–348, no 27.
102	Ibid., p. 348–350, no 38.
103	Péquignot, Au nom du roi (as in n. 9), Appendix IV, no 57.
104	For an analysis of the documents, see Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 355–358.
105	Ed. ibid., Appendix, no 40.



Robert Friedrich52

considered. Indeed, the island kingdom’s future is often the only thing standing be-
tween a Franco-Aragonese convergence106. By 1294/95 due to the outbreak of war 
with England, French interests had changed significantly, and an alliance with Ara-
gon suddenly seemed possible. This would most likely have meant letting Mallorca 
down had not the pope insisted on upholding the alliance, a situation which ulti-
mately led to France choosing Mallorca’s side in the Anagni negotiations.

2. Documents

The following observation is linked to my first, but it will also lead our focus to the 
Crown of Aragon. The Aragonese kings, especially Alfonso III and James II, tried 
continuously to keep the Mallorca question out of the international negotiations, 
dismissing it as merely a conflict between lord and vassal. As proof of their position, 
Aragon often referred to the 1279 agreement made between James II of Mallorca and 
Peter III of Aragon. This strategy can also be observed on a documentary level. The 
1279 contract played an important role in the argument made by the kings of Aragon – 
underlined by the large number of copies mentioned in Cingolani’s edition107, which 
were produced during the period in question and up to the 17th century108. Indeed, 
Alfonso referred to a number of specific points from the 1279 agreement to support 
his argument. For instance, instructions for his envoy Guilabert de Cruilles at the 
Bordeaux meeting of 1287 with Edward I of England, required that Guilabert ex-
plain that James, quondam rex Majoricarum, had broken an agreement with Peter: 
first, by not accepting Barcelonese money in his lands; and second, by denying sup-
port to his sovereign. Furthermore, Guilabert was tasked to present evidence if nec-
essary (quidem instrumenta producant, si necesse fuerit) probably in the form of a 
copy of the 1279 agreement. To further prove this denial of support (producantur 
instrumenta requisicionis dicte valencie et denegacionis ejusdem, si necesse fuerit), 
Guilabert probably also brought copies of the correspondence preceding the French 
Crusade in 1285 to present during the negotiations109. 

For James II of Mallorca, the Perpignan agreement was also used as a point of ref-
erence, although for him it represented an injustice that he was forced to agree to out 
of necessity. Two documents are particularly interesting in determining James’s strat-
egy and legal argumentation: the first set of documents were the protest notes that he 
issued on 23 August 1295 and on 14 August 1302 refusing the decisions of the treaty 
of Anagni, especially the renewed vassal status to the Crown of Aragon. The first of 
these was signed directly after James accepted the treaty110 and was written by a pub-

106	See for example Herde, Bonifaz (as in n. 68), p. 131.
107	Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 1, no 158. On the later use of charters and other 

administrative documents, see Wolfgang Huschner, Einleitung, in: Nicolangelo d’Acunto, 
Wolfgang Huschner, Sebastian Roebert (ed.), Originale – Fälschungen – Kopien. Kaiser- und 
Königsurkunden für Empfänger in »Deutschland« und »Italien« (9.–11. Jahrhundert) und ihre 
Nachwirkungen im Spätmittelalter (bis ca. 1500), Leipzig 2017 (Italia Regia, 3), p. 9–10.

108	Moreover, the document would be central in the process of the kingdom’s final reintegration 
into the Crown of Aragon in the 1340s when it was copied into the case records (ed. Bofarull, 
Proceso [as in n. 11], p. 119–124).

109	Barcelona, ACA, Reial Cancilleria, Reg. 64, fol. 193v; see also Lecoy de la Marche, Relations 
(as in n. 20), p. 297–298, whose transcription is not entirely correct. 

110	Ibid., Appendix, no 36; a 1342 copy is edited in Bofarull, Proceso (as in n. 11), vol. 29, p. 37–45.



From Carcassonne to Argelès 53

lic notary from Perpignan in the presence of a few chosen witnesses: representatives 
of the Franciscan and the Dominican orders; Bernat Dalmau, a judge and doctor of 
law; and the judge Arnau Batlle who, as we shall see, had already been called as an ex-
pert on the matter. The document of reference used here was the 1272 version of the 
testament of James I the Conqueror in which he created the kingdom of Mallorca as 
an independent realm111. The protest note represents a detailed recapitulation of the 
Mallorcan perspective of the events since the Conqueror’s death in 1276. It can be 
summarized as follows: although Peter III agreed to accept their father’s wish, he 
completely ignored the agreement afterwards by terrorizing James with war. Out of 
urgency and immediate necessity, James was forced to accept the vassalage and the 
conclusion of a defensive alliance with his brother Peter. When Peter was excommu-
nicated, the pope liberated all his vassals of their duties. After careful consideration, 
James denied Peter his support due to the excommunication and the impeachment 
proceedings that followed in order to act in alignment with the Holy Roman Church. 
He was then obliged to sign the agreements of Anagni because he would not have 
been able otherwise to get his kingdom back, but he nonetheless refuses every right 
the kings of Aragon might claim over his territories. In short, since Peter had not seen 
fit to comply with their father’s testament, James also did not feel obliged to do so112. 

The dispute between Mallorca and Aragon was only resolved under pressure from 
France and the papacy, but the tension remained imminent throughout the kingdom 
of Mallorca’s existence. In 1302, when his son Sancho had to confirm the vassalage, 
James and Sancho reissued the protest note and referred to the same aspects, espe-
cially the Conqueror’s last will from 26 August 1272113. Numerous copies further 
underscore the long-term importance of the testament as a point of reference: a first 
one without date was probably issued by Peter III and James II in 1279, a second one 
in 1281, and a third one in 1319, when the succession of the childless Sancho of Mal-
lorca was heavily discussed114. And, like the 1279 agreement and the protest note it-
self, it was used as one of the central documents during the process of reintegration 
in the 1340s and can be found in the case records115.

The protest notes were a way to openly accept the international agreements but 
also to secretly dismiss them in order to reserve rights later116. Their effect was limit-

111	See note n. 11 for references on the testament and its editions.
112	Vones, Krone und Königreich (as in n. 12), p. 203; Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), 

p. 348–350; Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 2, p. 44–46.
113	Vones, Krone und Königreich (as in n. 12), p. 204; ed. Lecoy de la Marche, Relations (as in 

n. 20), Appendix, no 42; see note 11 for references on the testament and its editions.
114	Antoni Mut Calafell, Los pergaminos reales del reinado de Jaime I del Archivo del Reino de 

Mallorca, in: XIII Congrés d’història de la Corona d’Aragó (Palma de Mallorca, 27 setembre  – 
1 octubre 1987), vol. 3: Comunicacions, Palma de Mallorca 1989, p. 311; Vones, Krone und 
Königreich (as in n. 12), p. 195–196; see also Álvaro Santamaría Arández, Tensión Corona de 
Aragón-Corona de Mallorca. La sucesión de Sancho de Mallorca (1318–1326), in: En la España 
medieval, vol. 3, Madrid 1982, p. 423–495; Stéphane Péquignot, Les écrits du »temps de la 
désobéissance« (Roussillon, 1324–1326), in: L’autorité de l’écrit au Moyen Âge (Orient-Occi-
dent). XXXIXe Congrès de la SHMESP (Le Caire, 30 avril–5 mai 2008), Paris 2009, p. 211–224, 
as well as Péquignot’s upcoming monograph on the topic.

115	Bofarull, Proceso (as in n. 11), p. 15–37.
116	Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 350.



Robert Friedrich54

ed, but it is possible that James still hoped to avoid being returned to Aragonese sov-
ereignty after he had received back his territories. The general conflict on Sicily 
hadn’t yet been resolved and James wanted to be prepared in case of an Aragonese 
defeat. The protest notes also show that James could not resort to any of the means 
that he had used before. Although his military campaigns had shown some success in 
the preceding years117, his armed forces were not strong enough to continue the 
fighting without France’s support, and so it was impossible to openly reject armistic-
es and compromises signed by France. 

3. The Constitution of the Kingdom of Mallorca

Another characteristic of the kingdom of Mallorca lies in its complicated constitu-
tion which reunited very different territories with particular historical connections 
and populations118. This can already be seen at the beginning of the conflict when 
Mallorca initiated the alliance with France. Because of the direct vassalage to the king 
of Aragon and the indirect one to France (in Montpellier), it depended on two of the 
principal actors in a greater conflict. I have already discussed examples of this situa-
tion in different contexts: before the French Crusade, Peter and Alfonso of Aragon 
tried to get the population of the island of Mallorca on their side, mainly by appeal-
ing to their trade interests. On multiple occasions, the respective popes sent letters to 
the Mallorcans in order to remind them to stay loyal to their king and not to pledge 
fealty to the kings of Aragon – those reminders were apparently judged necessary119. 
The city of Montpellier is a case in itself. In 1293, Philip IV of France bought the 
dominion over a part of the city which had previously been held by the bishop of 
Maguelone, and James became a direct vassal to the king of France as well. This de-
velopment had probably deteriorated Franco-Mallorcan relations, especially when 
one considers Philip’s secrecy during the preparations120. 

The geographical situation – which is to a great extent responsible for this compli-
cated inner constitution – invites another observation. Over the course of events, it 
appears that the kingdom of Mallorca, especially the city of Perpignan, served as a 
gateway to the lands of the Crown of Aragon for the members of the anti-Aragonese 
alliance. This began in 1283 when Philip III of France concluded the alliance with 
James in order to pass through his territories and it continued throughout the period. 
Due to its geographical position, most of the actors involved needed a safe-conduct 
from the king of Mallorca. Moreover, James’s capital of Perpignan served as a meet-
ing place and a location for preparing and organizing travels to and from the Crown 
of Aragon121. James also assured the communication between the different members 

117	See for example the conquest of La Jonquera in 1289 (Kiesewetter, Anfänge [as in n. 2], p. 218).
118	See Péquignot, Écrits (as in n. 114), p. 211–212.
119	See for example the mission of William of Mandagout, sent by Nicholas IV in 1291 after James II 

became king of Aragon (Kiesewetter, Anfänge [as in n. 2], p. 239).
120	For a detailed account of those events, see Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 311–337.
121	See for example the negotiations between Alfonso and Charles in Perpignan in 1290 where 

Charles had waited for safe conduct (Kiesewetter, Anfänge [as in n. 2], p. 227) or the nego-
tiations in La Jonquera between the same rulers that were prepared by Charles in Perpignan, 
and where he issued a safe-conduct for Alfonso (Salavert y Roca, Tratado [as in n. 9], p. 71–
76, no 1).



From Carcassonne to Argelès 55

of the anti-Aragonese alliance in 1289. When Charles II pretended to turn himself 
over to Alfonso, it was James of Mallorca who accompanied him and who contacted 
the seneschal of Carcassonne for additional protection in the form of soldiers122. When 
Boniface VIII announced his agreement with James II of Aragon on 7 June 1295, it 
was also declared that Charles and his daughter Blanche, the future wife of James of 
Aragon, would stay in Perpignan for the whole month of July123. However, it seems 
that there would be no future advantage in this situation for James of Mallorca. 

4. Envoys and Embassies

The next point of interest concerns James’s use of embassies and envoys. His choice 
of ambassadors was not arbitrary but adapted to the situation124. We can see, for in-
stance, that the combination of a noble and an expert in law was very common for 
negotiations concerning Mallorcan independence. During the first embassy to 
France in 1283, James appointed the nobleman Guillem de Canet and the Montpel-
lier judge Arnau Batlle, who had already defended the king’s interests in the conflict 
over Montpellier in 1281/82 and will appear again on multiple occasions125. The 
third member of this mission was Ponç, the bishop of Mallorca. In 1279, while still 
archdeacon of Mallorca, Ponç testified the election of procurators by the Universitat 
de Mallorca in order to pledge fealty to Peter of Aragon126. Guillem de Canet as well 
had already been part of the negotiations in 1279 and had witnessed several ratifica-
tions of the Perpignan agreement127. Like Ponç, he also testified the multiple elec-
tions of procurators on the islands of Mallorca, which indicates that he had accompa-
nied the king on his way to the island128. Both Ponç and Guillem were fully aware of 
the situation and were clearly chosen to represent the king for this reason. But it was, 
in fact, Arnau who was present at the conclusion of the treaty of Carcassonne and 
signed in presencia nostra per fidelem judicem nostrum Arnaldum Bajuli. When 
Peter of Aragon’s ambassadors came to Perpignan in July 1283 to ask for James’s 
support, the notarial instrument summarizing the results of the meeting was issued 
in the presence of Guillem de Canet, Ponç de Guardia (who would succeed the for-
mer as the lord of Canet), the nobleman Jaume de Mura and the abbot of Arles129. 
During the meeting in Perpignan in February 1290, the king was represented by five 
speciales procuratores: Arnau Batlle; Jacques de Bernis, utriusque juris professor and 
the king’s lieutenant in Montpellier130 and Albertinu(s) de Camariis legum doctor 
formed the legal expertise131. For the nobles, Guillem de Canet had died around 

122	Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 220–221.
123	Finke, Acta Aragonensia (as in n. 73), vol. 1, p. 29–30, no 21.
124	On the choice of ambassadors and envoys, see Jean-Marie Moeglin, Stéphane Péquignot, 

Diplomatie et »relations internationales« au Moyen Âge (IXe–XVe siècles), Paris 2017, p. 374–
417 and esp. for the Crown of Aragon Péquignot, Au nom du roi (as in n. 9), p. 191.

125	Cingolani, Dipl. Pere el Gran (as in n. 12), vol. 1, no 347.
126	Ibid., vol. 1, no 201, 202, 209, 210.
127	Ibid., vol. 1, no 158, 159, 160, 163, 201, 202, 347.
128	Ibid., vol. 1, no 201, 202, 209, 210.
129	Ibid., vol. 1, no 350.
130	See, for example, Archives de la Ville de Montpellier. Inventaires et documents, vol. 1/3, ed. Jo-

seph Berthelé, Montpellier 1899, p. 161, no 2153, p. 297, no 3384.
131	Rymer, Foedera, vol 1/3 (as in n. 51), p. 61– 66, esp. p. 63 for the Mallorcan representatives; see 



Robert Friedrich56

1286132 and was replaced by Berenguer de Calders, Vicarium Rossillionis; and Jaume 
de Mura133. The latter made a regular appearance in the king’s entourage, for in-
stance as a witness in James’s confirmation of the 1293 armistice of La Jonquera134 
where we also find Ponç de Guardia, now as the new lord of Canet replacing Guil-
lem. His most prominent mission would be the confirmation of the treaty of Anag-
ni in Vilabertran/Fort de Bellaguarda in 1295 which he attended together with Bré-
mond de Montferrier135. In spring 1295, two of the aforementioned – Jacques de 
Bernis and Berenguer de Calders – travelled to Anagni to take part in the prepara-
tions of the treaty of Anagni136. In 1298, when the decisions of Anagni were about to 
become reality, a meeting between the envoys of the kings of Aragon and Mallorca, 
mediated by the bishop of Carcassonne, representative of the king of France, took 
place in Panissars in January to prepare the later treaty of Argelès. The three Mal-
lorcan envoys are already well known to us: Arnau Batlle, Jaume de Mura and Bré-
mond de Montferrier137. Indeed, the latter united two qualifications as both a noble-
man and as doctor of law at the University of Montpellier and lieutenant of the king 
in the same city138. Arnau Batlle is the only one who accompanied and represented 
the king during the whole period – from Carcassonne to Argelès. Furthermore, 
James of Mallorca seems to have trusted actors on the level of the engrossments, 
mostly conducted by public notaries of Perpignan. The fact that Miquel Rotlan did 
not just write official documents but also wrote the protest note of 1295, reveals 
that a public notary could also be one of the king’s advisors. 

Several observations can be made in this analysis of ambassadors and envoys. It is 
clear that James II of Mallorca chose them specifically. Most of the embassies were 
composed of at least one noble and at least one doctor of law139. For the latter, all had 
an affiliation to the University of Montpellier and in some cases also held political 
positions in the kingdom of Mallorca. This observation underlines the importance of 
the Faculty of Law in Montpellier to Mallorcan independence, which until recently 
has not been a subject considered by historical research140. I have also demonstrated 
that James trusted a small group of actors who appeared on multiple occasions and 
possessed expertise on the subject. This confirms recent research in diplomatic histo-

also Ludwig Klüpfel, Die äußere Politik Alfonsos III. von Aragonien, Berlin, Leipzig, 1911–
1912, p. 73–74; Kiesewetter, Anfänge (as in n. 2), p. 226–227.

132	Robert Saut, Canet en Roussillon. Regards sur 3000 ans d’histoire, Canet 1991, p. 83.
133	A Jacobus de Muredine also appeared as envoy for James III of Mallorca to Alfonso IV of Ara-

gon in 1333/34 on the occasion of the war against Genova, but it is difficult to determine wheth-
er they are the same person; see Josefina Mutgé Vives, Política, urbanismo y vida ciudadana en 
la Barcelona del siglo XIV, Barcelona 2004, p. 128–129.

134	Salavert y Roca, Tratado (as in n. 9), p. 293–294, no 5.
135	Ibid., p. 348–350, no 38.
136	Lecoy de la Marche, Relations (as in n. 20), p. 344–345.
137	Ibid., p. 354.
138	André Gouron, Un juriste montpelliérain chef d’école: Brémond, Seigneur de Montferrier, in: 

Provence historique 93/94 (1973), p. 109–115.
139	This was also true for other negotiations concerning territorial problems; see for example 

Charles Baudon de Mony, Relations politiques des comtes de Foix avec la Catalogne jusqu’au 
commencement du XIVe siècle, vol. 2, Paris 1896, p. 264, no 142 where Berenguer de Calders is 
again send to negotiate with James II of Aragon.

140	Abulafia, Emporium (as in n. 12), p. 16 suggests this but does not cite any sources. 



From Carcassonne to Argelès 57

ry that dates the development of diplomatic experts to the 13th century. Nevertheless, 
James’s envoys were not specialized in diplomatic missions141. Rather, they appear in 
a number of ways to form part of the king’s inner circle – as witnesses in charters and 
in official positions as procurators, lieutenants and veguers. In other words, they 
were trusted advisors. 

IV. Conclusion

In 1282, a local uprising known as the Sicilian Vespers initiated a period of conflict 
that directly involved most of the major political powers of Western Europe, 
among them the kingdom of Mallorca. When Pope Martin IV excommunicated 
Peter III of Aragon and freed his vassals from their obligations, James II of Mallor-
ca saw an opportunity to gain back the full independence he had lost to his brother 
and to build an alliance with the king of France in order to conquer the Crown of 
Aragon. This crusade failed and with it Mallorcan hopes of independence. This ar-
ticle has shown that during the negotiations that followed between France, the pa-
pacy, the kingdom of Naples and the Crown of Aragon and England (as mediator), 
the agency of the kingdom of Mallorca was fairly limited. It depended almost en-
tirely on the interests and intentions of James’s allies – France and the papacy (and 
the kingdom of Naples to a lesser extent) – and didn’t allow for Mallorcan partici-
pation in international negotiations, the results of which James was forced to ac-
cept. I have also shown the different means – both diplomatic and military – that 
James used to eventually improve his position. He tried to participate in negotia-
tions by sending envoys, and he protested those decisions that he had not taken 
part in. The claims of Aragon and Mallorca were situated on the far ends of the 
spectrum: the Aragonese wanted to fully reintegrate the kingdom of Mallorca into 
the Crown, whereas the king of Mallorca demanded his independence. James of 
Mallorca’s claim to independence rested on the illegitimacy of the 1279 agreement 
and the excommunication of his brother Peter III of Aragon, which allowed James 
to take up arms against him. The French failure to defeat Peter in 1285 started a se-
ries of negotiations which made it unlikely that James’s maximal claim would ever 
become a reality. His allies supported him to an extent – also in order to avoid a 
Crown of Aragon that was too powerful – but ultimately had to accept compro-
mises. One such compromise was the reestablishment of the vassalage of the king-
dom of Mallorca. In the end, it must have been counted as a success that, at the in-
sistence of France and the popes, Mallorca was not (yet) fully integrated into the 
Crown. In secret, however, James protested these agreements on multiple occa-
sions. It is possible that he was still hoping for an Aragonese defeat, as by 1295 the 
main conflict concerning the island of Sicily had not yet been resolved. The same 
was true for the conflict around Mallorcan independence, a subject that came up 
regularly on both sides of the debate in subsequent years until Peter IV of Aragon 
finally conquered the kingdom in 1343.

141	On the compilation of embassies, see Moeglin, Péquignot, Diplomatie (as in n. 124), p. 411–
417 and Péquignot, Au nom du roi (as in n. 9), p. 222–238. 



Robert Friedrich58

James II of Mallorca had started a dangerous game in signing the treaty of Car-
cassonne in 1283. After 16 years of conflict and negotiation, of concluded and bro-
ken armistices and treaties, he was forced to return to the status quo ante bellum. 
As regards the political situation of his kingdom, the distance between Carcas-
sonne and Argelès had been very short indeed.



Fabien Roucole

QUAND PORTER LES ARMES POUVAIT FAVORISER 
UNE CARRIÈRE ECCLÉSIASTIQUE

Les clercs de cour et le service armé au XIVe siècle

Dans son récit de la bataille d’Otterburn (1388), Jean Froissart raconte avec force 
complaisance comment un certain messire Guillaume de Northberwick, prêtre et 
chapelain du comte James de Douglas, se distingua en combattant vigoureusement 
d’une hache de guerre, et sortit du combat sévèrement blessé, alors que son seigneur 
avait été tué. Selon le chroniqueur, les parents et serviteurs du comte auraient été si 
impressionnés par son courage qu’ils le récompensèrent en le faisant nommer cha-
noine et archidiacre d’Aberdeen1. Ainsi, le fait d’avoir combattu n’aurait pas pénali-
sé, mais favorisé la carrière ecclésiastique de ce prêtre. S’il ne nous a pas été possible 
de vérifier la véracité du récit de Froissart2, nous allons tenter de montrer ici qu’il est 
vraisemblable, et correspond à des pratiques relativement fréquentes au XIVe siècle. 

Comme le personnage du récit de Froissart, les hommes ayant bénéficié de telles 
pratiques sont généralement des ecclésiastiques de cour, ce qui est un élément essen-
tiel pour comprendre leur parcours. C’est un fait bien connu que pour un clerc, évo-
luer dans l’entourage des princes et grands seigneurs offrait de grandes opportunités 
de carrière. Les rois, en particulier, récompensaient volontiers les serviteurs dévoués 
avec des prébendes canoniales, et, pour les plus en vue, des sièges épiscopaux. Le dé-
veloppement des provisions pontificales ne fit que renforcer ce phénomène, en faci-
litant notamment l’accumulation de nombreux bénéfices par les familiers des princes 
ou les cardinaux3. Comme le montrent d’assez nombreux exemples, des clercs ayant 

1	 Jean Froissart, Chroniques, éd. Siméon Luce puis Albert Mirot, Paris 1869–1975, t. 15, p. 146–
147: et trouverent delez luy (…) un sien chappellain qui n’estoit pas comme prestre, mais comme 
vaillant homme d’armes, car toutte la nuit, ou plus fort de la besoingne, il l’avoit poursievy a tout 
une hache en sa main et encoires, comme vaillant homme, autour du comte il escarmuçoit et re­
boutoit et faisoit reculer Anglois pour les colps d’une hache dont il ruoit et lanchoit radement sus 
eulx; et en celle estat ilz le trouverent, dont ilz luy en sceurent bon gré, et luy tournerent depuis 
a grant vaillance, et en fut, en l’an, archidiacre et chanoine de Bredane [Aberdeen]. Le prestre, 
je le vous nommeray: on l’appeloit messire Guillaume de Northbernich. Et au voir dire, il avoit 
bien corps et taille et membres et grandeur et hardiement pour tout ce faire, et touttefois il fut là 
navrez moult durement.

2	 En août 1389, un William de Northberwick présente une supplique à Avignon pour obtenir la col-
lation d’un bénéfice dans le diocèse de Saint-Andrews. Au mois de mai précédent, le gardien du 
royaume d’Écosse a obtenu le droit de nommer trois personnes destinées à être pourvues de pré-
bendes, dont une à Aberdeen (Calendar of entries in the papal registers relating to Great Britain 
and Ireland. Petitions to the pope, éd. William Henry Bliss, Londres 1896, p. 571–572).

3	 Guillaume Mollat, La collation des bénéfices ecclésiastiques sous les papes d’Avignon, Paris 
1921, p. 10 ss (Jean XXII, Lettres communes, Introduction). Voir aussi Geoffrey Barraclough, 
Papal provisions: aspects of the Church history constitutional, legal and administrative in the 



Fabien Roucole60

porté les armes à plusieurs occasions ont pu continuer à s’élever dans la hiérarchie ec-
clésiastique, alors que des personnages plus modestes, sans appuis, se sont vus barrer 
l’accès aux ordres majeurs ou aux bénéfices à charge d’âmes4. Il s’agira ici d’étudier les 
mécanismes qui permettaient une telle situation, à travers les carrières de quelques uns 
de ces clercs de cour, notamment en France, en Angleterre et dans les pays d’Empire. 

Nous nous limiterons ici à la période de la papauté d’Avignon (1309–1378) et des 
premières années du Grand Schisme (1378–1417) pour plusieurs raisons. D’une part, 
bien que des clercs portant les armes soient attestés à des époques antérieures et pos-
térieures, ils sont particulièrement nombreux au XIVe siècle, contrairement à bien 
des idées reçues, et les critiques à leur encontre sont peu nombreuses avant les années 
1380 et le développement d’un esprit de réforme de l’Église dans toute l’Europe, 
conséquence du schisme. D’autre part, c’est au début de cette époque que les pra-
tiques de réserves et de provisions pontificales atteignent leur plein développement, 
et que le »Corpus Iuris Canonici« classique est finalement complété avec la publica-
tion des »Clémentines« par Jean XXII en 1317. La période offre donc une certaine 
unité du point de vue du droit canon et des rapports entre Église et États monar-
chiques. Dans un tel contexte, il est possible de mieux comprendre, à travers les car-
rières de plusieurs personnages, quelle a été l’attitude des papes et de la Curie face 
aux ecclésiastiques qui s’impliquaient dans les conflits armés, et de corriger ainsi 
l’image certainement biaisée que donnerait la seule étude des écrits des juristes et 
théologiens. Enfin, et c’est un aspect important, les sources pour cette période sont 
nombreuses et beaucoup sont éditées dans des recueils ou des bases de données 
accessibles sur internet (notamment la base »Ut per litteras apostolicas«, version in-
formatisée des registres des papes édités par l’École française de Rome), ce qui rend 
possible la consultation d’un vaste éventail de documents, et donc la reconstitution 
détaillée des carrières de nombreux ecclésiastiques de cour.

I. Service de Dieu et service armé, deux activités incompatibles?

Il importe d’abord d’examiner à quel point les faits d’armes de messire de North-
berwick constituaient une transgression. Il semble évident à première vue qu’il s’agis-
sait d’un péché grave. Le droit canon interdisait explicitement le port des armes aux 
clercs, et prévoyait des sanctions pour ceux qui enfreignaient ce principe. En théorie, 
ils devenaient irréguliers, étaient marqué par l’infamie, et donc inaptes à exercer les 
offices ecclésiastiques, ce qui entraînait leur suspense. Les récidivistes pouvaient se 

later Middle Ages, Oxford 1935; Michèle Bégou-Davia, L’interventionnisme bénéficial de la 
papauté au XIIIe siècle. Les aspects juridiques, Paris 1997. Pour une mise au point sur l’historio-
graphie de la question, voir Thomas W. Smith, The development of papal provisions in medieval 
Europe, dans: History compass 13/3 (2015), p. 110–121. 

4	 Voir par exemple le cas d’un prêtre normand, qui a combattu les grandes compagnies, et les 
partisans du roi de Navarre, puis les ennemis de la papauté en Italie, et a dû se retirer dans un 
monastère, où il n’a plus le droit d’exercer les fonctions du sacerdoce: Urbain V, Lettres com-
munes, éd. Michel et Anne-Marie Hayez, Janine Mathieu, Paris 1964–1972, n° 21 259. Quelques 
exemples du XVe siècle dans Heinrich Denifle, La désolation des églises, monastères et hôpi-
taux en France pendant la Guerre de Cent Ans, Paris 1897–1899, t. 1, p. 538–540.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 61

voir déposés et définitivement privés de leurs bénéfices5. Mais au delà de ces interdits 
généraux, les canonistes distinguaient des cas dans lesquels un homme d’Église pou-
vait légitimement employer la force armée: la légitime défense, si la fuite était impos-
sible, ou, dans une certaine mesure, le service des princes, lorsqu’il était fondé sur des 
rapports féodo-vassaliques. En effet, le concordat de Worms de 1122 établissait que 
les prélats qui tenaient des regalia de l’empereur devaient se rendre à l’armée avec 
leurs troupes lorsqu’ils étaient convoqués6. Ce principe prévalait aussi dans les autres 
royaumes européens: ainsi, en 1297, lors du conflit au sujet des décimes, Boniface VIII 
rappela au roi de France qu’il n’entendait pas le remettre en question7.

En revanche, le rôle que devaient jouer les ecclésiastiques se rendant à l’armée fit 
débat pendant des siècles: l’abondance des textes traitant de ce sujet et la diversité 
des interprétations suffisent à le montrer. Encore à la fin du XIVe siècle, l’auteur de 
l’»Arbre des batailles« pouvait affirmer que les doctours et les mestres en decret en 
font grant parlement. Selon certains d’entre eux, les prélats pouvaient licitement se 
rendre sur le champ de bataille, en armes pour se protéger. Ils pouvaient encourager 
les combattants, et même leur donner des ordres, pourvu qu’ils ne leur commandent 
pas de tuer. Ils devaient éviter autant que possible de se battre en personne, mais pou-
vaient riposter s’ils étaient attaqués; selon Honorat Bovet, ils pouvaient aller jusqu’à 

5	 Fabien Roucole, Prélats et hommes de guerre dans la France du XVe siècle, Aix-en-Provence 
2020 p. 167–177. Au sujet de l’implication des ecclésiastiques dans les conflits armés, voir: 
Pour le haut Moyen-Âge: Friedrich Prinz, Klerus und Krieg im früheren Mittelalter: Unter
suchungen zur Rolle der Kirche beim Aufbau der Königsherrschaft, Stuttgart 1971; Leopold 
Auer, Der Kriegsdienst des Klerus unter den sächsischen Kaiser, dans: Mitteilungen des Insti-
tuts für österreichische Geschichtsforschung 79 (1971), p. 316–407 et 80 (1972), p. 16–28; Kent 
G. Hare, Clerics, war and weapons in Anglo-Saxon England, dans: Donald J. Kagay, Andrew 
Villalon (dir.), The final Argument. The imprint of violence on society in medieval and early 
modern Europe, Woodbridge 1998, p. 3–12. – Pour le Moyen Âge central: Helena M. Chew, 
The English ecclesiastical tenants-in-chief and knight service, especially in the thirteenth and 
fourteenth centuries, Londres 1932; Timothy Reuter, Episcopi cum sua militia: the prelate as 
warrior in the early Staufer era, dans: id. (dir.), Warriors and churchmen in the High Middle 
Ages. Essays presented to Karl Leyser, Londres 1992, p. 79–94; Jan Keupp, Die zwei Schwerter 
des Bischofs. Hirtenpolitik und Waffenruhm im Reichsepiskopat der Salierzeit, dans: Zeitschrift 
für Kirchengeschichte 117 (2006), p. 1–24; Daniel M. G. Gerrard, The Church at war: the mili-
tary activities of bishops, abbots and other clergy in England, c. 900–1200, Londres 2017. – Pour 
le Moyen Âge tardif: Andrea E. Oliver, Battling bishops: late fourteenth-century episcopal 
masculinity admired and decried, dans: Christopher Harper-Bill (dir.), Medieval East Anglia, 
Woodbridge 2005, p. 272–286; Fabien Roucole, La mort d’un ecclésiastique au combat: Jean 
de Montaigu, archevêque de Sens, et la bataille d’Azincourt, dans: Alain Marchandisse, 
Bertrand Schnerb (dir.), Autour d’Azincourt: une société face à la guerre (v. 1370–v. 1420), 
Lille 2017, p. 69–88; et enfin des ouvrages qui couvrent plusieurs de ces périodes ou un cadre 
plus large encore: Benjamin Arnold, German bishops and their military retinues in the me-
dieval Empire, dans: German History 7/2 (1989), p. 161–183; David S. Chambers, Popes, car-
dinals and war: the military Church in Renaissance and early modern Europe, New York, 
Londres 2006; Radosław Kotecki, Jacek Maciejewski, John S. Ott (dir.), Between sword and 
prayer. Warfare and medieval clergy in cultural perspective, Leiden, Boston 2018.

6	 MGH Constitutiones, t. 1, p. 161. Dans les concessions faites par le pape à l’empereur, un article 
stipule: electus autem regaliam per sceptrum a te recipiat et quae ex his iure tibi debet faciat.

7	 Georges Digard, Philippe le Bel et le Saint-Siège de 1285 à 1304, Paris 1936, t. 1, p. 269, 279, 
296–297, 341.



Fabien Roucole62

tuer leur adversaire dans ce cas8. Une iconographie assez maigre atteste de la manière 
dont les membres du clergé pouvaient se conformer à ces règles. Ainsi, la représenta-
tion de l’évêque Odon de Bayeux sur la célèbre tapisserie9, qui a été abondamment 
discutée depuis la fin du XIXe siècle, doit être interprétée dans ce sens: Odon est à 
cheval et porte un armement défensif (casque et haubert), mais allégé, car il ne tient 
pas d’écu, et il encourage les jeunes combattants en brandissant un bacculum, c’est à 
dire un bâton de commandement plutôt qu’une massue, généralement désignée par 
le terme clava10. Très similaire est l’image offerte par la miniature d’un manuscrit des 
»Grandes chroniques de France« daté de 1471 représentant la bataille de Bouvines 
(1214): l’évêque Guérin de Senlis y figure à cheval, porte une armure dorée et un 
casque surmonté d’une mitre, ainsi qu’une épée rangée au fourreau. Il tient dans sa 
main un bâton de commandement, qu’il utilise pour diriger archers et hommes 
d’armes11. Dans les deux cas, l’évêque est donc clairement impliqué dans les combats, 
mais il ne frappe pas lui-même l’ennemi: son armement a un rôle défensif avant tout. 
Il reste à voir comment ces principes étaient appliqués dans la réalité; mais nous pou-
vons déjà remarquer que, dans une certaine mesure, la participation personnelle des 
prélats aux luttes armées était considérée comme acceptable et même licite: c’est la 
capacité à garder la mesure qui distinguait le tolérable du scandaleux.

II. Des carrières à succès, entre service de cour et service armé

1. Participer aux chevauchées d’Édouard III: un tremplin vers l’épiscopat?

Pour se faire une idée du rôle joué par les clercs et prélats de cour lors des expéditions 
armées, l’idéal est de prendre comme exemple le siège de Tournai par Édouard III 
et le face à face de Bouvines en 1340. Pour cette campagne, les registres de paiement 

8	 Honorat Bovet, L’arbre des batailles, éd. Hélène Biu, dans: ead., L’arbre des batailles d’Honorat 
Bovet: étude de l’œuvre et édition critique des textes français et occitan, thèse inédite, Universi-
té de Paris IV, dir. Gilles Roussineau, 2004, p. 766; voir aussi Giovanni da Legnano, Tractatus de 
bello, de represaliis et de duello, éd. Thomas E. Holland, Washington 1917, p. 119, 127. Sur les 
questions légales autour du port d’armes par les clercs, voir: Frederick H. Russel, The just war in 
the Middle Ages, Cambridge 1976, p. 72–85, 105–118, 180–194, 238–240; Lawrence G. Duggan, 
Armsbearing and the clergy in the history of canon law and western christianity, Woodbridge 
2013, p. 90–161; Ernst-Dieter Hehl, Kirche und Krieg im 12. Jahrhundert. Studien zum kano-
nischen Recht und zur politischen Wirklichkeit, Stuttgart 1980, p. 219–251; Hubertus Lutter-
bach, Die für Kleriker bestimmten Verbote des Waffentragens, des Jagens sowie der Vogel- und 
Hundehaltung (a. 500–900), dans: Zeitschrift für Kirchengeschichte 109/2 (1998), p. 149–166.

9	 David R. Bates, The character and career of Odo, Bishop of Bayeux (1049/50–1097), dans: Spe-
culum 50/1 (1975), p. 1–20. Fabien Roucole, Prélats et hommes de guerre dans l’espace français 
au XVe siecle, culture et pratique, thèse, Université d’Aix-Marseille, dir. Christiane Raynaud, 
2014, p. 145–151; Gerrard, Church at war (voir n. 5), en particulier p. 34–38.

10	 C’est le cas, par exemple, dans le passage de la »Philippide« où l’évêque de Beauvais manie la 
masse d’armes (Œuvres de Rigord et de Guillaume le Breton, éd. H.-François Delaborde, 
Paris 1882–1885, t. 2, p. 340). 

11	 Paris, BnF, Ms. Fr. 2609, fol. 219v. La représentation correspond bien au texte de la chronique du 
XIIIe siècle: en cele bataille estoit freres Guerins, li esliz de Senliz, tot armez non mie pour com­
batre, mais pour amonester et pour enorter les barons et les autres chevaliers à l’onor de Dieu, du 
roi et du roiaume, et à la défense de leur propre santé (Les Grandes Chroniques de France, éd. 
Jules Viard, Paris 1920–1953, t. 6, p. 336).



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 63

des combattants subsistent pour les deux armées, et de nombreuses autres pièces 
d’archives viennent les compléter. Une partie du camp anglais était sous le comman-
dement de Henry Burghersh, évêque de Lincoln, personnage à l’influence considé-
rable, que l’auteur de la »Chronographia regum Francorum« compte parmi les 
audaciores de l’armée anglaise12. C’était un homme de cour, qui avait été trésorier 
de l’Échiquier dès le début du règne, puis chancelier13, et avait négocié les alliances 
avec Louis de Bavière et les princes d’Empire de 1337 à 134014. Il avait participé à 
plusieurs expéditions militaires, lors de la rébellion contre Édouard II en 132615, 
l’expédition écossaise l’année suivante16, l’attaque de Cadzand en 133717, le siège de 
Cambrai et la chevauchée de Buironfosse en 133918, la bataille de l’Écluse19. 

Édouard avait aussi avec lui des clercs de son hôtel, dont la présence était nécessaire 
pour assurer le paiement des troupes, les ressources de l’hôtel royal, le fonctionne-
ment de la chancellerie, et enfin le service religieux20; en outre, plusieurs d’entre eux 
étaient accompagnés par une retenue d’hommes d’armes, et étaient enregistrés 
comme chevaliers dans le livre de la Garde-Robe. Cette pratique était habituelle pour 
la plupart d’entre eux. Par exemple, Philip Weston, aumônier et confesseur du roi, 
étant enregistré comme chevalier en 1338–133921, participa au siège de Tournai en 
134022, puis débarqua en Bretagne en 1342 avec 21 hommes d’armes23, et prit enfin 
part à la chevauchée de 1346, à la bataille de Crécy et au siège de Calais24. Or, beau-

12	 Chronographia regum Francorum, éd. Henri Moranvillé, Paris 1891–1897, t. 2, p. 140, 145, 
151, 160.

13	 Thomas F. Tout, Chapters in the administrative history of Mediaeval England. The wardrobe, 
the chamber and the small seals, Manchester 1920–1933, t. 3, p. 16–17.

14	 Thomas Rymer, Foedera, conventiones, literae, et cujuscunque generis acta publica inter reges 
Angliae et alios quosvis imperatores, reges, pontifices, principes vel communitates, Londres 
1704–1717, t. II/3, p. 168–171, 177–181; Froissart, Chroniques (voir n. 1), t. 1, p. 120–126, 134.

15	 Mathew de Westminster, Flores Historiarum, éd. Henry Richards Luard, Londres 1890 (Rerum 
britannicarum Medii Aevi scriptores, 95), t. 3, p. 233.

16	 Rymer, Foedera (voir. n. 14), t. II/2, p. 193, 203. Il n’est pas certain qu’il ait participé à la chevau-
chée proprement dite, mais il est allé au moins jusqu’à York où se trouvaient les officiers chargés 
des affaires logistiques.

17	 Il est d’ailleurs cité parmi ceux qui auraient juré de servir le roi à la guerre au cours du banquet 
du héron. Voir Chronographia regum Francorum (voir n. 12), t. 2, p. 37, 44; Chronique nor-
mande du XIVe siècle, éd. Auguste et Emile Molinier, Paris 1882, p.  39; Henry Knighton, 
Chronicon, éd. Joseph Rawson Lumby, Londres 1889–1895 (Rerum britannicarum Medii Aevi 
scriptores, 92), t. 2, p. 2; William Norwell, Wardrobe book. 12 july 1338 to 27 may 1340, éd. 
Bryce et Mary Lyon, Henry S. Lucas, Bruxelles 1983, p. 325–326; Rymer, Foedera (voir n. 14), 
t. II/4, p. 8, 13, 23, 33, 40, 42, 57, 63.

18	 Chronographia regum Francorum (voir n. 12), t. 2, p. 70; Froissart, Chroniques (voir n. 1), t. 1, 
p. 159, 171, 178.

19	 Rymer, Foedera (voir n. 14), t. II/4, p. 78; Froissart, Chroniques, t. 1, p. 223.
20	 Philip Weston, enregistré comme chevalier banneret, accomplit son rôle d’aumônier du roi en 

1339: Norwell, Wardrobe book (voir n. 17), p. 207–211.
21	 Il sert avec deux écuyers et six archers dès juillet 1338; il est fait chevalier banneret en octobre 

1339, pendant la chevauchée de Buironfosse, et augmente sa retenue d’un chevalier (ibid., p. 336–
337).

22	 Tout, Chapters (voir n. 13), t. 4, p. 107.
23	 Voir la liste établie par Andrew Ayton, Knights and warhorses. Military service and the English 

aristocracy under Edward III, Woodbridge 1994, p. 263.
24	 George Wrottesley (éd.), Crecy and Calais. From the original records in the Public Record 



Fabien Roucole64

coup d’entre eux parvinrent à l’épiscopat quelques années après, toujours avec une 
provision pontificale, le roi les ayant recommandés auprès du pape. Ainsi Thomas 
Hatfield, secrétaire d’Édouard, obtint-il l’évêché de Durham en 134525, après avoir 
participé aux mêmes chevauchées que son collègue Weston26. 

La faveur royale et pontificale se manifeste de manière plus éclatante encore chez 
John de Thoresby, clerc de la chancellerie dès 1333. En 1338, il s’engagea dans l’ar-
mée du roi avec cinq écuyers, et prit part à la chevauchée de Buironfosse l’année sui-
vante27. En 1345, il était gardien du sceau privé; il embarqua avec le roi pour une nou-
velle campagne en France et reçut des mains du chancelier28 le grand sceau, afin de 
pouvoir sceller les actes importants pendant la chevauchée. L’expédition fut finale-
ment abandonnée; mais, l’année suivante, il assumait les mêmes fonctions, et dirigeait 
une chancellerie improvisée pendant la chevauchée de l’été 1346, tout en servant 
comme banneret avec une importante retenue de 33 hommes d’armes et 36 archers29. 
C’est pendant le siège de Calais qu’il reçut une bulle de provision pour l’évêché de 
Saint Davids30. Ce n’était qu’un début: dès 1349, il était transféré sur le siège de 
Worcester, plus riche, et exerçait l’office de chancelier royal; en 1352, toujours sur 
provision pontificale, il était nommé au prestigieux siège archiépiscopal d’York, et en 
1363, il s’intitulait légat pontifical en Angleterre.

Au total, en 1350, sur les deux archevêques et 21 évêques siégeant en Angleterre et 
au Pays de Galles, au moins six avaient déjà conduit des gens d’armes à l’armée royale 
avant ou après leur promotion à l’épiscopat; et deux ou trois autres avaient mobilisé 
des hommes en armes pour la défense des côtes du royaume. Par conséquent, plus 
d’un tiers de l’épiscopat anglais avait été directement impliqué dans la mobilisation 
de troupes armées, et entre un quart et un tiers avait une expérience directe des opé-
rations militaires, voire des combats.

À quel point ces clercs conduisant des retenues d’hommes armés participaient-ils 
réellement aux affrontements? Les sources permettent rarement de le savoir avec 
précision. Chez certains au moins, quelques indices laissent deviner un goût pour les 

Office, Londres 1898, p. 205; Andrew Ayton, Philip Preston (dir.), The battle of Crécy, 1346, 
Woodbridge 2005, p. 243; Tout, Chapters (voir n. 13), t. 4, p. 280.

25	 Calendar of entries in the papal registers relating to Great Britain and Ireland. Papal Letters, 
Londres 1893–1960, puis Dublin 1978–2005, t. 3, p. 202; Michael Prestwitch, Thomas Hatfield 
at war, dans: Anthony Bash (dir.), Thomas Hatfield: bishop, soldier, and politician, Toronto 
2012, p. 10. Hatfield est aussi élu par le chapitre cathédral, probablement mis sous pression par 
le roi (Andrew Barrell, The papacy, Scotland and Northern England, 1342–1378, Cambridge 
1995, p. 195–196).

26	 Norwell, Wardrobe book (voir n. 17), p. 336; Tout, Chapters (voir n. 13), t. 4, p. 107; Ayton, 
Knights and Warhorses (voir n. 23), p. 263; Rymer, Foedera (voir n. 14), t. II/4, p. 130; Adam 
Murimuth, Continuatio chronicarum, éd. Edward M. Thompson, Londres 1889 (Rerum 
britannicarum Medii Aevi scriptores, 93), p. 199; Geoffrey le Baker, Chronicon, éd. Edward 
M.  Thompson, Oxford 1889, p. 79; Istore et croniques de Flandres, éd. Joseph Kervyn de 
Lettenhove, Bruxelles 1879–1880, p. 33; Chronique normande (voir n. 17), p. 87. Voir aussi 
Prestwitch, Thomas Hatfield at war (voir n. 25), p. 5–19.

27	 Norwell, Wardrobe book (voir n. 17), p. 348.
28	 Qui reste en Angleterre. Rymer, Foedera (voir n. 14), t. II/4, p. 185.
29	 Wrottesley, Crecy and Calais (voir n. 24), p. 201; Tout, Chapters (voir n. 13), p. 21–23.
30	 Conrad Eubel, Hierarchia catholica medii et recentioris aevi, Münster 1913–1923, t. 1, p. 233, 

336, 529.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 65

faits d’armes chevaleresques. Il est significatif que Philip Weston ait obtenu le droit 
de lever bannière le 23 octobre 1339, le jour où le roi Édouard rangeait son armée en 
bataille près de Buironfosse, en espérant que Philippe VI vienne le combattre31. L’au-
mônier du roi a donc pris part à un cérémonial de promotion des jeunes combattants, 
traditionnel avant les grands affrontements. Le même état d’esprit se devine chez 
Thomas Hatfield lorsqu’il adopte pour la chancellerie de son évêché un grand sceau 
à l’imitation du modèle royal, sur le revers duquel il se fait représenter en armes et à 
cheval32. Mais ce document exceptionnel montre aussi que les ecclésiastiques de-
vaient afficher une certaine retenue: contrairement aux seigneurs laïques, qui bran-
dissent leur épée sur les sceaux équestres, l’évêque a la sienne rangée au fourreau, ce 
qui lui confère une posture moins agressive. Il s’agissait probablement de montrer 
que l’évêque respectait le droit canon, et que même s’il fréquentait les champs de ba-
taille, il n’employait son épée que pour se défendre, exactement selon le modèle ob-
servé plus haut avec Odon de Bayeux et Guérin de Senlis. 

En outre, certains paraissent s’être tenus à l’écart des expéditions armées après leur 
promotion à l’épiscopat. John de Thoresby, par exemple, ne semble plus avoir porté 
les armes une fois devenu évêque de Saint Davids, au contraire de son confrère Hat-
field33. D’ailleurs, les deux hommes ont eu des rapports conflictuels, au moins à par-
tir du moment ou Thoresby est devenu archevêque d’York, c’est à dire métropolitain 
de l’évêque de Durham. En 1363 en effet, Thoresby dénonçait au pape la vie »disso-
lue et scandaleuse« de Hatfield34. Sans doute, il s’agissait avant tout de défendre ses 
droits de métropolitain face à un suffragant très indépendant. Mais peut-être consi-
dérait-il aussi que le mode de vie très séculier qu’ils avaient tous deux mené alors 
qu’ils étaient clercs de l’hôtel royal, et n’avaient pas encore été ordonnés prêtres, ne 
convenait plus à un évêque consacré. 

2. Les ecclésiastiques et la conduite de la guerre 
dans la France de Philippe de Valois

Certains prélats français en tout cas ne considéraient pas le service armé comme in-
compatible avec la dignité pontificale. Dans l’armée de Philippe de Valois, si nous re-
venons à l’épisode de Tournai en 1340, les ecclésiastiques étaient aussi largement re-
présentés. Les évêques en particulier étaient bien plus nombreux qu’autour de son 
adversaire. Sont attestés en effet Jean de Marigny, évêque de Beauvais35, les évêques 
de Meaux et de Thérouanne, ainsi que l’abbé de Corbie, Hue de Vers, et un »abbé 

31	 Norwell, Wardrobe book (voir n. 14), p. 337.
32	 Sceau conservé en plusieurs exemplaires; voir le catalogue de la bibliothèque universitaire de 

Durham: http://reed.dur.ac.uk/xtf/view?docId=ark/32150_s1vh53wv76d.xml#BDNLM (12/02/
2020).

33	 Il participe à la chevauchée de 1355 et peut-être à celle 1359–1360 en France: de plus, jusque dans 
les années 1370, il est encore chargé de lever et conduire des troupes pour la défense de la fron-
tière écossaise. Froissart, Chroniques (voir n. 1), t. 5, p. 201; Robert of Avesbury, De gestis mira-
bilibus regis Edwardi tertii, éd. Edward Thompson, dans: Murimuth, Continuatio (voir n. 26), 
p. 427, 456; Rymer, Foedera (voir n. 14), t. III/2, p. 192. Voir aussi M. Prestwitch, Thomas Hat-
field (voir n. 25), p. 17–18.

34	 Calendar of entries in the papal registers, Petitions (voir n. 2), p. 472.
35	 D’après les souscriptions au bas d’actes royaux: Registres du Trésor des Chartes, règne de Phi-

lippe de Valois, éd. Jules Viard, Aline Vallée, Paris 1978–84, n° 3833, 3834, 3860, 4201.

http://reed.dur.ac.uk/xtf/view?docId=ark/32150_s1vh53wv76d.xml#BDNLM


Fabien Roucole66

d’Ylle« que je n’ai pu identifier; à ceux-ci s’ajoutent deux prélats d’Empire liés au roi 
de France par contrat, les évêques de Metz et de Liège36, tous deux à la tête de forts 
contingents, et peut-être l’évêque de Valence37. L’archevêque de Reims, quant à lui, 
était venu »en armes et en chevaux«, mais le roi l’avait finalement renvoyé avec le 
titre de capitaine de Reims pour assurer la défense de la Champagne38, probablement 
par crainte d’une attaque venue de l’Empire. L’évêque de Laon exerçait aussi un com-
mandement de ce type39. Comme en Angleterre, quelques indices attestent du goût 
de la vie chevaleresque chez certains de ces prélats français: ainsi, Guillaume de Melun, 
archevêque de Sens (1345–1376), utilisait-il pour les affaires temporelles un sceau orné 
d’un écu à ses armes et d’un heaume à cimier; de même, Miles de Dormans, évêque de 
Beauvais (1375–1387) fut-il célébré autant sinon plus comme homme de guerre que 
comme pasteur40.

Tous ces prélats servaient en vertu d’obligations féodales, y compris les prélats 
d’Empire, car les contrats établis avec le roi impliquaient la prestation de l’hommage. 
Mais ils étaient aussi tous (du moins les Français) de proches conseillers du roi. Jean 
de Marigny était à la fois l’un des plus influents et le plus impliqué dans la conduite 
de la guerre. Il devait sa promotion à l’épiscopat à son demi-frère Enguerran de Ma-
rigny; mais dès 1328, il exerçait une forte influence à la cour de Philippe VI. Il était 
habitué aux expéditions militaires: descendu en Italie avec le roi de Bohême en 133341, 
il partit ensuite en Orient où il combattit les Turcs à plusieurs occasions42; surtout, il 
participa à l’ouverture des hostilités entre la France et l’Angleterre en 1337, puisqu’il 
était l’un des chefs de l’armée chargée de saisir le duché de Guyenne sous la direction 
du connétable43. Par la suite, en 1339, il fut nommé lieutenant général du roi en Lan-
guedoc et Saintonge, et mit le siège devant Bordeaux avec une puissante armée. Ses 
fonctions furent renouvelées plusieurs fois jusqu’en 134644. Lorsqu’une armée an-
glaise importante menaçait de débarquer dans le nord, il se portait au secours du roi: 

36	 Paris, BnF, Ms. NAF 9239, f° 215, 219, 233v–234; NAF 9240, f° 43, 158.
37	 Gilles-André de La Roque, Traité du ban et arrière-ban, Paris 1676, p. 17, d’après un registre 

perdu de la Chambre des Comptes.
38	 Pierre Varin (éd.), Archives administratives de la ville de Reims, Paris 1839–48 (Collection de 

documents inédits sur l’histoire de France), t. II/2, p. 850–853.
39	 Jules Viard, Lettres d’état enregistrées au Parlement sous le règne de Philippe de Valois (1328–

1350), Nogent-le-Rotrou 1899, n° 120.
40	 Sceau de Guillaume de Melun: Paris, BnF, Ms. Clairambault 178, n° 84. Au sujet de Miles de 

Dormans: Eustache Deschamps, Œuvres complètes, éd. Marquis de Queux de Saint-Hilaire, 
Gaston Raynaud, Paris 1878–1903, t. 1, p. 133; Froissart, Chroniques (voir n. 1), t. 14, p. 2–3. 

41	 Empereur Charles IV, Vie de Charles IV de Luxembourg, éd. et trad. Pierre Monnet, Jean-
Claude Schmitt, Paris 2010 (Les classiques de l’histoire au Moyen-Âge, 49), p. 40.

42	 Chronique latine de Guillaume de Nangis de 1113 à 1300 avec les continuations de cette chro-
nique de 1300 à 1368, éd. Hercule Géraud, Paris 1843, t. 2, p. 145; Chronique de Richard Les-
cot, religieux de Saint-Denis (1328–1364), éd. Jean Lemoine, Paris 1896, p. 37. Voir aussi Jean 
XXII, Lettres secrètes et curiales relatives à la France, éd. Auguste Coulon, Suzanne Clémen-
cet, Paris 1900–1972, n° 5106–5110 (privilèges en vue d’un voyage en Orient).

43	 Paris, BnF, Ms. Fr. 20 685, p. 253; Viard, Lettres d’état (voir n. 39), n° 106; Chronique parisienne 
anonyme du XIVe siècle, éd. Amédée Hellot, Nogent-le-Rotrou 1884, p. 170–171.

44	 Paris, BnF, Ms. NAF 9236–9237; Fr. 7877, f° 218v–219v; Les journaux du trésor de Philippe de 
Valois, éd. Jules Viard, Paris 1899 (Collection de documents inédits sur l’histoire de France), 
n° 1268, 2171, 2751; Chronique parisienne anonyme (voir n. 43), p. 181.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 67

en Flandre en 1340, en Bretagne en 134245. En résumé, pendant une dizaine d’années, 
cet évêque n’a pour ainsi dire jamais résidé dans son diocèse et a passé une grande par-
tie de son temps occupé à des affaires militaires. De tels états de service lui valurent na-
turellement la gratitude du roi et de son fils. En 1346, pendant le siège d’Aiguillon, il 
fut recommandé au pape Clément VI par le duc de Normandie, en vue d’une promo-
tion46. Celle-ci fut accordée en mai 1347, Marigny étant transféré à l’archevêché de 
Rouen, alors le plus riche de France, d’où il continua à exercer des fonctions mili-
taires jusqu’à sa mort en 135147. 

Les sources ne permettent pas de déceler la présence parmi les gens d’armes de 
clercs de l’hôtel royal, du Parlement ou de la Chambre des Comptes; du moins pas 
aussi fréquemment que chez leurs homologues anglais, car quelques indices sug-
gèrent que ces pratiques existaient aussi en France. Pendant l’hiver 1346–1347 par 
exemple, Bérenger de Montaut, archidiacre de Lodève, était retenu en Angleterre 
comme prisonnier de guerre48. Or, c’était un clerc et maître des requêtes de la cour de 
Philippe VI, donc un conseiller assez influent49. Il avait probablement accompagné le 
roi jusqu’à Crécy, où il a pu être capturé. De même, en 1351, les comptes des tréso-
riers des guerres mentionnent maistre Jehan de Talaru, docteur en lois comme homme 
d’armes servant sur les frontières de Flandre50. Le même Talaru est mentionné par le 
Héraut Chandos comme l’un des conseillers du roi Jean chargé de négocier avec les 
Anglais la veille de la bataille de Poitiers, ce qui indique qu’il se trouvait à l’armée51. 

En outre, plusieurs des évêques qui se rendaient »en armes et en chevaux« à l’ost 
royal étaient ou avaient été des membres de l’hôtel royal, et certains au moins avaient 
porté les armes avant d’accéder à l’épiscopat. Ainsi Jean de Vienne, chancelier du 
jeune Philippe de Valois en 1320, avait-t-il suivi son maître en Lombardie, où il avait 
expédié des lettres de semonce pour les gens de guerre, et porté les armes lui-même. 
Il retourna combattre en Italie en 1325, sous la bannière du pape cette fois, et en en-
tretenant une retenue de 10 écuyers à ses propres frais. Dans les deux cas, le pape Jean 
XXII l’absolut de toutes les sanctions canoniques qu’il encourait pour de tels actes, 
et lui octroya des dispenses lui permettant de cumuler les bénéfices, ainsi que le titre 
honorifique de chapelain du pape52. Bien mieux, en 1328, il le pourvut du siège épis-

45	 Paris, BnF, Ms. Fr. 7877, f° 220v.
46	 Clément VI, lettres closes, patentes et curiales se rapportant à la France, éd. Eugène Déprez, 

Guillaume Mollat, Paris 1901–1959, n° 2680.
47	 Il est par exemple à l’ost de Calais en 1347 (Paris, AN, JJ 80, n° 64); voir aussi Léopold Delisle, 

Actes normands de la Chambre des Comptes sous Philippe de Valois (1328–1350), Rouen 1871, 
p. 372–373, 411–412.

48	 Rymer, Foedera (voir n. 14), t. II/4, p. 207; t. III/1, p. 2–3.
49	 Claude Devic, Joseph Vaissète, Histoire générale de Languedoc, Toulouse 1872–1892, t. 10, 

Preuves, col. 963–964; Registres du Trésor des Chartes, Règne de Philippe de Valois (voir n. 32), 
n° 5814, 6756, 6825; Clément VI, Lettres closes, patentes et curiales (voir n. 46), n° 3169. Il inter-
vient notamment dans les négociations au sujet de la cession du Dauphiné; à plusieurs reprises, 
le pape lui écrit personnellement. 

50	 Paris, BnF, Ms. NAF 20 528, p. 2.
51	 Héraut Chandos, La vie du Prince Noir, éd. Diana B. Tyson, Tübingen 1975, v. 870.
52	 Archivio Segreto Vaticano, Reg. Vat. 72, f° 221v et Reg. Vat. 81, f° 534 (Jean XXII, Lettres com-

munes, éd. Guillaume Mollat, Paris 1904–1947, n° 12 432, 24 599); Jean XXII, Lettres secrètes 
et curiales (voir n. 42), n° 2735; Heinrich Schäfer (éd.), Die Ausgaben der apostolischen Kam-
mer unter Johann XXII., Paderborn 1911, p. 354.



Fabien Roucole68

copal d’Avranches, et lui accorda un délai pour sa consécration, car il était constam-
ment occupé au service de Philippe, devenu roi53. Ce service le conduisit à prendre 
part à l’expédition contre les Flamands qui aboutit à la bataille de Cassel54. Jean paraît 
avoir été fortement impliqué dans les affaires de Flandre55, ce qui expliquerait peut-
être pourquoi le roi obtint son transfert au siège de Thérouanne en 1330. Ce n’est 
qu’un an après, à la fin de l’année 1331, que Jean de Vienne fut consacré évêque56! Ce 
comportement très séculier n’empêcha pas sa carrière ecclésiastique de se poursuivre, 
puisqu’il fut de nouveau transféré sur le siège de Reims en 133457. Au vu de sa car-
rière, il n’est pas étonnant de voir l’archevêque de Reims à l’ost de Bouvines, où à ce-
lui de Calais en 134758: il portait les armes bien avant, ce qui lui a valu à la fois la re-
connaissance de Philippe de Valois et celle du pape Jean XXII.

3. Une culture des armes assez répandue dans le clergé impérial

Dans l’Empire, la situation était assez différente. Les prélats faisaient la guerre pour 
leurs propres intérêts, même si les luttes locales s’intégraient souvent dans un cadre 
plus large, comme le conflit entre Louis de Bavière et Frédéric le Beau, puis les 
Luxembourg. De plus, en raison tant du désordre politique que du conflit entre l’em-
pereur et les papes successifs de 1323 à 1346, les chapitres cathédraux étaient plus à 
même de faire valoir leurs droits face aux pressions des princes et aux provisions ou 
réserves pontificales59. Enfin, l’état des archives rend légèrement plus difficile l’étude 
des carrières des clercs de cour avant qu’ils ne parviennent à l’épiscopat. Quelques 
remarques peuvent être faites néanmoins. 

Davantage qu’en Angleterre et en France, la participation des évêques aux conflits 
armés était habituelle et acceptée, voire glorifiée. Plusieurs facteurs peuvent expli-
quer cette situation: premièrement, les prélats y disposaient de pouvoirs bien plus 
étendus que dans les autres royaumes, et d’une force militaire souvent bien plus im-
posante. Le terme de »prince-évêque« parfois employé à leur sujet ne doit cependant 
pas induire en erreur et laisser penser que seuls les évêques d’Empire joignaient le 
pouvoir temporel au spirituel: les évêques de France ou d’Angleterre avaient aussi 
des prérogatives temporelles, simplement elles ne leur assuraient pas une telle auto-
nomie ni un rang princier, hormis peut-être quelques exceptions, comme les évêques 
pairs de France ou celui de Durham. Ainsi, si les prélats de France étaient respon-
sables des forteresses de leur temporel et pouvaient être convoqués par lettres pour 
servir à l’armée royale, ceux de l’Empire étaient en plus capables de mener leur propre 
politique territoriale, et de faire la guerre aux seigneurs voisins. Or, dans un espace 
politiquement morcelé, où le souverain n’avait pas toujours les moyens d’imposer 
son arbitrage, la guerre était souvent nécessaire pour régler les conflits entre sei-
gneurs, d’autant que les grandes familles nobles exerçant une forte influence sur les 

53	 Jean XXII, Lettres communes (voir n. 52), n° 40 814, 41 509, 42 203. 
54	 Registres du Trésor des Chartes, Règne de Philippe de Valois (voir n. 35), n° 204, 289.
55	 Pendant l’hiver 1328–1329, il est chargé de veiller au démantèlement des fortifications de Bruges, 

Ypres et Courtrai (Paris, AN, J 997, n° 14–27; Nangis, Chronique [voir n. 42], t. 2, p. 108).
56	 Jean XXII, Lettres communes, n°51 983, 56 126; Lettres secrètes et curiales, n° 4381, 4708.
57	 Pierre Desportes, Fasti Ecclesiae Gallicanae, t. 3: Diocèse de Reims, Paris 1998, p. 172.
58	 Varin, Archives administratives (voir n. 38), t. II/2, p. 1155–1156.
59	 Mollat, Collation des bénéfices (voir n. 3), p. 113–118.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 69

évêchés et chapitres cathédraux, ceux-ci étaient à la fois enjeux et parties prenantes 
des luttes entre seigneurs. Pour de nombreux prélats, faire la guerre était donc néces-
saire pour défendre les droits de leur église. 

Par conséquent, la retenue affichée même par des personnalités comme Hatfield en 
Angleterre ne se retrouve pas toujours dans les pays d’Empire. Ainsi, plusieurs récits 
dépeignent avec force héroïsme la mort de l’évêque Thibaut de Liège lors d’un com-
bat dans les rues de Rome, en 1312, au cours de l’expédition de l’empereur Henri VII; 
selon le »Vœu de l’épervier«, une œuvre épique, Thibaut et son confrère Baudoin de 
Luxembourg, archevêque de Trèves, comptaient parmi les douze meilleurs chevaliers 
du monde60. Ce dernier fit par la suite exécuter une chronique en images du règne de 
l’empereur Henri, son frère. Dans celle-ci, il figure sur plusieurs scènes de batailles, 
et alla jusqu’à se faire représenter tuant un adversaire, chose extrêmement rare, 
puisque l’homicide rendait théoriquement son auteur inapte à exercer les fonctions 
sacerdotales et pontificales. Il était donc assez osé de la part de Baudoin de manifes-
ter ainsi sa fierté martiale. Peut-être faut-il voir là une tendance, qui semble avoir été 
assez répandue chez les prélats d’Empire, à se considérer comme investis de deux 
glaives, le spirituel et le temporel, qu’ils devaient manier alternativement afin d’exer-
cer leurs deux offices, celui de pasteur et celui de prince. Une autre particularité de ce 
manuscrit vient appuyer cet argument: les prélats qui chevauchent en armes et com-
battent ne sont reconnaissables qu’à leurs blasons, car ils ne portent aucune mitre ou 
autre signe rappelant leur condition d’ecclésiastiques, et plusieurs brandissent leurs 
épées comme les autres combattants61. Lorsqu’ils combattent, ni leur habit ni leur 
conduite ne les distinguent des seigneurs laïcs, contrairement à ce qui s’observe en 
France et en Angleterre.

Y eut-il des personnages promus à l’épiscopat en vertu de leur expérience mili-
taire? Vu la situation, c’est probable. La puissance seigneuriale des principautés 
ecclésiastiques et l’importance du service militaire des évêques incitaient particu-
lièrement les princes à œuvrer pour que les sièges de leur sphère d’influence soient 
occupés par des hommes fidèles et capables. On le devine dans une lettre de 1324 où 
le pape Jean XXII se plaignait que Jean de Luxembourg, roi de Bohême, lui ait re-
commandé pour l’évêché d’Olmütz un candidat qui semblait plus apte à la conduite 
de la guerre qu’à l’office de pasteur. Le roi obtint bien la provision de l’un de ses can-
didats, même si rien ne prouve qu’il s’agit de l’homme critiqué par Jean XXII62. De 
plus, dix ans plus tard, lorsque la succession au siège d’Olmütz fut rouverte, Jean de 
Luxembourg parvint à y faire nommer Jean, frère bâtard de la reine et chancelier du 
royaume, qui avait dû être dispensé des censures ecclésiastiques pour avoir combattu 
dans l’armée de l’empereur Louis de Bavière63.

60	 Le vœu de l’épervier. Kaiser Heinrichs VII. Romfahrt, éd. Georg Wolfram, François Bonnar-
dot, dans: Jahrbuch der Gesellschaft für Lothringische Geschichte 6 (1894), p. 42; Chronogra-
phia regum Francorum (voir n. 12), t. 1, p. 191.

61	 Der Weg zur Kaiserkrone: der Romzug Heinrichs VII. in der Darstellung Erzbischof Balduins 
von Trier, éd. Michel Margue, Michel Pauly, Wolfgang Schmid, Trèves 2009, p. 76–77. Les pré-
lats représentés sont, outre Baudoin: les évêques de Liège (p. 61, 71, 77), Augsbourg (p. 85, 103), 
de Constance (p. 83, 89, 91), et l’abbé de Wissembourg (p. 77).

62	 Königsaaler Chronik, éd. et trad. Stefan Albrecht, Francfort-sur-le-Main 2014, p. 580.
63	 Jean XXII, Lettres communes (voir n. 52), n° 60 176. 



Fabien Roucole70

On peut soupçonner aussi de tels motifs derrière la nomination de Heinrich von 
Virneburg, prévôt du chapitre de Bonn, à l’archevêché de Mayence en 1328 par pro-
vision pontificale64. Ce siège étant aussi revendiqué par l’archevêque de Trèves, sou-
tenu par le chapitre cathédral et partisan de Louis de Bavière, il fallait le conquérir 
par la force. Or, Heinrich avait de l’expérience dans ce domaine, puisqu’il avait déjà 
porté les armes au service de son oncle, l’archevêque de Cologne, pour défendre 
»l’honneur de son église«, motif pour lequel il avait reçu deux dispenses pontificales, 
en 1312 et 132865. Plusieurs chanoines, souvent des membres de la famille, avaient 
participé aux guerres de l’archevêque de Cologne66; et lui-même, alors qu’il était 
jeune clerc, avait combattu à la bataille de Worringen en 1288, ce qui ne l’avait pas 
empêché de devenir chapelain du roi Adolphe de Nassau, puis archevêque67. En 
1327, un Johann von Virneburg, chanoine de Cologne, portait le titre de chapelain de 
pape, bien qu’il eût pris part à de nombreux combats68. Il semble donc que les cours 
ecclésiastiques, à Avignon comme (et surtout) à Cologne pouvaient aussi favoriser 
l’ascension de tels clercs. Jean XXII n’avait aucun intérêt à sanctionner cet arche-
vêque et ces chanoines belliqueux, puisqu’ils s’opposaient le plus souvent aux parti-
sans de Louis de Bavière.

D’autres peuvent avoir suivi de tels parcours. Ainsi Marquard von Randeck, clerc 
que Louis de Bavière avait employé dans ses négociations avec Avignon dans les an-
nées 1330, n’était pas seulement un diplomate: vingt ans plus tard, devenu évêque 
d’Augsbourg et conseiller de Charles de Luxembourg, il était célébré par des chroni-
queurs allemands et italiens pour sa vaillance aux armes69. De même, lorsque le duc 
d’Autriche obtint que son chancelier Johann Windlock soit nommé évêque de 
Constance, il attendait de lui une assistance armée dans sa lutte contre la ville de Zü-
rich. Tel était l’esprit du prélat, selon le chroniqueur Heinrich Truchsess, qu’il 
conduisit à l’armée le plus beau contingent, puis qu’il abandonna le prince après que 
celui-ci lui eut refusé le privilège coutumier de mener l’avant-garde70. 

64	 Paul-Joachim Heinig, Die Mainzer Kirche im Spätmittelalter (1305–1484), dans: Friedhelm 
Jürgensmeier (dir.), Handbuch der Mainzer Kirchengeschichte, Würzburg 2000, t. I/1, p. 459–
470.

65	 Clément V, Regestum, éd. les Bénédictins, Rome 1885–1892, n° 8453; Jean XXII, Lettres com-
munes (voir n. 52), n° 42 849. 

66	 Clément V, Regestum, n° 8456; Jean XXII, Lettres communes, n° 27 655, 29 999. Ces bulles men-
tionnent un Jean et un Gérard de Virneburg.

67	 Boniface VIII, Registres, éd. Georges Digard, Maurice Faucon, Antoine Thomas, Robert 
Fawtier, Paris 1884–1935, n° 597–598, 1707.

68	 Jean XXII, Lettres communes (voir n. 52), n° 27 655, 29 999: pro eo quod olim ex jussu archiepi­
scopi Coloniensis in multis bellis et conflictibus praesentes exstiterunt.

69	 Matteo Villani, Cronica. Con la continuazione di Filipo Villani, éd. Giuseppe Porta, Parme 
1995, t. 1, p. 800 (uomo valoroso in arme); Heinricus de Diessenhofen und andere Geschichts
quellen Deutschlands im späteren Mittelalter, éd. Johann Friedrich Böhmer, Stuttgart 1868 
(Fontes Rerum Germanicarum, 4), p. 98 (episcopum in armis strenuum).

70	 Ibid., p. 93; Andreas Bihrer, Der Konstanzer Bischof im 14. Jahrhundert. Herrschaftliche, so-
ziale und kommunikative Aspekte, Ostfildern 2005, p. 76–78.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 71

III. Échecs et cas de conscience:  
la Curie face à des personnages jugés problématiques

Ce dernier exemple montre que les personnages portés à l’épiscopat ne répondaient 
pas toujours aux attentes des princes, soit parce qu’ils se montraient trop indépen-
dants et attentifs à la défense des droits de leur église71, soit parce qu’ils n’avaient pas 
les qualités qu’on attendait d’eux72. À l’inverse, la faveur royale pouvait se révéler in-
suffisante. Ainsi, William de Kildesby, clerc très en vue de la cour d’Édouard III, et 
ayant participé à de nombreuses chevauchées avec une importante retenue, ne par-
vint-il pas à s’emparer de l’archevêché d’York malgré le soutien royal. Il dut s’incliner 
face à William de La Zouche, autre clerc de cour, mais ne portant pas les armes, qui 
jouissait du soutien du chapitre cathédral et avait réussi à obtenir l’adhésion du pape. 

D’autres encore n’ont pu obtenir le soutien royal malgré leurs services, car ils se 
sont vu opposer un candidat plus favorisé encore. Ainsi, à Lyon en 1365, Jean de 
Talaru, pourtant postulé par le chapitre cathédral, a dû renoncer devant Charles 
d’Alençon, cousin du roi73. Dans ces cas, la cause de l’échec ne semble pas être le 
mode de vie du candidat; du moins, les sources ne l’évoquent pas, ou guère. Les fac-
teurs proprement politiques sont en revanche évidents: dans le cas de Kildesby et La 
Zouche, on devine un prolongement du conflit entre le roi et l’archevêque Stratford, 
La Zouche étant l’un des membres de l’entourage de ce dernier. De plus, la décision 
du pape Benoît est motivée par la détérioration de ses relations avec Édouard en 
134074. Mais certains indices suggèrent que malgré tout, les ecclésiastiques portant les 
armes étaient perçus comme problématiques par une partie du clergé, y compris à la 
Curie avignonnaise. 

Voici l’un des exemples les plus connus: un chroniqueur rapporte que lors du 
conclave où il fut décidé de pourvoir Thomas Hatfield de l’évêché de Durham (1345), 
certains cardinaux auraient objecté que cet homme avait un mode de vie trop séculier. 
Le pape Clément VI aurait alors répondu que, si le roi lui avait recommandé un âne, 
il l’aurait promu de la même manière! La raison en serait que le roi d’Angleterre et 
son Parlement venaient de déclarer la liberté des élections, et que donc promouvoir 
un candidat recommandé par lettres royales permettait de sauvegarder le principe 
des réserves pontificales75. Mais l’auteur, probablement Thomas Walsingham, a écrit 

71	 Outre Windlock, l’un des exemples les plus connus est Philippe d’Alençon, archevêque de 
Rouen, cousin du roi Charles V: Vincent Tabbagh, Fasti Ecclesiae Gallicanae, t. 2: Diocèse de 
Rouen, Paris 1998, p. 107–109. 

72	 Par exemple les prélats nommés à York et Durham sur les instances d’Édouard II, dans l’idée 
qu’ils seraient des auxiliaires efficaces pour défendre la frontière écossaise: Hugo Schwyzer, 
Northern bishops and the Anglo-Scottish war in the reign of Edward II, dans: Thirteenth cen-
tury England VII: Proceedings of the Durham conference, 1997, Woodbridge 1999, p. 243–254.

73	 Mollat, Collation des bénéfices (voir n. 3), p. 86–87.
74	 Eugène Déprez, Les préliminaires de la Guerre de Cent Ans. La papauté, l’Angleterre et la 

France, 1328–1342, Paris 1902, p. 295, 363.
75	 Chronicon Angliae, ab anno 1328 usque ad annum 1388, auctore monacho quodam Sancti Al-

bani, éd. Edward M. Thompson, Londres 1874, p. 20: Hoc anno obiit Richardus de Bury, epi­
scopus Dunelmensis; cui successit Thomas de Hathfelde, regis secretarius, mediantibus regis lite­
ris ad papam, in magnam regis et regni confusionem. Nam cum ante rex et nobilitas stetissent pro 
electionibus libere faciendis et confirmandis, jam rex, directe contra suas literas et vota procerum, 



Fabien Roucole72

près de quarante ans après les faits, et il n’est pas possible de vérifier s’il s’est fondé 
sur un témoignage ou de simples rumeurs. Il est très probable que son point de vue 
ait été partagé par une partie du clergé anglais, mais rien ne permet d’affirmer que 
cette scène ait réellement eu lieu en conclave.

Plus édifiante est la lettre écrite par Jean XXII au roi de France en 132476, au sujet 
d’un candidat que le roi de Bohême lui avait recommandé pour le siège épiscopal 
d’Olmütz77. Selon le pape, ce candidat serait quamdam personam (…) que magis ad 
actus bellicos quam pontificale officium exercendum apta et parata fore dicitur; le roi 
Charles était prié d’intervenir afin de convaincre son beau-frère de proposer plutôt 
une personne que ad honorem Dei et ejusdem utilitatem ecclesie absque nostre lesione 
conscientie prefici valeat. Jean XXII se disait bien préoccupé personnellement à l’idée 
de promouvoir un clerc indigne; mais il n’envisageait pas d’opposer un refus net à 
Jean de Luxembourg. L’affaire était donc délicate. Ces réticences peuvent étonner, 
puisque dans les mêmes années Jean XXII a bien favorisé la carrière de clercs portant 
les armes, comme Jean de Vienne. Peut-être ce dernier adoptait-il une attitude moins 
belliqueuse que le familier du roi de Bohême. Mais il est plus probable qu’à Olmütz, 
le pape ait été préoccupé par le développement d’un scandale et d’une situation inex-
tricable, parce que l’opposition au candidat du roi était trop forte; peut-être encore 
Jean de Vienne a-t-il tout simplement bénéficié d’un patronage plus influent. Par ail-
leurs, lorsque l’évêché d’Olmütz devint vacant en 1326, le roi de Bohême parvint à y 
faire établir son candidat Hinco Berka; il n’est pas certain qu’il soit l’homme évoqué 
dans la lettre de 1324, mais le pape a bien tenu à introniser le candidat du roi. 

Quoi qu’il en soit, dans les deux exemples, les facteurs politiques, les relations 
entre les cours princières et la Curie sont déterminants. Même si le caractère trop sé-
culier ou belliqueux de certains candidats pouvait soulever des réticences de la part 
du pape ou des cardinaux, celles-ci en général pesaient moins que d’autres considéra-
tions, qui variaient selon les situations: soigner des relations diplomatiques, placer un 
soutien des intérêts avignonnais sur un siège important, éviter un scandale et un 
schisme diocésain ou défendre des prérogatives pontificales. La papauté n’avait donc 
pas de ligne politique claire face aux ecclésiastiques de cour qui portaient les armes, 
mais agissait au cas par cas.

C’est encore plus net si l’on regarde ceux qui obtinrent des dispenses et absolu-
tions les libérant des censures qu’ils encouraient pour avoir porté les armes. Du dé-
but du XIVe siècle jusqu’au Grand Schisme, aucun évêque n’est concerné, alors que 
la conduite de certains était notoire. Ceux qui en bénéficièrent étaient des clercs bien 
établis dans les milieux curiaux, et ils les reçurent en général au moment d’une pro-
motion ou de la collation de nouveaux bénéfices: l’enjeu n’était donc pas tant de res-
pecter les canons que de fournir à la personne concernée les moyens de faire taire 
ceux qui pouvaient contester sa nomination en invoquant ses activités guerrières. 
Ainsi, Heinrich von Virneburg obtint-il de telles dispenses lorsqu’il fut pourvu d’une 

hunc fieri episcopum flagitavit. Papa vero non invitus, hanc petitionem regi concessit, sed qui­
busdam de cardinalibus calumniantibus dictum Thomam fore levem et laicum, ita respondit, 
»Vere, inquit, si rex pro asino supplicasset, obtinuisset ad vota, ista vice«.

76	 Jean XXII, Lettres secrètes et curiales (voir n. 42), n° 2217.
77	 En Moravie, dépendance du royaume de Bohême.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 73

expectative en 131278, puis de nouveau lors de sa nomination à l’archevêché de 
Mayence en 132879. De même, la grâce accordée à Jean de Vienne en 1326 contient en 
plus de la dispense d’irrégularité pour avoir porté les armes de nombreuses autres 
concernant le cumul et l’acquisition de bénéfices. 

Un homme qui commettait de tels actes en étant déjà pourvu d’un siège épiscopal 
riche et d’importants soutiens ne ressentait probablement pas le besoin de quéman-
der de telles dispenses, tant que son autorité n’était pas menacée80. Il semble d’ailleurs 
que pour les prélats, qui disposaient du pouvoir temporel et souvent étaient liés par 
des obligations féodales aux rois, l’usage de la force armée pouvait se justifier d’un 
point de vue canonique. Il est possible que dans certains cas, la grâce ait été accordée 
de manière plus discrète. Par exemple, lorsque Guillaume de Melun, archevêque de 
Sens, obtint l’absolution plénière à l’article de la mort, ce privilège a-t-il un rapport 
avec le fait qu’il avait participé à la bataille de Crécy81? La même question se pose 
lorsque Baudoin de Luxembourg, archevêque de Trèves, se vit accorder le droit de 
choisir un confesseur avec la faculté de l’absoudre de tous ses péchés, y compris dans 
les cas réservés au pape82. Il est envisageable que ces personnages aient été poussés à 
une telle démarche par leur conscience, ou sous la pression de leur entourage, du 
clergé diocésain, du pape. Mais rien ne permet de le vérifier, et ces privilèges sont sur-
tout la marque de leur importance politique83. 

Une dernière piste à suivre pour comprendre l’attitude du clergé et de la Curie face 
à ce phénomène est l’étude des carrières ecclésiastiques. Et celle-ci se révèle très pro-
bante. Il est significatif de constater que les ecclésiastiques ayant fait la guerre ne par-
vinrent presque jamais à dépasser le statut d’évêque ou archevêque et à intégrer le 
collège des cardinaux. Si l’on examine au contraire la carrière de prélats de cour 
ayant très peu résidé dans leur diocèse, mais n’ayant pas porté les armes, ce »plafond 
de verre« n’apparaît pas. Prenons le cas de Pierre Roger, un autre éminent conseiller 
de Philippe VI. Abbé de Fécamp en 1326, il parvint à l’épiscopat en 1328, lorsqu’il fut 
pourvu du siège d’Arras. Il était archevêque de Sens dès 1329, puis de Rouen en 1330. 
Promu cardinal en 1338, il fut enfin élu pape sous le nom de Clément VI en 1342, 
toujours avec le soutien des Valois. Comparé à Jean de Vienne, son ascension est en-
core plus rapide, et le conduit bien plus loin. L’examen de la carrière d’Étienne Au-
bert, autre conseiller du roi Philippe avant de devenir le pape Innocent VI, ou de celle 
de Jean de Dormans84, donnerait le même résultat. 

78	 Clément V, Regestum (voir n. 65), n° 8453.
79	 Jean XXII, Lettres communes (voir n. 52), n° 42 849. 
80	 Voir les cas de l’archevêque d’Aix en 1386–87 et de l’évêque de Metz prisonnier à la bataille de 

Bulgnéville en 1431: Roucole, Prélats et hommes de guerre (voir n. 5), p. 353–361.
81	 Clément VI, Lettres closes, patentes et curiales (voir n. 46), n° 2842 (30 septembre 1346, soit un 

peu plus d’un mois après la bataille).
82	 À partir de la fin du XIVe siècle, les bulles concédant la faculté de choisir un confesseur spécial à 

un évêque évoquent parfois le fait que celui-ci doit faire la guerre pour défendre les droits de son 
église: Roucole, Prélats et hommes de guerre (voir n. 5), p. 186–192. 

83	 De tels privilèges sont en effet concédés à d’autres grands personnages, y compris des laïcs, sans 
que des raisons particulières soient invoquées.

84	 Chancelier du roi de France en 1358, évêque de Lisieux, puis de Beauvais en 1359–60, cardinal en 
1368: Eubel, Hierarchia catholica (voir n. 30), t. 1, p. 21.



Fabien Roucole74

Il existe bien quelques exceptions, mais elles sont marginales et s’expliquent assez 
aisément. Ainsi, servir comme homme d’armes dans les années 1350 n’a pas empêché 
Jean de Talaru d’être nommé cardinal en 138985; mais cette promotion eut lieu bien 
longtemps après la fin de sa carrière militaire. De même, Pierre de la Forêt, qui se 
trouvait à la bataille de Poitiers86, a lui aussi reçu le chapeau pourpre, mais il ne semble 
pas avoir combattu à d’autres occasions. Son rôle politique, notamment lors des né-
gociations de paix entre les rois de France et d’Angleterre87, a pu racheter cet écart 
aux yeux de ses contemporains, écart qui pouvait d’ailleurs se justifier puisqu’il était 
à l’armée royale pour la défense du royaume. Il ne paraissait probablement pas aussi 
séculier et guerrier que Marigny ou Hatfield. 

Bien entendu, d’autres facteurs que le port d’armes ont influé sur la carrière de ces 
hommes. Mais il est significatif que l’on puisse à ce point distinguer deux groupes 
parmi les ecclésiastiques de cour, et que dans celui de ceux qui portent les armes 
presque aucun, et en tout cas aucun des plus notoires ne parvienne à entrer au Sacré 
Collège. Tout suggère donc que leur conduite était perçue comme problématique, et 
posait un obstacle à un certain niveau. Dans le cas de la promotion à l’épiscopat, la re-
commandation royale était un atout puissant; dans le cas des chapeaux cardinalices, 
le pape était davantage en mesure de résister aux pressions, et avait par ailleurs bien 
plus intérêt à avancer ses propres familiers.

IV. Le poids réel du service armé dans une carrière: 
une évaluation difficile

S’il est clair qu’avoir servi un prince en armes n’était pas forcément un obstacle dans 
une carrière ecclésiastique, il reste à voir à quel point cela pouvait constituer un 
marche-pied. Dans le récit de la bataille d’Otterburn, c’est bien le fait d’armes du 
prêtre qui est récompensé par une prébende de canoniale. S’il existe d’autres situa-
tions semblables (à supposer que le récit de Froissart correspond à la réalité), elles 
sont difficiles à attester, les bulles de provisions ne mentionnant évidemment pas de 
tels arguments. Ces clercs sont entrés au service des princes en tant qu’officiers de 
cour, et rendaient des services variés, peut-être plus importants que le service armé 
d’ailleurs, car les hommes capables d’accomplir efficacement les tâches de chancelle-
rie et d’administration n’étaient sans doute pas si nombreux. La promotion de ces 
personnages ne résultait probablement pas d’un seul événement, mais de tout un par-
cours. En ce qui concerne Thomas Hatfield et John de Thoresby par exemple, tous 
deux ont été gardiens du sceau privé. Or, il était habituel pour les officiers ayant exer-
cé cette fonction à la cour d’Angleterre d’être nommés évêques par la suite. 

Par contre, il est probable que dans certains cas, les princes aient cherché à placer 
des hommes capables de conduire des opérations militaires sur certains sièges épis-
copaux d’importance stratégique. C’est assez clairement attesté dans le Nord de 
l’Angleterre, notamment à partir du règne d’Édouard II: les rois cherchaient spéci

85	 Ibid., t. 1, p. 28.
86	 Chronique des quatre premiers Valois (1327–1393), éd. Siméon Luce, Paris 1862, p. 50.
87	 Voir par exemple: Rymer, Foedera (voir n. 11), t. III/1, p. 140–141, 150, 173. Plus généralement, 

sur ce personnage: Tabbagh, Fasti Ecclesiae Gallicanae, t. 2 (voir n. 68), p. 103–105.



Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique 75

fiquement à promouvoir des candidats ayant des capacités militaires sur les sièges 
d’York et de Durham, et de Carlisle qui jouaient un rôle important dans la défense de 
la frontière avec l’Écosse. C’est ici peut-être que l’expérience militaire de Hatfield et 
Thoresby a pu jouer un rôle important. Il est possible que le roi de Bohême ait suivi 
un plan similaire à Olmütz en 1324. De même, lorsque Philippe de Valois appuya 
Jean de Vienne puis Raymond Saquet pour obtenir le siège de Thérouanne, il cher-
chait sans doute à placer des hommes fidèles sur les frontières de Flandre, capables 
d’agir sur le plan politique et d’user de l’excommunication en cas de nouvelle révolte 
des communes flamandes, mais aussi de se mettre »en armes et chevaux« en cas de be-
soin, ce que Saquet fit en 1340 et 134688.

Enfin, il ne faut pas sous-estimer le rôle de la fraternité d’armes dans les liens de so-
lidarité qui structuraient les cours médiévales. L’importance accordée au fait »d’ex-
poser son corps« au combat, bien visible dans le récit de Froissart, transparaît dans 
d’autres œuvres littéraires, comme celle d’Eustache Deschamps89. Celui qui s’en 
montrait capable jouissait d’une respectabilité particulière dans les milieux curiaux, 
même s’il était clerc. De plus, en s’exposant aux risques de la guerre, et peut-être aus-
si aux censures canoniques, il faisait preuve d’un dévouement et d’une loyauté à toute 
épreuve. Un tel état d’esprit se devine lorsque le duc de Normandie recommande 
l’évêque de Beauvais au pape pendant le siège d’Aiguillon. Il est clairement visible 
dans une lettre de grâce accordée au même évêque, à l’ost de Calais en 134790, afin 
d’effacer toutes les dettes qu’il aurait encore envers la couronne. Le préambule 
évoque, comme justification, les nombreux services rendus par Marigny à la guerre, 
et le fait qu’il a plusieurs fois risqué sa vie91. 

Au terme de cette brève étude, la promotion de messire de Northberwick à la suite 
d’un fait d’armes ne paraît pas du tout invraisemblable. Bien d’autres clercs, attachés 
au service des princes et autres grands seigneurs, ont combattu en armes à l’occasion, 
et ont pu continuer à obtenir des bénéfices ecclésiastiques grâce au soutien de leurs 
maîtres. Bien que relativement peu nombreux par rapport à l’ensemble du clergé, ils 
constituaient un groupe bien visible et bien intégré dans les milieux curiaux. Les réti-
cences que leur conduite à pu soulever çà et là ne les ont généralement pas empêchés 
d’accéder à l’épiscopat, ce qui montre une fois encore l’influence que les princes gar-
daient en ce domaine, même avec le développement des provisions pontificales. En 

88	 Paris, BnF, Ms. NAF 9240, f° 43 et Fr. 693, f° 264v; Journaux du trésor de Philippe de Valois (voir 
n. 44), n° 671–672; Viard, Lettres d’état (voir n. 39), n° 266, 320, 401; Gilles Le Muisit, Chro-
niques et annales, éd. Henri Lemaître, Paris 1905, t.  3, p.  166–167; Istores et croniques de 
Flandres (voir n. 26), t. 2, p. 58; Knighton, Chronicon (voir n. 17), p. 64.

89	 Le poète vilipende les »clercs d’armes« qui conseillent la guerre à leur prince alors qu’ils ne 
prennent pas le risque d’y participer, mais glorifie Miles de Dormans; Roucole, Prélats et 
hommes de guerre (voir n. 5), p. 17–18, 250–252.

90	 Paris, AN, JJ 80, n° 64; Devic, Vaissète, Histoire générale de Languedoc (voir n. 49), t. 10, 
preuves, col. 1017–1018. Acte daté du 20 juillet, en noz tentes delez Fauquembergues.

91	 Ibid.: (…) considerans les tres bons, loyauls et aggreables et proffitables services, que nous a faiz 
tant en noz guerres es parties de la Laingue d’Oc, ou il a esté pluseurs foiz capitainne de par nous 
et nostre lieutenant, comme ailleurs en pluseurs grosses besongnes, en exposant son corps en plu­
seurs perilz et ses biens en pluseurs manières pour garder l’onneur de nous et de nostre royaume 
(…).



Fabien Roucole76

outre, leurs actes étaient en partie justifiables du point de vue du droit, surtout en ce 
qui concerne les évêques; ce qui peut expliquer que tous n’aient pas eu besoin de dis-
penses pontificales pour lever l’irrégularité et les censures qu’ils encouraient. 

Le regard porté sur trois espaces géographiques permet d’attester qu’il s’agit d’un 
phénomène de dimension européenne, bien que des différences entre pays et régions 
soient observables. De tels ecclésiastiques ont fréquenté les cours de l’empereur, des 
rois de France, d’Angleterre et de Bohême, des ducs d’Autriche, mais aussi des arche-
vêques de Cologne ou même, à l’occasion, des papes. Ils étaient donc largement ac-
ceptés par la société de leur temps, du moins la société curiale. Peut-on dire que le 
service armé a véritablement favorisé la carrière de ces hommes? En restant prudent, 
on peut affirmer qu’un ensemble de services rendus aux princes l’a favorisée, et que 
le service armé en faisait partie, même s’il reste délicat d’en évaluer l’importance. 



L’essence de la Réforme

Philippe Büttgen

L’ESSENCE DE LA RÉFORME

Réflexions après une commémoration

Appelons essence de la Réforme ce qui doit en rendre l’histoire possible, de nouveau 
possible1. La question posée par les commémorations de 2017 et par toutes celles qui 
vont suivre est celle de l’accès à cette essence. La réponse aujourd’hui la plus cou-
rante pose le monde comme principale voie d’accès. Accéder à la Réforme en passant 
par le monde, c’est le programme d’une histoire globale de la Réforme. S’agit-il d’un 
détour ou d’une percée?

I.

C’est d’abord à coup sûr un défi. Écrire aujourd’hui une histoire globale de la Ré-
forme suppose de savoir ce que c’est qu’une Réforme et ce que c’est qu’un monde: 
lourde tâche. C’est pourtant bien cette tâche que la récente commémoration s’est 
imposée. Symbole entre les symboles, la livraison 2017 de l’»Archiv für Reforma-
tionsgeschichte« (ARG) fut toute entière consacrée au »global impact« et aux »Welt
wirkungen« de la Réforme2. Je traiterai ici le symbole comme un symptôme; plus que 
comme un effet de mode, donc. Car l’histoire globale est évidemment en vogue, mais 
l’essentiel n’est pas ou ne devrait pas être là.

Depuis 1617, les jubilés de la Réforme sont des stations privilégiées pour la ré-
flexion historiographique. À ces points de jonction entre mémoire et histoire qui ont 
noms, par exemple, Wartburgfest (1817) ou Lutherrenaissance (1917), le sérieux his-
torique, la ferveur religieuse, l’appartenance confessionnelle et la fierté germanique 
se sont toujours mêlés3. Faudra-t-il dire qu’en 2017 la Réforme protestante est sortie 

1	 Conférence prononcée à l’Institut historique allemand le 26 octobre 2017.
2	 Brad Gregory, Ute Lotz-Heumann, Randall Zachman (dir.), The Global Impact of the Re-

formation. Long Term Influences and Contemporary Ramifications/Die Weltwirkungen der 
Reformation. Zeitgenössische und langfristige Folgen der religiösen Reformbewegungen des 
16. Jahrhunderts = Archiv für Reformationsgeschichte [ARG] 108 (2017).

3	 À côté d’innombrables études d’histoire locale sur les commémorations, on pourra voir Thomas 
Kaufmann, Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Friede, Tübingen 1998 (Beiträge zur His-
torischen Theologie, 104), p. 10–23; Irmgard Scheitler, Lutherus redivivus. Das Reformations-
jubiläum 1617, mit einem Ausblick auf das Jubiläum 1717, dans: Jahrbuch für Liturgik und 
Hymnologie 55 (2016), p. 174–215; Daniel Gehrt, Gelehrtenkultur und Reformationsgedenken 
1617 am Beispiel der ernestinischen Herzogtümer. Formen, Kontexte und dynamische Prozesse, 
dans: Markus Friedrich, Sascha Salatowsky, Luise Schorn-Schütte (dir.), Konfession, Po-
litik und Gelehrsamkeit. Der Jenaer Theologe Johann Gerhard (1582–1637) im Kontext seiner 
Zeit, Stuttgart 2017 (Gothaer Forschungen zur Frühen Neuzeit, 11), p. 177–223; Harm Cordes, 
Hilaria evangelica academica. Das Reformationsjubiläum von 1717 an den deutschen lutheri-



Philippe Büttgen78

d’Allemagne, voire d’Europe? Que son histoire, pour la première fois, a pris les di-
mensions du monde?

Certes les célébrations sont restées, une fois de plus, essentiellement allemandes. 
Il faut toutefois reconnaître que l’historiographie s’est coulée comme jamais dans 
les courants internationaux de la recherche, et d’abord dans celle d’une histoire glo-
bale reliant les continents. Les publications de l’année 2017 donnent l’impression 
d’une course de vitesse, comme si la Reformationsgeschichte, sur la lancée des com-
mémorations, avait tenté d’emporter la mise récente de la global history et comme si, 
inversement, la global history cherchait à capter le riche héritage de la Reforma­
tionsgeschichte. Non sans raison dans les deux cas: Early Modern, Frühe Neuzeit, 
»première modernité« sont des époques privilégiées pour l’expérimentation globale 
en histoire. La concomitance temporelle de la Réforme et des Grandes Découvertes 
a valeur d’indice: même aux plus rétifs, elle impose d’entrer en discussion avec la 
global history.

De quelle manière? Les remarques qui suivent partent du principe que les effets 
d’une »mondialisation« de l’histoire (Roger Chartier4) sont loin d’être aujourd’hui 
tous identifiés et qu’il ne revient à aucune histoire, pas même celle de la Réforme, de 
stopper cet élan. On peut être parfaitement agnostique en matière de globalisation – 
de cet »agnosticisme« que professent même les tenants les plus connus de l’histoire 
globale comme Sanjay Subrahmanyam5 –, on peut aussi penser que la mondialité 
connectée et la globalité capitaliste ne sont pas la fin de l’histoire, une chose est sûre: 
on n’arrête pas facilement le mouvement de la recherche.

On est toutefois en droit de prévoir quelques conséquences. En l’occurrence, la 
question est simple: sommes-nous certains qu’il existera encore une »Réforme« 
lorsque toute l’histoire de la première modernité se sera faite globale? Si, dans la fou-

schen Universitäten, Göttingen 2006 (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte, 90); 
Id., Ernst Salomon Cyprian als Chronist des Reformationsjubiläums von 1717, dans: Klaus 
Tanner, Sebastian Kranich (dir.), Konstruktion von Geschichte. Jubelrede – Predigt – protes-
tantische Historiographie, Leipzig, 2012 (Leucorea-Studien zur Geschichte der Reformation 
und der Lutherischen Orthodoxie, 18), p. 89–103; Lutz Winckler, Martin Luther als Bürger 
und Patriot. Das Reformationsjubiläum von 1817 und der politische Protestantismus des Wart-
burgfestes, Lübeck, Hamburg 1969 (Historische Studien, 408); Rainer Fuhrmann, Das Refor-
mationsjubiläum 1817. Martin Luther und die Reformation im Urteil der protestantischen Fest-
predigt des Jahres 1817, Diss. Tübingen 1973; Wichmann von Meding, Kirchenverbesserung. 
Die deutschen Reformationspredigten des Jahres 1817, Bielefeld 1986 (Unio und confessio, 11); 
Christian Albrecht, Zwischen Kriegstheologie und Krisentheologie. Zur Lutherrezeption im 
Reformationsjubiläum 1917, dans: Hans Medick, Peer Schmidt, Luther zwischen den Kultu-
ren. Zeitgenossenschaft – Weltwirkung, Göttingen 2004, p. 482–499; Günther Brakelmann, 
Luther feiern im Epochenjahr 1917, Bielefeld 2017 (Luther, 16). Un regard d’ensemble est donné 
par Hartmut Lehmann, Reformationsjubiläen 1617 bis 2017, dans: Martin Sabrow (dir.), His-
torische Jubiläen, Leipzig 2015 (Helmstedter Colloquien, 17), p. 43–56 et surtout Id., Luther
gedächtnis 1817 bis 2017, Göttingen 2012 (Refo500 academic studies, 8). Je ne rends pas compte 
ici des controverses qui ont accompagné les commémorations publiques de 2017.

4	 Roger Chartier, La conscience de la globalité (commentaire), dans: Annales HSS 56/1 (2001), 
p. 119–123. Un bilan était établi dès 2007 dans le dossier »Histoire globale, histoire connectée« 
de la Revue d’histoire moderne et contemporaine 54/4bis (2007).

5	 Sanjay Subrahmanyam, Aux origines de l’histoire globale, Paris 2014 (Leçons inaugurales du 
Collège de France), p. 53.



L’essence de la Réforme 79

lée des commémorations, nous rapprochons notre regard de l’année 1517, serons-
nous toujours sûrs que le tournant qu’elle fut en Europe en fut un dans le monde? 
Bien sûr, il pourra toujours exister des protestants, et ils auront tout loisir de cultiver 
leur histoire privée: leur mémoire. Mais en épousant le destin de la global history, 
l’histoire de la ou des Réformes a mis son objet en question.

En vérité, le problème n’est pas nouveau: c’est celui de la Reformationsgeschichte 
depuis au moins vingt ans. La global history le repose à sa manière, en le sachant ou 
non. Heinz Schilling en avait fait un dictum: »Uns ist die Reformation abhanden ge-
kommen!«, »nous avons perdu la Réforme«6. Il faudra y revenir, munis de cette ques-
tion: quoi de neuf dans l’histoire, et plus seulement dans la commémoration?

Peut-être essentiellement ceci: le tournant global dans l’histoire de la Réforme 
nous oblige à nous demander sérieusement de quoi nous parlons, avec plus d’inquié-
tude qu’aux riches heures de la Reformationsgeschichte jusqu’aux années 1980. Se 
demander s’il est possible de projeter la Réforme européenne aux dimensions du 
monde, c’est se demander, tout simplement, ce que fut la Réforme. Nous entendrons 
d’ici peu s’exprimer ce besoin criant de redéfinition. Notons pour le moment que, 
grâce au global turn, c’est la question de l’essence de la Réforme qui se retrouve po-
sée. Ce n’est certes pas le Wesen des Christentums qui, entre Feuerbach (1841) et 
Harnack (1900), définit à lui seul un moment de pensée; pas même un Wesen des 
Protestantismus. Je voudrais montrer que cette autre question, Wesen der Reforma­
tion, qui a été moins souvent posée qu’on ne pourrait le croire7, peut l’être comme 
une question d’historien. Cette question est celle de savoir ce qui peut rendre la 
Réforme intéressante – celle donc de savoir ce qui peut rendre une histoire de la 
Réforme de nouveau praticable.

II.

»Uns ist die Reformation abhanden gekommen«, »nous avons perdu la Réforme« 
ou, littéralement, elle nous a échappé des mains: c’est ici le moment d’une contextua-
lisation plus rapprochée. En ouverture d’un colloque du Verein für Reforma-
tionsgeschichte en 1996, Heinz Schilling constatait la disparition de la Réforme dans 
le long Moyen Âge; sa trace, de la même façon, s’était évanouie des théories de la 
confessionnalisation. Naguère encore ligne d’aiguillage vers la modernité, la Ré-
forme n’était plus, au mieux, qu’un segment à l’intérieur d’une transformation qui 

6	 Heinz Schilling, Reformation – Umbruch oder Gipfelpunkt eines Temps des Réformes?, 
dans: Bernd Moeller (dir.), Die frühe Reformation in Deutschland als Umbruch, Gü-
tersloh 1998 (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, 199), p. 13–34, repris dans Id., 
Ausgewählte Abhandlungen zur europäischen Reformations- und Konfessionsgeschichte, 
éd. Luise Schorn-Schütte, Olaf Mörke, Berlin 2002 (Historische Forschungen, 75), p. 11–
31, ici p. 11.

7	 Dans les commémorations, mais un peu loin des centres luthériens, je n’ai repéré qu’un discours 
académique du théologien Hermann Lüdemann, Das Wesen der Reformation, Bern 1917. Sur 
l’auteur, figure d’une systématique libérale post-schleiermacherienne, voir Willy Schwarz, 
art. Hermann Lüdemann, dans: Historisches Lexikon der Schweiz, en ligne, URL: https://hls-
dhs-dss.ch/de/articles/010741/2006-11-07/ (version du 07.11.2006, consultée le 10.10.2019).



Philippe Büttgen80

portait tout son sens, quelque part entre 1400 et 16008, ou même 1250 et 1650 selon 
Pierre Chaunu, pionnier en la matière9.

Cette Réforme enfouie dans la longue durée était-elle encore la Réforme? Entre 
une médiévistique étendue et les nouvelles périodisations de l’Early Modern en cours 
depuis 1980, les innovations traditionnellement attribuées à la Réforme semblaient 
devoir être à la fois avancées au dernier XVe siècle et repoussées à la seconde moitié 
du XVIe. La chose peut se vérifier en théologie et en politique, si l’on suit par exemple 
la chronologie de la formation des Églises nationales et territoriales. Une Réforme, 
donc, simultanément antidatée et reportée: un cauchemar pour tout historien.

Schilling résumait en parlant d’une Réforme »prise en sandwich« dans nos pério-
disations10. Cette crainte doit être prise au sérieux. Après tout, que valent ces cin-
quante-cinq ans, 1509–1564, durant lesquels écrivirent Luther, Melanchthon, Bucer 
et Calvin, au regard du mouvement des sociétés et des mentalités? Que vaut même 
une »Réforme« devant ces transformations? Question posée – à juste titre – à toute 
histoire seulement doctrinale (ou même »intellectuelle«) de la Réforme; mais Schil-
ling allait d’emblée plus loin et atteignait bien quelque chose comme une essence, à 
travers sa perte.

Aujourd’hui, où en sommes-nous? Encore qualifié de »virulent« il y a moins de 
quinze ans11, le débat sur la périodisation est à l’arrêt. Avec lui, c’est toute la discus-
sion sur la Réforme qui a malheureusement perdu en passion: personne ou presque 
ne doute de la nécessité, pour l’histoire de la Réforme, de going global, elle aussi. 
Dans ce consensus, les doutes sur l’objet semblent dissipés: les éditeurs de l’ARG 
parlent bien, en 2017, de l’»impact global« ou des »conséquences mondiales« de la 
Réforme. La Réforme naguère perdue reparaît, flanquée sans discussion de la »Ré-
forme catholique« et des »mouvements de réforme religieuse du XVIe siècle«: il y a 
trente ans, on eût âprement discuté de notions comme celles-ci12. À présent, on parle 
des »zeitgenössische und langfristige Folgen der religiösen Reformbewegungen des 
16.  Jahrhunderts« – en anglais, avec moins de détail:  »long-term influences and 
contemporary ramifications«.

La Réforme a donc repris sa place dans la longue durée. Elle l’a reprise en se mon-
dialisant. Tout se passe comme si, d’abord égarée entre les époques, elle s’était re-
trouvée dans le vaste monde, comme si l’espace l’avait sauvée du temps. Le tour, en 
vérité, est un peu magique.

À lire en effet d’un peu plus près, on s’aperçoit que les »conséquences mondiales« 
(»Weltwirkungen«) de la Réforme se confondent toujours largement, dans la pro-
duction récente, avec ses »effets à long terme« (»langfristige Folgen«). Comme si les 
mots seuls avaient changé: la mondialité semble le nouveau nom de la longue durée. 

8	 Voir Thomas A. Brady, Heiko A. Oberman, James D. Tracy (dir.), Handbook of European 
History 1400–1600. Late Middle Ages, Renaissance, and Reformation, 2 vol., Leiden, Boston 
1994–1995.

9	 Pierre Chaunu, Le Temps des Réformes. Histoire religieuse et système de civilisation, Paris 1975.
10	 Schilling, Reformation (voir n. 6), p. 21.
11	 Olaf Mörke, Die Reformation. Voraussetzungen und Durchsetzung, Munich 2005 (Enzyklo-

pädie deutscher Geschichte, 74), p. 59.
12	 Gregory, Lotz-Heumann, Zachman (dir.), The Global Impact (voir n. 2), p. 7/9 dans les deux 

versions, anglaise et allemande, de cette introduction.



L’essence de la Réforme 81

Certes il a fallu du temps pour que la Réforme prenne les dimensions du monde; est-
ce à dire que sa mondialisation s’identifie purement et simplement à la durée de son 
processus? Il faut bien admettre qu’entre ces »effets à long terme« et les »effets im-
médiats« ou »contemporary ramifications« mentionnés à la suite, la symétrie n’est 
qu’un trompe-l’œil. Si l’on prend de nouveau le repère des années 1509–1564, des 
premiers cours de Luther à la mort de Calvin, on s’aperçoit que la séquence est à 
peine évoquée dans la livraison 2017 de l’ARG, dont la grande majorité des contribu-
tions envisage des périodes postérieures à 1600. Pour le dire d’un mot, tout se passe 
comme si l’on passait d’un bond des Grandes Découvertes aux missions jésuites: la 
Réforme mondialisée est censée trouver sa place dans ce grand saut.

Cet escamotage chronologique n’est pas sans conséquences. La global history ap-
paraît comme un habillage nouveau pour des questions que la rédaction de l’ARG 
appelle »enduring« mais qu’on peut aussi estimer parfaitement traditionnelles, sinon 
ressassées, comme celle des rapports entre Réforme et modernité13. De la même fa-
çon, on en est droit de s’interroger sur ce qui distingue encore une histoire globale de 
la Réforme d’une histoire moderne de l’expansion du christianisme, selon un modèle 
dont les variantes, chronologiques comme confessionnelles, vont de Harnack à 
Wolfgang Reinhard14.

Matthias Pohlig a donc raison d’affirmer que pour la Réforme le tournant de la 
Globalgeschichte va de pair avec un étirement extrême de sa notion15. Cet étirement 
pose exactement le problème que Schilling affrontait vingt ans plus tôt, celui d’une 
Réforme perdue: perdue dans le monde, après s’être perdue dans le temps. Pour évi-
ter cette perte, Pohlig plaque sur son propos une définition robuste mais rapide, en 
faisant de la Réforme le »rejet« organisationnel et dogmatique de l’Église de Rome, 
sans autre explication16. La réaction pourra paraître un peu panique (»tout sauf le 
pape«), mais elle confirme à sa manière la prémisse posée en ouverture: on pourra à 
loisir globaliser la Réforme, tôt ou tard resurgira la question de ce que qu’elle fut.

C’est la principale critique que je formulerai: le tournant vers l’histoire globale va 
de pair avec une naïveté qui lui fait tout uniment invoquer »la Réforme« comme mo-
ment de la mondialisation du monde, en annulant quarante ans de discussion sur la 
périodisation. Par là, le global turn s’épargne une réflexion sérieuse sur les effets qu’il 
peut avoir sur son objet. »La Réforme« est redevenue pour lui un simple nom sur une 
frise chronologique.

À cette occasion, la conscience critique semble s’être déplacée, ou plutôt involuée; 
elle porte sur le seul concept de globalisation, sans s’interroger sur ce qui se trouve 

13	 ARG 108 (2017) (voir n. 2), p. 12, titre de la première section du volume: »Reformation and Mo-
dernity: Enduring Questions«. La formulation allemande à la suite »Die Reformation und die 
Moderne« préfère peut-être plus sagement se passer de sous-titre.

14	 Adolf von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahr-
hunderten, Leipzig  41924, réimp.  Darmstadt  2018; Wolfgang Reinhard, Globalisierung des 
Christentums?, Heidelberg 2007 (Schriften der Philosophisch-Historischen Klasse der Heidel-
berger Akademie der Wissenschaften, 41) et id., Die Unterwerfung der Welt. Globalgeschichte 
der europäischen Expansion, Munich 2016.

15	 Matthias Pohlig, The World Is Not Enough. Reflexionen zu den globalen und europäischen 
»Weltwirkungen« der Reformation, dans: ARG 108 (2017), p. 63–73, ici p. 64.

16	 Ibid., p. 67–68.



Philippe Büttgen82

globalisé ni comment. On lit avec intérêt la contribution d’Hartmut Lehmann, dans 
l’ARG, sur l’idéologie des »conséquences mondiales« (»Weltwirkung der Reforma-
tion«) forgée pendant le »Troisième Reich« à l’occasion de la refonte de la revue en 
1938 (Gerhard Ritter) et reprise après-guerre par l’historiographie de la RDA (Max 
Steinmetz). Ces pages témoignent d’un degré précieux de réflexivité, même si elles 
s’arrêtent au réflexe (toujours très westdeutsch!) qui renvoie dos-à-dos nazisme et 
stalinisme en historiographie17. Dans tous les cas, il serait injuste de reprocher aux 
promoteurs du global turn je ne sais quelle vision béate de la globalisation; il y a évi-
demment plusieurs manières de penser la globalisation, impérialistes ou non. Pour-
tant, la machine historiographique tourne à vide: elle se donne pour acquis un objet, 
la »Réforme«, encore discuté quelques années plus tôt.

On dira qu’une commémoration était prévue et qu’il fallait bien qu’il y eût quelque 
chose à commémorer. Est-ce cela qu’on appellera »Réforme«? On ne voudrait pas 
avoir à penser que la global history a retrouvé la Réforme pour prendre part à la célé-
bration – non plus que l’inverse: il serait triste que la Reformationsgeschichte ait em-
prunté le tournant global pour entrer dans la cérémonie en habits neufs. Restons-en 
au fond. Le problème est posé: dans une histoire globale de la Réforme, qu’est-ce qui 
est devenu global?

III.

Une première position du problème nous a rapprochés de la période 1509–1564. La 
commémoration permet un centrage chronologique plus simple encore: 1517–2017. 
C’est une fois de plus Heinz Schilling qui a su prendre la difficulté de front, en pu-
bliant un »1517. Histoire d’une année dans le monde«, cinq ans après sa grande bio-
graphie de Luther. Si nous voulons sortir de l’amphibologie de l’espace et du temps, 
de la durée et de la mondialité, dans laquelle la littérature récente nous a enfermés, 
nous disposons là d’une méthode qui, comme dit Schilling, recourt à la fois au »téles-
cope« de l’histoire globale et à la »loupe« d’une chronologie rapprochée18.

Ce centrage sur 1517 est simple, utile. La question qu’il implique est directe mais 
difficile: qu’avons-nous commémoré en 2017, ou qu’aurions-nous dû commémorer?

Sur ce point, la réponse de Schilling est essentiellement négative: ce qu’il ne fallait 
pas commémorer, c’est 1517 comme avènement de la modernité. La chose est cer-
taine, incontestable; elle est confirmée par ce qu’a d’inaudible pour nous désormais la 
proclamation d’Adolf von Harnack que Schilling cite en bonne place:

17	 Voir Hartmut Lehmann, »Die Weltwirkung der Reformation«. Anmerkungen zu einem von 
Gerhard Ritter geprägten historiographischen Begriff, dans: ARG 108 (2017), p. 42–51, avec les 
remarques nuancées de Pohlig, The World Is Not Enough (voir n. 15), p. 63–64. La notion de 
»Weltwirkung« s’est encore invitée dans les produits éditoriaux du Jubilée: Udo Di Fabio, Jo-
hannes Schilling (dir.), Weltwirkung der Reformation. Wie der Protestantismus unsere Welt 
verändert hat, Munich 2017. En anglais global, et dans les même circonstances, cela peut donner 
Wolfgang Reinhard, Globalization of Religion?, dans: Heinz Schilling, Silvana Seidel 
Menchi (dir)., The Protestant Reformation in a Context of Global History. Religious Reforms 
and World Civilizations, Bologne, Berlin 2017 (Annali dell’Istituto storico italo-germanico in 
Trento/Jahrbuch des italienisch-deutschen historischen Instituts in Trient, 33), p. 25–48.

18	 Heinz Schilling, 1517. Weltgeschichte eines Jahres, Munich 2017, p. 18.



L’essence de la Réforme 83

»La modernité a commencé avec la Réforme de Luther, plus exactement le 
31 octobre 1517. Elle fut amenée [eingeleitet] par les coups de marteaux portés 
à la porte de la Schloßkirche de Wittenberg«19.

La Réforme n’est pas la modernité. Admettons que la leçon doive toujours être 
administrée aux commémorateurs. Fallait-il qu’elle le fût encore aux historiens, et 
spécialement aux historiens du global? On pouvait espérer que non, et même penser 
que la pompe hors d’âge de Harnack rendait la critique un peu trop facile. Pourtant 
le syndrome modernisateur en histoire de la Réforme est lui-même de longue durée. 
En vérité, il persiste chez ceux-là mêmes qui voudraient le conjurer. Schilling hésite 
entre plusieurs styles: style geertzien-ethnologisant, à propos de la »toute-puis-
sance«, maintenue au XVIe siècle, d’une religion presque magique; style wébérien-
rationalisant, à propos de l’ouverture par les théologies de la Réforme d’une voie 
»rationnellement accessible« vers le salut20. Plus remarquable encore, lorsque Schil-
ling reformule sa thèse célèbre d’une sécularisation indirecte de l’Europe par la divi-
sion confessionnelle, l’ironie veut que ce soit dans les termes qu’il raillait d’abord: le 
31 octobre 1517 a bien »amené« (»einleiten«, comme chez Harnack!) le »changement 
de paradigme« et la »dynamique« modernisatrice de la confessionnalisation21. Cet 
écho involontaire fait naître un soupçon: au fond, les théories de la confessionnalisa-
tion n’ont peut-être fait que décaler de quarante ans, de 1517 à 1555, les dates-clés du 
vieux débat sur le protestantisme et la modernité, sans beaucoup modifier les termes 
de ce débat.

Dans tous les cas, une réponse manque chez Schilling: qu’est-ce qu’une histoire 
globale de l’année 1517 est de nature à changer dans l’histoire de la Réforme? Là 
aussi, Schilling hésite, cette fois sur les termes: histoire globale ou, plus modeste-
ment, histoire mondiale, Globalgeschichte ou Weltgeschichte? À  juste titre, il re-
marque que l’objectif ne peut être une histoire globale, telle qu’elle s’écrit pour les 
XIXe et XXe siècles: »en 1517, les régions du monde, leurs peuples et leurs cultures 
étaient encore trop isolées les unes des autres«22. C’est implicitement adopter la défi-
nition de l’histoire globale comme histoire de la globalisation, c’est-à-dire comme 
histoire des connexions mondiales: est-ce la seule possible?

Cette hésitation paraît significative d’une difficulté dans la chose même – et ce n’est 
pas le compromis (seulement esquissé) d’une »histoire mondiale au sens large, ›glo-
bal‹«23, qui la résoudra: il est inconciliable avec les prémisses. Si c’est d’une histoire 
»mondiale« ou universelle que 1517 doit relever, comment caractériser cette Welt­
geschichte? Schilling répond encore une fois négativement: une »histoire mon-
diale« de 1517 doit aller à l’encontre des »partisans de l’interprétation protestante de 
l’histoire universelle«, ceux qui prétendent au »monopole de la modernisation«. C’est 
ce »mythe« qu’il faut briser, sans toutefois »remettre fondamentalement en cause le 

19	 Ibid.
20	 Ibid., p. 290, 298, 301.
21	 Ibid., p. 302–303.
22	 Ibid., p. 19 et Heinz Schilling, 1517 – ein Wendejahr in der Weltgeschichte?, dans: ARG 108 

(2017), p. 91–103, ici 93.
23	 Schilling, 1517 (voir n. 18), p. 18.



Philippe Büttgen84

rôle de Luther et de la Réforme«24. On a connu formulations plus tranchées, y com-
pris chez Schilling (souvenons-nous: »abhanden gekommen«!), et surtout il semble 
qu’on ne sorte pas du débat sur la Réforme et la modernité: la perspective mondiale 
ne fait que le continuer par d’autres moyens.

La difficulté est patente. Ce qui vient d’emblée s’opposer à une histoire mondiale 
de l’année 1517, c’est une autre histoire universelle: celle qui pour le protestantisme 
prétendait ou prétend toujours au »monopole de la modernisation«, celle, comme dit 
ironiquement Schilling, des »exégètes de l’esprit du monde«, Hegel, Ranke25. C’est 
cette ironie qui prévalait déjà contre Harnack et sa datation (tellement précise!) des 
débuts de la modernité au 31 octobre 1517. Pourtant, lorsqu’on lit que la »›scission‹ 
de la chrétienté assumée par Luther« fut »moteur de la liberté du penser et de l’agir«, 
est-ce seulement du Schilling qu’on lit et pas aussi du Harnack ou – plus encore peut-
être – du Hegel, sur la Réforme et la religion de la liberté, »bannière que nous ser-
vons«26?

Entre Hegel et aujourd’hui, un genre ancien se perpétue, la Weltgeschichte, et avec 
lui plusieurs présupposés qui ne frappent pas par leur extrême jeunesse: l’histoire de 
la Réforme et de la confessionnalisation, qu’on la place dans la petite Allemagne ou 
dans le vaste monde, reste une histoire de liberté, de modernisation et de sécularisa-
tion. Est-ce vraiment ce qu’on attendait d’un tournant global?

IV.

Certes le »1517« de Schilling ne résume pas à lui seul les méthodes du global turn, 
vis-à-vis duquel il conserve une forme de distance. En revanche, il est seul dans la 
production récente à centrer son propos sur l’objet de la commémoration, au lieu de 
plaquer la mondialité sur la longue durée, comme on a vu que c’était implicitement la 
règle. Pour cette raison, il permet un bilan assez précis.

Ce bilan est contrasté. Pour déjouer ce qu’il appelait en 2015, dans les murs même 
de l’Institut historique allemand, la »kleindeutsch-protestantische Perspektive« sur la 
Réforme, Schilling dresse un tableau du monde en 1517, en écho à celui dressé pour 
l’année 1483 en ouverture de son »Luther«27. À l’été 1517, avant les quatre-vingt-
quinze thèses, paraît à l’initiative du cardinal Cisneros le dernier volume de la Bible 
polyglotte d’Alcalá: objection dévastatrice pour le biblicisme protestant, bien plus 
puissante et originale que l’ordinaire invocation de l’»Instrumentum« d’Érasme 
(1516)28. L’entreprise de traduction qui commence avec le Septembertestament de 
1522 n’a rien d’une aurore. Luther, note Schilling, n’a fait qu’apporter la Bible à »une 
partie de la chrétienté latine«, ce qui a eu pour conséquence de l’ôter à une autre: la 

24	 Schilling, 1517 – ein Wendejahr (voir n. 22), p. 93 et 102.
25	 Ibid., p. 92–93.
26	 Ibid., p. 103. Cf. Philippe Büttgen, Unsichtbare Grenzen. Noch einmal zum Gewissensbegriff 

und dessen Deutung als Signatur der Neuzeit, dans: Heinrich Neuhaus (dir.), Die Frühe Neu-
zeit als Epoche, Munich 2009 (Historische Zeitschrift, Beiheft 49), p. 237–250.

27	 Heinz Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie, Munich 
2012, p. 23–55, trad. fr. Jean-Louis Schlegel, Martin Luther. Biographie, Paris 2014, p. 23–57.

28	 Schilling, 1517 (voir n. 18), p. 232–236, 308.



L’essence de la Réforme 85

soustraction de l’Écriture aux masses laïques n’était pas inscrite dans les gènes du 
catholicisme, elle a bien plutôt constitué une réaction à la Réforme29.

D’autres constats sont plus exotiques mais moins concluants. Le »1517« de Schil-
ling mène le lecteur en Castille, où arrive Charles Ier, roi des Espagnes, futur Charles 
Quint, qui entame la marche vers l’Empire mondial des Habsbourg; au Caire, dont la 
prise par Sélim Ier, au début de l’année, a mis fin à huit siècles de califat abbasside; en 
Chine, où l’Estado da India des Portugais cherche à se frayer une voie; au Yucatán, 
d’où se diffuse la nouvelle des contacts entre Espagnols et indios en mars 1517; à 
Rome, où tout commence, et à Wittenberg, où tout finit30. C’est bien un tableau, très 
vaste, mais que prouve-t-il? Parfois même Schilling s’essaie au contrefactuel: 1517, 
c’est aussi l’assaut manqué des Portugais sur Djeddah. Question évidemment inté-
ressante: que ce serait-il passé si cet assaut avait réussi, si des chrétiens étaient de-
venus protecteurs des lieux saints de l’Arabie au moment où les Ottomans sur le 
Nil défaisaient les Mamelouks31? Encore une fois cependant: qu’est-il dit là de la 
Réforme?

Ce n’est pas que Le Caire ou Djeddah en 1517 ne puissent rien dire de Wittenberg. 
Ce sera peut-être le cas un jour, quand nous aurons trouvé les sources et les média-
tions, en dépit de l’isolement que Schilling relève entre parties du monde dans ce pre-
mier XVIe siècle. C’est la raison pour laquelle, on l’a vu, il n’est pas possible de reje-
ter tout le projet d’une histoire globale de la Réforme. En revanche, nous pouvons 
vouloir, dès maintenant, juger sur les pièces dont nous disposons. Un décentrement 
du regard, comme on dit, ne fait jamais mal. Mais à quoi peut-il faire du bien? Sur ce 
point, le bilan est de nouveau contrasté.

Dans l’épilogue de sa »Geschichte der Reformation« de 2009, Thomas Kaufmann 
remarque qu’avec la Réforme »des effets de portée européenne pour l’histoire du 
christianisme trouvèrent pour la première fois leur origine en Allemagne«. De fait, 
Luther est le premier auteur allemand de l’histoire à avoir été traduit dans plusieurs 
langues nationales, sans doute aussi le premier Allemand à avoir été aussi connu en 
dehors d’Allemagne32. Les premières enquêtes diligentées par Rome après l’affichage 
des quatre-vingt-quinze thèses font apparaître une circulation rapide de l’informa-
tion sur le »cas Luther« à l’intérieur de la chrétienté européenne, rapidité évidemment 
favorisée par l’usage partagé du latin comme langue théologique et politique. Dans le 
processus qui mena de l’affichage des thèses à l’excommunication de Luther en 
janvier 1521, les seuls qui firent traîner les choses furent les Français, ou du moins les 
théologiens de la Sorbonne, qui avaient leurs raisons; une bonne partie de l’Europe, 
en revanche, s’y affaira33.

Il est vrai que cette échelle est ici européenne et non mondiale, comme l’observe 
Pohlig avec une parfaite lucidité34. Mais c’est aux tenants de la global history de choi-

29	 Schilling, 1517 – ein Wendejahr (voir n. 22), p. 96–97.
30	 Schilling, 1517 (voir n. 18), p. 31–41, 56–65, 117–129, 129–142, 215–257, 258–289.
31	 Ibid., p. 293–297.
32	 Thomas Kaufmann, Geschichte der Reformation, Francfort-sur-le-Main, Leipzig 2009, p. 712, 

trad. fr. Jean-Marc Tétaz, Histoire de la Réformation. Histoire, mentalités, sociétés, Genève 2014, 
p. 504.

33	 Voir Philippe Büttgen, Luther et la philosophie. Études d’histoire, Paris 2011, p. 157–171.
34	 Pohlig, The World Is Not Enough (voir n. 15), p. 67–69.



Philippe Büttgen86

sir. S’ils reconnaissent l’histoire européenne comme relevant de leur domaine – une 
sorte, peut-être de sous-discipline? –, il peut y avoir une histoire globale et même 
connectée de la Réforme. Il leur faudra toutefois admettre que celle-ci a commencé 
bien avant le global turn. La chronique la plus traditionnelle de la causa Lutheri, 
entre 1517 et 1521, est pleine de faits connectés. Un autre nom pour ces faits connec-
tés est l’Église: on le verra pour finir.

Si en revanche la global history entend s’affirmer contre l’histoire européenne ou 
du moins face à elle, et si l’histoire européenne fait partie de ce qu’il convient de 
»provincialiser«, alors il faut se résigner à ce qu’il n’y ait pas d’histoire globale des 
événements qui ont fait l’objet de la récente commémoration: pas d’histoire globale 
de Luther en dehors de celle de son »image« ou de sa postérité, pas d’histoire globale 
de sa doctrine en dehors de celle de sa réception35; pour résumer: pas de Weltwirkung 
de la Réforme en dehors d’une histoire longue qui échappe entièrement à celle des 
commencements de la Réforme.

Or c’est peut-être la seule question qui compte: s’agissant de la Réforme, avons-
nous encore ce sens des commencements? Avons-nous le droit de chercher à le culti-
ver, à le développer? Au-delà de toute piété confessionnelle, il semblerait même que 
ce soit un devoir. Sans lui en effet, les confusions se sont accumulées: amphibologie 
de l’espace et du temps à propos de la Réforme et, à présent, amphibologie du monde 
et de la connexion à propos de la Réforme en Europe. En un sens, l’histoire de la Ré-
forme expose des difficultés théoriques que l’histoire globale, ailleurs, n’a pas eu à 
aborder. Est-ce à dire que quelque chose en elle résiste à la globalité? Chez Luther, 
il semble qu’on doive passer sans cesse du constat de l’immobilisme à celui de la 
surconnexion, et retour; le risque est d’aboutir au constat d’un dosage impossible 
entre influence et provincialisme36. Ce dosage est aussi impossible que celui, si sou-
vent tenté, de la tradition et de la modernité chez le Réformateur. On a d’ailleurs 
compris que c’est le même: le global turn en histoire de la Réforme ne peut régler ses 
problèmes qu’en les renvoyant aux plus anciennes apories. Sans doute ces problèmes 
ne sont-ils pas, ou déjà plus, les nôtres?

V.

L’histoire globale a donc elle aussi, et peut-être d’emblée, »perdu la Réforme«. 
Comme on le pressentait, elle est logée, quoi qu’elle en pense, à la même enseigne que 
toute l’historiographie depuis au moins vingt ans. »Abhanden gekommen«: la Ré-
forme lui a échappé des mains – ou lui est-elle tombée des mains? La question se 
pose, puisqu’on a vu la Réforme obstinément résister aux tentatives faites pour re-
nouveler son histoire. L’ironie veut que ce soit l’obsession du moderne qui empêche 
l’histoire de la Réforme de produire du nouveau.

35	 Voir Hans Medick, Peer Schmidt (dir.), Luther zwischen den Kulturen. Zeitgenossenschaft – 
Weltwirkung, Göttingen 2004.

36	 Voir Schilling, Luther (voir n. 27), p. 48, trad. fr., p. 49, et id., 1517 – ein Wendejahr (voir n. 22), 
p. 99–100, pour aboutir au moins historique des constats: Luther, »der Fremde, (…) der bereits 
in seiner Epoche Unzeitgemäße« (Luther (voir n. 27), p. 36, trad. fr., p. 36).



L’essence de la Réforme 87

Du nouveau? Cela ne nous dit pas en quoi l’histoire de la Réforme peut, tout sim-
plement, nous intéresser, en dehors de toute obédience. Il faut donc un nouveau 
départ.

Le hasard des agendas a fait que j’ai préparé cette communication dans une ville-
symbole de la mondialisation capitaliste, à Shanghai. À Shanghai m’accompagnaient 
deux livres: le classique »Reichsstadt und Reformation« de Bernd Moeller, paru pour 
la première fois en 1962, réédité en 2011, et l’essai de Berndt Hamm, »Ablass und 
Reformation«, publié en 2016 en couronnement de quarante ans d’admirable re-
cherche sur la piété du Moyen Âge tardif et de la première Réforme37. D’eux-mêmes, 
ces deux livres sont entrés en résonance avec ce que je pouvais lire, au même moment, 
sur les reconfigurations du sacré dans l’espace des mégalopoles chinoises38. Il faudrait 
parvenir à rendre compte de cette impression étrange de fusion des horizons, cette 
sensation que 1517 se donne et se comprend de façon beaucoup plus complète dans 
une expérience urbaine chinoise contemporaine que dans toutes les spéculations, 
d’ailleurs essentiellement européennes et nord-américaines (et si peu »globales« en 
ce sens!), sur la provincialité ou la mondialité de la Réforme.

Pour cela, il faut faire un peu d’historiographie. C’est ici le lieu d’une question un 
peu abrupte: que retiendrons-nous du XXe  siècle de la Reformationsforschung? 
Sûrement pas que la première Réforme fut un phénomène allemand, mais sûrement 
pas non plus qu’elle ne fut pas un phénomène allemand. Cinquante ans de recherche, 
depuis les années soixante, nous ont appris que la Réforme, dès 1517, fut un phéno-
mène des villes ou, à la fois plus largement et plus précisément, des communes 
(Gemeinden). Ni national, ni mondial, donc: communal, ce qui est peut-être le meil-
leur moyen de récupérer une expérience du monde qui fait si cruellement défaut à 
nos histoires mondiales. Dans la recherche d’histoire urbaine de la Réforme inaugu-
rée par Bernd Moeller et dans la discussion menée ensuite par Peter Blickle sur la 
Réforme des villes, des campagnes et des communes (Stadt-, Land- und Gemeinde­
reformation), nous tenons en effet quelque chose d’infiniment plus situé et donc plus 
réel que ce que nous a fourni l’historiographie récente. Ajoutons: quelque chose de 
plus praticable, au sens suggéré tout à l’heure et qu’il faut encore préciser.

Demandons de nouveau: que nous aura appris le XXe siècle de la Reformationsfor­
schung? Sûrement pas que la théologie de Wittenberg fut une théologie moderne, en-
core moins la théologie de la modernité, mais sûrement pas non plus qu’elle fut une 
théologie traditionnelle. On pourrait dire encore: ni moderne, ni traditionnelle, radi-
cale. »Radical«, ce prédicat parcourt de fait la production publiée à l’approche de la 
commémoration de 2017, et nul n’ignore ce qu’il doit à une actualité pour le coup 
vraiment mondiale, celle de la violence religieuse, ou du moins à la façon la plus ré-
pandue de la commenter. Il est certain que la vogue du terme a pu aider ses utilisa-
teurs à se passer d’une définition précise de ce que »radicalité« veut dire. L’affaire est 
cependant trop sérieuse pour qu’on puisse se contenter de dénoncer un anachro-

37	 Bernd Moeller, Reichsstadt und Reformation. Neue Ausgabe, éd. Thomas Kaufmann, Tübin-
gen 2011, trad. fr. Albert Chenou, Villes d’Empire et Réformation, Genève 1966 (Travaux d’his-
toire éthico-politique, 10); Berndt Hamm, Ablass und Reformation. Erstaunliche Kohärenzen, 
Tübingen 2016.

38	 Voir Benoît Vermander, Liz Hingley, Liang Zhang, Shanghai Sacred. The Religious Land
scape of a Global City, Seattle 2018.



Philippe Büttgen88

nisme: cette critique-là est trop facile. Dans la »radicalité«, il s’agit moins de déplorer 
un décalage dans le temps qu’un obstacle rencontré jusqu’ici dans le concept. Sans 
doute cet obstacle demeurera-t-il aussi longtemps qu’on ne se sera pas avisé que la ra-
dicalité, en religion et ailleurs, désigne précisément ce qui s’affranchit de la tradition 
et de la modernité.

Radicalité, communalité: cette connexion est depuis longtemps méditée par la Re­
formationsforschung. On a reproché à Moeller son idéalisme de Kirchenhistoriker, 
qui lui faisait encore écrire en 1994 que »la Réforme fut en son fond un phénomène 
intellectuel« (»ein geistiger Vorgang«). La formule serait en effet contestable si elle 
n’émergeait de trente ans de recherche en histoire urbaine qui ont conduit Moeller à 
souligner à la fois le »changement dans la pensée« (»Veränderung des Denkens«) que 
fut la Réforme et les »traits collectifs« (»kollektive Züge«) d’emblée portés par ce 
changement39. Les processus de communication dans l’espace urbain, éminemment 
exemplifiés par le genre du pamphlet, les Flugschriften, émergent ici comme une réa-
lité sui generis et s’imposent comme le pendant indispensable à l’étude des transfor-
mations doctrinales observables dans le texte luthérien à partir de 151740.

De fait, l’extraordinaire accélération qu’on constate chez Luther, jusqu’à la cristal-
lisation doctrinale de la fin 1518–début 1519 autour du solo verbo, cette brusque for-
mation d’une »conjoncture théologique« que j’ai essayé de décrire ailleurs41, consti-
tue la résultante de la circulation de l’information entre Wittenberg et Rome, comme 
on l’a vu à propos des étapes qui menèrent à la sentence d’excommunication, mais 
aussi d’une appropriation, d’une sélection de contenus luthériens que Moeller a ob-
servée dans plusieurs contextes urbains du Saint-Empire42. Au prix de plusieurs révi-
sions, et en déplaçant le regard des cités d’Empire en direction des communautés 
rurales, le modèle communaliste de Blickle a permis de généraliser ce constat, en 
désignant à travers les capacités d’auto-détermination des individus, dans leur apti-
tude à donner sens par eux-mêmes à leurs angoisses et leurs espoirs à partir des élé-
ments théoriques qu’ils recevaient et transformaient, un »modèle d’intégration réci-
proque entre Réforme et société«43.

39	 Moeller, Die frühe Reformation als Kommunikationsprozeß, dans: Hartmut Boockmann 
(dir.), Kirche und Gesellschaft im Heiligen Römischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts, Göt-
tingen 1994 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Philosophisch-His-
torische Klasse, 3, 206), p. 148–164, ici p. 163.

40	 L’étude de Thomas Kaufmann, Die Mitte der Reformation. Eine Studie zu Buchdruck und Pub
lizistik im deutschen Sprachgebiet, zu ihren Akteuren und deren Strategien, Inszenierungs- und 
Ausdrucksformen, Tübingen 2019 (Beiträge zur Historischen Theologie, 187), étend ce constat 
jusqu’à changer l’image que nous pouvions jusqu’ici nous faire des débuts de la Réforme. Cet 
opus magnum requiert une discussion pour lui-même.

41	 Voir Büttgen, Luther et la philosophie (voir. n. 33), p. 285–287 et, sur la théologie de la Parole 
en 1517–1518, la réévaluation de l’interprétation d’Ernst Bizer (Fides ex auditu. Eine Untersu-
chung über die Entdeckung der Gerechtigkeit Gottes durch Martin Luther, Neukirchen-Vluyn 
31966) que je propose dans deux études: Id., Que faire de la parole qui sauve? Trois versions de 
la fides ex auditu, dans: R. Gerald Hobbs, Annie Noblesse-Rocher (dir.), Bible, histoire et so-
ciété. Mélanges offerts à Bernard Roussel, Turnhout 2013 (Bibliothèque de l’École des Hautes 
Études, sciences religieuses, 163), p. 133–167 et Id., Martin Luther et l’objet de la prédication, 
dans: Revue des sciences théologiques et philosophiques 98/3 (2014), p. 563–580.

42	 Moeller, Die frühe Reformation als Kommunikationsprozeß (voir. n. 39), p. 163.
43	 Peter Blickle, Die Reformation im Reich, Stuttgart 42015 (UTB für Wissenschaft, 1181), p. 169–173.



L’essence de la Réforme 89

Ce qui se profile ici n’est pas une loi générale de détermination des processus 
matériels et motifs doctrinaux, mais une variété de milieux d’interaction situés entre 
ces processus et ces motifs: il ne s’agit pas d’aller au-delà de ce simple constat. La 
chose intéressante toutefois est que ces interactions peuvent être désignées à la fois 
comme des lieux – la ville, chez Moeller, ou la Gemeinde, chez Blickle – et comme 
des idéalités. Cette correspondance est appelée, chez Berndt Hamm, »centrage nor-
matif« (»normative Zentrierung«), soit la réduction des prescriptions sociales et reli-
gieuses à un noyau simplifié et postulé comme essentiellement chrétien – sola fide, 
solo verbo, sola Scriptura – que les travaux de Hamm, depuis les années 90, observent 
simultanément dans la piété, la théologie, le droit, la politique et l’art du Moyen Âge 
tardif et de la première Réforme, dans des contextes urbains par ailleurs proches de 
ceux qui ont retenu l’attention de Moeller44.

Ce rapport, dans les premières années de la Réforme, entre ville et radicalité, socia-
lité urbaine et simplification théologique, centrage normatif et réduction du signal 
doctrinal, n’est pas un constat tout à fait nouveau. Une chose toutefois peut étonner, 
qui ramène à 1517 et à sa commémoration. À ma connaissance, la commémoration 
n’a donné lieu à aucune étude nouvelle sur les quatre-vingt-quinze thèses. On aurait 
pu s’attendre à voir paraître quelque chose, par exemple, dans la jeune série des 
»Kommentare zu Schriften Luthers«45. C’est bien en effet la controverse sur les In-
dulgences, et aucune autre, qui a suscité la causa Lutheri. Est-ce à dire que la Réforme 
ne nous intéresse plus pour ce qu’elle fut d’abord, une querelle sur la vraie pénitence? 
Que nous sommes devenus étrangers à ce qui obsédait alors tout le monde: réussir sa 
pénitence, soit par les Indulgences du pape, soit par l’Évangile du Christ?

On objectera que l’histoire n’est pas un jeu de rôles et que personne ne nous de-
mande de nous mettre à la place des habitants de l’Empire en général ou d’un moine 
de Wittenberg en particulier. C’est vrai, mais alors pourquoi l’histoire, dès qu’il s’agit 
de Luther, semble-t-elle verser si systématiquement dans la psychologie et abuser 
d’un lexique si naïvement existentiel? Témoin parmi d’autres, Schilling tout au long 
de sa biographie invoque une »existenzielle Radikalität« chez Luther46. N’y a-t-il de 
radicalité qu’existentielle en 1517? Et pourquoi ce pathos existentialiste disparaît-il 

44	 Voir l’article fondateur de Berndt Hamm, Von der spätmittelalterlichen reformatio zur Reforma-
tion. Der Prozeß normativer Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutschland, dans: 
ARG 84 (1993), p. 7–9.

45	 Dernier titre paru: Thomas Kaufmann, An den christlichen Adel deutscher Nation von des 
christlichen Standes Besserung, Tübingen 2016 (Kommentare zu Schriften Luthers, 3). La série a 
été fondée en 2007, au début de la Luther-Dekade. Seule exception notable, étrangement extrater-
ritoriale (un colloque romain!): Andreas Rehberg (dir.), Ablasskampagnen des Spätmittelalters. 
Luthers Thesen von 1517 im Kontext, Berlin, Boston 2017 (Bibliothek des Deutschen Histori-
schen Instituts in Rom, 132). Encore ce volume riche de 700 pages ne compte-t-il que trois études 
sur Luther. On citera encore Matthieu Arnold, Karsten Lehmkühler (dir.), »La vie tout entière 
est pénitence…« Les 95 thèses de Martin Luther (1517), Strasbourg 2018.

46	 Schilling, Martin Luther (cf. n. 27), p. 99, trad. fr., p. 106 et cette remarque pour le coup anachro
nique: »er nahm die Bibel existentiell…«. Voir aussi p. 167, 238 (avec semble-t-il une inférence 
quant à la globalité de la Réforme: »Diese Gradlinigkeit und Radikalität des Denkens und Han-
delns machen die Größe des Wittenberger Reformators aus und ermöglichen die weltgeschicht-
liche Wende der Reformation«), 313 (l’attitude de Luther, »radicale«… y compris contre la 
Réforme dite »radicale«), 332, etc. Dans la traduction française, cf. p. 179, 335, 356.



Philippe Büttgen90

complètement, en revanche, des biographies et plus généralement encore de nos ma-
nières de parler de Melanchthon et de Calvin?

Le problème est ancien et épineux. Une solution prometteuse est fournie par le 
livre de Berndt Hamm cité précédemment, »Ablass und Reformation«. À travers un 
rapprochement ouvertement provocateur entre l’»Évangile des Indulgences« et 
l’»Évangile de la Réforme«47, Hamm a mis au point un instrumentarium conceptuel 
entièrement neuf, qui complète son approche de la »normative Zentrierung« des an-
nées 1450–152048. La »dynamique de réforme«, dont Hamm note qu’elle englobe 
Luther et les prédicateurs d’Indulgences dans l’Église de ces mêmes années49, se 
réalise au travers d’une »dynamique« pluriséculaire d’»illimitation« (»Entschrän-
kung«, »Entgrenzung«) et d’»immédiation« (»Immediatisierung«) de la grâce, par 
des formes de »déquantification« ou »totalisation«, Indulgences ou Évangile, qui 
»maximisent« l’offre de salut en minimisant la contrepartie (satisfactio) demandée 
au fidèle50; dynamique, donc, de »rapprochement« de la grâce et du fidèle (»nahe 
Gnade«)51, par les voies rivales mais parallèles des Indulgences et de la prédication 
évangélique, ce qui permet de voir désormais dans ces deux voies deux »innovations« 
fondues et enchaînées, en concurrence certes mais aussi en cohérence52. Selon Hamm, 
la succession de la piété des Indulgences et de la théologie de la Parole réalise une 
forme de »logique historique«53, qui aussi bien confine à la ruse de l’histoire54. Notre 
approche des transitions entre la piété du Moyen Âge tardif et la théologie de 1517 
s’en trouve renouvelée, et le vieux problème de la périodisation pourrait bien avoir 
trouvé une solution dans l’idée d’une »continuation révolutionnaire« (»revolutio-
näre Fortführung«) du Moyen Âge par la Réforme55. Par là, la »radicalité« luthé-
rienne pourrait bien avoir trouvée sa juste mesure, juste et paradoxale, car elle est ré-
vélée par une autre radicalité, celle de la théologie des Indulgences, avec laquelle elle 
a de fait rompu, mais comme une radicalité rompt avec une autre.

La chose étrange toutefois est que les propositions de Hamm, si stimulantes, s’ar-
rêtent au seuil d’une lecture des quatre-vingt-quinze thèses, qui auraient pourtant dû 
leur servir de vérification décisive. Il est vrai que le texte est difficile, comme celui qui 
lui succède et le commente en 1518, les »Resolutiones disputationum de indulgentia-
rum virtute«: qui lit encore cela aujourd’hui? Personne, pas même les luthérologues 
et pas même, on l’a dit, pour commémorer 1517.

47	 Hamm, Ablass und Reformation (voir n. 37), p. 78.
48	 Ibid., p. 44, pour le rapprochement avec la »Zentrierung«.
49	 Ibid., p. 41, 151–157.
50	 Ibid., p. 219, 52, 103, 110.
51	 Ibid., p. 99–101.
52	 Ibid., p. 77, 236.
53	 Ibid., p. 241.
54	 Ibid., p. 260.
55	 Ibid., p. 241–243.



L’essence de la Réforme 91

VI.

C’est le moment de trancher. L’essence de la Réforme est à chercher dans l’élucida-
tion de termes dont nous avons vu la signification flotter: radicalité, théologie, salut. 
Il faut en repartir pour comprendre comment une histoire de la Réforme peut être de 
nouveau rendue praticable à partir des seuls outils de l’histoire. On lira ici deux pro-
positions, à partir d’une formule de Schilling qui d’une certaine façon annule et rem-
place le constat de perte (»abhanden gekommen«) par lequel la discussion s’était 
ouverte.

1. Pour expliquer 1517, Schilling, on l’a vu, invoque la radicalité de Luther: »radi-
calité existentielle, avec laquelle [Luther] donna à l’Écriture son audience et son an-
crage«56. Que faire, en histoire des doctrines, de cet existentialisme spontanément at-
tribué à une théologie dont le point de départ, loin d’être émotionnel, est au contraire 
éminemment savant, académique, comme on le voit dans l’extrême technicité du dé-
bat de 1517–1518 sur les Indulgences, qui fait désormais reculer les exégètes? Il est 
curieux qu’il faille y insister: Luther, c’est évidemment une grande théologie, et pas 
simplement une quête sincère du salut. Il faut pourtant se ressaisir de cette irritation. 
Car il se pourrait bien que le salut, et son »économie« souvent invoquée par les mé-
diévistes et les modernistes en dépit de toute précision théologique, ne soient juste-
ment pas des concepts théologiques, mais des instruments que l’historien, depuis 
Febvre, Dupront, Chaunu, et désormais chez Schilling attentif lecteur de ces der-
niers, forge pour définir son intervention propre dans le champ religieux. Dans ce 
cas, le »salut«, loin d’être la marque d’une familiarité de l’historien avec l’univers 
théologique, un point de jonction entre histoire et doctrine, signalerait au contraire 
une intervention délibérée, à partir d’une distance calculée: celle d’une psychologie 
historique chez Febvre, d’une anthropologie symbolique chez Dupront, d’une eth-
nographie occidentale de la vie et de la mort chez Chaunu, d’une sociologie politique 
de la modernité européenne chez Schilling. Le »salut«, donc, faux concept théolo-
gique mais vrai concept historique: telle est l’hypothèse qu’on pourrait soumettre 
pour comprendre 1517. Le corollaire pratique serait: ne croyons pas que nous nous 
rapprochons de la théologie quand nous évoquons l’angoisse du salut chez les 
femmes et les hommes de 1517, la peur et le pardon, la quête de certitude, etc. Nous 
nous éloignons au contraire de la théologie et sommes en cela historiens. Ne croyons 
pas toutefois que nous nous glissons ipso facto dans les »mentalités« de ce temps, car 
celles-ci furent précisément façonnées par cette théologie que nous ne comprenons 
plus. Assumons au contraire notre distance, à la fois contrainte et conquise, en faisant 
du salut un opérateur social ou, si l’on préfère un vocabulaire un peu moins techno-
cratique, un nom du destin collectif.

2. Intéressons-nous maintenant à cette »radicalité« si fréquemment invoquée à la 
fois dans l’historiographie de la Réforme et dans le discours politique contemporain 
sur la religion. La radicalité désigne de fait une propriété fondamentale de la théolo-
gie de Luther que Schilling caractérise très justement quand il évoque, à propos d’un 

56	 Schilling, Martin Luther (voir n. 27), p. 99, trad. fr., p. 106: »die existenzielle Radikalität, mit 
der [Luther] der Heiligen Schrift Gehör und Sitz im Leben verschaffte«.



Philippe Büttgen92

texte de 1521, »einen mutigen Schlag der Vereinfachung«57; on pourrait dire, en fran-
çais, un »choc de simplification«, car cette formule-totem de la réforme de l’État est 
en fin de compte assez luthérienne. Sans la mentionner, Schilling prolonge ici l’inspi-
ration la plus générale et la plus forte de la »normative Zentrierung« de Hamm. Or il 
s’agit bien de théologie, et pas seulement de piété. Hamm, malgré son orientation 
croissante vers cette dernière, l’a su avant tout autre58. Luther, et plus largement ce 
qu’on pourrait appeler la théologie de Wittenberg, n’a jamais renoncé au projet tho-
miste d’une somme de théologie, mais cette somme, pour lui, n’avait qu’un seul ar-
ticle, celui de la justification, chose évidemment impensable pour un théologien mé-
diéval59. Une bonne partie de la difficulté, pour les historiens des doctrines, consiste 
à admettre qu’à partir de 1517 la simplification devient une vertu intellectuelle, dans 
un sens encore différent de l’économie conceptuelle nominaliste. Cette vertu admet, 
chez Luther, une réelle sophistication – la transformation, ou fixation, de la sola fide 
en solo verbo, pendant l’année-charnière 1518–1519 peut en donner une idée60 –, al-
liée cependant à une aptitude assez exceptionnelle à la répétition, il faut même dire: 
au martelage des thèses, qu’on doit avoir subi pour savoir ce qu’il en coûte de lire 
réellement Luther.

Les propositions qu’on vient de lire se veulent pragmatiques. Il ne s’agit pas de tout 
recommencer mais de partir de ce que nous avons, en histoire sociale et en histoire de 
la théologie, en l’assumant même mieux: c’est le chemin qui relie la première tâche, 
déthéologiser le salut religieux, à la seconde, rethéoriser la radicalité théologique. 
L’inspiration elle-même n’est pas neuve: c’est toujours celle qui recherche l’»intégra-
tion«, dans les termes de Blickle déjà cités, entre Réforme et société, théologie et 
société61. Après tout, peu de disciplines savantes révèlent de façon aussi criante que la 
théologie le potentiel de problèmes liés à leur existence sociale. Nul besoin de com-
parer, en la matière, »théologie et société« à »mathématiques et société« ou même 
»philosophie et société« – seules la biologie et la médecine peuvent aujourd’hui 
donner l’idée d’un équivalent d’une telle intrication entre la science et le social. 
S’agissant de 1517, il s’agit donc, encore et toujours, de comprendre comment une 
société entière a pu se mobiliser, et se diviser, pour ou contre une théologie de la pé-
nitence, et comment réciproquement une théologie a pu intérioriser cet élan et ce 
blocage social pour se réformer en son fondement.

C’est donc ainsi qu’il faut entendre le projet de rendre l’histoire de la Réforme à 
nouveau praticable: non pas comme une révolution à faire dans la théorie, ni même 
comme un rééquilibrage, par exemple entre histoire intellectuelle et histoire sociale, 
mais tout simplement comme la prise de conscience de ce que nous voulons dire 

57	 Ibid., p. 192, trad. fr., p. 206.
58	 Voir l’article fondateur de Berndt Hamm, Was ist reformatorische Rechtfertigungslehre?, dans: 

Zeitschrift für Theologie und Kirche 83 (1986), p. 1–38. 
59	 Je me permets de renvoyer à mon édition de Martin Luther, De la liberté du chrétien. Préfaces 

à la Bible, éd. Philippe Büttgen, Paris 32017 (Points-Essais, 338), ainsi qu’à id., Doctrine et 
allégorie au début de la Réforme. Melanchthon, dans: Gilbert Dahan, Richard Goulet (dir.), 
Allégorie des poètes, allégorie des philosophes. Études sur la poétique et l’herméneutique de 
l’allégorie de l’Antiquité à la Réforme, Paris 2005 (Textes et Traditions, 10), p. 289–322.

60	 Voir plus haut, n. 41.
61	 Voir plus haut, n. 43.



L’essence de la Réforme 93

quand, en historiens, nous parlons de salut et de radicalité, en sachant que les histo-
riens ne parlent de salut et de radicalité ni comme des journalistes ni comme des 
théologiens et que c’est sur ces deux points, et entre ces deux bornes, qu’il leur faut 
réfléchir à la singularité de leur discours. La tâche, si nous voulons doser nos efforts, 
se limite d’abord à 1517, même après 2017. Car c’est bien 1517, à la fois par soi-même 
et comme produit d’une évolution lente, qui a fixé les termes du problème. Nous 
aurons tout le temps d’adapter ces termes à la suite des commémorations.

VII.

On permettra encore un bref épilogue, avec quelques questions. Cette histoire de sa-
lut et de radicalité, où la situerons-nous? Où s’est-elle déroulée? Dans le monde, 
vraiment? Dans quel monde? Dans la global history, l’histoire de la Réforme a vu une 
dernière chance. En réalité, la global history est la dernière chance de tout ce qui est 
déjà mort dans l’histoire de la Réforme: nous y avons vu défiler l’opposition klein­
deutsch-großdeutsch, Altprotestantismus-Neuprotestantismus, avec une dose de Mo­
dernisierungstheorie. Il faut les désigner de leurs noms très allemands: ils montrent 
qu’il n’y a sans doute rien de moins global que les problèmes qui président à cette 
histoire globale de la Réforme. Avant même de naître, elle était en retard sur d’autres 
histoires, nées au second XXe siècle, qu’on a résumées par quelques noms (Blickle, 
Moeller, Hamm) et qu’on a tenté de réunir dans le programme d’une histoire com-
munale de la radicalité théologique.

Mais il faut y insister: cette histoire, où s’est-elle déroulée? Dans les villes seule-
ment, ou les communes? Ce serait non seulement inexact, mais pour le coup déce-
vant au regard de l’exigence d’universalité que porte l’histoire globale ou connectée. 
En reprenant et transformant pour finir une suggestion de Thomas Kaufmann dans 
sa »Geschichte der Reformation«, je serais tenté de dire que l’histoire de la Réforme, 
si elle doit être de nouveau possible et praticable comme histoire de ce que la Ré-
forme a d’abord et toujours été, à savoir une Réforme de l’Église (reformatio eccle­
siae), doit aussi être située dans l’Église. Kaufmann a insisté sur l’idée que la Réforme 
s’est faite »pour l’amour de l’Église«, en une »rébellion de l’Église contre l’Église«, 
parce que l’Église, avant et après la Réforme, était et est restée »la plus proche, la plus 
concrète et la plus tangible des réalités«62. Son monde, sa mondialité, sa globalité sont 
là. Si l’on a changé de monde entre 1517 et 1521, c’est parce qu’en 1521 Luther fut ex-
communié, exclu de l’Église. Qui, du reste, osera commémorer cela en 2021?

Pour l’Église, Kaufmann parle de l’évidence d’une »omniprésence« (»selbst-
verständliche Allgegenwart von ›Kirche‹«), et le constat, en 1517, est juste non seule-
ment théologiquement mais aussi socialement: à de très rares exceptions près en 
Europe, l’Église est bien le »lieu sans alternative«, le lieu sans échappatoire, celui où 
l’on est toujours-déjà par le baptême, sans l’avoir décidé63. Un peu comme le monde, 
alors? Exactement, et c’est bien ce qu’il faut suggérer pour terminer: une histoire vé-
ritablement globale de la Réforme n’a de sens que comme histoire de l’Église. L’Église 
n’est certes plus le monde, elle n’est plus notre monde, mais elle était le monde de 

62	 Kaufmann, Geschichte der Reformation (voir n. 32), p. 16–17, trad. fr., p. 10–11.
63	 Ibid., p. 14–15, trad. fr., p. 9–10.



Philippe Büttgen94

1517, la réalité rigoureusement non métaphorique, alors, de la connexion entre le 
ciel, la terre et les hommes. Personne ne l’avait choisie – et voilà pourquoi la Réforme 
est à la fois mondiale et étrangère. Quant à nous, sauf à verser dans le provincialisme 
pour le coup le plus authentique, il est temps que nous comprenions que l’histoire 
globale est aussi celle des mondes que nous avons perdus.

L’Église comme monde: cela ne veut certes pas dire que la Réforme soit la proprié-
té exclusive des théologiens et des historiens de l’Église. Pour le coup, l’inspiration 
de l’histoire globale produit des effets: parler de l’Église comme monde, c’est dire 
aussi que l’Église est beaucoup plus que l’Église. C’est la confronter à son propre 
universel, pour que la Réforme trouve son essence. Cela peut être la tâche de l’histo-
rien. Plus exactement, seul l’historien pourra la remplir.



Martin Wrede

GRANDEUR MONARCHIQUE, HÉRITAGE HÉROÏQUE 
ET SENTIMENT PATRIOTIQUE 

Représenter le roi de France après Louis XIV*

C’est peut-être vrai: Louis XIV fut le »plus grand roi du monde«. Du moins fut-il le 
plus grand roi de France. En tout cas, et c’est bien connu, on lui avait déjà accordé 
cette épithète de son vivant1. Et de toute evidence: Louis XIV avait laissé sa marque. 
La fonction royale en France fut moulée par lui, pour lui, par et pour sa »grandeur«, 
sa »gloire«. Ceci au point qu’il put occuper le trône, en quelque sorte, au-delà de son 
trépas: en fait, il reste le roi de France par excellence, emblématique, en principe 
jusqu’à nos jours. C’est l’image qu’il a laissée, c’est l’imaginaire qu’il a créé, et qui a 
survécu – de manière évidente, au moins jusqu’au général de Gaulle, qui, en tant que 
président de la République, fut maintes fois caricaturé sous les traits de son illustre 
»prédécesseur«2. 

L’épithète, d’ailleurs, évolua après la mort de l’intéressé: c’est depuis »Louis le 
Grand«, proclamé par les historiographes du Grand Siècle lui-même, que l’on arriva 
par la suite au »Grand Roi« tout court. Car sa grandeur, aux yeux des générations 
suivantes, fut sans conteste, sans rival et sans exemple. Elle lui donnait un rang à part. 
Et elle marquait toute la différence par rapport à ses successeurs. D’ailleurs, ni 
Louis XV ni Louis XVI ne se faisaient la moindre illusion sur cet état des choses3.

On a souvent évoqué la descente aux enfers et l’impopularité de Louis XV, la bon-
homie maladroite de Louis XVI, les comparaisons peu avantageuses avec leur grand 
prédécesseur4. Tout cela est connu. Notre approche cherche d’abord à démontrer et 
à illustrer d’une façon très précise les défaillances des derniers Bourbons dans un 

*	 Mes remerciements vont à Laurent Bourquin, Bernard Hours, Alain Lemaître et Nicolas Le 
Roux pour relectures et commentaires.

1	 Lucien Bély, Louis XIV. Le plus grand roi du monde, Paris 2005, p. 3–5.
2	 Mathieu Da Vinha et al. (dir.), Louis XIV, l’image et le mythe, Rennes 2014 (voir notamment la 

cinquième partie). Quant à Louis XIV dans l’imaginaire politique des années de Gaulle voir 
Anne-Élisabeth Spica, Le Grand Siècle et le grand homme: de Gaulle et le XVIIe siècle, dans: 
Littératures classiques 76 (2011), p. 41–51; Laurent Martin, De Gaulle et le Canard enchaîné: je 
t’admire, moi non plus, dans: Sociétes et représentations 36 (2013), p. 109–124. Voir également 
André Ribaud [Roger Fressoz], La cour. Chronique du royaume [1961], Paris 1990.

3	 Nicole Ferrier-Carverivière, Le Grand Roi à l’aube des Lumières, 1715–1751, Paris 1985; 
N. R. Johnson, Louis XIV and the Age of Enlightenment. The Myth of the Sun King from 1715 
to 1789, Oxford 1978.

4	 Jens-Ivo Engels, Königsbilder. Sprechen, Singen und Schreiben über den französischen König 
in der ersten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts, Bonn 2000; Robert Darnton, Le diable dans 
un bénitier. L’art de la calomnie en France, 1650–1800, Paris 2010; Thomas E. Kaiser, The Dra-
ma of Charles Edward Stuart. Jacobite Propaganda, and French Political Protest, 1745–1750, 
dans: Eighteenth Century Studies 30 (1997), p. 365–381.



Martin Wrede96

domaine que l’on associe bien volontiers au métier de roi: la guerre. Domaine, 
d’ailleurs, dans lequel le »Grand Roi« semble avoir excellé à merveille. Ensuite, nous 
verrons quelles furent les stratégies utilisées par Louis XV et par Louis XVI pour se 
démarquer de l’image de Louis XIV. Étant donné que ces stratégies ne connurent pas 
le succès que l’on escomptait – comme l’indiquent les événements de 1789 –, nous 
chercherons à dégager les causes de leur échec en nous appuyant sur quelques 
exemples, notamment iconographiques. Il nous faudra développer quelques idées 
sur la nature de cette ›grandeur‹ monarchique qui occupa tant les esprits du 
XVIIIe siècle, sur sa relation avec un héritage héroïque louisquatorzien en évolution 
et avec les impératifs de la performance du monarque à un siècle qui fut non seule-
ment celui des Lumières mais aussi celui de l’institutionnalisation de l’État et de 
l’émergence de la nation. 

I

À cette fin, il convient de commencer par un mensonge. Ou plutôt, de façon moins 
polémique, de commencer par l’analyse d’une représentation de la grandeur monar-
chique, qui, si elle ne fut pas mensongère, fut hautement imaginaire, et peu soucieuse 
de la vérité historique: il s’agit d’une image de la bataille de Cassel, en Flandre, le 
11 avril 1677, en pleine guerre de Hollande [ill. 1].

C’est la peinture murale de l’ancien réfectoire de l’hôtel royal des Invalides. Au 
premier plan, au milieu à droite, on reconnaît Louis XIV, à cheval, en armure, le bâ-
ton de commandement à la main. Dans la mêlée, c’est lui, visiblement, qui mène ses 
troupes à la victoire. Ce tableau, au premier abord, n’a rien d’extraordinaire. Il fait 
partie de l’interminable série de représentations des victoires du roi qui, pendant la 
guerre de Dévolution puis celle de Hollande, marquèrent la première moitié du 
règne. Et nous sommes dans le genre classique de la représentation du roi-vainqueur, 
conquérant, normalement à cheval, tenant à la main le sabre ou le bâton de comman-
dement. Une tradition, d’ailleurs, si nous suivons les travaux de Friedrich Polleroß, 
qui fut largement utilisée sinon inventée, par les Habsbourg d’Espagne5.

Or nous savons que Louis XIV, si ›espagnol‹, peut-être, qu’il fût, n’assuma jamais 
un vrai commandement suprême, qu’il se borna à assister aux événements, à encou-
rager et à inspirer soldats et officiers. En fait, le roi présidait aux délibérations des 
états-majors, ralliait normalement l’opinion de celui de ses maréchaux qui assurait le 
commandement effectif. La raison d’État, d’ailleurs, l’empêchait de se lancer dans la 
mêlée. La vie du souverain était trop précieuse pour être mise en péril. Louis XIV, 
bien entendu, ne manquait ni de connaissance de la chose militaire, ni de courage per-
sonnel. Il savait retravailler l’organisation de l’armée, exercer les troupes et mépriser 

5	 Peter Burke, Le roi comme héros populaire: seizième à dix-huitième siècles, dans: History of 
European Ideas 3 (1982), p. 267–271, ici p. 268. Voir l’exemple de l’histoire métallique: Medailles 
sur les principaux evenements du regne de Louis le Grand avec des expliquations historiques. 
Par l’Académie Royale des Médailles et des Inscriptions, Paris 1702. Pour la tradition iconogra-
phique, héroïque et hippique des Habsbourg, voir Friedrich Polleross, ›Teatro della Gloria 
Austriaca‹. Das Reiterporträt als Herrschaftszeichen der Casa de Austria, dans: Alexandra 
Merle, Éric Leroy du Cardonnoy (dir.), Les Habsbourg en Europe. Circulations, échanges, 
regards croisés, Reims 2018, p. 79–92.



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 97

avec ostentation les boulets ennemis. Mais néanmoins, il n’était ni roi-connétable, ni 
roi-soldat. Les centaines de tableaux qui le montrent en vainqueur font preuve d’une 
connétablie imaginée6.

Quel est donc l’intérêt de la peinture murale des Invalides représentant la bataille 
de Cassel par rapport à toutes les autres représentations qui, par centaines, évoquent 
les hauts faits d’armes imaginés du roi? Il réside dans le fait que Louis XIV était tout 
simplement absent de cette bataille. Il n’y était présent ni pour encourager ou inspi-
rer les troupes, ni pour soutenir le commandant en chef. Celui-ci, d’ailleurs, était son 
frère cadet, Philippe d’Orléans, qui fut donc le vrai vainqueur. Le tableau le relègue à 
l’arrière-plan du combat, dans la brume. Le roi, irrité par les applaudissements 
qu’avait obtenus son frère, le relégua à l’arrière-plan de la guerre: la cour. Philippe 
d’Orléans lui avait fait ombrage, et cela n’allait pas se reproduire. Le duc n’obtint 
jamais plus l’occasion de réapparaître à la tête d’une armée7.

Même absent, le Grand Roi fut donc présent. Et si ce n’est pas par son corps phy-
sique, du moins l’est-ce par son corps politique. On voit ici de la manière la plus 
claire possible comment le corps politique du roi de France fut absorbé par le corps 
naturel de Louis XIV! Il s’agit là de l’expression la plus claire de l’idée que toute ac-
tion émanait du souverain et que toute la gloire de ses armes lui appartenait seul. La 
gloire fut monopolisée par et pour le roi, et parfois fut quasiment confisquée8. À 
Cassel, Philippe d’Orléans en fit les frais. Il n’avait pas »travaillé pour le roi de 
Prusse«, mais bien pour celui de France et de Navarre; néanmoins, la récompense fut 
bien modeste.

La gloire qui faisait la grandeur de Louis XIV était donc avant tout militaire. Il y 
avait une place pour les arts et, bien entendu, pour la foi. Mais l’essentiel de sa gran-
deur reposait dans les armes. Et Louis XIV en était conscient. Dès son avènement, 
il voulut, comme plus tard Frédéric II de Prusse, se faire connaître par son épée. 
Dans les »Mémoires pour l’instruction du Dauphin«, il parla de la guerre comme 

6	 Joël Cornette, Le roi de guerre. Essai sur la souveraineté dans la France du Grand Siècle [1993], 
Paris 2000; Jean-Philippe Cénat, Le roi stratège. Louis XIV et la direction de la guerre, 1661–
1715, Rennes 2010; Michèle Fogel, Roi de France. De Charles VIII à Louis XVI, Paris 2014, 
p. 412–435; Gérard Sabatier, Margarita Torrione (dir.), Louis XIV espagnol? Madrid et Ver-
sailles. Images et modèles, Paris 2009; Martin Wrede, Ludwig XIV. Der Kriegsherr aus Ver-
sailles, Darmstadt 2015, p. 71–84.

7	 Jérôme Delaplanche, Joseph Parrocel et la peinture de bataille sous Louis XIV, dans: Frédéric 
Lacaille (dir.), Peintures murales aux Invalides. L’œuvre révélée de Joseph Parrocel, Dijon 
2005, p. 122–165; Michel Hanotaux, Le programme iconographique du réfectoire, dans: ibid., 
p. 166–231.

8	 L’initiative de la confisquation de la victoire de Cassel doit, semble-t-il, revenir à Louvois: De-
laplanche, Joseph Parrocel (voir n. 7), p. 182. Pour la »héroïsation« de Louis XIV aux dépens 
de ses seconds, voir Thomas Kirchner, Le héros épique. Peinture d’histoire et politique artis-
tique dans la France du xviie siècle [2001], Paris 2008, p. 79–90; Mark Bannister, ›Crescit ut as-
picitur‹. Condé and the Reinterpretation of Heroism, 1650–1662, dans: Keith Cameron (dir.), 
Ethics and Politics in Seventeenth-Century France. Essays in Honour of Derek A. Watts, Exeter 
1996, p. 119–128. Voir pour le contexte intellectuel et artistique Édouard Pommier, Le portrait 
du pouvoir: de la norme à la réalité, dans: Olivier Bonfait, Anne-Lise Desmas, Brigitte Marin 
(dir.), Les portraits du pouvoir, Paris 2003, p. 3–17, ici p. 12–15. Voir aussi l’approche à la fois gé-
nérale et détaillée de Yann Lignereux, Les rois imaginaires. Une histoire visuelle de la mo-
narchie de Charles VIII à Louis XIV, Rennes 2016, p. 257–269.



Martin Wrede98

non seulement d’un droit, mais d’un devoir des princes. Et il réussit largement dans 
ce devoir, même si c’étaient d’autres qui maniaient son épée. Dans le système de Ver-
sailles, cela ne posait pas de problème. La machine de la glorification du roi, instaurée 
par Colbert, travaillait à merveille9.

Et ce fut précisément cette machine qui inventa »Louis le concret«, le vainqueur 
véritable, auteur de faits d’armes réels, représentés d’une façon réaliste. L’usage de 
l’allégorie était en recul, comme conséquence de la querelle qui opposa les Modernes 
aux Anciens. Il fallait donc montrer le plus grand roi du monde, bien au-dessus de 
César, d’Auguste ou d’Alexandre, d’une façon vraie, véridique, ou qui parût comme 
telle. Enfin, rien n’était beau que le vrai10.

Néanmoins, cette association plus qu’étroite entre le roi et les victoires concrètes, 
authentiques, pouvait générer deux risques: d’une part, il était vital de rendre cré-
dible ce rôle militaire du roi héroïque, et, d’autre part, il fallait qu’il y eût victoire. 
Sans exploits, la propagande royale ne pouvait rien exploiter. Ce problème ne se pré-
senta plus à Louis XIV, même si la seconde moitié de son règne devait être beaucoup 
moins glorieuse que la première et même si, après 1693, il ne se rendit plus sur les 
champs de bataille pour y faire valoir son autorité de façon personnelle. Son autorité 
était déjà bien posée et sa renommée acquise. La création de l’ordre de Saint-Louis 
fournissait un moyen efficace de relier l’armée – ses officiers – au souverain, de rendre 
présent l’absent. Cela vaut au moins dans un premier temps, avant que l’ordre ne 
tombât entre les mains du ministère de la guerre11. En 1693, en tout cas, la ›marque 
Louis XIV‹ était établie. Il était évident que l’on avait affaire au »plus grand roi du 
monde«, et l’on savait d’où venait cette grandeur. Pour ses successeurs, pourtant, la 
relation à la chose militaire allait poser problème: un problème qui s’associait aux 
déficits de la représentation et – finalement – de l’autorité royale12.

II

Sur son lit de mort, le »Grand roi« l’avoua finalement: il avait »trop aimé la guerre«. 
Une opinion qui fut largement partagée par ses contemporains, le duc de Saint-Si-
mon en tête13. Les leçons, notamment celles qui provenaient du dernier affrontement 

9	 Louis XIV, Mémoires pour l’instruction du Dauphin, éd. Pierre Goubert, Paris 1992, p. 105. 
Pour la bellicosité princière, voir Johannes Burkhardt, Die Friedlosigkeit der Frühen Neuzeit. 
Grundlegung einer Theorie der Bellizität Europas, dans: Zeitschrift für historische Forschung 
24 (1997), p. 509–574, pour la glorification de Louis XIV, voir surtout Peter Burke, Louis XIV. 
Les stratégies de la gloire, Paris 1995 [angl. 1992]; Jean-Pierre Labatut, Louis  XIV. Roi de 
gloire, Paris 1984; Nicole Ferrier-Carverivière, L’image de Louis XIV dans la littérature fran-
çaise de 1660 à 1715, Paris 1981.

10	 Burke, Louis XIV (voir n. 9), p. 131–133; Lignereux, Les rois imaginaires (voir n. 8), p. 276–
277.

11	 Pour la bureaucratisation du Saint-Louis, voir Martin Wrede, Ohne Furcht und Tadel – für 
König und Vaterland. Frühneuzeitlicher Hochadel zwischen Familienehre, Ritterideal und 
Fürstendienst, Ostfildern 2012, p. 284–288.

12	 Id., Des Königs Rock und der Rock des Königs. Monarch, Hof und Militär in Frankreich von 
Ludwig XIV. zu Ludwig XV., dans: id. (dir.), Die Inszenierung der heroischen Monarchie. Früh-
neuzeitliches Königtum zwischen ritterlichem Erbe und militärischer Herausforderung, Mu-
nich 2014, p. 382–408. 

13	 Saint-Simon, Mémoires, éd. Yves Coirault, t. V, Paris 1985, p. 617–618. Versions différentes des 



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 99

du règne, autour de la succession espagnole, avaient été amères. Le vieux roi apprit 
alors à adopter une vision différente de celle du jeune prince entreprenant et ambi-
tieux des années 1660… Louis XIV laissait un royaume fort, mais son héritage restait 
néanmoins ambigu: avec des finances en désordre, une économie affaiblie et des 
relations avec les pays voisins assez tendues, le duc d’Orléans, durant sa régence, puis 
le jeune Louis XV, devenu majeur, durent se résoudre à une politique extérieure me-
surée, destinée à éviter tout nouvel affrontement guerrier. Et le peuple en sut gré au 
jeune roi »pacifique«14.

En effet, la mise en scène du jeune Louis XV donnait bien volontiers dans le paci-
fisme. Le surnom de »Louis le Pacifique« fut développé et relayé à souhait. Il traçait 
une différence nette avec le bisaïeul belliqueux. Et il ne faut pas l’oublier: Louis XV 
avait reçu une éducation pour le moins influencée par l’esprit fénelonien. François 
de La Mothe-Fénelon, archevêque de Cambrai, avait été le précepteur de son père, 
le duc de Bourgogne, mort en 1711. Il avait prémuni son disciple, et à travers lui 
toute une génération, contre les excès guerriers dont s’étaient rendus coupables, à 
ses yeux, le vieux roi et la vieille cour15. Le précepteur de Louis XV, Fleury, n’était 
pas de la même trempe que Fénelon, mais il connaissait ses écrits, estimait ses ensei-
gnements et en fit usage pour son propre élève. On cita Louis XIV avec respect, bien 
sûr, devant l’enfant-roi. Or le modèle qu’on lui présentait fut Saint Louis: le pieux 
roi-justicier qui savait se battre, mais qui, en croisé, ne livrait bataille que pour la 
gloire de Dieu16.

L’éducation de Louis XV fut donc marquée par l’esprit de charité et de bienfai-
sance. Le jeune roi visitait régulièrement les maisons religieuses avec leurs fondations 
charitables. Il endossa donc, encore mineur, les habits du père du peuple. C’était là le 
but de ses précepteurs. Fénelon, après la découverte de sa critique du bellicisme 
louisquatorzien, fut banni de la cour. Ses maximes, néanmoins, allaient marquer for-
tement le XVIIIe siècle, jusque dans l’éducation du successeur du »Grand Roi«17.

Les maximes, adressées au jeune héros Télémaque dans ce roman qui porte son 
nom, n’étaient pas trop sophistiquées: »Heureux le peuple qui est conduit par un 
sage roi. […] Heureux le roi qui fait le bonheur de tant de peuples, et qui trouve le 
sien dans la vertu«18. Elles incitaient à la vertu morale et chrétienne. Les valeurs che-
valeresques ou militaires n’y avaient qu’une place limitée. Le roi de guerre recevait 
même un avertissement sérieux: »Un roi entièrement tourné à la guerre voudrait tou-

derniers mots de Louis XIV: Alexandre Maral, Les derniers jours de Louis XIV, Paris 2014, 
p.  181; Joël Cornette, La mort de Louis XIV. Apogée et crépuscule de la royauté. 1er  sep-
tembre 1715, Paris 2015, p. 30.

14	 Michel Antoine, Louis XV, Paris 1989, p. 248–255, 287–300.
15	 Aurore Chéry, Les Leszynski et l’image du roi bienfaisant. Un modèle pour la monarchie fran-

çaise?, dans: Les carnets du LARHRA (2012/2), p. 55–71.
16	 Bernard Hours, Louis XV. Un portrait, Toulouse, Privat, 2009, p. 167; Antoine, Louis XV 

(voir n. 14), p. 66–79.
17	 Hours, Louis XV (voir n. 16), P. 79–83; Jacques Le Brun, L’éducation des princes selon Féne-

lon, dans: Ran Halévi (dir.), Le savoir du prince. Du Moyen Âge aux Lumières, Paris, Fayard, 
2002, p. 235–260.

18	 Fénelon, Les aventures de Télémaque, dans: id., Œuvres, éd. Jacques Le Brun, t. II, Paris 1997, 
p. 1–326, ici p. 16–17.



Martin Wrede100

jours la faire pour étendre sa domination et sa gloire propre: il ruinerait ses peuples«19. 
Le roi et le peuple visés étaient clairement identifiables.

Néanmoins, l’ouvrage contenait un deuxième avertissement: pour Fénelon, n’était 
qu’un »demi-roi«20celui qui savait gouverner seulement dans la guerre. Mais n’en est-
il pas de même pour le prince qui ne sait gouverner que dans la paix? Pour les contem-
porains de Louis  XIV, un tel problème n’était pas d’actualité, mais pour ceux de 
Louis XV, il allait bel et bien se poser.

Depuis la fin des années 1730, des voix s’élevaient par rapport à la capacité du roi à 
régner. En effet, c’est le cardinal de Fleury qui était de fait Premier ministre et tenait 
les rênes du gouvernement royal. Le roi ne s’occupait guère des affaires courantes. Il 
ne s’investit non plus personnellement dans la guerre de la Succession de Pologne. Sa 
vie intime même était déjà la cible du public – fut il encore un public curial et aristo-
cratique21. On attendait autre chose de lui que de laisser faire »Monsieur le Cardinal« 
et d’assister depuis Versailles aux cours des événements. 

Vint d’abord un certain désenchantement de la noblesse. Louis XV, sous l’emprise 
de Fleury, choisit de rester neutre dans le conflit qu’allait déclencher le roi de Prusse 
après la mort de l’empereur Charles VI. Il déclara vouloir »rester sur le mont Pa-
gnote«. Il s’agissait là d’une petite colline près de Compiègne, où le roi aimait à 
chasser. Il voulait dire qu’il entendait rester chez lui, en quelque sorte les bras croi-
sés, hors du conflit. Un courtisan lui lança la réplique cinglante: Votre Majesté y 
aura froid, car vos aïeux n’y ont point bâti22. En termes plus directs: les ancêtres du 
roi n’auraient jamais pris une décision aussi lamentable. Et finalement, en 1743, 
alors que le cardinal Fleury se mourait, un autre courtisan demanda au roi: Mais 
qui va maintenant nous gouverner23? De telles remarques appartenaient encore au 
jeu de la cour, où tout le monde cherchait à se distinguer, par esprit et par candeur, 
mais elles traduisaient la frustration bien réelle éprouvée par une partie des élites à 
l’égard de la politique et du comportement personnel de Louis XV, désormais consi-
déré comme »trop pacifique«. Et elles montrent la pression que les courtisans pou-
vaient exercer sur leur souverain23a. En matière de pacifisme royal, la conjoncture 
avait changé.

Bien entendu, ce n’était pas encore l’abîme d’impopularité et de mépris dans lequel 
le roi allait sombrer plus tard. Louis XV était capable d’inverser totalement la courbe. 
Après la mort de Fleury, saisissant toutes les opportunités du moment, il s’était résolu 
à suivre désormais les pas du Grand Roi: gouverner seul, prendre les armes et asseoir 

19	 Ibid., p. 67.
20	 Ibid.
21	 René-Louis de Voyer de Paulmy, marquis d’Argenson, Journal et mémoires du marquis 

d’Argenson, éd. J. B. Rathéry, t. II, Paris, 1859, p. 225–226; id., Mémoires et journal inédit du 
marquis d’Argenson. Publiés et annotés par le marquis d’Argenson, t. II, Paris 1857, p. 202–203. 
Voir Antoine, Louis XV (voir n. 14), p. 300–303.

22	 Cité d’après ibid., p. 301.
23	 Cité d’après Leonhard Horowski, Die Belagerung des Thrones. Machtstrukturen und Karriere

mechanismen am Hof von Frankreich, 1661–1789, Ostfildern 2012, p. 131.
23a	Sous cet aspect, le titre allemand de l’ouvrage de Horowski (ibid.) paraît particulièrement bien 

choisi; sc. »Le trône assiégé«. La traduction française ne l’a pas maintenu: L. H., Au cœur du pa-
lais. Pouvoir et carrières à la cour de France, 1661–1789, Rennes 2019.



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 101

son autorité sur l’Europe24. – Il prit le chemin des Flandres pour y faire ses premières 
armes. Avec bonheur, d’ailleurs: assistant au siège de Menin, il y fit son entrée le 7 mai 
1744. Ensuite, en bon roi de guerre, il décida de se rendre sur le front du Rhin, le ju-
geant plus préoccupant. Mais il ne l’atteindra pas. Survint alors le fameux épisode de 
Metz: la maladie du roi – prétendument mortelle –, sa confession, où il reconnut ses 
péchés, répudia ses maîtresses et demanda publiquement pardon du »scandale de sa 
vie privée«. Le pécheur repenti fut alors sauvé par la main de Dieu et les sujets se 
réconcilièrent avec leur roi, de nouveau »bien-aimé«25. 

L’année suivante, en revanche, le roi arriva non seulement sur le front, de nouveau 
en Flandres, mais sur un véritable champ de bataille. Et il y fut même vainqueur: à 
Fontenoy, le 11 mai 1745. Mais, contrairement à Louis XIV, même présent, il n’y 
était pas au premier plan. Nous devons à Pierre Lenfant un tableau très significatif de 
la bataille. Si celui-ci est ambigu au premier abord, il devient finalement assez clair. 
On y voit deux protagonistes: à gauche, le roi Louis XV, le souverain; à droite, dé-
couvert, vis-à-vis du monarque, le maréchal Maurice de Saxe, commandant en chef 
de l’armée. C’est grâce à ses dispositions que les forces françaises avaient obtenu la 
victoire sur leurs ennemis anglais. Pour nous, la main du commandement de 
Louis XV est du plus haut intérêt. Elle pointe vers Maurice de Saxe. Dans le langage 
pictural traditionnel, cela signifiait que le roi donnait un ordre, en l’occurrence à son 
maréchal. Or, en 1745, tout le monde savait que c’était Maurice de Saxe qui avait com-
mandé et que Louis XV n’avait été qu’un spectateur attentif. Le roi l’avoua d’ailleurs 
de son plein gré, et le maréchal (en termes feutrés) ne lui donna pas tort26. Les contem-
porains, tout au moins en partie, pouvaient donc comprendre que le roi désignait le 
vrai vainqueur. Une telle représentation dans le cadre de la guerre de Hollande n’au-
rait pas été imaginable. Et aussi inimaginable aurait été, dans le contexte de Fontenoy 

24	 Antoine, Louis XV (voir n. 14), p. 353–354, Michèle Fogel, Les cérémonies de l’information 
dans la France du XVIe au XVIIIe siècle, Paris 1989, p. 248; id., Roi de France (voir n. 6), p. 339–
344.

25	 Thomas Kaiser, Louis ›le Bien-Aimé‹ and the Rhetoric of the Royal Body, dans: Sara E. Mel-
zer, Kathryn Norberg (dir.), From the Royal to the Republican Body. Incorporating the Poli-
tical in Seventeenth- and Eighteenth-Century France, Berkeley, Los Angeles, Londres 1998, 
p. 131–161.

26	 Antoine, Louis XV (voir n. 14), 384–387. Voir le résumé de Maurice de Saxe: Le Roi a marqué 
dans cette auffaire [i. e. la bataille, M. W.] une fermeté d’âme et une tranquillité [sic] dignes d’éloge. 
Il ne m’a troublé dans mon opération par aucune inquiétude […]. Maurice de Saxe à inconnu, 
12 mai 1745, dans: Charles Philippe d’Albert, duc de Luynes, Mémoires du duc de Luynes sur la 
cour de Louis XV, éd. L. Dussieux, E. Soulié, t. VII: 1743–1746, Paris 1861, p. 178–180. Fogel, 
Roi de France (voir n. 6), p. 436–443, évoque d’une part des tensions entre le maréchal et le roi, 
d’autre part l’investissement approfondi de Louis XV dans les réflexions stratégiques et opéra-
tionnelles. – Pour la main et le bâton de commandement, voir Godehard Janzing, Le pouvoir en 
main. Le bâton de commandement dans l’image du souverain à l’aube des Temps modernes, 
dans: Thomas W. Gaehtgens, Nicole Hochner (éd.), L’image du roi de François Ier à Louis XIV, 
Paris 2006, p. 245–280. Voir également la documentation de l’exposition à Versailles en 2008: Les 
batailles de Louis XV par Pierre Lenfant. URL: http://www.chateauversailles.fr/resources/pdf/
fr/presse/cp_lenfant_fr.pdf [consulté le 16  juin  2016]. La lecture du tableau par Pierre-Yves 
Beaurepaire, Échec au roi. Irrespect, contestations et révoltes dans la France des Lumières, 
Paris 2015, p. 26–27, qui ne voit que la seule désignation du maréchal de Saxe, sous-estime la 
complexité.



Martin Wrede102

en 1745, un tableau du genre »Cassel 1677«, revendiquant toute la gloire pour le mo-
narque seul, faisant de lui un véritable chef de guerre, malgré les faits [voir ill. 1].

Pourtant, il ne faut pas sous-estimer l’implication du roi. Dans la bataille, il fit 
preuve de sang-froid. Il resta ferme au moment de la crise et donna l’exemple. Plus 
tard, l’un de ses successeurs indirects – Napoléon – fut pleinement conscient de l’im-
portance de ce rôle du souverain et lui rendit hommage27. Après la bataille, Louis XV 
fit preuve de pitié et de sollicitude pour les victimes, y compris celles dans les rangs 
ennemis. Il s’assura que l’on soignait au mieux les blessés des deux camps et présenta 
les morts au Dauphin pour lui montrer comment la charge d’un roi pouvait être 
lourde. Plus important encore: en faisant connaître et la sollicitude et les scrupules, 
il adoptait les valeurs des Lumières. Le roi de Fontenoy était un roi de guerre éclairé, 
et, en tant que tel, il allait jouir de respect et d’une popularité incontestable28. Non 
seulement il avait assumé l’héritage héroïque de la fonction royale, mais il l’avait 
actualisé.

En 1745, le roi était donc à la hauteur non seulement de sa tâche, mais également 
de son temps. Il l’était d’autant plus qu’il continuait dans cette même veine: en 1746, 
il rejoignit ses troupes, assista aux sièges de Bruxelles et d’Anvers et prit possession 
de ces deux villes. En 1747, il fut présent à la bataille de Lawfeld29. Désormais, la ma-
chine de la glorification royale donnait fortement dans le registre de la grandeur 
monarchique, traduit par l’héroïsme militaire. La fréquence des Te Deum devint 
plus importante que jamais; hymnes et chansons exaltaient la gloire d’un roi victo-
rieux. Jens-Ivo Engels, pourtant, leur reconnaît un certain degré de stérilité et d’es-
soufflement30.

 Et en tout cas, Louis XV tomba vite de ce piédestal. Trois ans plus tard, la paix 
d’Aix-la-Chapelle, qui mit fin aux hostilités, ne fut pas unanimement acclamée. »Bête 
comme la paix« était le slogan malveillant, brandi par une partie du public31. En fait, 
la France rendit à l’Autriche les pays qu’elle avait conquis. Louis XV déclara qu’il 
voulait faire la paix en roi et non en marchand, et donc qu’il n’avait pas besoin de 
telles conquêtes. Du point de vue politique, c’était une position sage et mesurée. Mais 
dans la discussion publique, la question fut posée: le sang versé avait-il coulé en vain? 
Le roi avait-il sacrifié la vie de ses sujets en les faisant »travailler pour le roi de 
Prusse«? L’expression date, bien sûr, de cette époque. 

Il y eut l’épisode néfaste de l’expulsion hors de France du prince Charles Édouard 
Stuart, fils du prétendant au trône d’Angleterre, »Jacques III«. La tentative du prince 
de renverser la dynastie hanovrienne à travers un soulèvement de l’Écosse avait 
cruellement échouée et ses partisans devaient en faire les frais – les retombées poli-

27	 Antoine, Louis XV (voir n. 14), p. 387.
28	 Ibid., p. 380, 387; Engels, Königsbilder (voir n. 4), p. 202–203. Voir aussi Jean-Pierre Bois, Fon-

tenoy 1745. Louis XV, arbitre de l’Europe, 2e éd, Paris 2012. Plus sceptique: Fadi El Hage, Le 
sabordage de la noblesse. Mythe et réalité d’une décadence, Paris 2019, p. 106–108.

29	 Antoine, Louis XV (voir n. 14), p. 392, 398.
30	 Engels, Königsbilder (voir n. 4), p. 203. Pour les Te Deum, voir Fogel, Les cérémonies (voir 

n. 24), p. 257–266; id., Célébrations de la monarchie et de la guerre. Les Te Deum de victoire en 
France de 1744 à 1783, dans: Paul Viallaneix, Jean Ehrard (dir.), La bataille, l’armée, la gloire, 
1745–1871, t. I, Clermont-Ferrand 1985, p. 35–44.

31	 Antoine, Louis XV (voir n. 14), p. 400–402. 



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 103

tiques et économiques de la défaite allaient être lourdes. Les qualités politiques, mili-
taires ou encore morales du prétendant n’étaient pas hors de doute. Mais, au moins, 
il s’était battu lui-même, en personne, il avait commandé sur place. Et en faisant 
preuve de valeur, il s’était révélé un digne rejeton d’Henri IV. Lors des négociations 
de la paix d’Aix-la-Chapelle, les Britanniques demandèrent son expulsion hors de 
France: pour contrer cette menace, ses soutiens français exploitèrent largement la po-
pularité que le prince avait acquise par ses exploits écossais. Et ils ne manquèrent pas 
de formuler sur cette base un reproche au roi de France, lui aussi, bien sûr, rejeton 
d’Henri IV, mais dégénéré, prêt à lâcher son cousin, plus valeureux que lui, sous la 
pression des étrangers, mais sans nécessité véritable. – Relayé à maintes reprises, l’ar-
gument fit son effet: il marquait le début de la descente du roi aux enfers de l’impo-
pularité et de l’irrespect32. 

Louis XV ne fut plus jamais capable de regagner la confiance de son peuple ou, 
pour être plus exact, celle des milieux qui formaient alors l’opinion publique. Ses 
défaillances personnelles, réelles, en étaient en partie responsables – sa timidité bien 
connue, son goût du privé, sa vie sexuelle surtout. Mais sa performance en tant que 
chef de guerre après 1748 y était pour beaucoup: en fait, il s’agit plutôt d’une 
non-performance. Le roi ne se rendait que très rarement auprès de ses troupes et il 
ne fréquentait plus les champs de bataille. Il continuait, certes, de se faire représen-
ter en harnois ou en armure, d’une façon que l’on peut qualifier d’héroïque, sinon 
de chevaleresque – comme dans le portrait de Carle Van Loo de 1751. Ceci, pour-
tant, se situait sur un plan assez symbolique, voir allégorique: le roi-chevalier en ar-
mure ne correspondait pas à la réalité, ne reflétait en rien la chose militaire contem-
poraine et ne répondait plus à l’esprit de l’époque, qui demandait action, service et 
vérité et exigeait leur représentation dans un sens de sobriété morale. Non seule-
ment Louis XV ne s’y prêtait pas, mais ses choix représentatifs s’en écartaient assez 
clairement [voir ill. 3]33. 

Que Louis XV, le maître de Versailles, dans la réalité ne portât pas le harnois mais 
l’habit habillé allait de soi. Mais la réalité ne faisait guère meilleur effet. Étant donné 
les circonstances, c’est la tenue militaire qu’on lui demandait: admettre l’uniforme à 
la cour et le porter lui-même. À l’instar, d’une façon indirecte, du chevalier d’Arcq 
dans sa défense de la vocation militaire de la noblesse française, tel qu’il devenait de 
plus en plus courant de le faire dans les autres capitales européennes: Que les Mili-
taires ne paroissent à votre Cour, qu’avec l’habit qui les distingue du reste de vos su-
jets [...]. Pourquoi rougiroient-ils de le porter à vos yeux? Pourquoi rougiriez-vous de 
les en voir décorés34?

32	 Kaiser, The Drama of Charles Edward Stuart (voir n. 4); Arlette Farge, Dire et mal dire. L’opi-
nion publique au XVIIIe siècle, Paris 1992, p. 231–240.

33	 Robert Rosenblum, Transformations in Late Eighteenth Century Art, 3e éd., Princeton, N. J 
1970, p. 56. – On ne peut pas citer le portrait de Van Loo comme une continuation de l’imagerie 
héroïque représentée par le tableau des vainqueurs de Fontenoy. Cf. Beaurepaire, Échec au roi 
(voir n. 26), p. 26.

34	 Philippe-Auguste de Sainte-Foy, chevalier d’Arcq, La noblesse militaire ou le patriote françois, 
s. l. 1756, p. 89–90. La tirade vise le luxe ostentatoire de l’aristocratie versaillaise qu’il fallait sup-
primer par le port de l’uniforme. Pour le prestige croissant de l’uniforme, voir Philip Mansel, 
Dressed to Rule. Royal and Court Costume from Louis XIV to Elizabeth II, New Haven et al. 



Martin Wrede104

Mais après 1748, Louis XV n’apparut en uniforme, auprès de ses troupes, que très 
exceptionnellement. Il se contentait de passer quelques revues par an. Et après 1756, 
par temps de guerre donc, il resta loin des combats. De façon officielle, protoco-
laire, ceci était dû au fait qu’il ne représentait qu’une force auxiliaire de l’empereur 
François Ier – l’époux de l’impératrice-reine Marie-Thérèse, en réalité son »prince 
consort«35 – et qu’il ne pouvait pas piétiner dans la souveraineté de celui-ci. Le roi 
ne surveilla ni un passage de la Weser, ni un siège de Minden, et il ne fit pas non plus 
son entrée dans Hanovre36. D’un autre côté, après le triomphe de Hastenbeck, qui 
permit l’occupation passagère des terres électorales de Georges II d’Angleterre, les 
défaites se multiplièrent: Rossbach … L’année 1759 devint l’annus horribilis de la 
couronne de France. Et Louis XV, si invisible fût-il dans la direction de la guerre aux 
yeux du public, dut en assumer la responsabilité ultime: la monarchie avait failli 
dans son rôle protecteur envers la nation. L’exemplarité héroïque du roi fut alors un 
lointain souvenir37. Le fait que, dans l’intimité de son cabinet, dans son for privé, le 
roi travaillât les affaires du royaume de façon très sérieuse, consciencieuse, passait 
inaperçu. Pour un public de plus en plus malveillant, l’intimité du cabinet de 
Louis XV était associée aux seuls plaisirs sensuels. Une sorte de peine capitale fut 
donc prononcée et le monarque fut perçu comme un roi non seulement débauché 
mais fainéant. Le détachement dont il faisait preuve à l’égard de l’armée, du militaire 
et de l’uniforme y était pour beaucoup. Ignorant le problème, il ne trouvait pas de 
riposte38. Et l’héritage héroïque du Grand Roi, finalement, ne fut assumé que par le 
fondateur de la »quatrième dynastie«. 

III

L’avènement de Louis XVI, en 1774, marqua une rupture politique surtout par 
l’abandon de la réforme du chancelier Maupeou – le gouvernement royal, une fois de 
plus, fit marche arrière. Mais en même temps, le nouveau règne apporta une dose de 
renouveau pour la représentation du roi. Comme Louis XV, Louis XVI se vit confi-
né dans le modèle de la monarchie curiale de Versailles, telle qu’elle avait été créée par 
Louis XIV. Le cérémonial restait inchangé, et même si les décors avait étaient rafraî-
chis, bâtiments et peintures rappelaient le passé. La démolition de l’escalier des am-
bassadeurs ne fit pas de Versailles le palais de Louis XV. La construction des Trianons 
aussi bien que les projets abandonnés pour le château principal soulignent plutôt 
qu’à Versailles les deux successeurs du Grand Roi se retrouvèrent dans un rôle qui 

2005, p. 18–36, 57–62; id., Monarchy, Uniform and the Rise of the Frac, dans: Past and Present 
96 (1982), p. 103–132.

35	 Barbara Stollberg-Rilinger, Maria Theresia. Die Kaiserin in ihrer Zeit. Eine Biographie, Mu-
nich 2017, p. 150–157. En Français voir l’essai biographique d’Elisabeth Badinter, Le pouvoir 
au féminin. Marie-Thérèse d’Autriche, 1717–1780. L’impératrice-reine, Paris 2016, p. 160–161, 
202–203. 

36	 Hours, Louis XV (voir n. 16), p. 559.
37	 Tim Blanning, The Culture of Power and the Power of Culture. Old Regime Europe 1660–

1789, Oxford 2002, p. 393, 402; El Hage, Le sabordage (voir n. 28), p. 103.
38	 Antoine, Louis XV (voir n. 14), p. 426–429, 525–526; Engels, Königsbilder (voir n. 4), p. 188, 

266–268; Darnton, Le diable (voir n. 4), p. 382–385, 494, 507.



Ill. 1: Joseph Parrocel (1646–1704), Bataille de Cassel, le 11 avril 1677. Peint en 1679–1680, Paris, Hôtel des 
Invalides – Musée de l’Armée/RMN: Même absent, le roi est présent. Un Louis XIV imaginaire mène ses 
troupes dans la mêlée. Le duc d’Orléans est relégué à l’arrière-fond.



Ill. 2: Pierre Lenfant, La bataille de Fontenoy, le 11 mai 1745, 1747. Musée national du château de Ver-
sailles/RMN: Louis XV, par la main de commandement, semble indiquer le vrai vainqueur de la journée. Le 
roi apparaît comme un roi de guerre éclairé. 



Ill. 3: Carle Van Loo, Louis XV en armure, 1751. Musée national du château de Versailles/RMN: La 
représentation du roi en armure n’est désormais qu’une abstraction du chef de guerre, aussi éloigné de la 
chose militaire que du service de l’état. 



Ill. 4: Philibert-Louis Debucourt (1755–1832), Louis XVI distribuant des aumônes, 1785. Musée national 
du château de Versailles/RMN: Roi bienfaisant: Louis XVI, habillé de manière simple mais rendu recon-
naissable par un manteau rouge, entre dans une grange pour distribuer des aumônes.



Ill. 5: Nicolas-André Monsiau, Louis XVI donnant ses instructions au capitaine La Pérouse, 1817. Musée 
national du château de Versailles/RMN: Commandité sous la Restauration, le tableau rend hommage à 
Louis XVI comme roi-géographe, mais révèle l’anachronisme de sa cour: le roi et le duc de Castries ont 
beau arborer le »Saint-Louis«, que porte aussi le capitaine La Pérouse. Le contraste entre habits habillés et 
uniforme reste frappant.



Ill. 6: François Carteaux, Louis XVI équestre, dit en roi-citoyen, 1791. Musée national du château de Ver-
sailles/RMN: Le plus ambitionné et dernier des rares portraits équestres de Louis XVI. Tardivement le roi 
cherche à s’associer à la gloire militaire et – en portant la cocarde tricolore – aux valeurs révolutionnaires. 
Dans cette logique, pourtant, il n’aurait pas dû choisir l’uniforme rouge du maréchal de France mais la 
tenue bleue des Gardes nationales.



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 105

non seulement était difficile à remplir mais aussi dans un cadre qui ne correspondait 
plus tellement à l’esprit du siècle39. Quant à celui-ci, il ne faut pas sous-estimer non 
plus le poids de l’héritage sacral de la monarchie française, sa base spirituelle, qui, vis-
à-vis des Lumières, commençait à poser problème. Le roi de France n’adoptait pas la 
posture du »despote éclairé«, »premier serviteur de l’État«. Ce fut Louis XVIII, bien 
plus tard – et bien trop tard –, qui en vit l’intérêt, en se prêtant à la représentation du 
roi à la table de travail.

Mais Louis XVI avait déjà bien compris qu’il lui fallait une stratégie représenta-
tive nouvelle, cohérente, capable de le sortir de l’ombre de ses deux prédécesseurs. Il 
ne la trouva ni dans le service ni dans le soutien des Lumières mais dans la bienfai-
sance publique et dans la modestie ostentatoire. Bienfaisance et modestie étaient 
destinées à composer sa »marque«, à le démarquer, donc, et du feu roi et du Grand 
Roi. Elles avaient l’avantage – contrairement au despotisme éclairé – de s’associer à 
la sacralité de la monarchie40. En agissant ainsi, comme le démontrent les travaux 
d’Aurore Chéry, il suivait les pas d’un autre roi et proche parent: ceux de Stanislas 
Leszczinsky, ancien roi de Pologne, beau-père de Louis XV, qui avait hérité de la 
Lorraine en 1737 grâce au marchandage diplomatique européen qui devait régler 
non seulement la succession polonaise mais aussi celle de la maison d’Autriche. 
Pour se faire accepter par les élites et par la population de son nouveau duché, il 
adopta une stratégie de bienfaisance. Il le fit aussi par conviction, car il avait 
consciencieusement appris et adopté les maximes de Fénelon41. Le succès lui donna 
raison, et son exemple fut important pour son petit-fils, le dauphin de Louis XV, et 
à travers lui pour son arrière-petit-fils, le futur Louis XVI42.

Celui-ci s’inspira donc de Stanislas Leszczinsky, mais il invoqua plutôt Henri IV 
de France: pas le »Vert galant«, bien entendu, ni le chef de guerre, mais, bien sûr, le 
»bon roi« et la »poule au pot«. Louis XVI, fort de ses convictions personnelles, ne 
donnait pas dans le registre du roi de guerre. Il se fit représenter simple, affable, s’api-

39	 Alexandre Maral, Le roi, la cour et Versailles. Le coup d’éclat permanent, 1682–1789, Paris 
2013, p. 26–28, 40, 392–397 (aménagements et projets); Bernard Hours, Louis XV et sa cour. Le 
roi, l’étiquette et le courtisan, Paris 2002, p. 127–130; Hamish M. Scott, »The Problem of En-
lightened Absolutism«, id. (dir.), Enlightened Absolutism. Land and Reformers in Later 
Eighteenth-Century Europe, Ann Arbor 1990, p. 30–32. – On peut voir dans l’édit de tolérance 
de 1787 une mesure visant à s’inscrire dans le courant d’un »despotisme [i. e. absolutisme] éclai-
ré«, mais qui n’arriva pas à affermir réputation et image de la monarchie. Barbara de Negroni, 
Intolérances. Catholiques et protestants en France, 1560–1787, Paris 1996, p. 212–214. 

40	 Ronald G. Asch, Sacral Kingship between Disenchantment and Re-Enchantment. The French 
and English Monarchies 1587–1688, New York 2014, p. 159–163; El Hage, Le sabordage (voir 
n. 28), p. 112–113. Cf. sur le fond Monique Cottret, Jansénismes et Lumières. Pour un autre 
XVIIIe siècle, Paris 1998, p. 155–173; David Bell, The Cult of the Nation in France. Inventing 
Nationalism, 1680–1800, Cambridge, Mass., Londres 2001, p. 27–32, et surtout Dale K. Van 
Kley, Les origines religieuses de la Révolution française, 1560–1791, Paris 2002 (orig. angl. 
1996). Pour la mise en scène de Louis XVIII voir Martin Wrede, Le portrait du roi restauré ou 
la fabrication de Louis XVIII, dans: RHMC 53/2 (2006), p. 112–138.

41	 Aurore Chéry, Louis XVI ou le nouvel Henri IV, dans: Bulletin du Centre de recherche du châ-
teau de Versailles. Articles et études, mis en ligne le 16 septembre 2010. URL: http://crcv.revues.
org/10466 [consulté le 8/6/2016]; ead., Les Leszynski et l’image du roi bienfaisant (voir n. 15).

42	 Ibid., p. 70. Il paraît même que celui-ci, sur le plan personnel et moral, fut élevé comme un 
contre-exemple à Louis XV. 



Martin Wrede106

toyant des misérables et leur portant l’aumône, un exemplum virtutis accompli. Tel le 
montre un tableau de 1784, de Philibert-Louis Debucourt, bien en phase avec son 
temps. Le roi, vêtu d’une manière assez sobre, entre dans une grange pour soutenir 
une famille dans le besoin. Le tableau avait fait l’objet de négociations intenses entre 
l’artiste et la cour, car le roi insistait sur une représentation plutôt modeste43. Il y avait 
donc bonté, modestie, certes, et, par conséquent, il y avait popularité. Mais l’autorité 
faisait défaut et la grandeur était loin. Dans un siècle qui était imbu du culte des 
grands hommes, ceci, à la longue, devait poser problème. Et, finalement, la »glorifi-
cation« modeste ne visait pas tellement le roi, mais plutôt l’homme – l’homme privé. 
La monarchie, au fond, n’en profita guère [voir ill. 4].

IV

En fait, le »grand homme« des Lumières fut un concept nouveau. Il était l’héritier de 
l’»homme illustre« baroque, mais il s’en distinguait. Le grand homme, dans la théo-
rie, n’avait pas besoin de naissance, mais seulement de talents: il était capable de s’éle-
ver lui-même, grâce à son »génie«. Et, ce qui était davantage rénovateur, les hauts 
faits du grand homme n’étaient pas obligatoirement des faits d’armes. Les arts et les 
lettres notamment y pouvaient trouver leur compte. Pour Voltaire, de façon expli-
cite, le grand homme et le héros n’étaient pas du même bord44. Force est, pourtant, de 
constater que les grands hommes de l’histoire qui étaient présents dans l’espace pu-
blic restaient bien souvent de naissance illustre et que l’on continuait à trouver parmi 
eux bon nombre d’hommes de guerre. On y trouvait même une toute nouvelle caté-
gorie d’hommes de guerre: ceux qui, glorieusement, étaient »morts pour la patrie«, 
élevés par leur sacrifice.

L’exaltation du sacrifice en général, de la mort pour la patrie en particulier, fut in-
ternationale45. L’Angleterre la connut peut-être la première avec la représentation 
emblématique de la mort du général Wolfe sur les plaines d’Abraham, dans la bataille 
devant Québec en 1759. Le tableau de Benjamin West eut un succès immédiat et re-
marquable. La France adopta elle aussi cette vision du dulce et decorum est. L’adver-
saire de Wolfe, le marquis Louis-Joseph de Montcalm, fut mortellement blessé lors 
du même combat. Il eut également droit à une belle carrière posthume: bon nombre 
d’estampes en font preuve [ill. 5]. Le fait qu’il ait perdu non seulement la vie mais 
aussi la bataille et donc le Canada n’entra pas dans la réflexion publique: c’était la 
mort sacrificielle pour la patrie qui l’emportait sur toute autre considération46. Un 

43	 Chéry, Louis XVI ou le nouvel Henri IV (voir n. 41). Cf. Rosenblum, Transformations (voir 
n. 33), p. 50–106, pour le fond et particulièrement p. 102, pour une reprise de l’imagerie sous la 
Restauration.

44	 Thomas W. Gaehtgens, Gregor Wedekind (dir.), Le culte des grands hommes, 1750–1850, Pa-
ris 2009, voir notamment la contribution de Thomas W. Gaehtgens, Du Parnasse au Panthéon: 
la représentation des ›hommes illustres‹ et des ›grands hommes‹ dans la France du XVIIIe siècle, 
p. 135–171, ici p. 136.

45	 Rosenblum, Transformations (voir n. 33), p. 61–78.
46	 Renate Prochno, Nationalism in British Eighteenth-Century Painting: Sir Joshua Reynolds 

and Benjamin West, dans: Studies in the History of Art. Symposion Papers 13 (1991), p. 27–47. 
Des représentations de Montcalm, mourrant sur le champ de bataille des plaines d’Abraham, 
font directement écho au tableau de West. Voir dans la National Gallery of Canada: URL 



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 107

autre exemple, moins illustre, est celui du lieutenant de Jumonville, tué dans la wil-
derness américaine en 1754 déjà par un détachement britannique commandé par un 
certain George Washington. Une violation flagrante du traité de paix en vigueur. Ou 
encore le massacre du chevalier d’Assas, lieutenant dans l’armée d’Allemagne, qui, en 
1760 lors de la bataille de Kloster Kamp, aurait donné l’alerte au prix de sa propre vie. 
Héroïsme, gloire militaire et grandeur par dévouement patriotique furent désormais 
à portée du commun des mortels, ou, du moins, d’officiers subalternes47.

Le concept du grand homme était intimement lié à celui de la nation dont il était 
issu. Il se distinguait par le service de la patrie, et éventuellement, comme nous l’avons 
évoqué, par son sacrifice pour elle. Ses œuvres étaient donc d’une utilité publique 
éminente, et la naissance – en principe – n’entrait en rien en ligne de compte. Par 
conséquent, le culte des grands hommes s’inscrivait dans le culte de la nation et il 
contribuait largement à l’épanouissement de celui-ci. La célébration des grands 
hommes permettait à la nation de se reconnaître, voire de s’exalter elle-même48.

A priori, tout cela ne représentait pas une menace pour la monarchie. Le fait que 
l’on pût trouver désormais la grandeur dans des domaines non guerriers aurait pu 
profiter à la représentation de monarques qui, personnellement, étaient très peu por-
tés vers le métier des armes. Constat qui vaut davantage encore pour Louis XVI que 
pour Louis XV. Le roi pouvait arguer que les grands hommes se multipliaient sous 
son égide, que c’était lui qui les avait choisis, encouragés, peut-être même inspirés, 
et fait travailler. Ils avaient, de toute évidence, non seulement servi la patrie mais 
aussi le trône et contribué à la gloire et à la puissance de celui qui l’occupait. À part 
cela, bon nombre de grands hommes du passé avaient porté une couronne: la collec-
tion d’Antoine-François Sergent, »Portraits des grands hommes, femmes illustres et 
sujets mémorables de France«, parue en 1786, ne comportait pas moins de 96 entrées, 
dont 30 rois et reines. En principe, cela était également susceptible de contribuer à 
l’éclat de la monarchie. Louis XV et Louis XVI s’étaient donc décidés sans trop d’hé-
sitation à soutenir le culte des grands hommes, notamment en subventionnant l’im-
pression de »galeries« ou l’érection de statues49.

Néanmoins, ils n’y trouvaient pas leur compte: l’ouvrage de Sergent ainsi que 
beaucoup d’autres restaient plutôt traditionnels dans leurs choix des grands et des 

http://www.gallery.ca/en/see/collections/artwork.php?mkey=365 [10/01/2013]. L’ébauche de 
François-Louis-Joseph Watteau date de 1783. Elle fut commanditée par le directeur général des 
bâtiments du roi, le marquis d’Angiviller. Plusieurs gravures existent. Voir au Canadian War 
Museum: URL: http://www.warmuseum.ca/cwm/education/toolkit/images/battleground/art/ 
19940056-004.jpg [10/01/2013] (Beaverbrook Collection of War Art CWM19940056-004). Pour 
la réputation posthume de Montcalm, voir Laurent Veyssière, L’honneur de Montcalm (1757–
1761), dans: id., Bertrand Fonck (dir.), La fin de la Nouvelle France, Paris 2013, p. 143–163; 
Jean-Pierre Poussou, Les débats entre historiens à propos de Montcalm, de Wolfe et de la vic-
toire anglaise pendant la guerre de Sept Ans, dans: Laurent Veyssière, Bertrand Fonck (dir.), La 
guerre de Sept Ans en Nouvelle France, Paris 2011, p. 23–48.

47	 Bell, The Cult of the Nation (voir n. 40), p. 119; El Hage, Le sabordage (voir n. 28), p. 160–161, 
179.

48	 Ibid., p.  78, 119; Edmond Dziembowski, Un nouveau patriotisme français, 1750–1770. La 
France face à la puissance anglaise á l’époque de la guerre de Sept Ans, Oxford 1998; Jean-Claude 
Bonnet, Naissance du Panthéon. Essai sur le culte des grands hommes, Paris 1998.

49	 Bell, The Cult of the Nation (voir n. 40), p. 117; Dziembowski, Patriotisme (voir n. 48), p. 444–
445.



Martin Wrede108

grandeurs invoqués. Ceci confortait la place des capitaines et guerriers. Et non par 
hasard: le comte d’Angiviller, nouveau directeur des Bâtiments sous Louis XVI, par 
méfiance aux idéaux des Lumières, cherchait à revenir aux »hommes illustres« et à 
l’idéal de l’héroïsme. Le gouvernement de Louis XVI continuait donc d’exalter un 
monde auquel – sur deux niveaux – le roi ne participait pas50: non seulement ne il ne 
pouvait prétendre à la grandeur personnelle, mais il était également incapable d’in-
carner l’héroïsme traditionnel.

Le danger résidait dans un manque de rayonnement du roi régnant – par rapport à 
ses prédécesseurs, mais aussi par rapport aux sujets et contemporains: ni Louis XV ni 
Louis XVI n’étaient des grands hommes et ils ne prétendaient pas l’être. Louis XIV, 
auquel on avait pardonné ou plutôt dont on avait oublié sinon les guerres, du moins 
leurs malheurs, fut considéré sans aucun doute comme un grand homme; Henri IV 
peut-être davantage51. Louis XVI, actuel et concret, dans sa logique de la modestie 
ostentatoire, refusa d’être inclus dans l’une des »galeries des grands hommes«. Son 
attitude modeste devint publique – comme c’était bien l’intention. Elle arrivait à 
susciter la sympathie et donc à contribuer à sa popularité. Mais la question ne tardait 
pas à s’élever: Si le roi n’était pas grand, pourquoi était-il donc roi? »Tes sujets valeu-
reux méritent un roi qui les surpasse«52. Ce défi avait déjà été formulé à l’encontre de 
Louis XV. Les »deux corps« étaient donc de nouveau scindés: l’homme physique, 
occupant le trône, et l’idée du souverain, incarnant patrie et nation.

L’évidence nationale était peut-être encore plus dangereuse: Louis XV, dans son 
fameux discours de la Flagellation de 1766, destiné à intimider les parlementaires 
parisiens rebelles, déclara que »la nation ne [faisait] pas corps en France« et qu’elle 
»n’[était] qu’un avec le roi«53. Mais dans la seconde moitié du xviiie siècle, ce n’était 
plus le cas. La nation et l’État étaient en pleine voie d’émancipation vis-à-vis de per-
sonnes et figures royales. Citons en témoin nostalgique l’abbé de Véri, l’un des mé-
morialistes du règne de Louis XVI, »éminence grise« du ministre Maurepas: 

Les expressions triviales dans ma jeunesse: Servir le Roi, servir la patrie […], 
végéter dans son village n’ont plus dans la bouche des Français les impressions 
[…] qu’elles portaient anciennement. A peine ose-t-on dire: Servir le Roi, on y a 
substitué le mot: Servir l’État. Ce dernier mot a été, du temps de Louis XIV, un 
blasphème. […] Servir la Nation. Il n’y a point de nation en France […], il n’y a 
qu’un Roi. Aujourd’hui, personne presque n’oserait dire dans les cercles de Pa-
ris: je sers le Roi. […] Je sers l’État […], voilà l’expression la plus usitée. La dif-
férence des expressions dénote […] la différence des sentiments54.

50	 Gaehtgens, Du Parnasse au Panthéon, p. 139, 156–161; Mathieu Marraud, De la Ville à l’État. 
La bourgeoisie parisienne, xviie–xviiie siècle, Paris 2009, p. 494–497, 506. 

51	 Bell, The Cult of the Nation (voir n. 40), p. 125. Pour Henri IV voir Christian Biet, Henri IV. 
La vie, la légende, Paris 2000, p. 255–281; Danièle Thomas, Henri IV. Images d’un roi entre réa-
lité et mythe, [Bizanos] 1996.

52	 Farge, Dire et mal dire (voir n. 32), p. 239–240.
53	 Cité d’après André Zysberg, La monarchie des Lumières, 1715–1786, Paris 2002, p. 302–303. 

Voir aussi Dziembowski, Patriotisme (voir n. 48), p. 338, 364.
54	 Joseph-Alphonse de Véri, Journal de l’abbé de Véri. Publié avec une préface et des notes par le 

baron Jehan de Witte, t. I–II, Paris 1928–1930, t. II, p. 194–195.



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 109

Le langage politique avait donc changé: ce n’était plus un discours de service person-
nel et ce n’était plus le seul »regard du roi« que l’on cherchait et dont on espérait 
grâces et récompenses. On était en train de s’acheminer, dans les termes de Marcel 
Gauchet, »des deux corps du roi au pouvoir sans corps«55. Et l’honneur, selon Jay 
Smith, était désormais »nationalisé«56. Rien ne disait, à long terme, que le roi dans ce 
contexte devait avoir encore sa place.

V

Ce défi ne fut pas exclusivement français. Les autres monarchies européennes de-
vaient également s’adapter à des demandes et à des conditions nouvelles. Avant de 
conclure, nous allons donc évoquer brièvement comment évoluaient les monarchies 
étrangères – du moins trois d’entre elles en choisissant les exemples des cours de Ber-
lin, de Londres et de Vienne.

Le contre-exemple flagrant de la monarchie française est certainement celui de la 
Prusse. Une couronne récente, protestante, pratiquement sans fondement sacral, 
marquée par son association étroite avec l’armée. À sa tête, pendant toute la seconde 
moitié du xviiie siècle, un monarque, Fréderic II, dont même les adversaires recon-
naissaient que, en roi-connétable, il fut un »grand homme«. Cette concurrence, évi-
demment, ne pouvait que nuire aux monarques moins distingués dans le métier des 
armes. Le fait que le grand homme fut aussi un »ogre«, prêt à dévorer (ou à sacrifier) 
des dizaines, voire des centaines, de milliers d’hommes ne passait pas sous silence, 
mais il fut contrebalancé, à tort ou à raison, par l’idée que tout cela se faisait non seu-
lement pour la gloire du roi mais pour le bien de l’Etat, au service de la patrie. C’était 
le point central de la mise en scène royale, exploité avec habileté. Et même si, du 
point de vue français, la patrie n’était pas la bonne, le public lui en savait gré57! Quant 
à ses successeurs, les contemporains étaient bien conscients que la grandeur leur fai-
sait défaut. Parmi eux, Frédéric Guillaume III cependant était fort de son image non 
seulement de bon père de famille, mais aussi de bon serviteur de l’État58.

55	 Marcel Gauchet, Des deux corps du roi au pouvoir sans corps. Christianisme et politique, dans: 
Le débat 14 (1981), p. 133–157. Voir Jay M. Smith, The Culture of Merit. Nobility, Royal Ser-
vice, and the Making of Absolute Monarchy in France, 1600–1789, Ann Arbor, Mich. 1996; id., 
Our Sovereign’s Gaze. Kings, Nobles, and State-Formation in Seventeenth-Century France, 
dans: French Historical Studies 18 (1993), p. 396–415; Stanis Perez, Le corps du roi. Incarner 
l’État. De Philippe Auguste à Louis Philippe, Paris 2018, p. 382–386.

56	 Jay M. Smith, Nobility Reimagined. The Patriotic Nation in Eighteenth-Century France, Itha-
ca, NY 2005, p. 143. 

57	 Stephan Skalweit, Frankreich und Friedrich der Große. Der Aufstieg Preußens in der öffent-
lichen Meinung des ›ancien régime‹, Bonn 1952, p. 100; Dziembowski, Patriotisme (voir n. 48), 
p. 427–430; Bernd Klesmann, Friedrich und Frankreich. Faszination und Skepsis, dans: Friede-
risiko. Friedrich der Große. Die Ausstellung (catalogue de l’exposition de Potsdam 2012), Mu-
nich 2012, p. 134–145. Pour la personnage et le règne en entier, voir les biographies récentes de 
Tim Blanning, Frederick the Great. King of Prussia, New York 2016; Jürgen Luh, Der Große. 
Friedrich II. von Preußen, Munich 2011. Tous les deux offrent des interprétations essentielle-
ment individualistes du roi. Luh met en question tout sens de l’État pour souligner en sa place 
une égomanie sans bornes.

58	 Thomas Stamm-Kuhlmann, König in Preußens großer Zeit. Friedrich Wilhelm III., der Melan-
choliker auf dem Thron, Berlin 1992.



Martin Wrede110

Il faut évoquer le contre-exemple de Londres, de la monarchie britannique, qui, 
sous les Hanovriens, ne disposait pas d’une cour très brillante. En effet, les palais de 
Saint-James ou de Kensington étaient loin des splendeurs de Versailles, et le roi 
George III les délaissa d’ailleurs en faveur de sa résidence de campagne, Kew59. Il 
quitta aussi les habits du roi de guerre traditionnel qu’avait encore endossés son pré-
décesseur Georges II, le dernier roi britannique à participer de façon active à des ba-
tailles et à des campagnes60. Mais, et cela fait une différence assez nette avec Versailles, 
Georges III ne cessa pas de s’associer à la chose militaire – association qui faisait par-
tie de son image de »patriot king«61. Il visitait régulièrement l’armée et surtout la ma-
rine royale, ce que Louis XV et Louis XVI ne firent chacun qu’une seule fois dans 
leur vie62, et il en portait régulièrement l’uniforme. Il ordonnait même que l’on portât 
à sa cour une uniforme civil (ou semi-militaire), le »Windsor uniform«. Cette atti-
tude de frugalité et de service se conjuguait avec une vie privée plutôt modeste, qui 
lui valut le surnom de »farmer George«. La modestie était, certes, très relative, et la 
vie privée du roi restait largement publique, mais elle fut mise en scène avec soin. Ni 
Georges  III ni la monarchie britannique n’étaient au-dessus des critiques, mais, 
néanmoins, ils n’étaient pas non plus »out of touch«, déconnectés de leurs sujets. Et 
la fainéantise ne leur fut pas reprochée63. Même la défaite en Amérique du Nord ne 
fut pas de nature à ébranler sérieusement la stabilité du trône.

Le troisième exemple, Vienne, est certainement le plus proche de Versailles. Les 
bâtiments étaient plus modestes, les rapports entre la cour et la ville bien différents64. 
Joseph II y apporta finalement une touche nouvelle, plus austère et surtout plus mi-
litaire. Mais ce n’est pas seulement pour cela que Vienne reste un contre-exemple. De 
1740 à 1780, la figure centrale de la cour et de la monarchie était une femme, l’impé-
ratrice-reine Marie-Thérèse. Et elle se fit mettre en scène en tant que femme et en tant 
que mère de famille. Elle est aussi connue pour avoir établi et maintenue des relations 
bien étroites avec l’armée. Philip Mansel lui attribue l’étiquette de »monarque mili-
taire«65. Ce n’est pas un hasard si le Militär-Maria-Theresien-Orden, fondé en 1757, 

59	 John Brewer, The Pleasures of the Imagination. English Culture in the Eighteenth Century, 
New York 1997, p. 5, 25.

60	 Hannah Smith, Georgian Monarchy. Politics and Culture, 1714–1760, Cambridge 2006, 26–27, 
106–108, 182–185.

61	 Blanning, Culture of Power (voir n. 37), p. 322; David Armitage, A Patriot for Whom? The Af-
terlives of Bolingbroke’s Patriot King, dans: Journal of British Studies 36 (1997), p. 397–418, ici 
p. 406 – 412.

62	 Pour le voyage de Cherbourg de Louis XVI: John Hardman, The Life of Louis XVI, New Ha-
ven, Conn., Londres 2016, 224–229. Le voyage du Havre de Louis XV est documenté dans: Re-
lation de l’arrivée du Roi au Havre de Grâce le 19 septembre 1749 et des fêtes qui se sont données 
lors de cette occasion, Paris 1753.

63	 Mansel, Dressed to Rule (voir n. 34), p. 18–36, 57–62; id., Monarchy, Uniform and the Rise of 
the Frac.

64	 Jeroen Duindam, Vienna and Versailles. The Courts of Europe’s Dynastic Rivals, 1550–1780, 
Cambridge 2003. Voir aussi Andreas Pečar, Die Ökonomie der Ehre. Der höfische Adel am Kai-
serhof Karls VI., Darmstadt 2003; Éric Hassler, La cour de Vienne 1680–1740. Service de l’empe-
reur et stratégies spatiales des élites nobiliaires dans la monarchie des Habsbourg, Strasbourg 2013.

65	 Mansel, Dressed to Rule (voir n. 34), p. 26. Voir Stollberg-Rilinger, Maria Theresia (voir 
n. 35), 115–144; Badinter, Le pouvoir au féminin (voir n. 35) aborde aussi seulement furtive-
ment les aspects militaires du règne de Marie-Thérèse.



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 111

devint la décoration la plus illustre de l’armée autrichienne et le resta jusqu’à la fin de 
la monarchie66. Et l’appellation de monarque militaire s’applique certainement en-
core mieux à son fils Joseph II, qui, même s’il se brouilla avec les élites traditionalistes 
de ses États, dut retirer bon nombre de mesures centralisatrices et échoua complète-
ment en tant qu’empereur-connétable, réussit à propager l’image d’un monarque ac-
tif, soucieux, au service de son pays et de son peuple67.

Conclusion

La grandeur du monarque au xviiie siècle posa problème, surtout en France. D’une 
part, Louis XIV fit de l’ombre à ses successeurs et son héritage figea la monarchie 
dans le modèle curial versaillais, sacralisé par la foi, auréolé par la gloire. On peut 
même dire, avec un brin d’exagération, qu’il resta roi de France au-delà de sa mort, en 
1715. Louis XV ne trouva jamais de stratégie convenable, cohérente, pour établir sa 
propre »marque«, et la stratégie de Louis XVI, autour du concept de bienfaisance, ne 
se révéla pas payante. Elle était sensée, raisonnée, mais, mise en œuvre depuis Ver-
sailles, dans les décors et à travers le cérémonial de la monarchie curiale des ancêtres, 
elle aussi manquait de cohérence [voir ill. 5].

En même temps, la grandeur changea de contours. Elle devint moins héroïque, 
plus civile donc. A priori, cela aurait dû conforter les successeurs du Grand Roi. Mais 
elle devint aussi plus individuelle et plus active – il fallait des succès concrets, des 
acquis personnels, et éventuellement le sacrifice. Le fait d’avoir inspiré et encouragé 
ne fut plus jugé suffisant. Il y avait encore des grands rois, mais que le roi régnant en 
fît partie devint tout simplement douteux. 

De plus, il y avait désormais concurrence. Louis XIV avait encore largement profité 
du fait que ni l’empereur Léopold Ier ni Guillaume III d’Orange n’avaient suscité ni 
entretenu de culte autour de leur personne. Louis XV devait vivre avec l’ombre non 
seulement de son prédécesseur, mais également avec celle que jetait son contemporain, 
Frédéric »le Grand« de Prusse68.

Comment s’en sortaient les autres monarques de taille plus modeste? Ils – ou 
elles – se présentaient et se faisaient représenter comme des princes, princesses, actifs, 
pères (ou mères) du peuple, au service de la patrie. Et ils ne négligeaient pas la chose 
militaire, qui faisait, bien sûr, partie intégrante de la res publica. Si le rôle du roi était 
perçu au xviiie siècle d’une façon moins héroïque, l’élément guerrier gardait néan-
moins une importance certaine dans sa version militaire, comprise comme émanation 
par excellence du service patriotique. Et si disciplinée que fût la chose militaire sous 
l’Ancien Régime, elle comportait toujours une notion de virilité. Quant aux femmes 
régnantes, comme l’impératrice-reine Marie-Thérèse, paradoxalement elles dispo-
saient peut-être même d’un avantage: on leur savait gré d’une association symbo-

66	 Georg Ludwigstorff, Der Militär-Maria-Theresien-Orden, dans: Christian Steeb, Johann 
Stolzer (dir.), Österreichs Orden vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Graz 1996, p. 90–113.

67	 Derek Beales, Joseph  II, t.  I–II, Cambridge 2008–2009, t.  II, p.  681–682; François Fetjö, 
Joseph II. Un Habsbourg révolutionnaire [1982], nouv. éd., Paris 2004, p. 275–279, 474–477.

68	 Martin Wrede, Monarchie héroique? Héritage chevaleresque et vocation militaire de la fonction 
royale en Europe, xvie–xixe siècles, dans: HES 34 (2015), p. 86–103. Voir aussi Hours, Louis XV 
et sa cour (voir n. 39), p. 130–133.



Martin Wrede112

lique avec l’armée, mais on ne leur demandait jamais de véritables preuves de compé-
tence voire d’engagement personnel sur un champ de bataille. De toute façon, ces 
monarques savaient éviter le châtiment suprême de l’opinion publique, à savoir le 
reproche de la fainéantise. 

En France, cette stratégie ne fonctionna pas et ne fut même pas essayée. Pour Phi-
lip Mansel, cela est dû au mépris du roi et de la cour pour l’uniforme69. D’autres mo-
narques, selon lui, se servirent de l’uniforme pour stabiliser leur trône – par son 
usage – , Louis XVI s’en servit pour ébranler le sien – par son refus. Nous avons cité 
plus haut le chevalier d’Arcq vis-à-vis de Louis XV; un autre témoin de choix fut le 
prince de Ligne, qui accompagna Joseph II lors de sa visite incognito à Versailles en 
1777. Dans ses »Mémoires et mélanges historiques« se trouve un paragraphe qui de-
mande que le roi de France devienne un »roi militaire, pour ne pas être obligé de deve-
nir un roi soldat: que lui, ses frères et ses cousins ne rougissent pas d’en porter l’habit 
plusieurs fois dans l’année«70. On peut, en effet, constater que, au xviiie siècle, Ver-
sailles était tombé dans le piège de l’anachronisme. Du moins, Louis XVI admit-il de 
porter de manière plus ostentatoire l’ordre de Saint-Louis71, mais l’uniforme à la 
cour n’était pas admis et le roi ne le portait que très rarement – un fait, signe vérita-
blement significatif, qui traduisait l’affaiblissement du lien entre le monarque et son 
armée. Par rapport à Potsdam, Pétersbourg, Londres, ou même Vienne, c’était une 
exception française. L’argument mérite considération. On peut en effet constater que 
le port de l’uniforme fut la façon la plus indiquée pour propager l’image d’un mo-
narque au service de son peuple. Et il se conjuguait parfaitement avec le geste de la 
modestie. Joseph II d’Autriche en est le meilleur exemple. Il nous montre, d’ailleurs, 
qu’il ne fallait pas être un dieu des batailles pour figurer avec succès en tenue mili-
taire, accueillir applaudissements et reconnaissance72. Mais le refus de l’uniforme, 
bien sûr, n’est pas une explication suffisante de la chute spectaculaire du roi de France 
dans l’estime publique. Il faut en chercher d’autres. D’ailleurs, la représentation de 
Louis XVI connut in extremis une dose de rééquilibrage héroïque… [voir ill. 6].

D’abord, il faut se rendre compte du fait que l’incohérence de la représentation 
monarchique fut le résultat non seulement de stratégies, mais aussi d’attentes contra-
dictoires: conjonctures et intérêts au sein des élites du royaume – hétéroclites et, elles 
aussi, en quête de leur rôle73 – demandaient un roi patriote, pacifique et héroïque, 

69	 Mansel, Dressed to Rule (voir n. 34), p. 73; id., Rise of the Frac (voir n. 34), p. 130–131.
70	 Charles-Joseph de Ligne, Mémoires et mélanges historiques, t.  I–V, Paris 1827–1829, t.  IV, 

p. 135. 
71	 Tom Dutheil, Peindre le roi en 1789. Esquisse pour un dernier ›Hommage à Louis XVI‹, dans: 

Bulletin de la Société des amis du musée de la Légion d’honneur 20, URL: https://www.
amis-musee-legiondhonneur.fr/son-bulletin/num%C3%A9ro-20/esquisse-pour-un-dernier-
hommage-%C3%A0-louis-xvi/ [14/11/2019]. Voir aussi ill. 6.

72	 Il faut quand même noter que pendant son règne personnel, entre 1780 et 1790, Joseph II aussi 
devint assez impopulaire en raison de ses diverses erreurs politiques. Fetjö, Joseph  II (voir 
n. 67), p. 453–456.

73	 Michel Figeac, Les noblesses en France. Du xvie au milieu du xixe siècle, Paris 2013, p. 281–293; 
El Hage, Le sabordage (voir n. 28), p. 181–187, 191–194. Pour perte et quête de rôle (et d’idéal) 
de l’aristocratie curiale comme de la noblesse campagnarde, voir Martin Wrede, De la haute 
noblesse à la semi-noblesse. Formes d’existence nobiliaires en Europe au xviiie siècle, dans: id., 



Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique 113

sacral et éclairé, un roi père du peuple et maître du monde. La synthèse fut-elle ja-
mais possible après 1715? 

Il est pourtant vrai que »faire le roi« depuis Versailles, cour rajeunie et de nouveau 
splendide, ne rimait pas très bien avec simplicité, voire avec modestie. Et concurren-
cer d’une part le Grand Roi Louis  XIV, d’autre part le bon roi Henri  IV devait 
également créer des problèmes: a priori, la bonne renommée des ancêtres était sus-
ceptible de contribuer au prestige du trône et de soutenir la monarchie. Mais la mé-
moire des prédécesseurs pouvait aussi servir de bélier pour attaquer le gouvernement 
en place et le souverain. Louis XV et Louis XVI ne devaient pas seulement supporter 
la concurrence de Frédéric II. Ils se trouvaient aussi confrontés à Louis XIV et à 
Henri IV, grands rois et grands hommes. On peut même interpréter l’interférence de 
ces mémoires individuelles comme un élément nouveau et imprévu à côté des »deux 
corps du roi«: non seulement la personne physique de Louis XV eut du mal à incar-
ner la personne politique du roi de France, mais elle devait aussi lutter avec l’ombre 
bien vive des ancêtres. Peut-on prétendre qu’une telle mémoire individuelle – hors de 
France, on pourrait penser à Frédéric II de Prusse – occupait la place même d’un troi-
sième corps74?

D’autres raisons se trouvent d’une part dans le discours patriotique auquel le roi ne 
savait pas s’associer d’une façon convaincante. Un roi qui, pour des raisons protoco-
laires, ne fut pas en mesure de se rendre à Brest pour visiter la »Royale« pendant 
toute la guerre d’Indépendance américaine était difficilement capable de mettre la 
victoire de la France au profit de la monarchie75. Cette guerre en Amérique du Nord, 
de fait, était »hors de portée« pour le roi, qui ne put s’y associer que de manière indi-
recte, comme le rappelle à juste titre Michèle Fogel; Brest et la Royale ne l’étaient pas. 
D’autre part, et c’est là un autre sujet à part entière, on remarque, au XVIIIe siècle, 
une représentation qui change mais encore et surtout une institutionnalisation qui 
progresse. Dans ce processus, le »roi-machine«76 du spectacle curial, était coincé et 
presque évincé par la machine de l’État à laquelle, là encore, il ne savait pas suffisam-
ment s’associer. Tout cela contribuait à la crise de l’Ancien Régime: le roi de France 
ne pouvait plus »donner corps« ni à l’État ni à la nation, et il ne trouvait plus moyen 
de les représenter ni de s’y associer de manière convenable et cohérente. Le déficit 
dans la représentation monarchique n’était peut-être pas tellement un déficit d’hé-

Nicolas Le Roux (dir.), Noblesse oblige. Identités et engagements aristocratiques à l’époque 
moderne, Rennes 2017, p. 47–70.

74	 Perez, Le corps du roi (voir n. 55), p. 385; Eckhard Hellmuth, Die ›Wiedergeburt‹ Friedrichs 
des Großen und der ›Tod fürs Vaterland‹. Zum patriotischen Selbstverständnis in Preußen in der 
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, dans: id., Reinhard Stauber (dir.), Nationalismus vor dem 
Nationalismus?, Hamburg 1998, p. 23–54. L’interprétation de la mémoire individuelle d’un mo-
narque comme »troisième corps« se trouve dans Martin Wrede, Königsmord – Tyrannentod. 
Wie man sich der drei Körper des Königs entledigt oder es zumindest versucht, dans: Histo-
risches Jahrbuch 133 (2013), p. 225–254. Le premier exemple est la vie posthume de Charles Ier 
d’Angleterre.

75	 Pour l’abandon du projet de voyage de Louis XVI à Brest en 1778, voir Emmanuel de Croÿ, 
Journal inédit du duc de Croÿ (1718–1784), t. I–IV, éd. Emmanuel-Henri de Grouchy, Paul 
Cottin, Paris 1906–21, t. IV, p. 101–102. Cf. M. Fogel, Roi de France (voir n. 6), p. 450.

76	 Jean-Marie Apostolidès, Le roi-machine. Spectacle et politique au temps de Louis XIV, Paris 
1981.



Martin Wrede114

roïsme, au sens étroit du terme, mais sûrement un déficit dans l’art d’assumer et d’in-
carner un esprit de service qui intégrât aussi le militaire – et avec lui, le viril. Parado-
xalement, au premier abord, c’est donc l’institutionnalisation qui rappelle que l’art 
de régner et de gouverner continuait – et continue encore – d’être un art performatif. 
On ne cessa pas, alors, de régner par performance77.

77	 Voir p. ex. Johannes Paulmann, ›Napoleon hat sich im Grabe herumdrehen müssen…‹. Ver-
gangenheit und Geschlechterkonstruktion in der performativen Politik der monarchischen Na-
tionalstaaten, dans: Jürgen Martschukat, Steffen Patzold (dir.), Geschichtswissenschaft und 
›Performative Turn‹. Ritual, Inszenierung und Performanz vom Mittelalter bis zur Neuzeit, 
Cologne et al 2003, p. 185–206.



Guido Braun

DER WOHLFAHRTSAUSSCHUSS  
IN DER FRANZÖSISCHEN REVOLUTION

Eine Studie zur Grundlegung der Architektur revolutionärer Macht

Wohl kaum eine Institution hat den Prozess des epochalen Umbruchs, der mit der 
Französischen Revolution verbunden war, und die spätere Auseinandersetzung hier-
mit so tiefgreifend geprägt wie der »Wohlfahrtsausschuss«. Je nach politischem oder 
historiographischem Standpunkt markierte er einen Höhepunkt oder einen Tief-
punkt der französischen Revolutionsgeschichte, wurde als ihr integraler Bestandteil 
oder als außerhalb der Errungenschaften von »1789« stehend, ja sogar als ihr Gegen-
satz oder ihre Aufhebung gedeutet. Jedenfalls mussten sich die nachfolgenden Gene-
rationen und insbesondere die revolutionären Bewegungen des 19. Jahrhunderts mit 
der Geschichte dieser Institution intensiv befassen, in der im 20. Jahrhundert biswei-
len sogar eine »Blaupause« für totalitäre Regime gesehen wurde. Neutraler und tref-
fender wird man sagen können, dass diese Institution und ihre theoretische Fundie-
rung eine elaborierte Architektur revolutionärer Machtverdichtung, -ausübung und 
-legitimation schufen. Doch welches Gremium verbirgt sich, betrachtet man den 
konkreten zeitgenössischen Kontext, hinter dem Namen »Wohlfahrtsausschuss«, 
dessen Bild in der Nachwelt mit so vielfältigen Klischees behaftet ist?

Der Wohlfahrtsausschuss (Comité de salut public) war ein durch Dekret des Par-
laments, des »Nationalkonvents« (Convention nationale), am 6. April 1793 einge-
richtetes Exekutivorgan, das in der Folge auch sehr weitreichende legislative und 
administrative Kompetenzen an sich zog1. Es wäre daher verkürzend und falsch, es 
als reines Exekutivgremium des französischen Nationalkonvents zu betrachten. Die 
Kernaufgabe seiner jeweils für einen Monat gewählten Mitglieder bestand in der Ko-

1	 Die Forschungsliteratur zur Französischen Revolution im Allgemeinen ist zu reichhaltig, als 
dass an dieser Stelle ein Überblick darüber geboten werden könnte. Vgl. unter den jüngeren Ge-
samtdarstellungen Jean-Clément Martin, Nouvelle histoire de la Révolution française, Paris 
2012 (Pour l’histoire); unter den Klassikern ist ferner zu nennen einer meiner akademischen 
Lehrer, Jean Tulard, Les Révolutions, de 1789 à 1851, Paris 1992 (Histoire de France, 4) [zuerst 
1985; deutsche Übersetzung: Stuttgart 1989]; aus deutsch-französischer Perspektive: Bernhard 
Struck, Claire Gantet, Revolution, Krieg und Verflechtung, 1789–1815, Darmstadt 2008 
(WBG Deutsch-französische Geschichte, 5); einen konzisen deutschsprachigen Überblick bie-
ten: Hans-Ulrich Thamer, Die Französische Revolution, München 42013 (C. H. Beck Wissen, 
2347) [auch benutzt in der Erstaufl. 2004]; Susanne Lachenicht, Die Französische Revolution, 
Darmstadt 2012 (WBG Geschichte kompakt); weiterhin hilfreich das seit 1981 mehrfach aufge-
legte Standardwerk von Elisabeth Fehrenbach, Vom Ancien Régime zum Wiener Kongress, 
München 52008 (Oldenbourg Grundriss der Geschichte, 12); aus globaler Perspektive der inno-
vative Sammelband von Alain Forrest, Matthias Middell (Hg.), The Routledge Companion 
to the French Revolution in World History, London, New York 2016.



Guido Braun116

ordinierung der Maßnahmen zur Verteidigung der Französischen Revolution gegen 
ihre inneren und äußeren Feinde. Mit seiner vollständigen Bezeichnung firmiert das 
Comité als »Ausschuss der öffentlichen Wohlfahrt und der allgemeinen Verteidi-
gung« (Comité de salut public et de la défense générale). 

Unter dem Eindruck für die Republik existenzbedrohender militärischer Nieder-
lagen hatte der Nationalkonvent die Einrichtung dieses Comité als vorübergehende, 
wenngleich unbefristete Sondermaßnahme beschlossen. Zu seiner Aufhebung kam 
es gleichwohl erst lange nach der weitgehenden Wiederherstellung der äußeren und 
inneren Sicherheit, am 4. Brumaire des Jahres IV der Französischen Republik (das 
heißt am 26. Oktober 1795), zugleich mit der Auflösung des Nationalkonvents und 
dem Inkrafttreten der Direktorialverfassung des Jahres III. 

Der Wohlfahrtsausschuss gehört zweifellos zu den Institutionen revolutionärer 
Macht par excellence. Insofern ist es keineswegs erstaunlich, dass er einen festen 
Platz in der historischen Erinnerungskultur erringen konnte. Gleichwohl diente er, 
vor allem in Deutschland, in jüngerer Zeit kaum als bewusster politischer Referenz-
punkt. Zwar bildeten sich in einigen westdeutschen Städten in den 1990er-Jahren 
linksradikale Gruppierungen unter dem Namen »Wohlfahrtsausschuss«2, aber die 
mit dem Wohlfahrtsausschuss der Französischen Revolution verbundene Gewalt- 
und Terrorherrschaft diskreditierte dieses Gremium aus der Sicht des endenden 
20. und beginnenden 21. Jahrhunderts doch weitestgehend. 

So lässt sich auch im Hinblick auf die Feierlichkeiten zum zweihundertjährigen 
Gedenken an die Französische Revolution (den Bicentenaire) 1989 beobachten, dass 
das Erbe von 1789 mit seiner Erklärung der Menschenrechte und konstitutionellen 
Errungenschaften deutlich von »1793«, der Chiffre für Revolutionsregierung, Wohl-
fahrtsausschuss und Terrorregime sowie deren Protagonisten, allen voran Maximi-
lien Robespierre, getrennt und »1793« letztlich in eine Art »Dunkelkammer« ver-
bannt wurde, während Marc Bouloiseau noch 1980 konstatieren konnte, dass der 
Wohlfahrtsausschuss von manchem Franzosen in einem Atemzug mit nationalen 
Größen wie Vercingetorix und Jeanne d’Arc genannt werde: Alle drei erretteten 
Frankreich aus höchster Not3.

Der Befund einer Ausgrenzung von »1793« wird auch durch einige im Umfeld von 
1989 entstandene französische Publikationen erhärtet. So widmet etwa das im un-
mittelbaren Vorfeld des Revolutionsjubiläums 1987 publizierte, 1998 neu aufgelegte 
und 2004 als Taschenbuch erschienene Werk »Histoire et dictionnaire de la Révolu-
tion Française (1789–1799)« von Jean Tulard, Jean-François Fayard und Alfred Fier-
ro dem Zentralorgan der französischen Revolutionsregierung von 1793–1794 in sei-
nem lexikalischen Teil gerade einmal gut eine Spalte; allerdings fallen die meisten 
Einträge dort recht knapp aus4. In der »klassisch« zu nennenden, 1951 publizierten 

2	 Ihr Platz im öffentlichen Bewusstsein ist sicherlich allenfalls marginal, wenngleich sich ihre Spu-
ren im »Netz« durchaus an populärer Stelle finden lassen.

	 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Wohlfahrtsausschuss_(1990er) (zuletzt aufgerufen am 18.11.
2019).

3	 Marc Bouloiseau, Le Comité de salut public, 1793–1795, Paris 1962 (Que sais-je?, 1014). Die 
zweite, überarbeitete Aufl. datiert von 1968, die dritte, aktualisierte von 1980, vgl. hier S. 125.

4	 Jean Tulard, Jean-François Fayard, Alfred Fierro, Histoire et dictionnaire de la Révolution 
Française, 1789–1799, Paris 2004 (Bouquins) [Erstauflage 1987], S. 622. Hinzu kommen ferner 



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 117

und 1988 in fünfter Auflage erschienenen Institutionengeschichte »Les Institutions 
de la France sous la Révolution et l’Empire« aus der Feder Jacques Godechots wird 
das Comité de salut public immerhin auf 47 Seiten erwähnt und ist damit das mit 
deutlichem Abstand meistgenannte Komitee der Revolutionszeit5. 

Die Erforschung der Geschichte des Wohlfahrtsausschusses kann auf ein breites 
ediertes Quellenmaterial zurückgreifen. Nachdem bereits 1889 Alphonse Aulard 
die Edition der Sammlung der Akten des Comité de salut public mit einem ersten 
Band eröffnet hatte, konnte die Reihe der 28 Bände und 5 Ergänzungsbände 1999 
mit dem allgemeinen Registerband zu den Supplementen abgeschlossen werden6. 
Eine monographische Behandlung erfuhr der Wohlfahrtsausschuss 1941 durch den 
in Princeton, dann in Yale lehrenden amerikanischen Historiker Robert Palmer7, 
dessen Studie 1989 ins Französische übersetzt8 und zuletzt 2005 auf Englisch neu 
aufgelegt wurde9, sowie durch Marc Bouloiseau, einen der Herausgeber der Robes
pierre-Schriften und Sekretär der Commission d’histoire économique et sociale de 
la Révolution française, dessen Untersuchung zum Wohlfahrtsausschuss 1968 in 
zweiter Auflage erschien10. Die eingehendste monographische Untersuchung über 
den Wohlfahrtsausschuss legte 2013 der Rechtshistoriker Raphaël Matta Duvignau 
vor. Seine auf breiter Archivkenntnis fußende Studie wurde in ihrer ursprünglichen 
Fassung 2010 als Dissertation an der Universität Paris II (Panthéon-Assas) ange-
nommen11.

Unter besonderer Berücksichtigung der jüngeren Forschungsergebnisse, insbe-
sondere aus der französisch- und englischsprachigen Literatur, die in der deutschen 

der ereignisgeschichtliche Abriss der Revolutionsgeschichte, die detaillierte Chronologie sowie 
der historiographiegeschichtliche Überblick, in denen das Comité selbstverständlich auch the-
matisiert wird.

5	 Jacques Godechot, Les Institutions de la France sous la Révolution et l’Empire, Paris 51998 
(Dito) [auch benutzt Erstauflage 1951], Register, S. 769.

6	 François-Alphonse Aulard (Hg.), fortgesetzt durch Paul Mautouchet (Hg.), Recueil des ac-
tes du Comité de salut public, avec la correspondance officielle des représentants en mission et 
le registre du Conseil exécutif provisoire, 28 Bde., Paris 1889–1951 (Collection de documents 
inédits sur l’histoire de France); vervollständigt durch Marc Bouloiseau (Hg.), Supplément, 
5 Bde., Paris 1966–1999.

7	 Robert R. Palmer, Twelve Who Ruled. The Committee of Public Safety during the Terror, Prince-
ton 1941.

8	 Ders., Le Gouvernement de la Terreur. L’année du Comité de salut public, Paris 1989.
9	 Ders., Twelve Who Ruled. The Year of the Terror in the French Revolution, Princeton 2005 

(A Princeton Classic Edition). Weitere englische Ausgaben erschienen 1969, 1970 und 1971 (ab-
gesehen von einem Vorwort unverändert) sowie schließlich nochmals 1989. Die englischen Aus-
gaben umfassen jeweils etwas über 400 S., die französische Version 359.

10	 Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3). Das ausgezeichnete Buch ist als Überblick konzipiert 
und von einem ausgewiesenen Kenner aus einer grundsätzlich dem Wohlfahrtsausschuss zuge-
neigten Perspektive, teils mit leicht patriotischem Grundton verfasst.

11	 Raphaël Matta Duvignau, Gouverner, administrer révolutionnairement: le comité de salut pu-
blic (6 avril 1793–4 brumaire an IV), Paris 2013 (Logiques juridiques). Diese einschlägige, dif-
ferenzierte Untersuchung bildet neben meinen Forschungen zu Robespierre im Rahmen der 
Vorbereitung der Kohlhammer-Biographie »Maximilien de Robespierre: Der humanistische Re-
volutionär« (Auslieferung vorgesehen für 2020/2021, darin auch eine eingehende Würdigung der 
einschlägigen früheren Forschungsliteratur) eine wichtige Grundlage der hier präsentierten 
Ausführungen. Matta Duvignaus Studie dürfte als Ausgangspunkt für künftige Forschungen zur 
Geschichte der Französischen Revolution zur Zeit des Wohlfahrtsausschusses maßgebend sein.



Guido Braun118

Forschung bisher kaum rezipiert wurden, aber ältere Anschauungen in zentralen 
Punkten korrigieren, wird der Wohlfahrtsausschuss im Folgenden 1.) in seiner Funk-
tion als Teil der Revolutionsregierung, 2.) in seiner Zusammensetzung und seinen 
Entwicklungsphasen, 3.) in seiner institutionengeschichtlichen und verfassungs-
rechtlichen Stellung und 4.) in seinen Prärogativen, Kompetenzbereichen und Ar-
beitsweisen analysiert.

Im Mittelpunkt steht dabei die Frage nach der funktionalen Wirksamkeit bezie-
hungsweise den Dysfunktionalitäten des Wohlfahrtsausschusses als Institution re-
volutionärer Macht innerhalb der Geschichte der Französischen Revolution. Über 
den Untersuchungsgegenstand weit hinaus ginge die Frage seiner Bedeutung und In-
strumentalisierung für und gegen revolutionäre Bewegungen in der Geschichte des 
19. und 20. Jahrhunderts, die eine eingehende gesonderte Untersuchung erfordern 
würde. Beide Probleme sind nicht nur chronologisch, sondern auch sachlich streng 
voneinander zu trennen, denn die spätere Rezeptionsgeschichte ist mit einer Vielzahl 
von Missverständnissen und Überzeichnungen behaftet, die einer exakten Analyse 
der Rolle des Ausschusses für die Französische Revolution entgegenstehen.

I. Der Wohlfahrtsausschuss als Teil der Revolutionsregierung

Der Wohlfahrtsausschuss war ein Teil der Revolutionsregierung, zu der neben ihm 
etwa die am 12. Germinal des Jahres II (1. April 1794) eingerichteten Exekutivkom-
missionen oder auch die in den Provinzen etablierten Überwachungskomitees zähl-
ten, ferner als rechtsprechende (oder urteilende) Instanz das Revolutionstribunal. 
Der Formulierung François Furets zufolge verweist dieser Begriff »auf die völlig 
neue Natur des Staates und seiner Beziehung zur Gesellschaft«, welche sich dadurch 
auszeichne, dass »die öffentliche Autorität ihre Legitimität nicht aus einer Verfas-
sung und aus dem Gesetz« herleite, sondern vielmehr »aus ihrer Kontinuität mit der 
Revolution«12.

An die Stelle der Gesetze als Grundlage der republikanischen Grundordnung sei 
in der politischen Konzeption und Selbstauffassung der Revolutionäre »die von den 
Umständen gebotene willkürliche Gewalt gegen die Feinde der Freiheit« getreten, 
woraus ein Verzicht auf die hauptsächliche Errungenschaft des Jahres 1789 resultiert 
habe, »die durch eine schriftliche Verfassung begründete Gleichheit der Rechte des 
Individuums«13.

Wenngleich das Vorgehen der Revolutionäre 1793 durchaus revolutionären Cha-
rakter hatte, war ihre auf dem »öffentlichen Wohl« basierende Argumentations-
struktur keineswegs neu, sondern entsprach vielmehr, wie schon Edgar Quinet kon-
statierte14, einem bereits unter den Juristen des Ancien Régime gerne verwendeten 

12	 François Furet, Art. »Revolutionsregierung«, in: ders., Mona Ozouf (Hg.), Kritisches Wör-
terbuch der Französischen Revolution, Bd. II: Institutionen und Neuerungen, Ideen, Deutun-
gen und Darstellungen, Frankfurt a. M. 1996 (Edition Suhrkamp, 1522; N. F. 522) [deutsche 
Übersetzung von: Dictionnaire critique de la Révolution française, 1988], S. 864–881, hier S. 864.

13	 Ibid., S. 865 und 866.
14	 Der Klassiker Edgar Quinets (1803–1875) zur Revolutionsgeschichte aus dem 19. Jahrhundert 

wurde vor wenigen Jahren neuaufgelegt, Edgar Quinet, La Révolution, 2 Bde., Paris 2009. Auf 
seine Erkenntnis zu den Parallelen zwischen den juristischen Argumentationsstrukturen des 



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 119

Argumentationsmuster. Geändert hatte sich allerdings der Bezugspunkt der das öf-
fentliche Wohl verkörpernden Autorität, die im Ancien Régime durch das sich selbst 
als absolut auffassende Königtum, 1793 hingegen durch die sich auf das Volk und die 
Republik berufende Diktatur repräsentiert wurde15.

Gleichwohl war die Verbindung der Begriffe »öffentlich« und »Wohl« in den Wör-
terbüchern vor 1789 überaus selten gewesen, wie Denis Richet betont. Seinen be-
griffsgeschichtlichen Recherchen zufolge findet sich das »Wohl« (bien) nur im 1684 
publizierten Lexikon Furetières durch das Epitheton »öffentlich« (public) näher be-
stimmt: »Das öffentliche Wohl«, so heißt es bei Furetière, »ist immer dem Wohl des 
Einzelnen vorzuziehen«. Die Schreckensherrschaft der Jahre 1793–1794 unbewusst 
antizipierend, mahnt Furetière ferner: »Wer gegen diese Macht«, das heißt gegen das 
öffentliche Wohl, »verstößt, darf nicht auf sein Wohl hoffen, nicht auf Schutz und 
nicht auf Gnade«. Der heilsgeschichtliche und auf das Individuum bezogene ur-
sprüngliche Begriffsgehalt des salut war mithin bei Furetière bereits einer Säkulari-
sierung und einer Verallgemeinerung unterzogen worden. Die unter der Revolution 
vollzogene »Verschmelzung einer christlichen Heilsvision mit einer politischen Er-
fahrung«, wie Denis Richet sie genannt hat, konnte folglich bereits auf eine weit über 
hundertjährige Tradition zurückblicken. Darüber hinaus waren andere, das öffent-
liche Wohl ausdrückende Begriffsbildungen auch in anderen Lexika des Ancien 
Régime präsent gewesen, so etwa das »öffentliche Interesse« (intérêt public) und der 
»öffentliche Nutzen« (utilité publique) im Lexikon der Académie Française von 1694, 
das allerdings erst in seiner Auflage von 1823 auch den Terminus des salut public 
aufnahm16.

Zustande gekommen war die Revolutionsregierung im Frühjahr und Sommer 
1793 unter dem Druck der äußeren und inneren Bedrohung (aus Sicht der Revoluti-
onäre) der französischen Republik und Nation17. Zu den Niederlagen in Belgien ge-
gen die auswärtigen Mächte gesellten sich im Inneren der Aufstand der Vendée und 
gravierende wirtschaftliche Schwierigkeiten, welche die in Paris entfalteten Aktivitä-
ten der auf radikale sozioökonomische Umwälzungen drängenden Gruppe der En-
ragés, die etwa die Festlegung einer Preisobergrenze forderte, zusätzlich befeuerten.

Auch bei ihrer Ableitung außergewöhnlicher politischer Maßnahmen aus einer 
innen- und außenpolitischen Zwangslage konnte sich die Revolution auf argumen-
tative Traditionen des Ancien Régime stützen. So hatte in der ersten Hälfte des 
17. Jahrhunderts der französische Jurist und Staatsrechtler Cardin Le Bret auf den 
lateinischen Rechtsgrundsatz Necessitas omnem legem frangit (»die Notwendigkeit 
bricht jedes Gesetz«) verwiesen, und der leitende Minister Ludwigs XIII., Kardinal 
Richelieu, hatte kurz vor seinem Tode 1642 formuliert: »Die Führung und die Sicher-
heit der großen Staaten erfordern Schutzmaßnahmen, die die Formen, die man im 

Ancien Régime und der Revolutionäre verweist Furet, »Revolutionsregierung« (wie Anm. 12), 
S. 866.

15	 Vgl. ibid.
16	 Denis Richet, Art. »Wohlfahrtsausschuss«, in: Furet, Ozouf (Hg.), Kritisches Wörterbuch 

(wie Anm. 12), Bd. II, S. 936–943, hier S. 936, mit den angeführten, ins Deutsche übertragenen 
Zitaten aus dem Wörterbuch Furetières von 1684; die Schreibweisen der französischen Termini 
aus dem »Dictionnaire de l’Académie« habe ich modernisiert.

17	 Vgl. Furet, »Revolutionsregierung« (wie Anm. 12), S. 867 f.



Guido Braun120

gewöhnlichen Lauf der Justiz beobachtet, außer Kraft setzen«. Schließlich rekurrier-
te Ludwig XIV. in seiner Begründung »vermeintlich gegen das allgemeine Gesetz« 
gerichteter Maßnahmen auf das 1589 von Giovanni Botero entwickelte Konzept 
der »Staatsräson« (ragione di Stato beziehungsweise raison d’État). Trotz dieser his-
torischen Grundlagen sieht Denis Richet jedoch in den Ausnahmeregelungen der 
Revolutionsregierung durch die Radikalität ihrer Durchführung, ihre fehlende 
konkrete Befristung und die grundsätzliche Außerkraftsetzung einer zuvor verab-
schiedeten, allerdings nicht angewendeten Verfassung sicherlich zu Recht »etwas 
völlig Neues«18.

Der Wohlfahrtsausschuss war das in den Jahren 1793 und 1794 mit deutlichem 
Abstand wichtigste Organ der Revolutionsregierung, obwohl er anfänglich als einfa-
che Parlamentskommission eingerichtet worden war, und fand sich rechtlich sowie 
faktisch dem zunächst zweitwichtigsten Organ, dem Conseil exécutif provisoire, 
von Beginn an übergeordnet, der sich schließlich auf die Rolle eines vom Wohl-
fahrtsausschuss gesteuerten, rein ausführenden Gremiums reduziert sah.

Die Einrichtung von Komitees war an sich keineswegs ungewöhnlich19. Wie die 
Vorgängerparlamente hatte der Nationalkonvent schon mit seiner Konstituierung, 
Ende September 1792, 18 Komitees begründet, die im Palast der Tuilerien unterge-
bracht waren. Dazu zählten etwa die Komitees für Krieg, Finanzen, Gesetzgebung 
sowie Marine und Kolonien. Sehr bald wurde jedoch die Notwendigkeit zur Ein-
richtung einer Koordinierungsinstanz deutlich, welcher der Konvent zunächst, am 
1. Januar 1793, mit der Gründung eines Allgemeinen Verteidigungsausschusses (Co-
mité de défense générale) abzuhelfen versuchte20. Dieser Verteidigungsausschuss 
setzte sich aus je drei Mitgliedern der acht bedeutendsten bestehenden Komitees zu-
sammen und sollte allgemeine Leitungs- und Abstimmungsfunktionen übernehmen. 
Sowohl die Minister als auch die Generäle und diplomatischen Vertreter waren die-
sem Gremium gegenüber rechenschaftspflichtig. Dennoch wurde der Verteidigungs-
ausschuss seiner Aufgabe aus verschiedenen Gründen nicht gerecht, unter anderem 
aufgrund der Öffentlichkeit seiner Sitzungen, bei denen auch Nichtmitglieder das 
Wort ergreifen konnten. Die unzureichende strukturelle Fähigkeit des Ausschusses, 
seine anspruchsvollen Aufgaben zu erfüllen, wurde auch von seinen ordentlichen 
Mitgliedern selbst erkannt. Der Abgeordnete des Departements Hautes-Pyrénées 
Bertrand Barère, der der gemäßigten Plaine (»Ebene«) im Nationalkonvent ange-
hörte und als Berichterstatter des Ausschusses vor dem Parlament fungierte, schlug 
am 18. März 1793 daher die Einrichtung eines neuen Ausschusses unter dem Namen 
Comité de salut public vor. Dieser Vorschlag wurde am 25. März angenommen, wo-
bei der Konvent sich die Auswahl der Mitglieder selbst vorbehielt. Infolge des durch 
General Charles-François Dumouriez geübten Hochverrats, durch den die Lage der 

18	 Richet, »Wohlfahrtsausschuss« (wie Anm. 16), S. 936 und 937 (Zitate).
19	 Zu den Institutionen der Französischen Revolution und ihrer Entwicklung insgesamt sowie zum 

Wohlfahrtsausschuss insbesondere vgl. Godechot, Les Institutions (wie Anm. 5); vgl. ferner zu 
ihrer Verortung in der longue durée der französischen Institutionengeschichte Éric Gasparini, 
Éric Gojosso, Introduction historique au droit et histoire des institutions, Issy-les-Moulineaux 
72017.

20	 Zur Geschichte dieses Gremiums vgl. den konzisen Überblick bei Bouloiseau, Le Comité 
(wie Anm. 3), S. 14–19.



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 121

Republik noch dramatischer erschien, forderte Barère am 5. April nachdrücklich 
eine Reduzierung der 24 vom Nationalkonvent vorgesehenen Mitglieder auf die 
Zahl von neun, um ein kompaktes, entscheidungsfähiges und schlagkräftiges Gre-
mium zu schaffen. Das ursprünglich vorgesehene Komitee bezeichnete er dabei als 
einen »Debattierclub« und verwies darauf, dass man in allen anderen Ländern bei 
offensichtlichen Verschwörungen die Notwendigkeit empfinde, auf die vorüber-
gehende Schaffung diktatorialer und übergesetzlicher Instanzen zu rekurrieren.

Daraufhin votierte der Nationalkonvent am 6. April 1793 das Dekret zur Einrich-
tung des Wohlfahrtsausschusses, der aus neun jeweils für einen Monat gewählten 
Konventsabgeordneten bestehen sollte; unmittelbare Wiederwahl war möglich. Ins-
gesamt waren, über die Gesamtgeschichte des Wohlfahrtsausschusses verteilt, 62 
Deputierte darin als Mitglieder vertreten21. Dieses Gremium sollte geheim beraten 
und wurde ermächtigt, allgemeine Maßnahmen zur inneren und äußeren Verteidi-
gung zu ergreifen. Um schnell und effektiv handeln zu können, wurde die Finanz-
verwaltung angewiesen, dem Comité de salut public 100 000 Livres zur freien Verfü-
gung bereit zu stellen; die Summe wurde später auf 50 Millionen Livres erhöht, 
wodurch der Ausschuss befähigt wurde, auch staatliche Großprojekte zu initiieren 
und umzusetzen22.

II. Zusammensetzung und Entwicklungsphasen 
des Wohlfahrtsausschusses

Bei der Auswahl der Mitglieder überwog die Suche nach ausgleichenden und kon
sensorientierten Konventsabgeordneten. Es wurde kein Vertreter der Gironde 
gewählt und nur zwei der Bergpartei (Montagne), nämlich Georges Danton und 
Jean-François Delacroix, während sieben dem Zentrum (der Plaine oder »Ebene«) 
angehörten, darunter namentlich Barère.

In der Geschichte des Wohlfahrtsausschusses lassen sich drei Etappen unterschei-
den: erstens das gemäßigt vorgehende, anfänglich von Danton dominierte Comité 
des Frühjahres und Sommers 1793, zweitens der sogenannte »Große Wohlfahrtsaus-
schuss« des Jahres II der Französischen Revolution von September 1793 bis zum 
Sturz Robespierres im Juli 1794 sowie schließlich drittens das post-thermidoriani-
sche Comité vom Spätsommer 1794 bis zur Aufhebung des Ausschusses im Herbst 
1795.

Während Barère im ersten Comité das Sekretariat führte, übernahm Danton die 
Leitung der außenpolitischen Geschäfte und versuchte dabei, die Koalition der ge-
gen Frankreich vereinten Mächte zu spalten, notfalls auch durch eine mögliche Frei-
lassung der inhaftierten französischen Königin Marie-Antoinette. Die gemäßigte 
Haltung des Comité und die außenpolitische Kompromissbereitschaft Dantons stie-
ßen auf den scharfen und wachsenden Widerstand Robespierres und der Sansculot-

21	 Zu ihren Biographien vgl. Bernard Gainot, Dictionnaire des membres du Comité de salut pu-
blic. Dictionnaire analytique biographique et comparé des 62 membres du Comité de salut pu-
blic, Paris 1990. Neben einzelnen Biogrammen bietet Gainot auch systematische Analysen, etwa 
hinsichtlich geographischer, sozialer und familiärer Herkunft, Vermögen etc.

22	 Vgl. Matta Duvignau, Gouverner (wie Anm. 11), S. 173–175. Näheres zu den Finanzmitteln 
und ihrem Einsatz erläutere ich im Folgenden.



Guido Braun122

ten im Kontext eines sich zuspitzenden Konflikts zwischen Gironde und Montagne. 
Nach den Volksunruhen vom 2. Juni widersetzte sich Danton nicht dem Beschluss 
des Konvents zur Verhaftung von 29 führenden Girondisten, wurde auf der anderen 
Seite aber von den Sansculotten aufgrund seiner Mäßigung scharf angegriffen und 
geriet damit gewissermaßen zwischen die Fronten. Seither widmete er sich dem 
Wohlfahrtsausschuss nur bedingt, während bei den Wahlen am 10. Juli die Anhänger 
Robespierres in das Comité aufstiegen und Letzterer selbst am 27. Juli anstelle von 
Thomas Augustin de Gasparin nachrückte23.

Der sogenannte »Große Wohlfahrtsausschuss« umfasste schließlich zwölf Mit-
glieder und blieb in seiner Zusammensetzung zwischen dem September 1793 und 
dem Juli 1794 trotz der monatlichen Wiederwahl weitgehend unverändert. Ledig-
lich Jean-Marie Hérault de Séchelles wurde des Hochverrates verdächtigt, im März 
1794 verhaftet und im April desselben Jahres guillotiniert. Im Grand Comité domi-
nierte die Bergpartei und allen voran Robespierre. Zu den weiteren montagnards 
zählten Louis-Antoine Saint-Just, Georges Couthon, Jean-Bon Saint-André und 
Pierre-Louis Prieur de la Marne. Barère war mit 16 Monaten Amtsdauer das lang
lebigste Mitglied des Wohlfahrtsausschusses, ferner hatte Robert Lindet, ebenfalls 
der Plaine zuzuordnen, bereits dem Vorgängerkomitee angehört. Lazare Carnot 
und Claude-Antoine Prieur de la Côte-d’Or, beide am 14. August in das Comité 
aufgerückt, waren Karriereoffiziere und sollten die militärische Kompetenz des 
Gremiums stärken. Auf den Druck der Sansculotten hin wurden schließlich am 
5.  September Jacques Billaud-Varenne und Jean-Marie Collot d’Herbois in den 
Ausschuss gewählt, woraufhin sich der Danton-Vertraute Jacques-Alexis Thuriot 
zurückzog. Damit war das Grand Comité in seiner »klassischen« Zusammenset-
zung komplettiert.

Das Durchschnittsalter des Comité betrug etwas mehr als 30 Jahre (seine Mitglie-
der waren zwischen 26 und 47 Jahre alt). Die Arbeitsbelastung war aufgrund der 
weitgehenden Kompetenzzuschreibungen enorm. Die tägliche Arbeitszeit wird von 
François Furet und Denis Richet auf etwa 16 bis 18 Stunden geschätzt24. Ein zeitge-
nössischer Bericht erwähnt, dass bereits drei Stunden vor der um 10 Uhr beginnen-
den morgendlichen Sitzung des Comité die ersten Mitglieder eintrafen und die auf 
20 Uhr angesetzte Abendsitzung zumeist bis ein oder zwei Uhr morgens andauer-
te25. Petitionen waren zu bescheiden, Berichte zu lesen und zu verfassen, Anordnun-
gen zu beschließen, die Armeen und die Außenpolitik zu leiten, andere staatliche 
Organe zu kontrollieren und schließlich die Beziehungen zum Nationalkonvent zu 

23	 Bereits im März 1793 hatte Robespierre kurzzeitig dem ersten Comité angehört, war davon aber 
rasch zurückgetreten, weil er die erforderlichen Prinzipien zur Rettung des Vaterlandes dort 
nicht verwirklicht sah, vgl. Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 17–18, 31.

24	 »Tous, ils vont fournir un travail écrasant«. François Furet, Denis Richet, La Révolution 
française, Paris 1973 (L’histoire sans frontières), S. 217 [Erstauflage 2 Bde., 1965–1966; deutsche 
Übersetzung, Frankfurt a. M. 1968].

25	 Vgl. das für die Arbeitsweise des Ausschusses höchst illustrative Quellenzitat bei Bouloiseau, 
Le Comité (wie Anm. 3), S. 41 aus den »Révélations sur le Comité«, die 1946 in G. Bouchards 
Biographie von Prieur de la Côte-d’Or ediert wurden. Ibid., S. 44, auch weitere Quellenbelege 
zu den Arbeitszeiten der Ausschussmitglieder. Vgl. des Weiteren Gainot, Dictionnaire des 
membres (wie Anm. 21), S. 31–33 (u. a. mit dem gleichen Zitat aus den »Révélations«).



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 123

pflegen – summa summarum 500 bis 600 Agenda täglich26. Allein für den Zeitraum 
vom 23. April bis 28. Mai 1794 umfasst die Edition der Akten des Comité, die 
François-Alphonse Aulard 1900 publizierte, 847 Seiten27.

Das Comité tagte in unmittelbarer Nähe zum Konvent in den Tuilerien und war 
im Sommer 1793 zunächst im Erdgeschoss des Südflügels, in den ehemaligen Ge-
mächern der Königin, untergebracht, anschließend in den königlichen Apparte-
ments im ersten Stock der Tuilerien und dehnte sich 1794 in den Pavillon de Flore 
(in der Revolutionszeit »Pavillon de l’Égalité«) hinein aus, den es schließlich ganz 
vereinnahmte. Es tagte mithin in einem ursprünglich höchst luxuriös mit Tapisse
rien, Spiegeln und Kunstmöbeln ausgestalteten Ambiente. Seine Räumlichkeiten, 
die mit den wachsenden Aufgaben erweitert wurden und die für eine politische 
Topologie der »Räume der Macht« höchst interessant sind, waren durch einen Gang 
direkt mit dem Tagungssaal des Nationalkonvents verbunden. Der lange Korridor 
im Zentrum der Räume des Wohlfahrtsausschusses wurde von den Büros der ein-
zelnen Abteilungen gesäumt, in denen die Angestellten tätig waren, weiter gelangte 
man zu den Kabinetten der Abteilungsleiter und schließlich zum großen Beratungs-
saal des Comité. Spätestens mit dem Großen Wohlfahrtsausschuss verschwanden 
die letzten Spuren von Luxus; lediglich Medaillons römischer Konsuln dienten 
nunmehr als Raumschmuck, der mit dem mittelalterlichen und frühneuzeitlichen 
Königtum brach und Inspiration sowie Legitimität in der klassischen Antike such-
te. Im kleinen, grün tapezierten Beratungsraum fanden sich die Mitglieder um einen 
mit einer ebenfalls grünen Decke sowie stets mit Brot und einer Wasserkaraffe ge-
deckten Tisch zusammen; zwei Feldbetten dienten kürzeren Ruhepausen im Um-
feld der Sitzungsmarathons28.

Der Wohlfahrtsausschuss war ein kollegial verfasstes Gremium, in dem die Ver-
antwortlichkeiten von den Mitgliedern insgesamt im Prinzip geteilt wurden und in 
dem nicht einmal ein Vorsitzender bei den gemeinsamen Sitzungen existierte. Den-
noch lassen sich sowohl eine sachliche Spezialisierung seiner Mitglieder als auch eine 
faktische Hierarchisierung konstatieren. So widmeten sich etwa Billaud und Collot 
vornehmlich der Korrespondenz mit den Vertretern in den Departements, Prieur de 
la Côte-d’Or der Versorgung der Armee mit Waffen und Kriegsmaterial und Prieur 
de la Marne sowie Saint-André Marine-Angelegenheiten. Während Barère außenpo-
litische Fragen übernahm und verantwortlicher Berichterstatter des Comité beim 

26	 So veranschlagt bei einem exzellenten Kenner der Materie, vgl. Bouloiseau, Le Comité (wie 
Anm. 3), S. 42.

27	 Aulard (Hg.), Recueil des actes du Comité de salut public (wie Anm. 6), hier Bd. 13: 23 avril 
1794–28 mai 1794 (4 floréal an II–9 prairial an II), Paris 1900.

28	 Vgl. die Beschreibungen bei Gainot, Dictionnaire des membres (wie Anm. 21), S. 30–35 (mit 
Skizze), Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 20, 40 und 44 sowie Raphaël Matta Duvig-
nau, Le Comité de salut public (6 avril 1793–4 brumaire an IV), in: La Révolution française. 
Cahiers de l’Institut d’histoire de la Révolution française 3 (2012), online veröffentlicht am 
20.12.2012., URL: https://journals.openedition.org/lrf/773 (zuletzt aufgerufen am 18.11.2019), 
hier Abschnitt 51; detaillierter ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 197–209. Der genannte Auf-
satz des Verfassers resümiert im Wesentlichen die im Rahmen der Dissertation erzielten Ergeb-
nisse. Er eignet sich oftmals zur ersten Orientierung besser als die sehr verästelte, auf über 
700 S. aber natürlich viel genauere Argumentation in der Monographie, zumal das Fehlen eines 
Registers deren Benutzung erschwert.



Guido Braun124

Nationalkonvent war, avancierte Robespierre zwar keineswegs zum Alleinverant-
wortlichen, auch nicht bei der Installierung des Terrorregimes, aber doch gewisser-
maßen zur »Seele« und zur Leitfigur des Ausschusses. Insofern ist seine Selbststili-
sierung, nur ein Zwölftel der Autorität des Comité zu repräsentieren, als deutliche 
(und bewusste) Untertreibung zu bewerten. Im Grundsatz blieb jedoch das Kollegi-
alitätsprinzip unangetastet, und bis in seine Schlussphase trat der Ausschuss nach au-
ßen hin geschlossen auf. Im Einzelnen ist die Entscheidungsfindung oftmals schwer 
zu rekonstruieren, denn im Ausschuss wurde nicht protokolliert (nicht einmal eine 
Tagesordnung gab es), und zeitgenössische private Briefe der Mitglieder sind auf-
grund der hohen Arbeitsbelastung selten29.

Obwohl innerhalb des Ausschusses durchaus erhebliche politische Unterschiede 
auszumachen sind, wirkte die innere und äußere Notlage der Republik und des 
Konvents über mehrere Monate hin als Zement, der den Ausschuss zusammenhielt, 
wie Georges Lefebvre betont30, und letztlich bis zum Sommer 1794 eine tragfähige 
Grundlage bildete. Mit Ausnahme Hérault de Séchelles zeichnete sich das Comité 
insgesamt im Übrigen durch eine Prinzipientreue und ein Ehrbewusstsein aus, die 
über alle politischen Differenzen in Sachfragen hin verbindend wirkten; die Zugehö-
rigkeit zu einer Generation, die Herkunft aus dem Ursprungsmilieu des Kleinbür-
gertums des Ancien Régime, Talent, Arbeitseifer, Verantwortungsbewusstsein und 
eine gewisse Verwaltungserfahrung bildeten weitere gemeinsame Nenner im Kreis 
der Mitglieder des Comité31.

Der Nationalkonvent dekretierte am 10. Oktober 1793, dass die Verfassung des 
Jahres I nicht angewendet werden sollte, und schuf damit die formale Voraussetzung 
für die Inkraftsetzung der Revolutionsregierung, die sich nach außen hin durch eine 
entschlossene Kriegsführung und nach innen durch ein zunehmend verschärftes 
Terrorregime zu Lasten tatsächlicher oder vermeintlicher Gegner der Revolution 
auszeichnete. Deren Säuberungen fielen in den Prozessen des Frühjahrs 1794 auch 
innenpolitische Kontrahenten zum Opfer, die selbst Anhänger der Revolution wa-
ren, aber in Opposition zum Wohlfahrtsausschuss standen, wie die gemäßigteren 
Dantonisten (5. April) und bereits zuvor die radikaleren Hébertisten (24. März), 
denen die Politik des Ausschusses in sozialer, wirtschaftlicher sowie sicherheits
politischer Hinsicht nicht weit genug ging. Wirtschafts- und gesellschaftspolitisch 
entwickelte der Wohlfahrtsausschuss einen wachsenden Dirigismus, der im Zeichen 
der Kriegsproduktion und Subsistenzsicherung stand, bei grundsätzlicher Beibehal-
tung des Privateigentums.

Das rigide Vorgehen gegen innenpolitische Gegner kulminierte in einem Land, das 
von Kriegswirtschaft und einem täglichen – politischen wie existenziellen – Überlebens-
kampf geprägt war, im Frühjahr und Sommer 1794 in der sogenannten, vom Wohlfahrts-
ausschuss und dem Sicherheitsausschuss verantworteten »großen Schreckensherrschaft« 

29	 Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 6 und 41.
30	 Georges Lefebvre (1874–1959), seit 1932 Vorsitzender der Société des études robespierristes und 

Herausgeber der »Annales historiques de la Révolution française«, seit 1937 Professor für die 
Geschichte der Französischen Revolution an der Sorbonne, veröffentlichte seine Gesamtdarstel-
lung der Revolutionsgeschichte in den 1930er-Jahren; sie wurde zum Bicentenaire neuaufgelegt, 
Georges Lefebvre, La Révolution française, 7., bearb. und erw. Aufl., Paris 1989.

31	 Vgl. Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 31 f., 38.



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 125

(der Grande Terreur)32. Unterstützt wurde diese Politik in einer geradezu psychotisch 
aufgeheizten politischen Atmosphäre auch von einem grundsätzlichen Verfechter der 
Aufhebung der Todesstrafe und Kriegsgegner wie Robespierre. Währenddessen konn-
ten die französischen Armeen wichtige Siege erringen, etwa bei Charleroi und Fleurus 
am 25. und 26. Juni 1794. Gerade durch seine durchschlagenden Erfolge wurde dem 
auf Sachzwang und Notstand gegründeten Regime des Wohlfahrtsausschusses letzt-
lich jedoch faktisch die Grundlage entzogen33, vor allem aus der Sicht des gemäßigten 
Zentrums des Nationalkonvents, dessen Abgeordnete sich mangels verlässlicher Im-
munität nicht zuletzt selbst von der nächsten Säuberungswelle bedroht fühlten.

Nachdem Robespierre bereits vier Wochen lang kaum noch aktiv am Wohlfahrtsaus-
schuss teilgenommen hatte, wurden er selbst sowie die Mitglieder Saint-Just und 
Couthon am 9. Thermidor (27. Juli 1794) gestürzt, angeklagt und am folgenden Tag hin
gerichtet. Vielleicht hatte er sich in der Endphase seiner politischen Tätigkeit aus ge-
sundheitlichen Gründen und mentaler Erschöpfung zurückgezogen34, vielleicht aus 
Verbitterung über den Bruch in der Solidarität unter den Ausschussmitgliedern, der seit 
Ende Juni unumkehrbar schien. Jedenfalls war er bis zu seinem Sturz durchaus weiter-
hin im Jakobiner-Club, der sich als »Einheitspartei« etabliert hatte, aktiv geblieben35.

Der Nationalkonvent brach nun auch mit dem Prinzip der regelmäßigen Wieder-
wahl der Mitglieder des Comité, indem er verordnete, dass in jedem Monat ein Vier-
tel dieser Mitglieder ausscheiden und ersetzt werden müsse. Mit dieser ständigen 
Fluktuation schwand zugleich die politische Kohärenz. Gleich im ersten Monat traf 
das Los Barère, dem am selben Tag Billaud-Varenne und Collot d’Herbois durch 
ihren Rücktritt folgten. Das neue Comité besaß im Gegensatz zum Comité Danton 
und zum jakobinisch dominierten Grand Comité keine politische Homogenität 
mehr, es verlor seine institutionelle Vorrangstellung und entsprach damit dem Willen 
einer Verlangsamung der politischen Entscheidungsfindung und einer Bremsung der 
durch den früheren Wohlfahrtsausschuss entwickelten Dynamik. Es tagte nur mehr 
einmal täglich, um 8 Uhr abends, nach einer vorgegebenen Tagesordnung. Weniger 
Leistung36 – mehr Luxus: Statt Brot und Wasser konnte man sich nun auch einmal 
bei einem Galadiner mit Weinbegleitung für über 11 000 Livres vergnügen37.

32	 Dazu eingehend Michel Biard (Hg.), Les Politiques de la Terreur, 1793–1794, Paris, Rennes 2008 
(Histoire), unter anderem mit einer Reihe detaillierter regionalgeschichtlicher Studien; ferner 
ders., Hervé Leuwers (Hg.), Visages de la Terreur. L’exception politique de l’an II, Paris 2014.

33	 Tulard, Les Révolutions, S. 119 f. (wie Anm. 1), urteilt zu Recht: »la Terreur ne se justifiait plus 
[…] la patrie n’était plus en danger.«

34	 Peter McPhee, Robespierre. A Revolutionary Life, New Haven, Conn. u. a. 2012; ders., »Mes 
forces et ma santé ne peuvent suffire«. Crises politiques, crises médicales dans la vie de Maximilien 
Robespierre, 1790–1794, in: Annales historiques de la Révolution française 371 (2013), S. 137–152.

35	 Hervé Leuwers, Robespierre, Paris 2014, S. 346 weist darauf hin, dass Robespierre zwischen 
dem 29. Juni und 26. Juli 1794 immerhin 14 Mal im Jakobiner-Club sprach. Insgesamt interve-
nierte Robespierre dort im Jahr II (1793–1794) 90 Mal und präferierte die politische Bühne, die 
der Club ihm bot, damit deutlich gegenüber dem Nationalkonvent, nach Bouloiseau, Le Co-
mité (wie Anm. 3), S. 57. Begriff parti unique ibid., S. 55.

36	 Gegenüber der Überspannung der Kräfte unter dem Großen Wohlfahrtsausschuss; gleichwohl 
sollte man sich vor einer übertriebenen Stilisierung hüten, denn allein zwischen dem 15. und 
dem 30. Fructidor des Jahres III fasste das Comité nicht weniger als 498 Beschlüsse, vgl. Gainot, 
Dictionnaire des membres (wie Anm. 21), S. 33 f.

37	 Quellenbeleg ibid., S. 123 f.



Guido Braun126

Obgleich die Schreckensherrschaft in der historischen Erinnerung vor allem mit 
dem Namen Robespierres verbunden ist38, gelang es den drei genannten Mitgliedern 
des Comité (Barère, Billaud-Varenne und Collot d’Herbois) nicht, jegliche politi-
sche und juristische Verantwortung von sich zu weisen. Im April 1795 wurden sie – 
ebenso wie Marc-Guillaume Alexis Vadier, das führende Mitglied des Comité de 
sûreté générale – ins Exil nach Guyana deportiert39.

III. Versuch einer institutionengeschichtlichen  
und verfassungsrechtlichen Einordnung des Wohlfahrtsausschusses

Trotz seiner herausragenden politischen Leitungsfunktion blieb der Wohlfahrtsaus-
schuss verfassungsrechtlich gesehen eine Kommission des Nationalkonvents, der 
mithin weiterhin das ursprüngliche, souveräne Verfassungsorgan bildete. So stellten 
es auch die Mitglieder des Comité selbst dar, etwa Barère, der den Konventsabgeord-
neten gegenüber den Ausschuss im September 1793 als »Extrakt Ihrer selbst« (ex-
trait de vous-mêmes) charakterisierte, während er Carnot zufolge »direkte Emana-
tion und integraler, auswechselbarer Bestandteil des Konventes« (Émanation directe, 
partie intégrante et amovible de la Convention) war40.

In seiner rechtshistorischen Studie bezeichnet Matta Duvignau den Wohlfahrts-
ausschuss als »Organ einer besonderen, antiministeriellen Regierungstechnik«41 und 
rückt ihn damit in die Nähe des im Ancien Régime nach dem Tode Ludwigs XIV. 
vorübergehend etablierten Systems der »Polysynodie«, welches in der französischen 
Geschichte bereits einmal eine Abkehr von der Regierung durch Minister mittels 
eines Kollegialprinzips eingeführt hatte.

Die Verfassung des Wohlfahrtsausschusses basierte auf sechs organischen Texten, die 
von der Rechtsform her Dekrete des Nationalkonventes waren42. Eingerichtet und mit 
seinen (auf Wachstum hin angelegten) grundlegenden Kompetenzen ausgestattet wur-

38	 Zu Robespierre wurden in den letzten Jahren zahlreiche neue Forschungen und biographische 
Studien unterschiedlicher Qualität in französischer und englischer Sprache vorgelegt, vgl. Marc 
Belissa, Julien Louvrier, Robespierre dans les publications françaises et anglophones depuis 
l’an 2000, in: Annales historiques de la Révolution française 371 (2013), S. 73–93. Neben den sehr 
überzeugenden, bereits genannten Biographien von McPhee, Robespierre (wie Anm. 34) und 
Leuwers, Robespierre (wie Anm. 35) ist vor allem hinzuweisen auf die klassische Biographie 
von Gérard Walter, Maximilien de Robespierre, Paris 1989 (N. R. F. Biographies) [zuerst 1961, 
Teile I–III]. Eine ernst zu nehmende jüngere deutschsprachige Biographie fehlt; weiterhin maß-
gebend ist daher die deutsche Übersetzung der französischen Darstellung von Max Gallo, 
Robespierre, Stuttgart 2007; darin die interessanten Beobachtungen von Daniel Schönpflug, 
Peter Schöttler, Robespierre als Erinnerungsfigur. Nachwort, ibid., S. 268–285.

39	 Zum »Nachleben« der überlebenden Mitglieder des Ausschusses nach dem 9. Thermidor und 
Sturz Robespierres vgl. überblicksweise den Epilog bei Palmer, Twelve Who Ruled (wie Anm. 9), 
S. 388–396 (hier benutzt in der dritten Hardcover-Aufl. von 1970) sowie – mit tabellarischer 
Übersicht – Gainot, Dictionnaire des membres (wie Anm. 21), S. 73–76.

40	 Matta Duvignau, Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 7, mit den Quellennachweisen in 
Anm. 7 und 8.

41	 »Organe d’une technique gouvernementale particulière, antiministérielle«. Ibid., Abschnitt 8. 
Die gleiche Formulierung bei Ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 75.

42	 Ders., Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 40. Als épicentre d’un système institutionnel com-
plexe bei ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 79.



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 127

de das Comité durch die Dekrete vom 6. April 1793 und vom 19. Vendémiaire des Jah-
res II. Das Dekret des 14. Frimaire des Jahres II baute die Überwachungs- und Kon
trollkompetenz des Comité gegenüber anderen staatlichen Organen aus und ließ den 
Wohlfahrtsausschuss zunehmend als das eigentliche Regierungsorgan hervortreten. 
Mit dem Dekret vom 12. Germinal des Jahres II wurde dem Wohlfahrtsausschuss dann 
fast vollständig die zentrale Regierungsgewalt übertragen: Das Dekret richtete Exeku-
tivkommissionen ein, die direkt und ausschließlich dem Wohlfahrtsausschuss unter-
stellt wurden. In diesem Sinne wurde der Wohlfahrtsausschuss in der Forschung zu 
Recht als Fixpunkt eines »heliozentrischen« Systems bezeichnet43.

Nachdem infolge des Sturzes Robespierres der Nationalkonvent die Kompeten-
zen des Comité im Zuge einer grundsätzlichen Kompetenzzuschreibung für alle Ko-
mitees durch sein Dekret vom 7. Fructidor des Jahres II erheblich beschnitten hatte, 
nahm das Dekret vom 21. Floréal des Jahres III diese Beschneidung teilweise wieder 
zurück, um die Fähigkeit zum Regierungshandeln zu stärken44.

Obschon der Nationalkonvent mittels aller seiner Komitees regierte und diese im 
Prinzip rechtlich gleichrangig waren, wurde der Wohlfahrtsausschuss durch eine Be-
stimmung des Dekrets vom 13. September 1793, das weitreichende praktische Konse-
quenzen hatte, faktisch über die anderen Komitees gestellt: Mit der Anordnung, dass 
sämtliche Komitees, abgesehen vom Wohlfahrtsausschuss, neu besetzt werden soll-
ten, verband der Nationalkonvent das Prinzip der Vorlage einer Kandidatenliste für 
alle übrigen Komitees durch den Wohlfahrtsausschuss. Durch seine Initiative bei der 
Kandidatenauswahl erlangte das Comité de salut public einen wesentlichen Einfluss 
auf das politische Personal aller Ausschüsse. Darüber hinaus war der Wohlfahrtsaus-
schuss befugt, die zwölf Exekutivkommissionen zu überwachen, er war an der Er-
nennung und Rückberufung der in die Provinz entsandten Deputierten (der soge-
nannten Députés du peuple en mission) beteiligt, kontrollierte diese und übte damit 
– ebenso wie über die örtlichen Überwachungsausschüsse – einen wesentlichen Ein-
fluss auf die Gestaltung der Beziehungen zwischen der Pariser Zentrale und der Pro-
vinz aus. Des Weiteren speisten sich die Aktivitäten der lokalen patriotischen Clubs 
und der Volksgesellschaften zu einem beträchtlichen Teil aus den durch das Comité 
de salut public bereitgestellten Finanzmitteln. Ferner waren die mit Dekret vom 14. 
Frimaire des Jahres II eingeführten Nationalagenten (agents nationaux), welche die 
korrekte Einhaltung und Ausführung der Gesetze und Dekrete überwachen sollten, 
alle zehn Tage gegenüber dem Comité berichts- und rechenschaftspflichtig. Daneben 
entsandte der Wohlfahrtsausschuss seit April 1793 eigene Agenten, insbesondere in 
die Departements, zu den Armeen und den Volksgesellschaften45. Ferner war die Pa-
riser Kommune, die für die Politik der Jakobiner in der französischen Hauptstadt 
eine erstrangige Rolle spielte, seit dem 10. Oktober 1793 der direkten Autorität des 
Comité unterstellt. Schließlich besaß der Wohlfahrtsausschuss gegenüber dem Natio-
nalkonvent auch das Vorschlagsrecht für die Geschworenen des Revolutionstri-
bunals. Der Wohlfahrtsausschuss erscheint mithin als das zentrale Organ der Revolu-

43	 Als lois organiques werden in der französischen Rechtsterminologie grundlegende Gesetzestexte 
bezeichnet, welche insbesondere die Aufgaben und Kompetenzen von Staatsorganen definieren.

44	 Vgl. Godechot, Les Institutions (wie Anm. 5), S. 301 f.
45	 Vgl. ibid., S. 340–346, besonders S. 342.



Guido Braun128

tionsregierung schlechthin. Matta Duvignau charakterisiert das Comité daher zu 
Recht als Spitze eines pyramidal aufgebauten Herrschafts- und Regierungssystems46.

Die kollegiale Verfasstheit des Wohlfahrtsausschusses setzte eigentlich eine kollek-
tive Beratung und Entscheidung voraus. Obgleich das Comité der rechtshistorischen 
Untersuchung Matta Duvignaus zufolge tatsächlich die seine Verfahrensabläufe regu-
lierenden Dekrete im Wesentlichen einhielt47, wurde die praktische Arbeitsweise den 
alltäglichen Anforderungen in einem gewissen Maße angepasst.

Zunächst ist festzuhalten, dass die vom Wohlfahrtsausschuss vollzogene Speziali-
sierung seiner einzelnen Mitglieder auf bestimmte Fachbereiche durch keines der or-
ganischen Dekrete, welche die Verfasstheit des Ausschusses konstituierten, unter-
sagt worden war. Der materielle Niederschlag der gemeinsamen Beratung und der 
gemeinsamen Entscheidung war die Unterfertigung der Beschlüsse (arrêtés) durch 
alle Mitglieder. In der Praxis wurde hiervon zur Beschleunigung des Verfahrens und 
angesichts der enormen Zahl der zu treffenden Entscheidungen jedoch abgewichen, 
sodass auch einer oder ein Teil der Mitglieder die Anordnungen unterzeichnen konn-
ten, sofern sie nicht für alle von herausragender Bedeutung waren. Es sind mithin bei 
den Beschlüssen des Wohlfahrtsausschusses die in der allgemeinen Versammlung be-
ratenen und beschlossenen Anordnungen von denen zu unterscheiden, die in einer 
bestimmten Abteilung ausgearbeitet wurden.

Trotz des kollegialen Prinzips wurde die Arbeit des Wohlfahrtsausschusses durch 
ein zentrales Sekretariat koordiniert, es war aber vor allem dem charismatischen Ein-
fluss bestimmter Leitfiguren ausgesetzt, zunächst Danton, dann Robespierre48.

Durch die im Comité Danton angelegte, im Grand Comité vollzogene und im 
post-thermidorianischen Comité faktisch aufrecht erhaltene Spezialisierung nach 
Aufgabenbereichen, die im Wesentlichen ministeriellen Portefeuilles entsprachen, 
entwickelte der Wohlfahrtsausschuss eine zu den ministeriellen Abteilungen des 
Conseil exécutif beziehungsweise dann der Exekutivkommissionen in übergeordne-
ter Konkurrenz stehende »Parallelregierung«49, die auf deren Departements jeweils 
einen bestimmenden Einfluss ausübte, jedenfalls bis zum Sturz Robespierres. Mehr 
als ein Kontrollorgan war der Wohlfahrtsausschuss somit die eigentliche Regierung.

Bei der Aufgabenteilung innerhalb des Comité wurde in der Forschung auch eine 
Unterscheidung nach drei Grundfunktionen vorgeschlagen: Zum einen die »Politi-
ker«, wie Robespierre, welche die zentralen Leitlinien des Regierungshandelns des 
Ausschusses wesentlich bestimmten; zum anderen die für die politische Kommuni-
kation des Comité zuständigen »Revolutionäre«, wie Barère; und zum dritten die 

46	 Matta Duvignau, Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 21. »Clef de voûte du gouvernement 
révolutionnaire« nach ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 47.

47	 Vgl. dazu die aus rechtsgeschichtlicher Perspektive argumentierende, vorgenannte Monographie 
im Allgemeinen.

48	 Insofern geschieht es durchaus aus triftigem Grunde, wenn Walter, Robespierre (wie Anm. 38), 
S. 400–479, sein Kapitel über die Zeit des Wohlfahrtsausschusses mit »Le Maître de la Révolu-
tion« überschreibt und damit natürlich den Protagonisten seiner Darstellung anvisiert.

49	 Die Formulierung »gouvernement parallèle« nach Matta Duvignau, Le Comité (wie Anm. 28), 
Abschnitt 33 sowie ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 126. Den Übergang von einem Kontroll- 
zu einem Regierungsorgan untersucht der Verfasser detailliert im dritten Kapitel des ersten 
Hauptteils, ibid., S. 135–192.



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 129

»Arbeiter«, die für administrative Grundprobleme Sorge trugen, so Lindet für die 
Lebensmittelversorgung von Bevölkerung und Armeen50.

IV. Prärogativen, Kompetenzbereiche und Arbeitsweisen 
des Wohlfahrtsausschusses

Die Prärogativen des Wohlfahrtsausschusses lassen sich in drei Kategorien untertei-
len: Erstens war er ein politikgestaltendes Exekutivorgan, das sich sogar als die Ver-
körperung nicht nur des Regierungshandelns, sondern sogar als Inkarnation der 
Republik schlechthin charakterisieren lässt51. Durch seine öffentlichen Erklärungen 
und seine Berichte zur Lage der Republik kanalisierte der Wohlfahrtsausschuss die 
politische Kommunikation – Bouloiseau spricht gar von einer durch das Comité 
ausgeübten »dictature de l’opinion«52. Durch seine Zirkularschreiben fixierte er 
Grundlinien und Details administrativen Handelns anderer Behörden und Institutio
nen53. Um die umgehende Befolgung von Gesetzen und Anordnungen zu gewähr-
leisten, beschloss der Nationalkonvent auf den Vorschlag des Wohlfahrtsausschusses 
hin die Gründung eines von Letzterem geleiteten, allgemeinen Gesetzesblattes, des 
»Bulletin des lois de la République« (14. Frimaire Jahr II).

Zu seinem Verantwortungsbereich zählte im Zusammenhang mit seiner Rolle als 
Exekutive auch die Führung der Außenpolitik. In dieser Hinsicht war der Ausschuss 
zunächst dem Comité diplomatique et du ministre des Affaires étrangères, dann der 
Commission des Relations extérieures de facto beziehungsweise de jure übergeord-
net. Das Regierungshandeln des Wohlfahrtsausschusses wurde durch die ihm ge-
währte finanzielle Autonomie erheblich erleichtert. Wie schon gesehen, verfügte der 
Wohlfahrtsausschuss über enorme Summen, die er unmittelbar einsetzen konnte, 
ohne konkreten Verfahrensregelungen bei der Verwaltung dieser Mittel unterwor-
fen zu sein. Nach der Bewilligung von 100 000 Livres für politische und geheime 
Ausgaben mit Dekret vom 6. April und von 50 Millionen Livres am 2. August 1793 
wurden ihm am 7. Fructidor des Jahres II weitere 10 Millionen gewährt. In diesem 
Bereich der öffentlichen Finanzen zeigt sich mithin sehr deutlich das Wesen der Re-
volutionsregierung, das auf der Unabhängigkeit von herkömmlichen Verfahrens-
formen basierte und auf Flexibilität und Schnelligkeit hin angelegt war. Mit seinen 
breiten Finanzmitteln griff der Wohlfahrtsausschuss aber durchaus auch in die her-
kömmlichen Tätigkeitsbereiche ordentlicher öffentlicher Verwaltung ein54.

Neben einer exekutiven Gewalt besaß der Wohlfahrtsausschuss zweitens jedoch 
auch beachtliche legislative Prärogativen. Dazu zählte vor allem seine Befugnis zur 
Gesetzesinitiative. Zwar verfügten auch die übrigen Komitees über das Recht, dem 
Nationalkonvent Gesetzesentwürfe zu unterbreiten. Während dies jeweils aber nur 

50	 Ibid., S. 127–131: »révolutionnaires«, »politiques«, »travailleurs« bzw. »organisateurs de la victoire.«
51	 Zur ersten Orientierung vgl. Matta Duvignau, Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 46–47. 

Eingehender ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 154–192.
52	 Im Titel seines fünften Kapitels: Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 55–64.
53	 Insofern unterschieden sich seine Rundschreiben wesensmäßig von den bekannten, behörden-

internen. Vgl. Matta Duvignau, Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 85.
54	 Zu diesem zuletzt genannten Aspekt vgl. ibid., Abschnitte 84, 93 und 95–96 sowie 102; ferner 

ders., Gouverner (wie Anm. 11), S. 173–176.



Guido Braun130

im konkreten Geschäftsbereich des jeweiligen Komitees der Fall war, erstreckte sich 
das Vorschlagsrecht des Wohlfahrtsausschusses auf sämtliche Bereiche gesetzgeberi-
schen Handelns; Archivauswertungen haben ergeben, dass er von dieser weitgehen-
den Befugnis auch Gebrauch machte55.

Drittens schließlich agierte das Comité de salut public darüber hinaus auch als eine 
Judikative. Neben allgemeinen Regelungen im Bereich der Rechtsprechung zeichnete 
der Ausschuss auch für Individualmaßnahmen wie Verhaftungen und Beschlagnah-
mungen verantwortlich56 und nominierte ferner die Kandidaten für die Geschwore-
nenposten des Revolutionstribunals, worauf bereits hingewiesen wurde.

Im Zuge seiner Kompetenzerweiterungen war es quasi unausweichlich, dass der 
Wohlfahrtsausschuss bei seiner inneren Organisation bürokratische Strukturen aus-
zubilden begann. Wenn seine Zielsetzung in der Zentralisation politischer Macht, 
der Flexibilität und Beschleunigung der Entscheidungsfindung sowie der Sicherstel-
lung umgehender, exakter Umsetzung getroffener Entscheidungen bestand, um die 
Revolution nach außen und innen hin abzusichern, bedeutet diese Bürokratisierung 
ein ebenso wesensmäßiges Grundelement bei der Verstetigung revolutionärer Macht. 
Wie weitgehend diese Bürokratisierung in der kurzen Lebenszeit des Wohlfahrts-
ausschusses (das Grand Comité arbeitete in seiner klassischen Zusammensetzung 
kaum ein Jahr lang) voranschritt, ist nach meiner Kenntnis erstmals und ausschließ-
lich in der Dissertation Matta Duvignaus dargelegt worden, die einen dezidierten 
rechts- und verwaltungshistorischen Ansatz verfolgt57.

Zu dieser Bürokratisierung zählen die typologischen Charakteristika Arbeitstei-
lung, Professionalisierung des Personals, funktionale Hierarchisierung und Unper-
sönlichkeit der Regeln zur Regulierung der Beziehungen zwischen den Mitgliedern 
des Comité58.

Neben den großen Entscheidungen mit grundlegender Bedeutung für die Zu-
kunft der Revolution hatte der Wohlfahrtsausschuss zahlreiche Aspekte des büro-
kratischen Alltags zu bewältigen: Reparaturarbeiten und Umbauten, Heizung, die 
Organisation und Lagerhaltung von Büromaterial wie Papier, Federn, Tinte, Ker-
zen und Wachs, auch die Bereitstellung von Druckmaschinen waren Teil seiner ver-
waltungsmäßigen Tätigkeit und illustrieren praktische Alltagsaspekte der Versteti-
gung und Verfestigung neuer Machtstrukturen und Institutionen. Zur Sicherung 
des vertraulichen Postverkehrs wurde ferner der Dienst der courriers extraordinai-
res eingerichtet.

Zu den im Wohlfahrtsausschuss Tätigen zählten also nicht allein die zwölf führen-
den Köpfe der Konventsabgeordneten, die den Ausschuss im engeren Sinne konsti-

55	 Ibid., S. 154–159; ferner ders., Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 43.
56	 McPhee, Robespierre (wie Anm. 34), S. 193, weist darauf hin, dass unter den 542 Dekreten des 

Wohlfahrtsausschusses, die von Robespierre (mit-)unterzeichnet wurden, sich zwar viele eigen-
händige oder von ihm zuerst unterfertigte finden, in denen Verhaftungen angeordnet werden. 
Zugleich betont er aber, dass Robespierre den Exzessen der Gewaltausübung, wie sie etwa in 
Lyon vorkamen, mit größter Ablehnung gegenüberstand.

57	 Vgl. die Monographie von Matta Duvignau, Gouverner (wie Anm. 11) im Allgemeinen.
58	 Die Hauptergebnisse seiner diesbezüglichen Untersuchungen fasst kurz zusammen ders., Le 

Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 49; zum Verwaltungspersonal detaillierter ders., Gouverner 
(wie Anm. 11), S. 279–364.



Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution 131

tuierten59, sondern auch eine Vielzahl von Mitarbeitern mit diversen Funktionen von 
einfachen handwerklichen Tätigkeiten über Büroangestellte bis hin zu Kontroll- und 
operativen Leitungsaufgaben unterhalb der obersten Führungsebene. Alle hatten 
durch ein Zertifikat ihre revolutionäre Gesinnung unter Beweis zu stellen. Daneben 
zählte aber durchaus auch Kompetenz. Die eingehendere Untersuchung der Perso-
nalstruktur des Wohlfahrtsausschusses falsifiziert daher die Charakterisierung seiner 
Mitarbeiter als ungebildet. Es gab allerdings weder förmliche Ausschreibungen mit 
entsprechenden Bewerbungsverfahren (concours) noch Arbeitsverträge. Die Ange-
stellten rekrutierten sich vorwiegend aus juristischen Berufen, dem Sekretariats-
wesen und dem Militär. Allein vier Departements stellten 55   % des bekannten Per
sonals, an erster Stelle Paris. Neben der Île-de-France erwies sich Burgund als 
bevorzugtes Reservoir. Ein kontingenter Personalführungsprozess führte zu einem 
deutlichen Anwachsen des Personalbestandes, wobei absolute Zahlen nicht verfüg-
bar sind. Für die Entlohnung bildete sich ein System heraus, das nicht auf dem Anse-
hen der einzelnen Person, sondern der ausgeübten Funktion beruhte, das heißt, dass 
für gleiche oder ähnliche Funktionen eine entsprechende Besoldung erfolgte. Sogar 
ein Petitionsrecht der Angestellten zur Verbesserung ihrer individuellen oder kol-
lektiven Situation existierte60. Allerdings gab es weder Arbeitsplatzsicherheit noch 
ein festes Beförderungssystem. Darin unterschied sich der rechtlich provisorische 
und faktisch recht kurzlebige Wohlfahrtsausschuss denn doch von klassischen be-
hördlichen Organisationsformen61.

Neben der Arbeitsorganisation des Comité im Allgemeinen war auch die Tätigkeit 
seiner einzelnen Büros der Tendenz zu einer sukzessiven strukturellen Verdichtung 
bürokratischer Strukturen ausgesetzt. Eine eingehende Rekonstruktion des Organi-
gramms des Wohlfahrtsausschusses förderte die Existenz von nicht weniger als zwölf 
Sektionen und 54, mit unterschiedlichen Aufgaben betrauter Büros zutage. Geradezu 
idealtypisch illustriert der Wohlfahrtsausschuss die mit einer bürokratischen Organi-
sationsform verbundenen Prozesse der Ausdifferenzierung von Arbeitsbereichen 
und ihrer internen Hierarchisierung62. Die einzelnen Arbeitsabläufe wurden bislang 
jedoch noch nicht mit der wünschenswerten Genauigkeit analysiert63.

Eine zunehmende Differenzierung und Formalisierung kennzeichnet darüber hin-
aus auch die Arbeitsmethoden und -abläufe. Zu den spezialisierten Mitarbeitern 
zählten etwa die Zeichner bei der topographischen Dienststelle, die Lazare Carnot 
im Rahmen seiner Aufgaben der Verteidigungsorganisation aufgebaut hatte64. Der 
Wohlfahrtsausschuss agierte nicht nur als Notstandsorgan zur Bewältigung akuter 

59	 Wie es der Titel von Palmer, Twelve Who Ruled (wie Anm. 7 und 9), suggeriert.
60	 Vgl. Matta Duvignau, Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 67–73.
61	 Insofern teile ich die Gesamtbewertung ibid., Abschnitt 77 nur eingeschränkt.
62	 Vgl. Matta Duvignau, Gouverner (wie Anm. 11), S. 217–238 sowie die wesentlichen Ergebnis-

se resümierend ders., Le Comité (wie Anm. 28), Abschnitt 55–57.
63	 In dieser Hinsicht sind die von Matta Duvignau in seinen sehr verdienstvollen Studien offenge-

legten Grundstrukturen (vgl. zusammenfassend ibid., Abschnitt 65) noch durch detaillierte Un-
tersuchungen in ihren Verästelungen zu verfeinern, sofern das Quellenmaterial zu einer solchen 
Rekonstruktion sich als geeignet und ausreichend erweisen sollte.

64	 Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 66 und 81 (S. 65–88 zur Verteidigungspolitik des Gro-
ßen Wohlfahrtsausschusses und der von ihm begründeten Kriegswirtschaft insgesamt).



Guido Braun132

politischer Probleme, sondern versuchte auch zukünftige Entwicklungen zu anti
zipieren und geeignete Maßnahmen vorzubereiten. Auch hierin zeigt sich die Verste-
tigung revolutionärer Machtstrukturen. Dazu war Informationsakquise eine uner-
lässliche Voraussetzung. Der Wohlfahrtsausschuss allein gab während der Zeit der 
Revolutionsregierung ein Drittel aller angeordneten statistischen Erhebungen in 
Auftrag. Indem er nicht nur die Initiative ergriff, sondern in seinen Büros auch die 
Auswertung vornahm, behielt sich das Comité die Etappe von der Informationsge-
winnung zur Wissensgenerierung vor und bereitete auf dieser Grundlage seine poli-
tischen Entscheidungen vor. Darüber hinaus war der Wohlfahrtsausschuss der Ad-
ressat der comptes décadaires, der einmal pro Zehn-Tage-Woche von den lokalen 
Verwaltungen und den Nationalagenten an die Zentrale gerichteten Berichte, die das 
Comité mit der Lage in den einzelnen Departements vertraut machten65.

V. Fazit

Zusammenfassend lässt sich der Wohlfahrtsausschuss mithin als Institution revolu
tionärer Macht beschreiben, die angesichts einer zugespitzten inneren wie äußeren 
Bedrohungslage mit außerordentlichen, umfassenden Kompetenzen ausgestattet 
wurde, um flexibel, rasch und massiv auf diese Herausforderungen reagieren zu kön-
nen. Zu den (gerade in der deutschen Forschung selten ausreichend gewürdigten) 
Errungenschaften, die unter dem »Großen Wohlfahrtsausschuss« erzielt wurden, 
zählen nicht zuletzt die Abschaffung der Sklaverei (4. Februar 1794) sowie die Schaf-
fung der Grundlagen einer modernen Sozialversicherung mit Krankheits- und Al-
tersvorsorge (Gesetz vom 11. Mai 179466). Neben dieser Dynamik zeigt der Wohl-
fahrtsausschuss jedoch auch ein gewisses Zwittergesicht, insofern er zur Ausbildung 
klassischer bürokratischer innerer Strukturen und zu einer Übernahme herkömmli-
cher Verwaltungsaufgaben tendierte. Er verband mithin Elemente der Förderung 
politischer und sozioökonomischer Umwälzung sowie ihrer aktiven Verteidigung 
mit einer stabilisierenden Funktion durch die Ausbildung differenzierter Herr-
schafts- und Verwaltungsstrukturen. Gerade der letztere Aspekt scheint eher tech-
nisch zu sein, er war aber für die wesentlichen Erfolge, die der Ausschuss, etwa bei 
der Landesverteidigung, erzielen konnte, absolut unerlässlich. In der Forschung 
wurde diese administrative Seite aufgrund der Fokussierung auf bestimmte Akteure 
wie Robespierre oder isoliert betrachtete Erscheinungen der Herrschaft des Wohl-
fahrtsausschusses wie der Terreur, deren Bewertung in der Geschichtswissenschaft 
zudem in höchstem Maße ideologisch aufgeladen ist67, zu wenig beachtet, obgleich 
sie doch letztlich einen der Grundzüge revolutionärer Machtausübung konstituiert.

65	 Vgl. Matta Duvignau, Gouverner (wie Anm. 11), S. 239–248; ders., Le Comité (wie Anm. 28), 
Abschnitt 60–62.

66	 Dazu Bouloiseau, Le Comité (wie Anm. 3), S. 99 f.; ferner Guido Braun, Die Terreur – Wiege 
der Gewaltdiktaturen oder des modernen Frankreich?, in: Ralf-Peter Fuchs, Björn Onken 
(Hg.), Die Französische Revolution. Geschichte – Erinnerung – Unterricht, Frankfurt a. M. 
2020 (Starter Geschichte: Geschichtswissenschaft – Geschichtskultur – Geschichtsunterricht), 
S. 113–131 (mit weiterer neuerer Literatur zur Terreur).

67	 Vgl. etwa Patrice Gueniffey, La Politique de la Terreur. Essai sur la violence révolutionnaire, 
1789–1794, Paris 2012 (Collection Tel) [zuerst 2000].



Martin H. Herrnstadt

ADMINISTRATING THE EMPIRE OF THE SELF

Joseph-Marie de Gérando (1772–1842) and the Post-Revolutionary 
Science of Man in France around 1800

»Notre intérieur ressemble à ces empires mal gouvernés où tous les individus, à la 
faveur du désordre, échappent à la surveillance des magistrats. Le sentiment, la pensée 
sont comme une ombre qui disparoit à l’instant où nous voulons la saisir. On pourroit 
poser en principe que rien ne nous est moins connu, que ce qui nous est plus intime.«

Gérando, Des signes et de l’art de penser (1800)

»Le but de la psychologie est d’étudier les faits qui se passent ›au sein du moi‹: 
on les découvre en observant.«

Flaubert, Bouvard et Pécuchet (1881)

I. Narratives of discontinuity or obstacles for a historical 
epistemology of the science of man around 1800

In the historiography of the human sciences in France, the Société des observateurs 
de l’homme (SOH) is usually regarded as a watershed. It stands out by being con-
nected to virtually all the important debates in the science of man around 1800, in-
cluding the »Voyage of Discovery of Captain Baudin« to Australia1, the observation 
and education of the so-called feral child Victor of Aveyron2, the national campaign 
for the education of deaf-mutes3 and – although in a wider sense – the project of a 
Statistique générale4. Most historians regard this moment as a moment of disconti-
nuity: a shift from the former model of encyclopaedic knowledge to disciplinarisa-

1	 Peter Cowley, Jean Fornasiero, Margeret Sankey (ed.), The Baudin Expedition 1800–1804. 
Texts, Contexts and Subtexts, Special Issue: Australian Journal of French Studies 41 (2004); 
Betrand Daugeron, À la recherche de l’Espérance. Revisiter la rencontre des Aborigènes tas-
maniens avec les Français 1772–1802, Paris 2014.

2	 Sergio Moravia, Il ragazzo selvaggio dell’Aveyron. Pedagogia e psichiatria nei testi di J. Itard, 
P. H. Pinel e dell’anonimo della »Décade«, Bari 1972; Thierry Gineste, Victor de l’Aveyron. 
Dernier enfant sauvage, premier enfant fou, Paris 2011; Jean-Luc Chappey, Sauvagerie et civili-
sation. Une histoire politique de Victor de l’Aveyron, Paris 2017 (L’épreuve de l’histoire).

3	 François Buton, Administration des faveurs. L’État, les sourds et les aveugles, 1789–1885, 
Rennes 2009; Laurens Schlicht, tabula rasa. Beobachtung von Sprache und Geist am Men-
schen in der Société des observateurs de l’homme, 1789–1830, Tübingen 2020 forthcoming (His-
torische Wissensforschung).

4	 Marie-Noëlle Bourguet, Déchiffrer la France. La statistique départementale à l’époque na-
poléonienne, Paris 1989 (Ordres sociaux); Martin H. Herrnstadt, Menschenbeobachtung und 



Martin H. Herrnstadt134

tion. The short lifespan of the SOH (1799–1804) and its premature disappearance has 
come to symbolize a paradigm shift in epistemology as well as politics of knowledge. 
Idéologie, the revolutionary science of ideas, understood as the program to create a 
unified »science of man«5 and its project of human regeneration was supplanted by a 
new order of knowledge. The novel order was divided into specialised disciplines 
such as comparative anatomy, phrenology, psychology, psychiatry and hygiene 
among others. This epistemic shift is usually seen as complementary to the political 
shift from republicanism to the politics of Napoleonic Empire. The inclusionary 
program of an encyclopaedic science of man and its enlightenment appeal to univer-
sal regeneration of all men was overturned; the consolidation of essential differences 
between races, gender, mental and intellectual capacity took its place6.

In what follows I want to use the example of Joseph-Marie de Gérando (1772–
1842) and his trajectory to challenge this perspective of discontinuity and epistemic 
antagonism. I will argue that the declinist narrative of the republican tradition of the 
science of man, as presented in the case of the Idéologues, does not account for biog-
raphies like Gérando’s; whilst sharing and promoting basic insights of the revolu-
tionary science of man, he made a stellar career after the demise of the First Republic. 
Moreover, the narrative of decline loses its explanatory potential when applied to ad-
ministrative thought and practices, giving way for a wider perspective on the migra-
tion of knowledge and practices from the science of man towards an emerging ad-
ministrative science around and after 18007.

Recent scholarship has begun to challenge the narrative of epistemological discon-
tinuity around 1800 by providing a more detailed sociology of knowledge. The work 
of Jean-Luc Chappey has shown that the Société des observateurs de l’homme was a 
highly heterogeneous group, and that the label Idéologues to signify a fixed group of 
republican philosophers demands great caution8. The actors inside the SOH ranged 

Selbstverwaltung. Joseph-Marie de Gérando und das nachrevolutionäre Selbst 1799–1813, 
Tübingen 2020 forthcoming (Historische Wissensforschung).

5	 François Azouvi (ed.), L’institution de la raison, Paris 1992; Brigitte Schlieben-Lange, 
Idéologie. Zur Rolle von Kategorisierungen im Wissenschaftsprozeß, Heidelberg 2000. For a 
comprehensive and up to date overview of the research on Idéologie as a science of man and on 
its founding figure Antoine Louis Claude Destutt de Tracy see Laurens Schlicht, Die Wissen
schaftsgeschichte der Idéologie als Wissenschaft vom Menschen. Aus Anlass der deutschen Edi-
tion der Ideenlehre von Antoine Louis Claude Destutt de Tracy (1754–1836), in: Francia 47 
(2020), S. 241–265.

6	 Cf. among others Nicole Dhombres, Jean Dhombres, Naissance d’un pouvoir. Sciences et sa-
vants en France (1793–1824), Paris 1989; Charles Coulston Gillispie, Science and polity in 
France. The revolutionary and Napoleonic years, Princeton, NJ 2004; John Carson, The mea-
sure of merit. Talents, intelligence, and inequality in the French and American republics, 1750–
1940, Princeton, NJ 2007.

7	 Charles-Jean Bonnin, Principes d’Administration publique pour servir à l’étude des lois adminis
tratives […], Paris 1809; for recent research see: Gaïd Andro, Laurent Brassart, Administrer 
sous la Révolution et l’Empire, in: Annales historiques de la Révolution française 389 (2017), 
p. 3–18; Igor Moullier, Une Révolution de l’Administration? La naissance de la science adminis
trative impériale (1800–1815), in: ibid., p. 139–160.

8	 Jean-Luc Chappey, La société des observateurs de l’homme, 1799–1804. Des anthropologues au 
temps de Bonaparte, Paris 2002 (Bibliothèque d’histoire révolutionnaire); for the history of the 



Administrating the Empire of the Self 135

from Georges Cuvier (1769–1832), Philippe Pinel (1745–1826) or Antoine François 
de Fourcroy (1755–1809), all members of the revolutionary scientific elite, to a large 
number of emigrés and other scholars who had been imprisoned or living in hiding 
due to the danger of revolutionary or republican purges. Returning back to the pub-
lic scene after Brumaire, these figures sought to use the society as a hub to launch 
their post-revolutionary careers. These included figures like Joseph-Marie Portalis 
(1778–1858) later Minister of Cults under the Empire, the philanthropist Mathieu de 
Montmorency-Laval (1766–1826), the deaf-mute teacher Roch-Ambroise Sicard 
(1742–1822), the geologist Ramond de Carbonnières (1755–1827), the orientalist 
Antoine-Isaac Silvestre de Sacy (1758–1838), and the protagonist of this paper, Jo-
seph-Marie de Gérando.

For the history of political thought, Pierre Serna scrutinized the sharp distinction 
between First Republic and Empire9. In his study on the »République des Girou-
ettes« (»Republic of Turncoats«), he turned his attention to what he called the poli-
tics of the extreme centre in order to understand the transformation from the First 
Republic to the Napoleonic state. For the intellectuals associated with the science 
of man, the Napoleonic transformation was not a step backwards that broke with 
revolutionary principles. On the contrary, they saw the establishment of a strong 
neutral administrative power as a necessary protection of revolutionary »achieve-
ments«10.

It was in this political climate shortly before Napoleon’s coup d’état that Gérando 
began his stellar career studying the revolutionary science of man. His knowledge of 
the German language and German philosophical debates at the time were an import-
ant asset in his ascent, as was the significant support of his German-speaking wife 
Annette de Rathsamhausen (1770–1824). Twice he had to seek refuge in Germany: 
one time running away from the Jacobin troops attacking his hometown of Lyon in 
1793; the other, fleeing republican purges better known as the fructidorisation in late 
summer 1797. In 1799 he won the first prize of the Classe des sciences morales et 
politiques of the Institut national, the later Institut de France, with his work »On 
Signs and the Art of Thinking Considered in Their Mutual Relationships« (1800) 
that allowed him to settle in Paris. As a leading connoisseur of German philosophy 
in Paris, he was among the first to popularize Kant’s philosophy in France. His con-
nections with Wilhelm von Humboldt (1767–1835), Friedrich Schlegel (1772–1829), 
and Germaine de Staël (1766–1817) but as well with Philipp Albert Stapfer (1766–
1840), Karl Viktor von Bonstetten (1745–1832) and Johann Heinrich Pestalozzi 

philosophical use of the term see the pioneer work by François Picavet, Les idéologues, 
Hildesheim 1972 [1891]. The best recent presentations are among others Schlieben-Lange, 
Idéologie (as in n. 5); for the history of the polemical use of the term see the classic studies 
of Ulrich Dierse, Napoleons Ideologiebegriff. Texte und Dokumente, in: Archiv für Begriffs
geschichte 22 (1978), p. 30–89; id., Napoleons Ideologiebegriff, in: Archiv für Begriffsgeschichte 
25 (1981), p. 211–220.

9	 Pierre Serna, La République des girouettes (1789–1815 et au-delà). Une anomalie politique. La 
France de l’extrême centre, Seyssel 2005.

10	 Martin S. Staum, Minerva’s message. Stabilizing the French Revolution, Montreal, Buffalo, NY 
1996; Andrew J. S. Jainchill, Reimagining politics after the Terror. The republican origins of 
French liberalism, Ithaca, NY 2008.



Martin H. Herrnstadt136

(1746–1827) make him an important mediator between the German- and French-
speaking intellectual cultures of the time. This was further boosted by his publica-
tion of the first »History of philosophy« in French in 1804, a three-volume work 
translated into German by Wilhelm Gottlieb Tennemann (1761–1819) in 1806. In ad-
dition to his German leaning, he maintained close connections with Genevan philos-
opher and translator of Adam Smith, Abbé Pierre Prévost (1751–1839), Thomas 
Reid (1710–1796) and others, thus also serving as an important relay for the recep-
tion of Scottish moral philosophy in France at the time11. In this light, it seems in-
structive to look at Gérando as an intellectual emigré, whose thought cannot be 
reduced to a single tradition but must be studied as the meeting point of different 
cultures. 

Besides the peculiar nature of his thought—about which I shall say more in what 
follows—Gérando was a senior official of the French state and a prolific social re-
former12. Returning from exile he made an administrative career after Bonaparte’s 
military coup. Only a few years after entering state service in 1800, he was promoted 
to secretary general of the French Ministry of the Interior in 1804. He was subse-
quently promoted to a baron de l’Empire, appointed as member of the Conseil d’État 
(maître des requêtes 1808, conseiller d’État section de l’Intérieur 1811), joined the 
Legion of Honour (1811) and served as a leading imperial administrator in Tuscany 
(1808), Rome (1809–1810) and Catalonia (1812–1813). Moreover, he stands out as a 
prolific founder and activist of economic and philanthropic associations, including 
the Société des observateurs de l’homme (1799), the Société pour l’encouragement de 
l’industrie nationale (1800), the Société de prévoyance (1807) or the Société pour 
l’instruction primaire (1815), to name but a few. In contrast to some of his contem-

11	 A concrete example of knowledge transfer is Gérando’s early engagement for Pestalozzi’s edu-
cational methods. See Lezay-Marnezia’s petition to the Minister of the Interior on the 4th of Prai-
rial An XI (24 May 1803) in the National Archives in Paris: Archives Nationales (AN) 
F15/1874A. For his contact with the Humboldt brothers see among others Ernest Hamy, Les 
Humboldts et les Gérando. A propos de quelques autographes de W. et Al. de Humboldt, in: 
Mémoires de l’Académie des Sciences, Belles-lettres et Arts de Lyon, 9 (1907), p. 241–260. Da
niel Schulthess, L’école écossaise et la philosophie d’expression française. Le rôle de Pierre Pre-
vost, in: Annales Benjamin Constant 18/19 (1996), p. 96–105. For early translations of Gérando 
into German, see Joseph-Marie de Gérando, Betrachtungen über die verschiedenen Methoden, 
welche bey Beobachtung wilder Völker zu befolgen sind, in: Allgemeine geographische Ephe-
meriden 6 (1800), 6, p. 540–572; id., Vergleichende Geschichte der Systeme der Philosophie mit 
Rücksicht auf die Grundsätze der menschlichen Erkenntnisse, transl. by Wilhelm Gottlieb 
Tennemann, 2 vols., Marburg 1806.

12	 A succinct description of Gérando’s career can be found in the recently published anthology 
Jean-Luc Chappey, Igor Moullier, Caroline Christen (ed.), Joseph-Marie de Gérando (1772–
1842). Connaître et réformer la société, Rennes 2014 (Collection Carnot); a more extensive over-
view is available in Antoine Bocquet, Portrait d’un spiritualiste en penseur social. Joseph-
Marie de Gérando, 1772–1842, Besançon 2016; and a close reading of his early biography and the 
development of his peculiar form of thought in Herrnstadt, Menschenbeobachtung (as in 
n. 4). Gérando’s biography is, for the most part, reconstructed on the basis of eulogies: Edme 
François Jomard, Discours sur la vie et les travaux du baron de Gérando, Paris 1843; Albert 
Beugnot, Éloge funèbre du baron de Gérando, Paris 1844; Jean-Baptiste Bayle-Mouillard, 
Éloge de Joseph Marie baron de Gérando, Paris 1846; Octavie Morel, Essai sur la vie et les 
travaux de Marie-Joseph baron de Gérando, Paris 1846; François Mignet, Le baron de Géran-
do, in: Id. (ed.), Éloges historiques, Paris 1864, p. 45–91.



Administrating the Empire of the Self 137

poraries, his career as a state official lasted 40 years and went undamaged through 
numerous regime changes. A fact, that later made him a target of Sainte-Beuve’s dis-
dain13.

Given all this, it is astonishing that recent research on Gérando, although illumi-
nating important aspects of his work, has not drawn a more systematic connection 
between his conceptual work and his administrative and social practice. When his 
work as a philosopher or early linguist14 is pointed out, his administrative and social 
practice is usually ignored; and when he is pictured as a social reformer15 little impor-
tance is accorded to his theoretical work, which is either depicted as the continuation 
of a classical »taxonomic mode of thought«16 or a marginal element in his administra-
tive work17. A convincing account of the coherence of Gérando’s approach that aims 
to reconstruct the specificity of his philosophical as well as administrative practice 
thus still remains a desideratum.

13	 »Il y a des esprits essentiellement mous comme Degérando, comme Lacretelle: ils traversent des 
époques diverses en se modifiant et même avec facilité et même avec talent; mais ne démandez ni 
à leurs œuvres, ni à leurs souvenirs, aucune originalité; ils versent sur tout une teinte monotone 
et fade, et ne savent en rien marquer les temps auxquels ils ont assisté. Degérando ne sent pas que 
Royer-Collard a été un événement en philosophie, et Lacretelle, que Guizot en a été un en his-
toire. L’image n’est pas belle; mais ces sortes d’esprits ne sont pas seulement mous, ils sont filants 
comme le macaroni, et ont la faculté de s’allonger indéfiniment sans se rompre.« Charles Augus-
tin Sainte-Beuve, Causeries du Lundi, vol. 11, Paris 1862, p. 477.

14	 Wilhelm Köster, Joseph Marie Degérando als Philosoph, Paderborn 1933; Elisabeth Schwartz, 
Les Idéologues et la fin des grammaires générales raisonnées, Thèse pour l’obtention du Docto-
rat, Université de Provence 1981; Ulrich Ricken, Linguistics, anthropology and philosophy in 
the French Enlightenment. Language theory and ideology, London, New York 1994 (Routledge 
history of linguistic thought series); Brigitte Schlieben-Lange, Idéologie, révolution et unifor-
mité de la langue, Sprimont 1996 (Philosophie et langage); ead., Isabell Zollna, Die Idéologues, 
in: Johannes Rohbeck (ed.), Grundriß der Geschichte der Philosophie. Begründet von Friedrich 
Ueberweg. Die Philosophie des 18. Jahrhunderts, Band: Frankreich, Basel 2008, p. 973–1015; 
most recently Ayşe Yuva, Transformer le monde? L’efficace de la philosophie en temps de révo-
lution France-Allemagne, 1794–1815, Paris 2016; Bocquet, Spiritualiste (as in n. 12); Kerstin 
Ohligschläger-Lim, Erkenntnistheorie im ausgehenden 18. Jahrhundert in Frankreich. Eine 
Neubetrachtung des Pariser Wettbewerbs zur Frage nach dem Einfluss der Zeichen auf das Den-
ken (1796–1799), Münster 2017.

15	 Cathérine Duprat, Usage et pratiques de la philanthropie. Pauvreté, action sociale et lien social, 
à Paris, au cours du premier XIXe siècle, 2 vols., Paris 1997; Chappey, Moullier, Christen, 
Connaître et réformer (as in n. 12).

16	 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966 
(Bibliothèque des sciences humaines); Julien Vincent, Une histoire naturelle de la société civile? 
La science morale et politique de Joseph-Marie de Gérando, in: Chappey, Moullier, Christen, 
Connaître et reformer (as in n. 12), p. 93–112. Few instructive exceptions are : Jean-François 
Braunstein, De Gérando, le social et la fin de l’idéologie, in: Corpus revue philosophique 14/15 
(1990), p. 197–215; Gabriel Louis Moyal, Le sauvage, le mendiant et la statue. La sémiotique 
appliquée de Gérando, in: Recherches sémiotiques – Semiotic Inquiry (2000), p. 75–94; Sophia 
A. Rosenfeld, A revolution in language. The problem of signs in late eighteenth-century France, 
Stanford, CA 2001.

17	 Igor Moullier, Le ministère de l’Intérieur sous le Consulat et le Premier Empire (1799–1814). 
Gouverner la France après le 18 brumaire. Thèse pour obtenir le doctorat, Université de Lille III 
2004; Ralph Kingston, Bureaucrats and bourgeois society. Office politics and individual credit 
in France, 1789–1848, New York 2012.



Martin H. Herrnstadt138

I propose the outlines of such a comprehensive picture by revisiting key aspects of 
Gérando’s work. My starting point will be to reconstruct elements of Gérando’s cri-
tique of the political epistemology of the First Republic. I will argue that the distinc-
tive feature of his style of thought is found in his concept of »empire of the self« 
(»empire de soi-même«) as basis for a post-revolutionary science of man (II). The 
finding of the supposedly feral child Victor of Aveyron in 1799 will provide an exam-
ple of the research practice connected to establishing an empire of the self (III). I will 
then turn to Gérando’s administrative practice. Using examples from his early career, 
I show how the epistemological as well as moral principle of post-revolutionary sci-
ence of man were functional in his practice as a founder of a new kind of economic 
associations after the Coup of 18 Brumaire as well as in his practice as a high-level of-
ficial during the Napoleonic administrative reforms (IV). As a consequence, this re-
construction has a double focus. On the one hand, it restores a guiding principle in 
both Gérando’s philosophical as well as administrative career; on the other, it chal-
lenges the narrative of epistemological discontinuity by presenting alternative paths 
of the migration of concepts and practices, from the science of man to administrative 
reform and towards the formation of a new administrative science after the Bru-
maire.

II. From citoyen to self: 
Gérando’s critique of republican epistemology  

and the outlines of an interactive science of man

To grasp the distinctive feature of Gérando’s thought it is necessary to understand 
not only the epistemological problem of the First Republic but also the archaeology 
of some of its key concepts. In this part, I will therefore give a reconstruction of the 
epistemological problem at stake in Winter 1799 and trace its roots to the first half of 
the 18th century and the philosophy of Étienne Bonnot de Condillac (1714–1780). I 
argue that the specificity of Gérando’s thought is to be found in the combination of 
sensationalist philosophy with a concept of an irreducible subject of thought or en-
ergy of the self (moi) – present in eighteenth-century psychology – that went beyond 
the scope of an analysis of discourse.

Semiotic transformation and the limits of human regeneration: 
Republican Condillacism

Gérando began to engage with the discourse of the science of man in the context of 
the first prize question announced by the newly founded National Institute’s Class 
of Moral and Political Sciences after the end of the revolutionary government18. 

18	 The reconstruction of the concours and the semiotic paradigm of the Idéologie inside the Insti-
tut national is based on the works of the historiography of linguistics and most notably those 
produced in the context of the research groups of Ulrich Ricken, Sylvain Auroux and Brigitte 
Schlieben-Lange cf. among others Martin S. Staum, Les concours de l’Institut en sciences mo-
rales et politiques, in: Histoire Épistémologie Langage 4 (1982), p. 111–116; Sylvain Auroux, 
Idéologie et langue des calculs, in: Histoire Épistémologie Langage 4 (1982), p. 53–57; Ulrich 
Ricken, Probleme des Zeichens und der Kommunikation in der Wissenschafts- und Ideologie-
geschichte der Aufklärung, Berlin (East) 1985; id., Linguistics (as in n. 14); Winfried Busse, Jür-



Administrating the Empire of the Self 139

The question announced in July 1796 was to determine the influence of signs on the 
formation of the ideas.19. Upon returning to Paris in 1797 after his first exile together 
with Camille Jordan (1771–1821), royalist deputy of the Rhône department and 
close friend, Gérando prepared his first contribution to the prize question. Yet, in 
the initial competition, none of the thirteen memoirs that had been handed in was 
chosen as the winner. Gérando’s treatise as well as the one of a young marine engi-
neer Pierre-François Lancelin (1769?–1809) were given honourable mentions by the 
National Institute’s committee guided by Dominique Joseph Garat (1749–1833). 
However, the coup of 18th Fructidor Year V (4 September 1797) forced Gérando into 
exile again shortly thereafter. Passing through Basel and Tübingen, he spent most of 
his exile at the house of the pedagogue and schoolmaster Gottlieb Konrad Pfeffel 
(1736–1809) in Colmar, who was caring for the orphaned and impoverished noble 
woman Annette von Rathsamhausen, Gérando’s later wife. It was in these surround-
ings that Gérando perfected his German, established contacts to various German-
speaking circles and prepared a renewed version of his treatise after the prize ques-
tion was announced a second time in January 1798. Due to vivid exchanges in the 
Pfeffels’ litterary circles, his work considerably grew in scope and size20. While the 
first version contained 131 large-format manuscript sheets, the second version 
grew to two manuscript bundles, each over 200 pages21. Most notably, he integrat-

gen Trabant (ed.), Les idéologues. Sémiotique, théories et politiques linguistiques pendant la 
Révolution française, Amsterdam 1986 (Foundations of semiotics, 12); Gerda Hassler, Die 
Erkenntnisfunktion der Sprache. Ein Diskussionsthema an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhun-
dert, in: Hans-Josef Niederehe, Konrad Koerner (ed.), History and historiography of linguis-
tics, Amsterdam 1990, p. 529–540; Joël Ganault, Idéologie et organisation du savoir. L’exemple 
du concours sur l’influence des signes, in: Azouvi (ed.), Institution (as in n. 5), p. 63–81; Lia 
Formigari, Signs, Science and Politics. Philosophies of Language in Europe 1700–1830, Amster-
dam 1993 (Studies in the history of the language sciences); Rosenfeld, Revolution (as in n. 16); 
Kerstin Ohligschlaeger-Lim has recently provided a complete reading of all the mémoires pre-
sented in the two rounds of the prize question, Ohligschlaeger-Lim, Erkenntnistheorie (as in 
n. 14).; for a close reading of the different stages of Gérando’s text see Herrnstadt, Menschen-
beobachtung (as in n. 4).

19	 Cf. Sujet du premier prix. Déterminer l’influence des signes sur la formation des idées, in: 
Mémoires de l’institut national des sciences et arts pour l’An IV de la République, sciences mo-
rales et politiques, vol. 1, Paris: 1798, p. i. Unless indicated otherwise, all translations from the 
original French texts are provided by the author.

20	 For the intellectual network of Pfeffel and his connection to Gérando, see: Théodore Schoell, 
Pfeffel et le baron de Gérando, in: Revue d’Alsace 47 (1896), p. 61–86; Michel Grimberg, Ré-
seaux intellectuels et sociabilité culturelle autour de Théophile-Conrad Pfeffel (1736–1809), 
correspondant de Jérémie-Jacques Oberlin (1735–1806), in: Marie-Renée Diot (ed.), Gelehrten-
netzwerke in Straßburg am Ende des 18. Jahrhunderts, Leipzig 2007, p. 151–169; Wilhelm Kühl-
mann, Walter Ernst Schäfer (ed.), Zwischen Direktorium und Empire. Die Briefe Gottlieb 
Pfeffels an Johann Gottfried Schweighäuser (1795–1808), Heidelberg 1992; Hans Erich Bö
deker et al. (ed.), Die Wissenschaft vom Menschen in Göttingen um 1800. Wissenschaftliche 
Praktiken, institutionelle Geographie, europäische Netzwerke, Göttingen 2008.

21	 The two manuscript versions are preserved in the archives of the Académie des Sciences. Archives 
de l’Institut national de France (AIN) SMP B1: Concours An VI, 1797 – analyse formation des 
idées – mémoire no 12, Degérando: »De l’influence des signes sur la formation des idées«; SMP B2: 
Concours An VII, 1799 – analyse formation des idées – mémoire no 9, Joseph Marie Degérando, 
de Lyon: »L’art des signes considéré dans ses rapports avec l’art de penser«. The file also contains 
the official report of the commission: Rapport fait à la classe des sciences morales et politiques de 



Martin H. Herrnstadt140

ed idealist positions, among others a chapter on Gottfried Wilhelm Leibniz and 
Immanuel Kant. This second and augmented version received the first prize of the 
National Institute in January 1799 and allowed Gérando to return to Paris for good. 
The third revision of the text took place between spring and winter 1799. During this 
time, he sought counsel and support from one of the leading intellectuals of the late 
Republic and early Empire, Pierre-Louis Roederer (1754–1835). Under his auspices, 
a now monumental four-volume work of around two thousand pages eventually 
appeared following the 18th Brumaire in spring and autumn 180022.

There is no space here to enter into details, neither of the competition, nor the sig-
nificant developments of Gérando’s text between 1796 and early 1800. However, it is 
necessary to understand both the scope and importance of the prize question to 
grasp the specificity of Gérando’s critique of the republican science of man, and the 
formative importance this critique had on the development of his style of thought.

At first glance, a rather abstract problem of the philosophy of language, it actually 
placed basic principles of the republican epistemology on display. If language was 
not simply a means of communication, but the condition of thinking itself, then a re-
form of language held out the prospect of radical reform of a people’s thought, its 
ideas, feelings and desires. Hence, the bottom line of the first prize question was 
nothing less than to determine the possibilities and limits of republican pedagogy as 
a whole.

The transformative project of republican epistemology had famously been laid out 
in Constantin Volney’s »La Loi naturelle« in 1793. There he proclaimed that the 
»science of education« would soon be able to »totally change the nature and the in-
clinations« of individuals and probably the human species as a whole23. However, 
Robespierre’s appropriation of the language of science and natural law to imple-
ment the reign of revolutionary violence24, posed a problem for a post-Terror rheto-
ric of human regeneration25. After the Thermidor, leading members of the Class of 
the Moral and Political Science claimed that it had not been the principles of repub-
lican epistemology that wreaked havoc on society but rather the abuse of its lan-
guage by the Jacobins26.

Within this general intellectual climate, Antoine Louis Destutt de Tracy (1754–
1836) and his friend Pierre-Jean-Georges Cabanis (1757–1808) proposed a scientific 
program under the name of »Idéologie« or »science of ideas«, supposed to give a re-
newed fundament to the republican project of education and its salient role as a po-

l’Institut national sur les mémoires envoyés au concours sur cette question: Determiner l’influ-
ence des signes sur la formation des idées (i) par le Citoyen Roederer au nom d’une commission 
composée des CC. Naigeon, Volney et Guingené, 19 Germinal An VII.

22	 See the letters of Gérando to Roederer in the National Archives, here especially the one of 22 
Floréal Year VII (11 May 1799), in: AN 29AP/10.

23	 Constantin-François Volney, Catéchisme du citoyen français, ou la loi naturelle, Paris 1798 
[1793], p. 39.

24	 See Maximillien Robespierre, Sur la partie à prendre à l’égard de Louis XVI, 1792, p. 222.
25	 Jacques Guilhaumou, Robespierre et la formation de l’esprit politique au cours des années 

1780. Pour une ontologie historique du discours robespierriste, in: mots (2009), p. 125–137; Yan-
nick Bosc, Robespierre et l’amour des lois, in: Jus Politicum 10 (2014), http://juspoliticum.com/
article/Robespierre-et-l-amour-des-lois-729.html, accessed 3 December 2019.

26	 Formigari, Signs (as in n. 18); Rosenfeld, Revolution (as in n. 18).

http://juspoliticum.com/article/Robespierre-et-l-amour-des-lois-729.html
http://juspoliticum.com/article/Robespierre-et-l-amour-des-lois-729.html


Administrating the Empire of the Self 141

litical agent in the process of human regeneration27. Had Jean-Jacques Rousseau been 
the figurehead of the first years of the Revolution, then, the years after the terror 
were marked by a rise of interest in the analytical and sensationalist epistemology of 
Étienne Bonnot de Condillac28, whom Destutt de Tracy referred to as the »true 
founder of Idéologie«29. During the decade between the fall of Robespierre and the 
rise of Bonaparte, the philosophy of Condillac, and the emphasis it laid on the malle-
ability of the human mind, became the arena in which fundamental questions of 
republican pedagogy and social reform were negotiated. The first edition of Con-
dillac’s collected works in twenty-one volumes in 1798, as well as the edition of 
his unpublished manuscript »La Langue des calculs« (»Language of Calculus«) in 
the same year, bear witness to the acute political relevance of his works at the time30.

Condillac’s sensationalist doctrine had radicalised the epistemology of John Locke 
(1632–1704) and his rejection of the doctrine of innate ideas. In his »Essay sur les 
origines des connaissances humaines« of 1746 he had argued that not only human 
ideas but also the structure of human understanding and reason itself were products 
of an interdependent process of sensory experience and sign production31. Condillac 
assumed that the basic structure and function of human languages represented the 
logical structure, i. e. the workings of human thought itself32. The discours and its 
structure, the grammaire générale, was thus the medium in which human thought 
could be observed and analysed. For this reason, grammar could be understood as 
science of thought and at the same time as a guide and prima philosophia which 
taught correct thinking, or, as Condillac put it, as an »initial part of an art of think-
ing«33. These two ideas, i) a semiotic explanation of the formation of the faculties of 

27	 One of the main reference points for this republican critique of language was Thomas Hobbes, 
who was praised as the »founder of the science of ideas« as political science. Destutt de Tracy 
translated Hobbes’ »Logic« as an annex to the third volume of his »Élémens d’idéologie: 
logique« in 1805. 

28	 Jürgen Trabant, Der gallische Herkules. Über Sprache und Politik in Frankreich und Deutsch-
land, Tübingen, Basel 2002; Jainchill, Reimagining (as in n. 10), p. 16–17.

29	 Antoine Louis Claude Destutt de Tracy, Projet d’éléments d’idéologie, Paris 1801, p. 3.
30	 Cf. Sylvain Auroux, Introduction, in: Étienne Bonnot de Condillac, La langue des calculs, 

Lille 1981.
31	 Pierre Swiggers, La sémiotique de Condillac ou la pensée dans la pensée, in: Jean Sgard (ed.), 

Condillac et les problèmes du langage, Paris 1982, p. 221–242; Hans Aarsleff, Introduction, in: 
Étienne Bonnot de Condillac (ed.), Essay on the origin of human knowledge, Cambridge 
2001, p. xvi.

32	 For the influential 20th century revival of the tradition of the Grammaire générale see: Noam 
Chomsky, Cartesian Linguistics. A chapter in the history of rationalist thought. New York 
1966. For the ensuing debate about the interpretation of early modern grammatical tradition 
see: Michel Foucault, Introduction à la Grammaire générale et raisonnée de A. Arnauld et 
C. Lancelot, in: id., Dits et Écrits 1954–1988, vol. 1, Paris 1994, p. 732–753; Sylvain Auroux, 
La sémiotique des Encyclopédistes. Essai d’épistémologie historique des sciences du langage, 
Paris 1979; Hans Aarsleff, The history of linguistics and Professor Chomsky, in: id., From 
Locke to Saussure. Essays on the study of language and intellectual history, London 1982, 
p. 120–145; Ian Hacking, Locke, Leibniz, language and Hans Aarsleff, in: Synthese 75 (1988), 
p. 135–153. 

33	 Étienne Bonnot de Condillac, Cours d’étude pour l’instruction du Prince de Parme, vol. 1, 
Genève 1780, p. 2.



Martin H. Herrnstadt142

the human mind based on the use of language34; and ii) the idea that every language 
represented an analytical method, that divided human thought into observable gram-
matical and semiotic forms to study the mind, found great resonance during the 
Thermidorian Republic. Published in 1798, Condillac’s »Language of calculus« re-
vived the cartesian idea of mathesis universalis as a blueprint for republican pedago-
gy. As a matter of fact, one of the essential novelties of the education reform imple-
mented with the écoles centrales, the flagship project of republican pedagogy, was to 
introduce a compulsory course on general grammar into the curriculum, in order to 
teach the »art of thought« on a national level35.

Most appealing in the years of the first Republic, was Condillac’s semiotic model 
of the formation of human thought and society which combined rationalist and his-
toric modes of explanation. The decisive moment in this emergence of human mental 
activity was the invention of »arbitrary signs«, which symbolised an act of significa-
tion independent of outside stimuli as their primary source36. Only through the use 
of arbitrary signs, i. e. signs which were not formed upon the model of immediate 
sensation but depended upon choice the human soul gained »power over its facul-
ties«37. Without the development of arbitrary signs there was no reflection and con-
sequently no choice, no freedom, no morality, no human soul. 

Yet this combination of a rationalist and genetic account of human rationality cre-
ated the problem of transition from the stage of a »pure passivity of the mind« and 
passive reproduction of natural signs, towards active use of arbitrary signs38. Condil-
lac solved this logical problem with a historical argument. Early humans, he stated, 
»insensibly managed to do with reflection what they had only done by instinct«39.

34	 I am following here the radical interpretation of Condillac’s »Essay« as it has most prominently 
been put forward in the work of Hans Aarsleff: »Pour Condillac, toute connaissance humaine 
est fonction de langage, et le langage est fonction de la vie collective en société. Ainsi, les connais-
sances humaines sont fonctions de la société, et les progrès de la connaissance sont possibles 
uniquement par l’intermédiaire du langage« (Aarsleff, Locke to Saussure (as in n. 32), p. 165). 
For an updated version of his argument concerning the importance of Condillac for the forma-
tion of Wilhelm von Humboldt’s philosophy of language, see Hans Aarsleff, John L. Logan, 
An essay on the context and formation of Wilhelm von Humboldt’s linguistic thought, in: His-
tory of European Ideas 42 (2016), p. 729–807.

35	 Cf. Catherine Mérot, La Fréquentation des écoles centrales. Un aspect de l’enseignement sec-
ondaire pendant la Révolution française, in: Bibliothèque de l’École des chartes 145 (1987), 
p.  407–426; Yvonne Weill, Le curriculum des écoles centrales de l’An IV, in: Annales his-
toriques de la Révolution française 302 (1995), p. 539–553; for a repository of some of the ele-
mentary school books, see the online archive provided by Elsa Louis, Ilona Pabst and Reinhild 
Steinberg, Corpus de la grammaire générale dans les écoles centrales (1795–1802), https://
www.geisteswissenschaften.fu-berlin.de/v/grammaire_generale/petite_bibliotheque, accessed 
3 December 2019.

36	 See the distinction between active and passive faculties in Condillac’s work. The moment that 
»man starts to attach arbitrary signs to ideas«, i. e. signs »that he has chosen himself« the mind 
and foremost the faculty of attention emerges as an active agent. Étienne Bonnot de Condil-
lac, Essai sur l’origine des connaissances humaines. Ouvrage où l’on réduit à un seul principe 
tout ce qui concerne l’entendement humain, 2 vols., Amsterdam 1746, vol. 1, p. 75–76.

37	 Ibid. vol. 1, p. 75; id., Traité des sensations à Madame la Comtesse de Vassé, 2 vols., London, 
Paris 1754, vol. 1, p. 30.

38	 Id., Essai (as in n. 36), vol. 1, p. 166; id., Sensations (as in n. 37), vol. 2, p. 146. 
39	 Id., Essai (as in n. 36), vol. 2, p. 8.

https://www.geisteswissenschaften.fu-berlin.de/v/grammaire_generale/petite_bibliotheque
https://www.geisteswissenschaften.fu-berlin.de/v/grammaire_generale/petite_bibliotheque


Administrating the Empire of the Self 143

The original passivity of the human mind ruled by instinct and habits as well as the 
semiotic activation of the mind through the use of signs, were the two pillars of Con-
dillac’s sensationalist philosophy that played a foundational role for republican epis-
temology. Among the many examples for the prominence of Condillac’s theory of 
the mind during the First Republic was Gérando’s colleague at the SOH and head of 
the National Deaf-mute Institution Roche-Ambroise Sicard. In his »Cours d’in-
struction d’un sourd-muet de naissance« (1800), Sicard claimed that the mind and 
the ideas of his pupils could be observed directly in their physiognomies. The deaf-
mute was a »walking mirror« and every learned instructor could easily »translate« 
the natural grammar »on a blackboard« without any remaining »opacity«40. Sicard’s 
case offers an insight into the powerful ideal of the transparency of the human mind 
that guided the reception of Condillac during the First Republic41. The fact that 
Sicard himself was everything but a republican philosopher only underlines how 
ubiquitous Condillac’s ideas of a semiotic activation and transformation of the blank 
and passive human mind were at the time.

From the transparent mind to traces of an opaque force: 
Gérando’s science of the self

From the outset, Gérando did not conceal that his work had to be understood as a 
direct attack on the republican project of semiotic transformation. Even though 
Condillac had opened the path to a genuine study of the human mind, his generalisa-
tion of language as the principal element in the development of the human intellect 
had led to a cultural policy that desired to shape the experience of its citizens direct-
ly42. A desire that ultimately had to rely on the conception of a passive, malleable and 
credulous subject of knowledge43. Gérando’s relation to Condillac’s philosophy was 
thus split. With the republican philosophers Gérando saw Condillac as the founder 
of a consistent science of ideas, yet he assumed that its guiding principle – the theory 
of transformed sensations – was not only logically flawed but politically dangerous.

In order to critique and complement Condillac’s model of the psyche as tabula 
rasa and original passivity, Gérando turned to the psychologie of the Swiss naturalist 
Charles Bonnet (1720–1793). In the opening passages of the »Essai analytique sur les 
facultés de l’âme« (1760), Bonnet had aligned himself with Condillac and his pro-
gram to develop a natural history of the human mind that was based on observation. 
From a methodological point of view, there was no difference in the method of 
studying insects, plants or the human mind44. However, psychology differed from 

40	 Roch-Ambroise Sicard, Cours d’instruction d’un sourd-muet de naissance pour servir à l’édu-
cation des sourds-muets, Paris 1800, p. 443.

41	 Martin Herrnstadt, Laurens Schlicht, Language and history in the context of the Société des 
observateurs de l’homme (1799–1804), in: Miles MacLeod et al. (ed.), Language as a scientific 
tool. Shaping scientific language across time and national tradition, New York, London 2016, 
p. 57–73.

42	 Joseph-Marie de Gérando, Des signes et de l’art de penser considérés dans leur rapports mutu-
els, 4 vols. Paris 1800, vol. 1, p. xxi-xxii.

43	 Ibid., vol. 3, p. 241.
44	 »J’ai entrepris d’étudier l’homme, comme j’ai étudié les insectes et les plantes. L’Esprit d’obser-

vation n’est point borné à un seul genre.« Charles Bonnet, Essai analytique sur les facultés de 
l’âme, Copenhagen 1760, p. i-ii.



Martin H. Herrnstadt144

other objects of study in natural history. Human thought, or the soul as Bonnet 
termed it, was not to be observed directly but only in its milieu and through the ef-
fects it created45. In his »Considérations sur les corps organisés« (1762) he under-
lined that nature was not »subjected to extreme precision«, that the workings of na-
ture had to be studied through »a certain latitude« that was discovered through 
»experience«46. I will return to the concept of latitude and the political dimension of 
this term in Gérando’s theory of administrative practice. For now, it is important to 
underline, that Gérando found in Bonnet a different model of knowledge that com-
plemented Condillac’s analytical program, with a »synthetic method«47. The mind 
was not an object of knowledge whose faculties could be reduced to elementary sen-
sations, it had to be understood as force or energy and to be studied through its ef-
fects in the world, and the phenomena it created. Soul, mind or what Bonnet called 
the self (moi) was to be understood as a »simple, indivisible« and active intellectual 
faculty. It was this idea of a force of the psyche or self as a »primitive and inexplica-
ble fact«48 that Gérando mobilised in his critique of Condillac and republican episte-
mology49. In doing so, he introduced both a new subject (the moi) and a new object 
(»the inherent force of the psyche«) into the sensationalist philosophy of Condillac. 

This had three major consequences for the post-revolutionary science of man. The 
first was the radical shift in the status of language and semiotics, from a potentially 
transparent medium of discourse towards sensible »traces of our thought«,50 whose 
active principle eluded analytic knowledge. The human mind thus turned from a 
transparent »mirror« into an opaque source of force. The second and related conse-
quence, was the introduction of an intrinsic activity or energy of the mind that did 
not depend on its external semiotic activation. Language, for Gérando, was not the 
origin of mental activity, but rather an essential instrument to guide and organise 
an intrinsic mental force, or »virtuality« of a self51. The third consequence concerns 
the level of method. Analysis of discourse ceased to be the general scientific meth-
od. Gérando sought to distinguish observation as the act of »noticing a fact« from 
analyse, as the act of »discovering by means of comparison the relations that exist 
between ideas«52. The »methods of observation« or »synthetic method« designated 

45	 »The soul cannot know itself; it only knows through the ministry of the senses; it does not 
know matter; it sees it only through a milieu; it only judges it in relation to its senses.« Ibid., 
p. xxii.

46	 »La Nature n’a pas été assujettie à une précision extrême; il est dans sa manière d’opérer, une cer-
taine latitude que le physicien doit étudier, & que l’Expérience lui découvre«. Charles Bonnet, 
Considérations sur les corps organisés, 2 vols., Amsterdam 1762, vol. 2, p. 159–160.

47	 De Gérando, Signes (as in n. 42), vol. 4, p. 199.
48	 Ibid. , vol. 1, p. 42.
49	 See Gérando’s distinction between the »judgement of observation« and the »judgment of com-

parison« and between »primitive« and »reflected facts« as he develops it on several occasions 
throughout his work. Joseph-Marie de Gérando, De la génération des connaissances hu-
maines. Paris 1990 [1802], p. 203–204. This distinction is also the basis for his debate with 
Destutt de Tracy’s »Projét d’idéologie«, developed in: Id., Histoire comparée des systèmes de 
philosophie relativement aux principes des connaissances humaines, 4 vols. Paris 1804, vol. 2, 
p. 355–357.

50	 De Gérando, Génération (as in n. 49), p. 90.
51	 Ibid., p. 109.
52	 Ibid., p. 203.



Administrating the Empire of the Self 145

a non-propositional form of knowledge that necessarily preceded knowledge pro-
duced by the »analytical method«53. As Gérando put it, »abstract reasoning« should 
only be admitted »in a way that is subsidiary to the truths of observation«54. Where-
as analysis was situated on the level of discourse, observation referred to the exis-
tence of »immediate phenomena« and the »real properties of things« alike55.

Inside the framework of Condillac’s analytical doctrine, the activity of the self had 
been an effect of the use of arbitrary signs. In Gérando’s treatise it appeared as an in-
dependent phenomenon and source of experience. However, he did not suppose the 
»active self« as immediately present through the act of pure intellection. On the con-
trary, it was encapsulated inside an immediate experience of the world. Every sensa-
tion was composed of both the experience of an object (»science d’observation«) and 
the perception of a subject of this experience (»science du moi ou conscience«)56. The 
origin of knowledge was from the outset divided into the two branches of an »evi-
dence of sentiment« and an »immediate intuition«57. Language and signs were thus 
not primarily understood as a medium of representation, but as sensory impulses, 
»stimulators« (»excitateurs«), that could irritate and draw attention to an already ex-
isting mental activity58. As Gérando stated in the first volume of his work, the syn-
thetic potential of this active self, this productive self-attention could only be grasped

»[…] if we are exercised to reflect on ourselves [»reflechir sur soi-même«]. For 
one can only make use of a power [pouvoir] after having noticed that one pos-
sesses it; and at this moment, the faculty of reflection in the individual is still in 
an almost absolute inaction«59.

Gérando thus remained faithful to the interactive concept of the generation of the 
human faculties outlined by Condillac, albeit under another guise. Whereas for Con-
dillac the activity of the mind and the self were results of a specifically human use of 
signs and language, for Gérando, the self, or the human psyche and its inherent activ-
ity did not belong to a semiotic order and could not be reduced or dissolved into dis-
course.

Beyond the epistemological myth:  
Limits of representation and the realm of morality

It was François-Pierre-Gonthier Maine de Biran (1766–1824) who noted the origi-
nality of Gérando’s thought early on. In a letter to Gérando from 1802, Biran con-
firmed their shared philosophical intuition. The »principles of morality«, he wrote, 
would only find a true foundation if one recognized a »self« (moi) that was capable 
of a »force of reaction to modify itself« (»puissance de réaction pour se modifier lui-

53	 De Gérando, Signes (as in n. 42), vol. 4, p. 187.
54	 De Gérando, Génération (as in n. 49), p. 226.
55	 Ibid., p. 203.
56	 De Gerando, Signes (as in n. 42), vol. 1, p. 14.
57	 Id., Génération (as in n. 49), p. 204.
58	 Ibid., p. 116.
59	 De Gérando, Signes (as in n. 42), vol. 1, p. 56.



Martin H. Herrnstadt146

même«)60. To have »recognized this close alliance between psychology and morals«, 
Biran argued in a later work, was one of the main achievements of Gérando’s philos-
ophy61. In this respect, Gérando, whilst taking a critical stance towards the Kantian 
discourse, mobilised different idealist currents and their attention on the active self 
to limit the analytical program of republican epistemology.62 At the same time, he 
fiercely opposed the emerging transcendentalism à la Chateaubriand, de Bonald or 
de Maistre, which quickly regained popularity in France with the reinstatement of 
Catholicism as the state religion after the Concordat of 180163. Gérando’s concept of 
the self was not conceived as a transcendental subject or as inner essence, but as a 
force that could be perceived immediately and that had to be guided through the es-
tablishment of active self-reflexivity. Language and signs played a formative role as 
instruments to guide and to provoke an understanding of this psychological fact, but 
they did in no way create it – as Condillac had claimed in his model of semiotic acti-
vation of the mind64.

60	 Letter from 18 October 1802, in: Maine de Biran, Œuvres, vol. 13-2/3, Paris 1996, p. 180–181. 
The early dialogue between the two is based on Birans reading of »Des signes« as it can be recon-
structed from his manuscripts and Gérando’s positive review of Birans »Influence de l’habitude 
sur la faculté de penser« (1802) in the »Décade philosophique«. Together with their mutual 
friend André-Marie Ampère (1775–1836) they are a central point for the reflection and popular-
isation of the discourse of the »self« and its activity at the turn of the century. See among other 
examples a letter written to Gérando by Ampère, where this shared research question is spelled 
out: »Quelle est l’influence de l’activité propre de l’être sentant et pensant sur ses sensations, ses 
idées, ses jugemens, ses déterminations, et en général sur tous les phénomènes intellectuels et 
moraux qu’il présente?« Victor Egger, Une lettre de Bonald à Degérando. Une lettre d’Ampère 
au même, in: La Critique Philosophique 3,3 (1888), p. 219–226. It’s around these questions that 
post-revolutionary French philosophy will be reassembled. Cf. Pierre Maine de Biran, Con-
versation avec MM. Degérando et Ampère le 7 julliet 1813 à Nogent-sur-Marne, sous berceaux 
de verdure, in: Revue de Métaphysique et de Morale 14,3 (1906), p. 393–469, 415. When Maine 
de Biran, Ampère and Gérando founded the first »société philosophique« and »académie psy-
chologique« in France in August 1814, this society included the brothers Georges and Frédéric 
Cuvier, Pierre-Paul Royer-Collard (1763–1845) and the two young philosophers François 
Guizot (1787–1874) and Victor Cousin (1792–1867).

61	 Pierre Maine de Biran, Essai sur les fondements de la psychologie, in: id., Œuvres inédites, 
publiées par Ernest Naville, vol. 1, Paris 1859 [1812], p. 109–110.

62	 For the role of Gérando as a relay between German and French intellectual culture see foremost 
François Azouvi, Dominique Bourel (ed.), De Königsberg à Paris. La réception de Kant en 
France (1788–1804), Paris 1991; Pierre F. Daled, Le matérialisme occulté et la genèse du sensu-
alisme. Écrire l’histoire de la philosophie en France, Paris 2005; Ayşe Yuva, La raison pure peut-
elle être pratique? La figure du philosophe allemand au début du XIXe siècle en France, in: Anne 
Baillot, Ayşe Yuva (ed.), France-Allemagne. Figures de l’intellectuel entre Révolution et Réac-
tion 1780–1848, Villeneuve d’Ascq 2014, p. 115–135. Building on these works I am arguing for 
the political importance of this early reception of German idealist thought as a basic resource to 
formulate a post-revolutionary science of man based on the notion of an »activity of the self«. 
Here lies as well one of the main shortcomings of the work of Bocquet, as it absorbs Gérando 
into a French philosophical culture without accounting for the different sources of Gérando’s 
thought. Therefore, he ends up with macro-oppositions of »French universalism« versus »Ger-
man singularity« (Bocquet, Spiritualisme (as in n. 12) p. 169–170), which are exactly the kind of 
oppositions at stake when studying a trajectory like the one of Gérando.

63	 Cf. Waldemar Gurian, Die politischen und sozialen Ideen des französischen Katholizismus 
1789/1914, Mönchen-Gladbach 1929; Formigari, Signs (as in n. 18).

64	 It would be of interest to relate the conception of the self as it is articulated in Gérando with re-



Administrating the Empire of the Self 147

Gérando’s philosophical project rested upon this vital demarcation between active 
subject of thought and methods of abstraction that regarded the self as a mere aggre-
gate of elementary sense perceptions. Biran further spelled out the importance of this 
difference in his »Essai sur les fondements de la psychologie« (1812):

»The characteristic of this reflected concept [the subject that perceives itself, 
M. H.] is that it has no direct sign of manifestation: the evidence of the princi-
ple is immediate, completely interior, without anything external being able to 
demonstrate it […]. The signs we use in metaphysics can awake and excite the 
immediate sensation of this evidence, inherent in each spirit […] but these 
signs, always arbitrary, conventional, have no relation with the signified sub-
ject: they produce inner evidence, but do not create it; the inner evidence is be-
fore them, and they would not exist without it«65.

Gérando’s philosophy, as Maine de Biran’s, developed in close dialogue around 
1800, represents a peculiar attempt to reconcile Condillacism and idealism. This 
strategy to combine an independent activity of the human mind with a sensational-
ist understanding of sense perception as the two active and irreducible sources of 
knowledge, outlines the basic conundrum that I wish to call Gérando’s interactive 
science of man66. 

If others have pointed to the specificity of Gérando’s concept of an activity of the 
mind67, its consequences and its socio-political implications have until now rarely 
been taken into account68. Therefore, after this conceptual reconstruction of Géran-
do’s philosophical position, I will turn to the question of how his epistemological 
critique and interactive approach to the science of man translated into a program of 

cent research in France on the different genealogies of the concept of the self in 18th-century phil-
osophic discourse. Cf. Jacques Guilhaumou, Sieyès et le moi. De la dignité sociale à la duperie 
mondaine, in: Augustin Giovannoni (ed.), Figures de la duperie de soi, Paris 2001, p. 43–62; Jan 
Goldstein, Post-revolutionary self. Politics and psyche in France, 1750–1850, Cambridge 
2005; Franck Salaün, Le genou de Jacques. Singularités et théorie du moi dans l’œuvre de Di
derot, Paris 2010 (Fictions pensantes). For an overview of the arguments see Jacques Guilhau-
mou, Résister à la duperie de soi. De Rousseau à Sieyès. Revue critique, in: Révolution française, 
https://revolution-francaise.net/2011/03/13/427-resister-a-la-duperie-de-soi-de-rousseau-a-sieyes 
(13.3.2011), accessed 3 December 2019.

65	 Maine de Biran, Fondements (as in n. 61), p. 103.
66	 For a philosophical discussion of this peculiar tradition of thought that links Malebranche, Leib-

niz, Condillac, Gérando and Biran with the phenomenological tradition of Henri Bergson and 
beyond, see Maurice Merleau-Ponty, The incarnate subject. Malebranche, Biran and Bergson 
on the union of body and soul, New York 2001.

67	 Köster, Degérando (as in n. 14); Günther Pflug, Henri Bergson. Quellen und Konsequenzen 
einer induktiven Metaphysik, Berlin 1959; Schwartz, Idéologues (as in n. 14); Braunstein, Le 
social (as in n. 16); Bocquet, Spiritualiste (as in n. 12).

68	 An exception to the rule can be seen in the introduction to the edited volume on Gérando »La 
force des esprit mous« which sets the scene for a more comprehensive understanding of Géran-
do’s thought and practice. An attempt for the implementation of a comprehensive perspective 
is made by Vincent, Histoire naturelle (as in n. 16), yet as he puts the emphasis on the »taxo-
nomic« side of Gérando’s thought he does not grasp what I argue is the epistemological key to 
Gérando’s interactive approach.



Martin H. Herrnstadt148

observation, as exemplified in his reaction to the case of Victor of Aveyron. Then, I 
will outline the implications for socio-economic policies as well as administrative 
practices in post-revolutionary France.

III. Activating the post-revolutionary empire of the self: 
The moral observation of Victor de l’Aveyron

In Winter 1799, shortly after the Coup of 18 Brumaire, a dyer from the remote com-
munity of Saint-Sernin in the Aveyron Department south of the Massif Central 
found a naked youngster in his barn. It was said that the boy had been living in the 
forest for years, that he had been caught in the neighbouring department of Tarn two 
years ago, and that he should be considered a feral child. The nine to ten-year-old 
boy soon gained notoriety in the French capital as »Victor the young savage of Avey-
ron« or simply Victor of Aveyron69. In this critical moment, the future of the Repub-
lic was at stake. The discovery of the boy produced a cascade of events, briefly turn-
ing him into an experimentum crucis for the transformative potential of republican 
epistemology and Gérando’s interactive approach to the sciences of man. In the 
course of the year 1800, the Society of observers of man was entrusted with the task 
of examining the boy.

Long neglected, the political history of the study of Victor of Aveyron has most re-
cently been reconstructed in depth by Jean-Luc Chappey70. In his study, Chappey 
shows how the concept and understanding of human nature underwent »rapid and 
radical changes« during the political transformation of the First Republic into the 
Napoleonic Empire 71. The most apparent and widely recognized feature of the de-
bate is the way it provided an opportunity to publicly attack the political anthropol-
ogy of the Revolution and its ideal of human regeneration grounded in the assump-
tion of a virtuous state of nature and human perfectibility72. Prominent actors of the 
republican science of man, Philippe Pinel and Georges Cuvier, who had been active 
in promoting the republican ideal of human regeneration, took the boy’s case as an 
opportunity to turn against this very ideal. As Pinel claimed in his »Report to the So-
ciety of the Observers of man concerned with the child known under the name sav-
age from Aveyron« given late in 1800, Victor marked the limit of educational capa-

69	 For materials on the case of Victor and a good introduction cf. the works of Gineste, Victor (as 
in n. 2). For the epistemological function of wild children in general and studies on Victor in par-
ticular see among others Moravia, Ragazzo (as in n. 2); Julia V. Douthwaite, The wild girl, 
natural man, and the monster. Dangerous experiments in the Age of Enlightenment, Chicago, IL 
2002; Adriana Silvia Benzaquén, Encounters with wild children. Temptation and disappoint-
ment in the study of human nature, Montreal 2006; Patrick McDonagh, Idiocy. A cultural his-
tory, Liverpool 2008. I refer as well to the digital exhibition of »Les enfants sauvages – Les en-
fants sages. Langue et société en France autour 1800«, that has been conceived by Ilona Pabst 
and published in the context of the proceedings of the international colloquium »Idéologie – 
Grammaire générale – Écoles centrales« held from 29 March to 2 April 2001, http://www.
neccessaire.com/exposition, accessed 3 December 2019.

70	 Chappey, Sauvagerie (as in n. 2).
71	 Ibid., p. 220.
72	 Ibid., p. 78.

http://www.neccessaire.com/exposition/
http://www.neccessaire.com/exposition/


Administrating the Empire of the Self 149

bilities and had to be seen as an idiot, who much more resembled the inmates of the 
Charenton mental asylum than the model of the noble savage73. Gérando on the oth-
er hand defended the potential of Victor’s reintegration into society on the grounds 
of a thorough practice of observation74. His particular position in the debate around 
Victor is revealed in his critical stance towards both the boy’s classification as an in-
curable idiot and the republican horizon of universal regeneration of mankind. Op-
posing Pinel’s diagnosis, he took sides with Jean Itard (1774–1838), a young doctor 
assigned to supervise Victor. Itard promoted an idea of observation and education of 
the child that Gérando saw as a realisation of the critical framework he himself had 
established in his treatise on »Signs and Ideas«75. In March 1802, Minister of the Inte-
rior Jean-Antoine Chaptal (1756–1832) pushed for a decision and asked for Sicard’s 
judgement on the case76. The same day, Gérando intervened in the debate with a letter 
to the head of the interior section of the newly established Conseil d’État, his former 
patron and supporter Pierre-Louis Roederer, claiming that Sicard’s methods were 
flawed and that Victor’s faculties could not be observed by use of the elements of gen-
eral grammar. First, they had to be activated through the creation and direction of 
physical needs. These, in turn, would allow Victor to direct the force of attention to-
wards himself and to develop his capacity to reflect. Observation of the savage mind 
was thus tantamount to the multiplication of his »needs in order to expand his ideas, 
and to fix his attention in order to teach him to account of himself [se rendre compte], 
which is the only means to enable him to give an account of himself to others«77.

In Victor’s case, observation appeared as an instrument of intervention, as a form 
of applied semiotics that aimed to activate a self-reflective relationship in the object 
observed. Observation was not only an instrument to produce knowledge of the self 
but a technique to promote the sense of self in the object observed. Of particular in-
terest is the episode that recounts Itard’s attempt »to put [Victor’s] heart to the test« 
(»mettre le cœur à l’epreuve«) and to observe the development of the »interior senti-

73	 The first and the second »Rapport fait à la Société des observateurs de l’homme sur l’enfant con-
nu sous le nom le sauvage de Aveyron« by Pinel are reproduced in Gineste’s collection of mate-
rials, Gineste, Victor (as in n. 2), p. 324–338 and 351–360. For a comprehensive summary of the 
dispute see chapter 4 »Le pari d’Itard et l’idéal de perfectibilité« of Chappey, Sauvagerie (as in 
n. 2). See as well the Dossier Itard in the Archives of the Institut National des Jeunes Sourds à 
Paris (INJS) and i. a. Chaptal’s letters from 8 April and 10 December 1801 (18 Germinal Year IX, 
3 Nivôse Year X) cutting the funds for Victor’s education, cf. Archives INJS, Dossier Itard (Doc-
teurs) Manuscrits.

74	 For a detailed account see also Nicolas Pethes, »Victor, l’enfant de la forêt«. Experiments on he-
redity in savage children, in: Staffan Müller-Wille, Hans-Jörg Rheinberger (ed.), Heredity 
produced. At the crossroads of biology, politics, and culture, 1500–1870, Cambridge, MA 2007, 
p. 399–419; Schlicht, tabula rasa (as in n. 3).

75	 In a letter to Roederer Gérando connects the (initial) success of Itard’s work with Victor to his 
epistemological treatise: »Mon ouvrage lui [Itard] tomba sous les mains, il decouvrit la marche 
indiquée par la connaissance des facultés humaines. Il le tenta, il réussit.« Gérando to Roederer, 
22 March 1802, in: AN 29AP/10.

76	 »Je vous invite de me faire passer à la fin du mois courant l’avis du Cen Sicard sur la possibilité ou 
l’impossibilité d’instruire cet individu, afin que je prenne une détermination sur son sort.« Let-
ter of 14 March 1802, in: Archives INJS, Dossier Itard.

77	 Letter from 23 Ventôse Year 10 (14 March 1802), in: AN AP29/10.



Martin H. Herrnstadt150

ment of justice«, i. e. the moral order inside his pupil78. For Itard (and Gérando), 
both the self and the realm of morality could not be observed or analysed directly. 
Complying with rules and obeying orders did not mean that the observed individual 
understood the reason for the rule and shared its spirit. To explore Victor’s »interior 
sentiment of justice« meant to test his capacity to actively commit himself to a moral 
order. The object of study was Victor’s responsiveness to acts of »hateful and appall-
ing« (odieuse et révoltante) injustice inflicted on him79. Itard chose a day when Victor 
had behaved particularly well to punish him, dragging him to a room in which Victor 
had been locked up during the time of his early education while observing his reac-
tion. Itard created an experiment in which Victor had to use the »forces of his atten-
tion« and his body to revolt against his »powerlessness«. When Victor used force to 
resist him, Itard took this »act of legitimate vengeance« as »proof« of the »sentiment 
of justice and injustice« in the boy. He concluded that »by giving him this sentiment, 
or rather by provoking its development«, he had »raised the savage man to the full 
status of the moral man […]«80. For my argument it is essential to underline Itard’s 
clarification: the elevation of Victor to a »moral man« was not Itard’s doing, as he 
himself admits, but Victor’s active response to the experiment. The observation of 
man was an act of at times violent intervention that sought to foster self-reflective ca-
pabilities in the subject and in doing so nurture the spontaneous creation of a moral 
order. Gérando himself had already formulated this principle, as the moral bottom 
line of his epistemology in autumn 1800:

»It is not to the philosophers that we must complain, if we are led astray; 
there is only ourselves, our own weakness to blame. Here all precepts of logic 
fall within the realm of morals. They are related to the advice which is very 
easy to be demonstrated but very difficult to follow: ›conserve the empire of 
the self‹«81.

The imperative of »conserver l’empire de soi-même« conferred a crucial role upon 
observation and self-observation as practices that established an independent do-
main of morality belonging exclusively to the responsibility of a self82. Victor’s case 

78	 Jean Itard, Rapport fait à son excellence le ministre de l’Intérieur sur les nouveaux développe-
ments et l’état actuel du Sauvage de l’Aveyron, Paris 1807, p. 73.

79	 Ibid. Laurens Schlicht has recently shed new light on the technique of the »moral shock« and its 
place in the medico-political discourse at the turn to the 19th century. Laurens Schlicht, Revo-
lutionary Shocks. The French human sciences and the crafting of modern subjectivity, 1794–
1816, in: Sally Shuttleworth et al. (ed.), Progress and pathology. Medicine and culture in the 
nineteenth century, Manchester 2020, p. 27–55.

80	 Itard, Rapport (as in n. 78), p. 68, 75–77.
81	 De Gérando, Signes (as in n. 42), vol. 3, p. 24.
82	 As is well known, the connection between observation as a form of knowledge and its individu-

alising function has been one of the pillars of Michel Foucault’s genealogy of the modern self. 
My reading of the post-revolutionary science of man responds to Foucault’s work but is as well 
an attempt to point to its limitations. For Foucault, the architectural fiction of an uninterrupted 
external view is the engine behind the production of the modern self. Cf. Michel Foucault, La 
vérité et les formes juridiques [1974], in: Dits et écrits. 1954–1988, vol. 2, Paris 1994, p. 538–646, 
596; Thomas Nutz, Strafanstalt als Besserungsmaschine. Reformdiskurs und Gefängniswissen-
schaft 1775–1848, Munich 2001, p. 95–96. What is lacking in Foucault’s genealogy and his thesis 



Administrating the Empire of the Self 151

is exemplary in understanding Gérando’s critique of republican epistemology and 
the value he attached to the formation of an independent, i. e. moral space of individ-
ual activity over the direct access on the part of the observer. Establishing interactive 
relationships between observer and observed presupposed the formation and pro-
motion of an irreducible activity of the object of study. As we will see, this program 
of an interactive science of man did not only apply to a single individual but was re-
lated to a program of creating new social conditions, especially the organization of 
civil society and the state.

IV. How to use a moral force? The »empire of the self« 
and the creation of interactive administrative structures: 

industry, philanthropy, centralization

In order to further understand the socio-political implications of Gérando’s concept 
of an »empire of the self« it is necessary to turn to his involvement in the socio-polit-
ical transformations after the Brumaire. First of all, I will turn to the establishment of 
economic and philanthropic associations as integrated features of the post-revolu-
tionary socio-economic fabric; in a second step I will turn to Gérando’s practice as 
secretary general of the Ministry of Interior between 1804–1811 and his theory of 
administrative centralisation. I argue that both his associationism and his administra-
tive practice were inspired by a concept of self-restriction of authority used as an in-
strument to foster the independent activity of citizens and administrative agents 
alike. The epistemological principle of »conserving the empire of the self« translated 
into a practice of government and administration that sought to establish »latitudes«, 
i. e. spaces in which intellectual, moral and economic forces of their subject could 
develop independently.

Cultivating the »moral forces«: The Society  
for the encouragement of national industry

Bonaparte’s coming to power was not only an authoritarian shift in politics. It was at 
the same time marked by a liberal transformation of political economy, mostly 
characterised by the emergence of a new institutional form in France by the name of 
associations. Post-revolutionary associationism was a response to the abolition of the 
guild structure and generally all corporations of Ancien regime society that had been 
put in effect by the revolutionary Le Chapelier laws in 1791. This liberation of indi-
vidual productive activity subsequently created the problem of an alternative form 
of its regulation83. The crucial question was how economic regulation was possible 

of the panopticon, is precisely the interactive aspect, the mutual relation between observer and 
observed, and the spontaneous element of self-reflection that characterize Gérando’s specific ef-
fort to circumscribe the outlines of a post-revolutionary self. For a general critique of the grand 
narratives of the self from Michel Foucault to Charles Taylor see Jerrold E. Seigel, The idea of 
the self. Thought and experience in Western Europe since the seventeenth century, Cambridge 
2005. Following this critique my reading of Gérando tries to contextualize the »empire of the 
self« as a concrete epistemological as well as a political response to the crisis of the post-revolu-
tionary social order.

83	 Michael Sonenscher, Work and wages. Natural law, politics and the eighteenth-century French 



Martin H. Herrnstadt152

that was not based on direct political control? Associations were supposed to func-
tion as »intermediary bodies« operating between the central administration and the 
individual citizens and acting as a place of mediation and reconciliation of diverse 
and conflicting individual interests. They recently have become a case to study the 
history of the emergence of the concept of association as well as structures of civil so-
ciety in France84. Gérando’s role in this process has been noted85, yet the systematic 
connections of his associationism and his interactive concept of the post-revolution-
ary science of man have until now not been considered.

His leadership in the creation of the Société d’encouragement pour l’industrie na-
tionale (SEIN) in Paris in 1801 can thus serve as a first example, to show how the epis-
temological principle of an independent force and productivity of the human mind 
translated into the project to encourage industry. The SEIN constituted a novel kind 
of association in France with the goal to establish a network of information between 
the different local producers in the Departements and the political and economic elite 
in Paris86. It promoted an essentially practical understanding of knowledge that aimed 
to merge the theoretician and the practitioner inside the novel figure of the entrepre-
neur, with the Minister of the Interior Jean-Antoine Chaptal (1756–1835) as its epit-

trades, Cambridge 1989; William Hamilton Sewell, Work and revolution in France. The lan-
guage of labor from the old regime to 1848, Cambridge 1995; Steven Laurence Kaplan, La fin 
des corporations, Paris 2001. From the point of view of a political epistemology it is essential to 
note that the moment the epistemological principle of association, and the general validity of the 
encyclopedic order of knowledge is put into question, these principles reappear in the socio-
political and administrative realm as elements of re-institutionalisation of the social.

84	 Cf. Pierre Rosanvallon, Le moment Guizot, Paris 1985 (Bibliothèque des sciences humaines); 
id., Le modèle politique français. La société civile contre le jacobinisme de 1789 à nos jours, Par-
is 2004 (L’univers historique); Igor Moullier, La société civile dans l’État. Organismes consul-
tatifs, expertise et représentation de la société civile sous le Consulat et l’Empire, in: Anne Marie 
Saint-Gille (ed.), La société civile organisée aux XIXe et XXe siècles. Perspectives allemandes 
et françaises, Villeneuve d’Ascq 2010 (Histoire et civilisations), p. 261–274; Christophe Charle, 
Julien Vincent (ed.), La société civile. Savoirs, enjeux et acteurs en France et en Grande-
Bretagne, 1780–1914, Rennes 2011 (Collection Carnot); Peter Collin, Sabine Rudischhauser, 
Regulierte Selbstregulierung. Historische Analysen hybrider Regelungsstrukturen, in: Trivium. 
Revue franco-allemande de sciences humaines et sociales 21 (2016); Steven Lawrence Kaplan, 
Philippe Minard, Der Korporatismus, Ideen und Praktiken. Die Streitpunkte einer Dauer
debatte, in: Trivium 21 (2016). The issue of Trivium is to be found online: https://journals.
openedition.org/trivium/5229, accessed 3 December 2019.

85	 Andrew J. Butrica, The Founding of the Société d’encouragement pour l’industrie nationale. 
Yesterday and today, in: The Public Historian 20 (1998), p. 21–42; as well as the introduction to 
Chappey, Moullier, Christen, Connaître et reformer (as in n. 12), p. 26–29.

86	 Largely because of the bad condition of the archives the early history of the SEIN is not object 
of extensive research. Cf. Andrew J. Butrica, Historical Collections in Jeopardy. The Société 
d’encouragement pour l’industrie nationale, in: Isis 88 (1997), p. 296–301. In what follows I am 
relying mainly on the accounts of Pietro Redondi, Nation et entreprise. La Société d’encou
ragement pour l’industrie nationale, 1801–1815, in: History and Technology 5 (1988), p. 193–
222; Serge Chassagne, Une institution originale de la France post-révolutionnaire et impériale. 
La Société d’encouragement pour l’industrie nationale, in: Histoire, économie et société 8 (1989), 
p. 147–165; Butrica, Founding (as in n. 85); Gillispie, Science and polity (as in n. 6); Daniel 
Blouin, Animer et inciter. Jomard et la Société d’encouragement pour l’industrie nationale 
(1815–1862), in: Bulletin de la Sabix 54 (2014), https://journals.openedition.org/sabix/1126, ac-
cessed 3 December 2019.

https://journals.openedition.org/trivium/5229
https://journals.openedition.org/trivium/5229
https://journals.openedition.org/sabix/1126


Administrating the Empire of the Self 153

ome and president.87 At this point I do not want to enter into the details of this par-
ticular association; I rather want to highlight its administrative logic and its goals as 
they were laid out by Gérando. 

As his biographers point out, the idea of creating the SEIN was developed by 
Gérando together with the politician and fellow exilé Camille Jordan, as well as the 
inventor of the hot-air balloon Joseph Michel Montgolfier.88 In a programmatic pa-
per from late 1800 that outlined the goals of the SEIN, Gérando argued that the 
achievements of the »political movement« to establish the »fundamental idea of lib-
erty« had to be supplemented by an economic movement that aimed to »awaken« 
(éveiller) the »moral powers« of the individual as a »second power« to the central au-
thority of government89. For him, the authoritarian framework that Bonaparte’s 
coup and the law of 28 Pluviôse Year VIII had put into place was the »ideal moment« 
to liberate these powers. Eventually, Gérando’s efforts were successful. He con-
vinced the Minister of the Interior Chaptal to integrate the SEIN as a central element 
into the post-Brumaire economic policies and to become himself the president of the 
association. Gérando wrote the charter of the SEIN and became its secretary gener-
al, a position he would keep until his death in 1842.

As secretary general he gave the inaugural address to the first assembly of the SEIN 
on 1st November 1801 in which he sketched out the fundamental logic that an eco-
nomic policy based on the force of the individual had to rely on:

»The best government can neither see everything nor do everything. The wish 
to do everything by itself does not even suit its wisdom. It must protect rather 
than act. To be effective, its influence must be general; it is harming itself by 
going down into details […]. Essentially distinct from the work of the admin-
istration, the institution that you have founded completes the work of the gov-
ernment, far from contradicting or competing with it.«90

The creation of the SEIN reveals a form of government for which direct control and 
direct regulation of individuals does not seem appropriate but detrimental. The 
scheme used by Gérando to describe the government’s self-limitation was »protect« 
(protéger) rather than »act« (agir) and »general influence« rather than interference in 
»details«. The essential element was not the expansion of the central administration 
and direct intervention, but the delegation of action and activity to areas that were 
»essentially distinct« from the state. The government created a space which had to be 

87	 Cf. Louis Bergeron, Les Capitalistes en France (1780–1914), Paris 1978.
88	 See Joseph-Marie de Gérando, Notice sur M. Joseph Montgolfier membre de l’Institut […], in: 

Bulletin de la Société d’encouragement pour l’industrie nationale 13 (1814), p. 91–108 ; see as 
well Bayle-Mouillard, Éloge (as in n. 12), p. 53.

89	 Cf. the unpublished and undated »Projet pour la formation d’une société libre d’encouragement 
pour l’industrie nationale«, probably written in late 1800. The manuscript is to be found in the 
Archives of the SEIN which are still situated in their historic premises at Saint-Germain-des-
Près. I hereby thank Daniel Blouin for having brought these documents to my attention.

90	 Joseph-Maire de Gérando, Discours prononcé à la séance d’ouverture de la Société d’encou
ragement pour l’industrie nationale le 9 Brumaire An X, in: Histoire de la Fondation de la So-
ciété d’encouragement pour l’industrie nationale, Paris 1850, p. 16.



Martin H. Herrnstadt154

essentially withdrawn from its gaze and direct control. The newly founded institu-
tions such as SEIN functioned as free bodies that stood in no »contradiction« with 
the »work of the government«, but »complemented« it. To put it differently, Géran-
do’s idea was that in order to govern, the state or central administration had to create 
spaces and institutions that were beyond direct control. The secret of the new regu-
lation was precisely not to control but to »direct« the »natural« forces of the actors 
themselves. Paradoxically, the effectiveness of central government relied on the »in-
dependent society« (»société indépendante«) of those it was supposed to govern.

As I have touched upon before, Gérando was well acquainted with the Scottish 
tradition of moral science through the translator of Adam Smith, Pierre Prévost91. 
Gérando’s effort to create and lead an association that promoted industry allows us 
to place his epistemological critique of Condillac in the context of political economy. 
The concept of industry and the profound change in the theory of value it entailed 
challenged the dominant economic doctrine that agriculture was the single source of 
value production. This doctrine, famously developed by the Physiocrates, can be un-
derstood as the economic equivalent to Condillac’s epistemology. In Condillac’s 
epistemology, the source of human understanding and the condition of production 
of ideas is the »pure passivity« of sensation and its continuous transformation92. 
Likewise, the first economic principle of Physiocratism states that soil is the source 
of all value, and agriculture the sole form of productive labour93. By contrast, arguing 
for an independent productive activity, or an energy of the mind, sought to establish 
the moral forces and human industry as sources of value in their own right. It was 
the political economy of Jean-Baptiste Say (1767–1832) that most resonated with 
the program of the SEIN as its president Chaptal underlined in a eulogy of Say’s 
»Traité d’économie politique«, first published in 1803. As he pointed out, Say had 
founded the science of political economy on the observation of the capacity of hu-
man activity to »create value« and »wealth«94. Thus, human industry did not refer 
to a specific form of production, but to a productive force that lay in the producer 
and consumer. Say put this claim of his post-Brumaire and anti-physiocratic eco-
nomic agenda into the form of a principle: »The material movement of the com-
modity is nothing to us. The moral movement, that which occurs only in the minds 
of the contractors, is all«95.

Say had already presented his critique of political economy in his utopian outline 
of a new society entitled »Olbie, or an Essay in the Means of Improving the Morals 
of a Nation« (1800). Say’s Olbians captured the fact that no good republican was 

91	 Schulthess, École écossaise (as in n. 11), p. 103–104.
92	 Cf. François Quesnay, Évidence [Métaphysique], in: Jean le Rond D’Alembert, Denis Di

derot (ed.), Encyclopédie, Paris 1756, vol. 6, p. 146–157, 147.
93	 Anne Jacques Robert Turgot, Réflexions sur la formation et la distribution des richesses, 1766.
94	 Jean-Antoine Chaptal, Rapport sur un ouvrage de M. Say, intitulé: Traité d’économie poli-

tique, in: Bulletin de la Société d’encouragement pour l’industrie nationale 13 (1814), p. 146–147.
95	 »Le mouvement matériel de la marchandise n’est rien pour nous. Le mouvement morale, celui 

qui ne se passe que dans l’esprit des contractans, est tout.« Jean-Baptiste Say, Traité d’économie 
politique ou simple exposition de la manière dont se forment, se distribuent, et se consomment 
les richesses, 2 vols., Paris 1803, vol. 2, p. 64.



Administrating the Empire of the Self 155

made by pointing a »pistol to his neck«96. Force could »conquer appearances« but 
was detrimental to the actual goal. To generate attachment and loyalty meant not to 
make people do things, but to make them want to do things97. Government had to 
operate through encouragement and the creation of needs in order to foster and 
manage the moral forces of individuals. 

Reading Gérando’s post-revolutionary science of man alongside Say’s science of 
economy allows to position the concepts of an independent intellectual energy and 
the empire of the self in both their political and economic contexts. With associations 
like the SEIN, a new type of institution appeared in France that sought to harness the 
self-government of local actors both as independent sources of economic and moral 
value as well as a novel instrument of state regulation. Gérando’s observation of men 
complements a larger programme of setting up self-limiting institutional and admin-
istrative environments in order to activate, foster and use the moral forces of their 
subjects.

Administrative centralisation and the creation of latitudes

The focus on the moral and economic activity of local agents was part of a more gen-
eral shift in the understanding of the functioning of central administration. As Igor 
Moullier has put it, »the revolutionary cult of will was superseded by the cult of the 
administration as a political agent«98.

Gérando entered into state service in August 1800 amidst a general administrative 
reform to implement the law of 17th February 1800 (28 Pluviôse Year VIII) which 
had consecrated the prefectoral system in France99. The Minister of the Interior 
Jean-Antoine Chaptal, Gérando’s later colleague in the ranks of the SEIN, was a 
main actor in this reform. During this process Gérando quickly rose to the position 
of secretary general of the Ministry of the Interior to which he was appointed by 
Chaptal’s successor Jean-Baptiste Nompère de Champagny (1756–1834) in Novem-
ber 1804. In the archives of the ministry persist different traces of his administrative 
work, even though the original authorship of ministerial reports, acts, etc. is usually 
not easy to verify100. Among these traces, one is clearly attributable to Gérando: the 
reorganisation of the Registration office (bureau d’enregistrement) and its method of 

96	 Id., Olbie, ou, Essai sur les moyens de réformer les mœurs d’une nation, Paris 1800, p. 15.
97	 »Si l’on veut que telle manière d’être, telle habitude de vie s’établisse, la dernière chose à faire est 

donc d’ordonner que l’on s’y conforme. Voulez-vous être obéi? Il ne faut pas vouloir qu’on 
fasse: il faut faire qu’on veuille.« Ibid. For recent readings of Say’s treatise see: David Denby, 
Sentimental narrative and the social order in France, 1760–1820, Cambridge 1994 (Cambridge 
studies in French, 47); Michael Sonenscher, Before the deluge. Public debt, inequality, and the 
intellectual origins of the French Revolution, Princeton, NJ 2009.

98	 Moullier, Ministère (as in n. 17), p. 59.
99	 Clive H. Church, Revolution and red tape: The French ministerial bureaucracy 1770–1850, 

Oxford 1981; Jean Claude Perrot, Stuart Woolf, State and statistics in France 1789–1815, New 
York, London 1984; Francesca Sofia, Una scienza per l’amministrazione: Statistica e pubblici 
apparati tra età rivoluzionaria e restaurazione, Roma 1988; Catherine Kawa, Les ronds-de-cuir 
en Révolution. Les employés du ministère de l’Intérieur sous la Première République (1792–
1800), Paris 1996; Stefano Mannoni, Une et indivisible, Storia dell’accentramento ammistrativo 
in Francia, vol. 1, La formazione del sistema (1661–1815), Milano 1994; Moullier, Ministère (as 
in n. 17).

100	See among others Moullier, Ministère (as in n. 17), p. 69; Kingston, Bureaucrats (as in n. 17).



Martin H. Herrnstadt156

classifying and distributing the daily correspondence between the different bureaus 
of the ministry101. Although the exact method has not been preserved, the general 
spirit of the »Système de Mr. Degerando« [sic]102 can be reconstructed from the doc-
uments. Important problems of registration were loss of time and work-force 
through false distribution of correspondence among the different ministerial bu-
reaus. This problem was made all the more serious by poor archiving of ministerial 
decisions and a not yet strictly defined division of tasks between the bureaus. To 
solve this problem, Gérando’s reform of the registration was composed of two parts. 
The first was the creation of an »Indicative and summarised collection of adminis-
trative jurisprudence« (»Recueil indicatif et sommaire de jurisprudence administra-
tive«), a classification system designed to orient the employees of the different bu-
reaus as well as guide the work of the ministry103. As the later Minister of the Interior 
and close friend of Gérando Jean-Pierre de Montalivet (1766–1823) put it, the »divi-
sion of labor« and the mechanisation of administrative work it produced had to be 
balanced by clerks who possessed or had access to »general knowledge of all the 
parts« based on the ministerial archive, a »complete collection of all the circular let-
ters« as well as decisions taken in each bureau104. Clive Church has noted that the im-
plementation of the prefectoral system was accompanied by the administrative cen-
tralisation of the ministry itself. The Registration office, the Repository of registers 
(dépôt de registres) or later the Archival office (bureau d’archives) were not only 
tools to order administrative work but perhaps foremost instruments to consolidate 
the authority of the Ministry of the Interior itself105.

If the registry and the work of classification was essential for administrative cen-
tralisation, the work of the administrators had to be re-evaluated, too. Herein lay the 
second aspect of Gérando’s reform which aimed at reforming administrative reading 
and writing. The work of the administrator, from the simple clerk to the chef of the 
bureau required »good writing« at each level, an »understanding of public econo-
my« (»intelligence d’affaires«) and independent »judgment«106. Their work had to be 
based on »sound judgment, prompt writing, and the utmost attention« in order to 
give an accurate »analysis« of the document, to classify it correctly and to forward it 
to the relevant bureau107. As the chef of the Registration office stated, in many cases 
the texts of the petitions were »mazes of gibberish«, inspired by traditional forms of 
narrating one’s desires and complaints before the authorities. The employee had to 

101	»Le systême de Mr. Degerando [sic] est bon, nous l’avons adopté, et cela même nous devons le 
continuer, il serait d’ailleurs difficle d’y rien changer sans établir une confusion telle qu’on ne s’y 
reconnaitrait plus«. AN F1a/2, Règlements, mémoires, correspondances relatifs à l’organisation 
du travail dans les bureau du ministère de l’Intérieur, An II–IX and An IX–1824.

102	Règlements, mémoires […], in: AN F1a/2.
103	Arrêté, 18 January 1806, in: AN F1a/3.
104	Instruction générale pour les divisions du ministère de l’Intérieur, Paris, septembre 1812, in: AN 

F1a/1.
105	Church, Red Tape (as in n. 99), p. 155; Moullier, Ministère (as in n. 17), p. 114–115.
106	Note by Gérando, ca. 1806, in: Règlements, mémoires […], AN F1a/2.
107	As the chef of the bureau Edouard Loiselet (1754–?) stated, the number of the ministerial corre-

spondence registered and processed by the four employees of the bureau around 1807 was about 
500 000 pieces a year, see: Cabinet du Ministre, travail intérieur des bureaux, 1790–1836, AN 
F1a/5.



Administrating the Empire of the Self 157

decipher it using the »spirit of analysis« to »complement the judgement of the peti-
tioner« with his own108. Gérando and others emphasized that administrative central-
isation had to be based on the independent intellectual and moral capacities of both 
its subjects and its agents.

One request to the Minister of the Interior by the Philanthropic society in winter 
1805 further illustrates how Gérando’s epistemological critique resonated with ad-
ministrative thought and practice after the Brumaire. The inquirers were de Mont-
morency, Benjamin Delessert (1773–1847) and François de La Rochefoucauld-Lian-
court (1747–1827), all companions and colleagues of Gérando in the SEIN109. Their 
request referred to a circular issued by the Minister of the Interior calling on the 
Philanthropic Society to share their knowledge and experience to assist in the reform 
of state welfare institutions (»établissements d’humanité«). Before any suggestions 
and observations could be made, the authors ascertained that it was »indispensable 
to first know« the spirit of the reform and the status of the regulations it aimed to es-
tablish. Did the reform aim to set »a mode exactly uniform« for the administration of 
welfare institutions or did it rather aim to establish regulations that »left latitude« for 
the local agents »to apply these principles« according to specific »circumstances«110. 
Interior minister Champagny noted his reply on the margins of the letter, stating: 
»the last part is the one I decided on«111. In his further remarks, the minister indicat-
ed that it was not the task of central government to delve into details. Uniformity 
was necessary as a guiding principle and for formal administrative procedures, but it 
did not apply to the practice of local administrative agents. In order for central regu-
lations and general principles to function, it was necessary to create latitudes in 
which the activities of local actors could develop.

Years later, in the opening lecture to his course on the science of administrative law 
at the Paris faculty of law, which he held from 1819 to 1822, Gérando put forward a 
systematic definition of this practical insight112. To maintain and foster the energy of 
administration meant to create spaces where the independent activity of the agents 
could unfold. He claimed – »even though that maxim could surprise at first sight«113 – 
that administrative latitudes, including latitudes for error, were essential for good 
government and the functioning of the administrative apparatus as a whole: »[The 
administration] has its own freedom and an indispensable freedom, because one can-

108	Loiselet, Rapport à son Excellence le ministre de l’Intérieur, ca. 1806, in: Règlements, mémoires 
[…], AN F1a/2. For the revaluation of the registration office and its practice as guided by an 
esprit d’analyse see as well Chaptal’s project to reorganise the Ministry of the Interior, cf. Chap-
tal, Organisation des bureaux du ministère de l’Interieur, 1800: in AN F1/bI 101.

109	Duprat, Philanthropie (as in n. 15), vol. 1, p. 317.
110	Cf. Letter to the Minister of the Interior, 14 Frimaire Year XIV, (5 December 1805), in: Dossier 

»Questions proposées aux administrations des établissements de bienfaisance«, AN F15/106.
111	Ibid.
112	For the history of the debates on the reform of the Paris law faculty, the development of adminis-

trative law by Gérando and its significance for the consolidation of the Restoration Constitution 
after 1815, see: Fabian Rausch, Konstitution und Revolution. Eine Kulturgeschichte der Verfas-
sung in Frankreich 1814–1851, Berlin, Boston 2019 (Pariser Historische Studien, 111), p. 118–124.

113	Joseph-Marie de Gérando, Discours d’ouverture du Cours de Droit public et administratif, in: 
Themis ou Bibliothèque du jurisconsulte 1 (1819), p. 66–89, 81.



Martin H. Herrnstadt158

not act without being free of its movements, and action is its essence. In fact, it even 
has a certain latitude to err […]«114.

Leaving a space for the independence and active judgement of the local function-
ary conferred »trust« and »responsibility« and constituted the agent as an epistemic 
as well as moral subject in its own right. In this sense, a government of freedom was 
replaced by an administration of latitudes, which delegated authority to a self, thus 
activating and promoting it. The »legitimate supremacy« of the central state was 
based on a »necessary latitude«, which was the precondition to promote the produc-
tive energy of the individuals as well as their capacity to »do good«115. Gérando’s in-
volvement and experience during the reform of the Ministry of the Interior and his 
continuous work for a codification of administrative practice were thus the basis for 
the creation of an administrative science, the elements of which he published in four 
volumes as »De la bienfaisance publique« in 1839.

In a now forgotten article from the »Encyclopédie des gens du monde« (1835), 
Gérando based the insight of his interactive administrative theory on the distinction 
between »centralisation« and »concentration«116. If the idea of concentration already 
presupposed the existence of a centre, then centralisation had to be understood as a 
foundational act of »creating centers« as preliminary work for any form of »organisa-
tion«117. Concentration on the other hand, was an »abuse of centralisation« because it 
expressed the desire for excessive unity and direct rule that »erased individuality«. 
Concentration was thus the flipside of the empire de soi même as it »suffocated the 
principles of life, the seeds of fertility« and »undermined an independence that it 
would have been appropriate to respect«118. Reasonable centralisation, however, was 
an instrument to create individuality and aimed to establish a centre in each of its parts. 
For proponents of post-revolutionary science of man like Gérando, Roederer, Pierre-
Claude Daunou, Benjamin Constant and others, administration and individuality, 
centralisation and self-organisation were not mutually exclusive terms, but the two 
foundational principles of a post-revolutionary social order. The creation of interactive 
administrative structures in the economy, welfare system and the state depended on 
the supposition that »centralisation was not only useful, but necessary for freedom«119.

114	»[L’administration] a sa liberté et une liberté indispensable, car on ne peut agir sans être libre de 
ses mouvements, et l’action est son essence. Nous dirons plus […], elle a même une certaine la
titude pour errer […]«. Ibid., p. 80–81.

115	»In exercising its legitimate supremacy, the state will take care not to abuse it. It will not impose 
strict and geometric uniformity which does not imply the diversity of circumstances; it will not 
turn guardianship and control into tyrannical humiliation; it will be able to give just trust to sub-
ordinate administrations, promote their zeal and give them the necessary latitude to do good.« 
Joseph-Marie de Gérando, De la bienfaisance publique, 4 vols., Paris 1839, vol. 3, p. 589.

116	Cf. Joseph-Marie de Gérando, Art. »Centralisation«, in: Encyclopédie des gens du monde, vol. 
5,1 (Car–Cha), Paris 1835, p. 238–243, 238. The administrative work of Gérando had a strong 
impact on the German Historical School. Among others, Lorenz von Stein (1815–1890), in his 
manual of economics refers to Gérando as the founder of the »economic-administrative school« 
(»volkswirthschaftliche-administrative Schule«): Lorenz von Stein, Lehrbuch der Volkswirth-
schaft. Zum Gebrauche für Vorlesungen und für das Selbststudium, Vienna 1858, p. 182.

117	 de Gérando, Centralisation (as in n. 117), p. 238.
118	»[O]n etouffe les principes de vie, les germes de fécondité, en portant atteinte à une indépen-

dance qu’il êut été juste de respecter.« Ibid., p. 241. 
119	»On comprend généralement que la centralisation n’est pas l’anéantissement de toute individu-



Administrating the Empire of the Self 159

V. Conclusion

To close I want to resume the different stations of my study of Gérando and then 
turn to the implications of this case for a more general understanding of the history 
of the human sciences around 1800. I started with Gérando’s critique of language and 
the distance he took from a universal ideal of human regeneration. Against the pre-
supposition of a tabula rasa from which the citoyen, the new political man, should 
be built, he introduced the concept of a »self«, as understood as a pre-linguistic and 
non-propositional activity of the mind. The distinction of observation and analysis 
as two independent realms of judgement and knowledge was connected to the as-
sumption of an independent moral force of the psyche that could not be analytically 
explained or demonstrated. The object of Gérando’s post-revolutionary science of 
man was thus the independent activity of the mind that needed to be directed by 
means of controlled self-reflection. I have argued that the idea of the empire of the 
self has to be regarded as the key to combine both Gérando’s epistemological cri-
tique as well as his moral, economic and administrative practice. Against the grain of 
recent scholarship that casts Gérando as an intellectual opportunist, I emphasise the 
remarkable coherence as well as the persistence of his interactive program of obser-
vation and administration of men from the Brumaire moment up unto the July Mon-
archy. As for the assumption of a demise of the science of man during the Napole-
onic Empire, I suggest a different narrative. Post-revolutionary associationism, the 
reform of the central administration and the creation of an administrative science 
can all be reconstructed as fields of practice to which techniques and concepts of the 
science of man migrated. This transfer as well as the emerging economic and admin-
istrative latitudes did not contradict the authoritarian political transformation of the 
Napoleonic Empire but complemented it.

Two conclusions can be drawn from the vantage point of this epistemological re-
construction of Gérando’s project of a post-revolutionary science of man. The first 
concerns the misunderstanding of Gérando as an unoriginal author. This judgement 
is connected to a fractured reading of Gérando as either philosopher, government of-
ficial or philanthropic activist engaged in different associations. As I have argued, 
these elements should not be regarded separately. The second conclusion follows 
from this insight: A comprehensive picture of Gérando’s intellectual and political 
development shows how he transformed Condillacian sensationalism and integrated 
it into a comprehensive project to create an interactive environment of social insti-
tutions and administrative practices based on the empire of the self and the obser-
vation of man.

alité, de toute indépendance; que tout lien n’est pas une chaîne, qu’un nœud peut être un appui, 
que l’harmonie n’est pas l’oppression, que l’isolement ne constitue pas l’indépendance, que la tu-
telle protège et n’éteint pas l’individualité. [… L]a Centralisation est non-seulement utile, mais 
nécessaire à la liberté.« Ibid., p. 242.





Konrad Hauber

KOMPLOTT UND KOMMUNIKATION

Zur Sicherheitspolitik der optischen Telegrafie, Lyon 1815–1837

I. Einleitung

Als der französische Innenminister Adrien de Gasparin am 6. Januar 1837 vor der 
Chambre des députés die Schaffung eines Staatsmonopols auf Bau und Betrieb von 
Telegrafenlinien vorschlug, fiel sein Urteil eindeutig aus: Die Aufstände und Um-
sturzversuche, welche die ersten Jahre der Julimonarchie geprägt hatten, seien nicht 
zuletzt daran gescheitert, dass die Aufrührer über keine eigenen Mittel zur Fern-
kommunikation verfügt hätten1.

Gasparins Ausführungen bezogen sich nicht auf elektrische Telegrafie, sondern 
auf den optischen Telegrafen, jenes Signalsystem, das der französische Staat seit 1794 
zur administrativen und militärischen Kommunikation nutzte. Dabei handelte es 
sich um Signalanlagen, die aus mehreren beweglichen Balken bestanden, deren ver-
schiedene Positionen als Zeichen codiert waren. Die Posten, auf denen die Signalan-
lagen montiert waren, standen jeweils fünf bis zehn Kilometer voneinander entfernt 
und bildeten Linien, die Paris sternförmig mit Städten wie Straßburg, Rennes, Lyon 
und Bordeaux verbanden. Nur höhere französische Beamte, in erster Linie Präfek-
ten, durften mithilfe des Telegrafen kommunizieren. Die Zeichen der Signalanlagen 
waren zwar weithin sichtbar, konnten aber ohne ein Codebuch nicht gelesen wer-
den, über das nur die Telegrafendirektoren in den wichtigsten Städten verfügten2.

Der französische Staat besaß bis zu diesem Zeitpunkt de jure kein Monopol auf 
Telegrafen. Bis 1830 wurde die Telegrafie von der Familie ihres Erfinders Claude 
Chappe unter Aufsicht des Innenministeriums geleitet. Erst nach der Julirevolution 
entstand eine dem Innenministerium direkt zugehörige staatliche Telegrafenverwal-
tung, deren Alleinstellung jedoch durch kein Gesetz geschützt wurde. Das de facto 
bestehende Monopol wurde seit Beginn der 1830er-Jahre durch private Initiativen 
gefährdet, zum Beispiel durch den Versuch des Geschäftsmanns Alexandre Ferrier, 
eine private Telegrafenlinie zwischen Paris und Rouen einzurichten. Seit 1836 kamen 
Fälle hinzu, in denen Börsenspekulanten staatliche Telegrafen manipulierten, um 

1	 Adrien de Gasparin, Projet de loi sur les lignes télégraphiques. Première communication, 
6.1.1837, in: Archives parlementaires, Bd. 106, S. 266 f., hier S. 266.

2	 Guy de Saint-Denis (Hg.), La Télégraphie Chappe, Jarville-La Malgrange 1993; Catherine 
Bertho, Télégraphes et téléphones. De Valmy au microprocesseur, Paris 1981, S. 9–58; Patrice 
Flichy, Une histoire de la communication moderne. Espace public et vie privée, Paris 1991, 
S. 17–43.



Konrad Hauber162

Kursbewegungen schneller als auf dem Postweg zu verbreiten. Der französische 
Staat verfügte jedoch über keine gesetzliche Handhabe gegen die Täter3.

In dieser Situation entstand das Gesetz über die Telegrafenlinien, das in beiden 
Kammern mit nur wenigen Gegenstimmen verabschiedet wurde, am 6. Mai 1837 in 
Kraft trat und aus dem ein bis in die 1990er-Jahre wirksames Fernmeldemonopol her-
vorging4. Der Innenminister Gasparin sowie der Berichterstatter vor der Chambre 
des députés, Joseph-Marie Portalis, gingen in ihren Reden auf die obengenannten 
Fälle privater oder manipulierter Telegrafenlinien ein; vor allem beschworen sie stets 
die Gefahr, dass Aufständische eigene Kommunikationsmedien verwenden oder die 
bestehenden missbrauchen könnten5. Das Gesetz zum Verbot privater Telegrafen 
wurde also zunächst als Instrument der inneren Sicherheit lanciert. Doch wieso er-
wies sich das schon seit langem in sicherheitspolitischen Kontexten genutzte Medium 
des Telegrafen nun selbst als Gegenstand von Sicherheitspolitik?

Diese Leitfrage verweist auf das Feld der historischen Sicherheitsforschung, das 
sich seit der Jahrtausendwende herausgebildet hat. Vorstellungen und Begriffe von 
Sicherheit erscheinen in diesem Forschungsfeld als historisch wandelbar und damit 
als erklärungsbedürftig. Der Fokus sicherheitsgeschichtlicher Untersuchungen rich-
tet sich auf so unterschiedliche Themen wie die Semantik von Sicherheit, die Rolle 
von Sicherheitspraktiken im Prozess der Staatsbildung, aber auch die Zeitlichkeit 
von Sicherheitsvorstellungen6. Der Zusammenhang von Medien und Sicherheit ist 
hingegen noch wenig erforscht. Während Medien in gängigen Darstellungen zur 
Sicherheitsgeschichte ignoriert werden, gilt die Sicherheitsrelevanz von Kommuni-
kationsinfrastruktur häufig als selbstverständlich7. Der vorliegende Beitrag wird da-
her anhand des optischen Telegrafen das Verhältnis von Sicherheit und Medien im 
19. Jahrhundert diskutieren.

3	 André Muset, Les techniques clandestines, in: de Saint-Denis (Hg.), La Télégraphie Chappe 
(wie Anm. 2), S. 356–371.

4	 Paul Charbon, Genèse du vote de la loi de 1837, origine du monopole des télécommunications, 
in: Catherine Bertho-Lavenir (Hg.), L’État et les télécommunications en France et à l’étranger 
1837–1987, Genf 1991, S. 11–21.

5	 De Gasparin, Projet de loi (wie Anm. 1), sowie Joseph-Marie Portalis, Rapport fait au nom de 
la commission chargée de l’examen du projet de loi sur les lignes télégraphiques, 28.2.1837, 
Archives parlementaires, Bd. 107, S. 647–652, hier S. 649.

6	 Eckart Conze, Geschichte der Sicherheit. Entwicklung – Themen – Perspektiven, Göttingen 
2018; Ders., Securitization. Gegenwartsdiagnose oder historischer Analyseansatz?, in: Ge-
schichte und Gesellschaft 38/3 (2012), S. 453–467; Cornel Zwierlein, Sicherheitsgeschichte. Ein 
neues Feld der Geschichtswissenschaften, in: Geschichte und Gesellschaft 38/3 (2012), S. 365–
386; Christoph Kampmann, Angela Marciniak, Wencke Meteling (Hg.), »Security turns its 
eye exclusively to the future«. Zum Verhältnis von Sicherheit und Zukunft in der Geschichte, 
Baden-Baden 2018 (Politiken der Sicherheit/Politics of Security, 3); Emma Rothschild, What 
is Security?, in: Daedalus 124/3 (1995), S. 53–98.

7	 Das Sachregister von Conze, Geschichte der Sicherheit (wie Anm. 6), kennt Lemmata wie »Me-
dien« oder »Kommunikation« nicht; als Beispiele für die scheinbare Selbstverständlichkeit des 
Zusammenhangs von Medien und Sicherheit vgl. Sébastien Laurent, Politiques de l’ombre. 
État, renseignement et surveillance en France, Paris 2009, S. 29–32; Dirk van Laak, Alles im 
Fluss. Die Lebensadern unserer Gesellschaft. Geschichte und Zukunft der Infrastruktur, Frank-
furt a. M. 2018, S. 53 f.



Komplott und Kommunikation 163

Im Folgenden geht es um eines der ersten technischen Übertragungsmedien, das 
anders als ein Brief nicht mehr auf der Weitergabe eines unveränderlichen materiel-
len Trägers basierte. Die Richtigkeit einer von Posten zu Posten wiederholten Tele-
grafennachricht ließ sich vom Empfänger nicht überprüfen. Diese spezifische Medi-
alität des optischen Telegrafen stellte die Authentizität und Vertrauenswürdigkeit 
der übermittelten Nachrichten infrage. Das macht ihn zu einem besonders interes-
santen Gegenstand sicherheitsgeschichtlicher Untersuchung.

Der gewählte Untersuchungszeitraum ergibt sich aus der Geschichte des französi-
schen optischen Telegrafen. Die erste optische Telegrafenlinie von Paris nach Lille 
wurde bereits 1794 eingeweiht. Zweck des Mediums – das erste dieser Art in Europa – 
war zunächst die militärische Kommunikation im Rahmen der Koalitionskriege. Ob-
wohl die Telegrafie seit 1799 dem Innenministerium unterstand, prägten in napoleoni-
scher Zeit weiterhin vor allem militärische und diplomatische Zwecke das Medium, 
weswegen bis 1814 einzelne Telegrafenlinien nach Amsterdam, Mainz sowie Mailand 
und Venedig führten, während das französische Staatsgebiet nur gering abgedeckt 
war8.

Erst in Restauration und Julimonarchie erhielt der optische Telegraf eine besonde-
re Relevanz in Fragen der inneren Sicherheit. Das entsprach der Akzentuierung von 
Sicherheit als staatlichem Handlungsfeld in den postrevolutionären Monarchien der 
Bourbonen und Orléans. Die neuere Forschung hat anhand von Themen wie staatli-
cher Überwachung, politischer Polizei oder der Furcht vor Verschwörungen heraus-
gearbeitet, wie die Erfahrung von Revolution und Kaiserreich Sicherheitsvorstellun-
gen in Restauration und Julimonarchie prägte. Ein besonderer Schwerpunkt dieser 
Forschung liegt auf der lokalen Sicherheitspraxis9. Darum soll der bislang kaum 
erforschte Zusammenhang von optischer Telegrafie und Sicherheitspolitik in einer 
Lokalstudie exemplarisch untersucht werden. Der Fokus liegt auf Lyon. Mit 134 000 
Einwohnern im Jahr 1834 handelte es sich um die zweitgrößte Stadt Frankreichs. 
Lyon war zudem Sitz der Direktion einer der wichtigsten Telegrafenlinien. Während 
die Post für die Strecke von über 390 Kilometern zwischen Paris und Lyon drei Tage 
brauchte, kamen Telegrafendepeschen aus der Hauptstadt innerhalb weniger Stun-
den an. Aufgrund der Revolten 1817, 1831 und 1834 war die Stadt ein Ort sicher-
heitspolitischer Herausforderungen im frühen 19. Jahrhundert10.

8	 Paul Charbon, Histoire générale et formation du réseau, in: de Saint-Denis (Hg.), La Télégra-
phie Chappe (wie Anm. 2), S. 18–60, hier S. 26–38.

9	 Pierre Karila-Cohen, L’État des esprits. L’invention de l’enquête politique en France (1814–
1848), Rennes 2008; Sébastien Laurent, La naissance du renseignement étatique en France au 
XIXe siècle, entre bureaucratie et politique, in: Revue d’histoire du XIXe siècle 35 (2007), S. 109–
124; Gilles Malandain, L’introuvable complot. Attentat, enquête et rumeur dans la France de la 
Restauration, Paris 2011 (En temps & lieux, 22); John Merriman, Police Stories. Building the 
French State, 1815–1851, Oxford 2006; zu Sicherheit als Gegenstand von Politik in Europa nach 
dem Wiener Kongress vgl. Beatrice de Graaf, Tegen de terreur. Hoe Europa veilig werd na 
Napoleon, Amsterdam 2018; Dies., Ido de Haan, Brian Vick (Hg.), Securing Europe after 
Napoleon. 1815 and the New European Security Culture, Cambridge 2019.

10	 Zu Bedrohungen öffentlicher Sicherheit in Lyon während des 19. Jahrhunderts vgl. Bruno Be-
noit, Relecture des violences collectives lyonnaises du XIXe siècle, in: Revue historique 299 
(1998), S. 255–285.



Konrad Hauber164

Die Frage stellt sich, wieso Kommunikationsmedien in Frankreich nach 1815 
zunehmend sicherheitspolitische Bedeutung erhielten, kulminierend im Mono-
polgesetz von 1837. Daran anknüpfend ist zu klären, welchen Unterschied optische 
Telegrafen und die Möglichkeit beschleunigter Kommunikation in der lokalen 
Sicherheitspraxis machten. Die sicherheitsgeschichtliche Fragestellung wird somit 
durch einen Fokus auf der lokalen Implementierung von Sicherheitspolitik ergänzt. 
Damit trägt der Aufsatz auch zur Relektüre von Verwaltungsgeschichte als Medien-
geschichte bei11. Im Mittelpunkt steht vor allem das Handeln von Präfekten, die 
nicht nur die primären Adressaten von Telegrafendepeschen aus Paris waren, son-
dern auch eine zentrale Rolle in der Wahrung öffentlicher Sicherheit spielten12. 
Ging für Präfekten also die engere mediale Anbindung an Paris mit eingeschränk-
ten administrativen Handlungsspielräumen in Sicherheitsfragen einher? Diese Frage 
verspricht Rückschlüsse auf die Ausgangsproblematik der Sicherheitsrelevanz von 
Kommunikationsmedien. Anhand staatlicher Sicherheitspolitik lässt sich somit aus-
loten, welche Erwartungen an die medientechnische Synchronisation von Raum und 
Zeit die optische Telegrafie bündelte. Damit handelt es sich im Folgenden zugleich 
um einen Beitrag zur historischen Erforschung von Zeit13.

II. Kommunikation als Verschwörung 1815–1818

Die Rückkehr Napoleons im März 1815 war zuallererst ein Medienereignis. Nicht 
nur eilte dem Kaiser die Nachricht weit voraus, dass er sein Exil auf der Insel Elba 
verlassen hatte und in Antibes an Land gegangen war14. Auch vollzogen sich die 
Regimewechsel zwischen März und Juni 1815 vor allem innerhalb von Nachrichten-
flüssen. Nachdem Napoleon am 10. März unter Jubel in Lyon empfangen worden 
war15 und mit Unterstützung immer größerer Teile des Heeres nach Norden zog, 
versuchte die Regierung noch, die Kommunikationswege zu kontrollieren. Am 
14. März ging in der zentralen Telegrafenverwaltung in Paris die Anordnung ein, die 
Telegrafenlinien angesichts von Napoleons Voranrücken bis zu den weitest mögli-
chen Posten in Betrieb zu halten und diese erst zu verlassen und zu zerstören, wenn 

11	 Aus medientheoretischer Perspektive: Cornelia Vismann, Akten. Medientechnik und Recht, 
Frankfurt a. M. 2000; Ansätze zu einer Verwaltungsgeschichte, die Medien und Kommunikation 
eine grundlegende Bedeutung zugesteht, finden sich bei Lutz Raphael, Recht und Ordnung. 
Herrschaft durch Verwaltung im 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2000, S. 81–85; auch die Kom-
munikationsgeschichte im weiteren Sinne miteinbeziehend: Peter Becker (Hg.), Sprachvollzug 
im Amt. Kommunikation und Verwaltung im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts, Bielefeld 
2011.

12	 Zur sicherheitspolitischen Rolle der französischen Präfekten im 19. Jahrhundert vgl. Édouard 
Ebel, Les préfets et le maintien de l’ordre public, en France, au XIXe siècle, Paris 1999; zu Prä-
fekten im langen 19. Jahrhundert vgl. Jacques Aubert (Hg.), Les préfets en France (1800–1940), 
Genf 1978 (Hautes Études Médiévales et Modernes, 32).

13	 Zum Programm einer Historisierung der Zeit, wenn auch mit Schwerpunkt auf dem 20. Jahr-
hundert, vgl. Alexander C. T. Geppert, Till Kössler, Zeit-Geschichte als Aufgabe, in: Dies. 
(Hg.), Obsession der Gegenwart. Zeit im 20. Jahrhundert, Göttingen 2015, S. 7–36.

14	 Emmanuel de Waresquiel, Cent-Jours. La tentation de l’impossible, mars–juillet 1815, Paris 
2008, S. 108–110.

15	 Bruno Benoit, L’identité politique de Lyon. Entre violences collectives et mémoire des élites 
(1786–1905), Paris 1999, S. 48 ; de Waresquiel, Cent-Jours (wie Anm. 14), S. 179 f.



Komplott und Kommunikation 165

deren Verteidigung nicht mehr zu garantieren sei16. Diese Bemühungen waren letz-
ten Endes vergeblich. Noch am 20. März, dem Tag, an dem Napoleon Paris einnahm, 
versicherte die Telegrafenverwaltung dem zurückgekehrten Kaiser, die unterbroche-
nen Linien wiederherzustellen, darunter jene nach Lyon17. Bereits zwei Tage darauf 
ließ die Präfektur in Lyon ein »bulletin officiel« aushängen, das die Telegrafende
pesche von Napoleons Einzug in Paris wiedergab18.

Die Herrschaft der Hundert Tage und ihr jähes Ende nach Waterloo etablierten ein 
für die französische Telegrafie bis in die Februarrevolution 1848 hinein entscheiden-
des Muster: die enge Verknüpfung von Kommunikationsmitteln und Regimewech-
sel. Die Telegrafenverwaltung thematisierte dies selbst, als ihre Leitung einen Tag 
nach Napoleons zweiter Abdankung Lazare Carnot als Innenminister der provisori-
schen Regierung fragte, wie die Weisungskette bei zukünftigen Regierungswechseln 
aufrechtzuerhalten sei19. Mit der Frage, wem der Telegraf in Zeiten politischer Un-
ruhe gehorche, ging ein verschwörungstheoretisches Misstrauen gegenüber Medien 
einher, also die Unterstellung, interessierte Kreise würden in subversiver Absicht fal-
sche Nachrichten verbreiten20. Dieses Misstrauen entwickelte sich ab 1815 vor allem 
auf royalistischer Seite. Beispielsweise behauptete ein Autor aus Nîmes in seiner 
Verteidigung der terreur blanche, die Telegrafenbeamten hätten bei der Landung 
Napoleons mit dem Telegrafen »les plus fausses nouvelles«21 verbreitet. Und Louis de 
Bonald stellte im Rückblick fest, man habe sich im März 1815 zu sehr auf den Telegra-
fen verlassen; jegliche Kommunikationsmittel würden ohnehin stets der Revolution 
dienen22. Die royalistischen ultras deuteten den Telegrafen – analog zur Presse – als 
Medium, das partikulare, lokale Ereignisse in die Fläche Frankreichs tragen und 
damit gleichsam aus dem Nichts einen Umsturz herbeiführen könne. Die verschwö-
rungstheoretische Spielart dieser Deutung sollte in den folgenden Jahrzehnten 
erheblichen Einfluss entfalten.

16	 Archives nationales (AN) F90 1435, Administration centrale [des télégraphes] an Abraham 
Chappe, 14.3.1815.

17	 AN F90 1435, Administration centrale an Maret, duc de Bassano, 20.3.1815.
18	 Archives départementales (AD) Rhône 1M 112, Sécrétaire général de la préfecture an sous-

préfet, 22.3.1815.
19	 AN F90 1435, Administration centrale an Carnot, 23.6.1815.
20	 Zum Verdacht gegenüber Medien siehe aus literaturwissenschaftlicher Perspektive: Torsten 

Hahn, Medium und Intrige. Über den absichtlichen Missbrauch von Kommunikation, in: Clau-
dia Liebrand, Irmela Schneider (Hg.), Medien in Medien, Köln 2002, S. 89–105, hier S. 95 f.; 
allgemein zum Phänomen der Verschwörungstheorie vgl. Michael Butter, ›Nichts ist, wie es 
scheint‹. Über Verschwörungstheorien, Berlin 2018.

21	 Louis de Perrochel, Histoire impartiale des événements arrivés à Nismes en 1790 jusqu’en 
1815, ou Réponse à l’article inséré dans le journal ›L’Aristarque français‹, Nîmes 1815, S. 40; 
zum Begriff der fausses nouvelles de Graaf, Tegen de terreur (wie Anm. 9), S. 194; François 
Ploux, L’imaginaire social et politique de la rumeur dans la France du XIXe siècle (1815–1870), 
in: Revue historique 302 (2000), S. 395–434, hier S. 396; Ders., Rumeurs et expériences collec-
tives de la discontinuité temporelle (1814–1815), in: Revue d’histoire du XIXe siècle 49 (2014), 
S. 21–35 ; Pierre Triomphe, Des bruits qui courent aux mots qui tuent. Rumeurs et violences 
dans le Gard en 1815, in: Revue d’histoire du XIXe siècle 36 (2008), S. 59–73.

22	 Louis de Bonald, Pensées sur divers sujets, et discours politiques, Bd. 1, Paris 1817, S. 227; 
ders., Opinion sur l’article 1er du Titre XI du projet de loi de Finances, séance du 4 mars 1817, 
in: ibid, Bd. 2, Paris 1817, S. 340–391, hier S. 354.



Konrad Hauber166

Das Vertrauen der zurückgekehrten Bourbonen und ihrer Regierungen in den Te-
legrafen litt nicht unter solchen Vorwürfen. Angesichts der geradezu paranoischen 
Furcht vor revolutionären Umtrieben und Komplotten, die in der ultraroyalistischen 
Mehrheit der chambre introuvable vorherrschte, war für die Regierung das Verspre-
chen zentral, innerhalb weniger Stunden Anordnungen und Auskünfte zwischen 
Paris und der Provinz übermitteln zu können23. Als sich der wegen seiner Rolle in 
den Hundert Tagen gesuchte General Régis Barthélemy Mouton-Duvernet 1816 in 
Lyon den Behörden stellte, ging seine Verurteilung und Hinrichtung wegen Hoch-
verrats mit ausgiebiger telegrafischer Kommunikation zwischen dem Kriegsgericht 
in Lyon und dem Kriegsministerium in Paris einher. Am 22. Juli, vier Tage vor der 
Hinrichtung, sandte das Gericht noch eine Depesche nach Paris, um auf die Mög-
lichkeit einer Begnadigung durch den König hinzuweisen24. Nicht nur die Regierung 
in Paris, sondern auch die Beamten in Lyon verwendeten den Telegrafen als deutlich 
schnellere Alternative zur Post.

Die postnapoleonischen Regierungen und ihre Verwaltung machten in Sicher-
heitskontexten regen Gebrauch vom Telegrafen. Doch trotz zwei Jahrzehnten staat-
licher Nutzung des Mediums bestand vor allem in den ersten Jahren der Restau-
ration bei lokalen Beamten Unklarheit darüber, inwieweit Telegrafendepeschen als 
vertrauenswürdig und damit als bindend in Verwaltung und Justiz angesehen wer-
den sollten. Denn eine telegrafische Nachricht hatte keinen fixierten materiellen 
Träger: Den Text einer Depesche reichte der Absender beim jeweiligen Telegrafen-
direktor ein, der sie in telegrafischen Code übersetzte und die entsprechende Zei-
chenkombination von Posten zu Posten weiterleiten ließ, bis sie am Zielort wieder 
zurückübersetzt, auf einen Vordruck übertragen und dem Empfänger überreicht 
wurde. Welche Authentizität hatte aber eine solche Nachricht, die letztlich nur die 
Summe ihrer Abschriften war? Diese Zweifel am Medium wurden im Medium selbst 
ausgedrückt, als der Generalstaatsanwalt von Lyon den Justizminister in einer Tele-
grafendepesche fragte, ob eine solche Depesche über »assez d’authenticité« verfüge, 
um die Ausführung eines Erlasses zu autorisieren25. Die Frage nach der Authentizi-
tät von Information wurde so zu einer Frage nach ihrer Autorität.

Eine direkte Antwort auf die Frage nach Authentizität und Autorität von Telegra-
fendepeschen ist nicht überliefert. Gleichwohl lässt sich feststellen, dass die Exeku-
tive in Paris die telegrafische Nachrichtenübermittlung in akuten Sicherheitsfragen 
zum Standard erklärte. Das zeigt eine Nachricht des Innenministers Joseph Lainé an 
den Präfekten des Departement Rhône. Der Minister mahnte Mitte Juni 1817, ange-
sichts von aufständischen Aktivitäten noch nicht vorsorglich den Belagerungszu-

23	 Emmanuel de Waresquiel, Benoît Yvert, Histoire de la Restauration, 1814–1830. Naissance 
de la France moderne, Paris 1996, S. 168–172; Laurent, Politiques de l’ombre (wie Anm. 7), 
S. 84.

24	 AN  F90  640*, Bastard d’Estang (premier président de la cour royale de Lyon) an Decazes, 
22.7.1816; Léon Prugnard, Le procès et la mort du général Mouton-Duvernet, in: Revue histo-
rique de la Révolution française 10 (1916), S. 5–22 u. 219–281; Georges Ribe, L’opinion publique 
et la vie politique à Lyon lors des premières années de la Restauration. La réaction ultra et l’ex-
périence constitutionelle (17 juillet 1815–9 janvier 1822), Paris 1957, S. 233 f.

25	 AN F90 640*, de l’Horme (procureur général de Lyon) an Dambray, 7.8.1816.



Komplott und Kommunikation 167

stand auszurufen, denn »la facilité des rélations télégraphiques«26 ermögliche es, täg-
lich die Anordnungen des Königs zu empfangen, wenn der Ernstfall eintrete. Die 
Autorität des Absenders einer Depesche setzte die Frage nach ihrer Authentizität au-
ßer Kraft. Das war für die lokale Verwaltung keine Selbstverständlichkeit, da der In-
nenminister sonst wohl kaum ausdrücklich auf den Vorrang des Telegrafen verwiesen 
hätte. Während der Minister von der Verbindlichkeit schneller telegrafischer Kom-
munikation ausging, war dies auf lokaler Ebene zumindest erklärungsbedürftig. 

Dabei hatte der Präfekt von Lyon in den vorherigen Wochen rege auf das Medium 
zurückgegriffen. Anfang Juni 1817 überschnitt sich eine akute agrarische Subsis-
tenzkrise mit der Furcht des Restaurationsregimes vor bonapartistischen und repub-
likanischen Verschwörungen. Nachdem Informanten schon seit Ende des Jahres 
1816 vor einer vermeintlichen Verschwörung verdächtiger Individuen in der Stadt 
und Aufrührern im Umland gewarnt hatten, teilte der Unterpräfekt von Villefranche 
am 2. Juni dem Präfekten mit, dass angeblich die städtischen Verschwörer mit Kano-
nenschüssen den ländlichen Gemeinden das Signal zum Aufstand geben wollten27. 
Wie schon 1815 wurde die Sicherheitsbedrohung als Kommunikationszusammen-
hang beschrieben. Dabei handelte es sich jedoch eher um den Ausdruck einer im La-
ger der ultras verbreiteten Verschwörungsfurcht denn um eine Analyse der Situation. 
Als um den 8. Juni 1817 in zahlreichen Dörfern westlich von Lyon die Sturmglocke 
läutete, weil es zu Zusammenrottungen und Plünderungen kam, so lag dies nicht an 
den Machenschaften französischer carbonari, sondern an der akuten Knappheit von 
Lebensmitteln aufgrund der schlechten Ernten des Jahres 1816, des »Jahrs ohne 
Sommer«28. Noch am selben Tag telegrafierte der Innenminister eine Depesche zur 
Bewilligung eines Kredits nach Lyon, um Getreide aufzukaufen. Aufgrund von 
witterungsbedingt unterbrochenem Sichtkontakt zwischen Telegrafenposten im 
Rhônetal kam die Nachricht jedoch erst am 10. Juni in Lyon an, wie aus einer Notiz 
des dortigen Telegrafendirektors am Rand der empfangenen Depesche hervorgeht29. 

Trotz der Unruhen auf dem Land und einiger Angriffe auf Soldaten in der Stadt 
blieb der befürchtete Aufstand aus. Aber die Telegrafenlinie zwischen Lyon und Paris 
befand sich nun in Daueraktivität. Präfekt, Innenminister, Polizeiminister, Kriegs-
minister sowie der Kommandant der in Lyon stationierten Truppen tauschten ab 
dem 9. Juni Depeschen zu den vermeintlichen Hintergründen der Ereignisse aus. 
Dabei ging es zunächst um die Frage, ob es sich um politisch motivierte Unruhen 
handelte. Obwohl Präfekt Christophe de Chabrol als Parteigänger der ultras von 
Anfang an von einer politischen Verschwörung ausgegangen war, verschwieg er in 
den ersten Nachrichten diese Annahme. Ebenso betonte der Kommandant der in 
Lyon stationierten 19. Division in einer telegrafischen Nachricht vom 9. Juni vor 

26	 AD Rhône 4M 204, Lainé an Chabrol, 15.6.1817.
27	 Benoit, Relecture (wie Anm. 10), S. 260.
28	 Ribe, L’opinion publique (wie Anm. 24), S. 244–247; Denis Béliveau, Les grains de la colère. 

Géographie de »l’émotion populaire« en France au sujet de la cherté des céréales (1816–1817), in: 
Analyse spatiale du crime 27/1 (1994), S. 99–115; Nicolas Bourguinat, Les grains du désordre. 
L’État face aux violences frumentaires dans la première moitié du XIXe siècle, Paris 2001, S. 154–
160; Emmanuel Le Roy Ladurie, Histoire humaine et comparée du climat II. Disettes et révo-
lutions (1740–1860), Paris 2006, S. 277–306.

29	 AD Rhône 4M 204, Lainé an Chabrol, 8.6.1817.



Konrad Hauber168

allem, dass in Lyon »la tranquillité parfaite«30 herrsche. Erst in einer Depesche vom 
Morgen des 10. Juni berichtete Chabrol dem Polizeiminister Élie Decazes von 
Trikoloren, Kokarden und Parolen zugunsten Napoleons und des Herzogs von 
Reichstatt, seinem Sohn, sowie der Republik31. Die Nachricht war überfällig, denn 
am selben Tag fragte der Minister den Präfekten in einer Depesche energisch nach 
politischen Motiven der Unruhen, da er die wenige Stunden zuvor abgesendete Tele-
grafennachricht des Präfekten wohl noch nicht erhalten hatte32. 

Der Telegraf erlaubte es der Regierung in Paris, während Krisensituationen – so-
fern keine Störungen auftraten – innerhalb weniger Stunden Anweisungen und 
Nachfragen in eine Stadt wie Lyon zu senden. Für einen Amtsträger wie Chabrol 
bedeutete diese Beschleunigung der Kommunikation, dass das Zeitintervall für ei-
genmächtige Handlungen, das im Fall eines Briefwechsels noch mehrere Tage um-
fassen konnte, auf bisweilen weniger als einen Tag zusammenschrumpfte. Wenn der 
Präfekt dem gouvernementalen Informationsbedürfnis und Kontrollanspruch zu-
nächst zögerlich nachkam, tat er dies wohl, um seinen Handlungsspielraum offen 
zu halten. 

Auch wenn Chabrols Eigensinn einem beschleunigten Austausch mit Paris an-
fangs im Weg stand, etablierte sich in den Ermittlungen gegen die vermeintlichen 
Verschwörer der Telegraf als wichtiges Kommunikationsmittel. Im Juli und August 
1817 gingen in Paris diesbezüglich immerhin 46 knapp formulierte Depeschen aus 
Lyon ein, parallel zur postalischen Kommunikation in derselben Sache33. Inzwischen 
hatten sich die Ermittlungen, die der 1815 als Instanz gegen politische Umtriebe ein-
gerichteten Cour prévôtal oblagen, auf eine kleine Gruppe an Verdächtigen in Lyon 
und Paris eingeengt. Die Telegrafendepeschen zwischen Präfektur, Innen- sowie 
Polizeiministerium enthielten immer wieder Hinweise auf die Dringlichkeit der Er-
mittlungen, etwa wenn der Polizeiminister eine Antwort noch am selben Tag verlang-
te oder monierte, dass aus Lyon keine Details zu Verhaftungen und Vernehmungen 
ankämen34. Die Restaurationseliten zeigten im Medium der Telegrafie erhebliche Ver-
schwörungsfurcht verbunden mit einem starken Informationsinteresse. Christopher 
Bayly hat eine solche Konstellation für das koloniale Indien des frühen 19. Jahrhun-
derts als »information panic« bezeichnet. Baylys Befund scheint für den Zeitraum 
verallgemeinerbar zu sein auf Staaten mit hoher Unsicherheitserwartung, ob in Ko-
lonie oder Metropole. Aus der Imagination des Kontrollverlusts resultierte ein ge-
steigertes administratives Informationsbedürfnis35.

Die Ermittlungen liefen trotz einiger Verurteilungen ins Leere. Schon im August 
kamen in der Regierung Zweifel über die erhobenen Verdächtigungen auf. Eine Re-

30	 AN  F90  640*, Canuel (lieutenant général commandant de la 19e division) an Kriegsminister 
Clarke, duc de Feltre, 9.6.1817.

31	 AN F90 640*, Chabrol an Decazes, 10.6.1817.
32	 AD Rhône 4M 204, Decazes an Chabrol, 10.6.1817.
33	 AN F90 640*, Depeschen Nrn. 317–363. 
34	 AD Rhône 4M 203, Decazes an Chabrol, 29.6.1817 sowie 27.8.1817.
35	 Christopher A. Bayly, Empire and Information. Intelligence Gathering and Social Communica-

tion in India, 1780–1870, Cambridge 1999, S. 143; eine ähnliche Diagnose – freilich behaftet mit 
den Problemen populärhistorischer Monographien – stellt Adam Zamoyski, Phantom Terror. 
The Threat of Revolution and the Repression of Liberty 1789–1848, London 2014.



Komplott und Kommunikation 169

gierungsmission zur Klärung strittiger Verdächtigungen und Urteile führte schließ-
lich dazu, dass der Präfekt Chabrol sowie der Militärgouverneur Simon Canuel ver-
setzt und durch konstitutionell gesinnte Nachfolger ausgetauscht wurden36. Spätestens 
zu Beginn des Jahres 1818 entwickelte sich der Fall zum Politikum, als zahlreiche 
Pamphletisten die Ereignisse aufgriffen. Charles-Nicolas Fabvier, der als Stabschef 
des Marschalls Marmont an den Untersuchungen beteiligt gewesen war, veröffent-
lichte daraufhin seinen Bericht »Lyon en 1817«; die Beschuldigten antworteten mit 
Gegendarstellungen37. Die Informationspanik des Sommers 1817 fand nun ihr publi-
zistisches Nachspiel.

Neben Chabrol und Canuel ging auch Joseph-Jacques-Antoine Desuttes, der nach 
wie vor amtierende Vorsitzende der Cour prévôtal, in einer eigenen Publikation auf 
die Vorwürfe ein, um die vermeintliche Verschwörung nur noch eindringlicher zu 
beschreiben. In Desuttes Text erscheinen Komplott und Revolte als kommunikati-
ves Geschehen. Laut Desuttes waren die Vorgänge in und um Lyon das Werk zweier 
Komitees von Verschwörern; ein Mittelsmann zwischen beiden »rapportait les nou-
velles, les instructions et les ordres nécessaires«38. Die Untersuchung habe gezeigt, 
»que par la suite les deux Comités communiquèrent collectivement et marchèrent 
d’intelligence. Elle démontre aussi qu’ils avaient des correspondans [sic] à Paris«39. 
Die Sturmglocken, die am 8. Juni aufgrund der Plünderungen in den Gemeinden läu-
teten, interpretierte Desuttes ebenfalls als Kommunikation der Verschwörer40. Eine 
Abordnung der Unruhestifter habe wiederum auf einem Hügel vor den Toren Lyons 
gewartet, bis ein Kanonenschuss oder eine Explosion die Revolte in der Stadt ankün-
digen würde; den Hügel bezeichnete Desuttes wegen des seit 1807 dort befindlichen 
Kommunikationsmediums als »les hauteurs du télégraphe«41. In Desuttes’ Erzäh-
lung imitierten die Verschwörer die Kommunikation des Staatstelegrafen. Sicherheit 
entwickelte sich zu einer Frage der Kontrolle über Kommunikationsmittel.

Der optische Telegraf hatte sich im Zuge der Hundert Tage zum Symbol für ab-
rupte Regimewechsel entwickelt. Damit verband sich eine auf ultraroyalistischer 
Seite ausgeprägte Furcht vor Verschwörungen, die als Kommunikationsphänomene 
beschrieben wurden. Sowohl die Kritik am Telegrafen als scheinbarem Übermittler 
bonapartistischer Propaganda als auch die Furcht vor Verschwörern, die beide auf 
Seiten der ultras anzutreffen waren, setzten eine bestimmte Reflexion über Kommu-
nikation voraus. Der Telegraf und mit ihm die Sphäre der Kommunikation schienen 
die Vermittlung zwischen dem usurpierbaren Ort politischer Macht, und den nur 
partiell kontrollierbaren Größen Territorium und Gesellschaft darzustellen. Die 

36	 Ribe, L’opinion publique (wie Anm. 24), S. 263–271.
37	 Émile Fabvier, Lyon en 1817, Paris 1818; Christophe de Chabrol, Sur les événements de Lyon 

au mois de juin 1817, Paris 1818; Simon Canuel, Réponse à l’écrit intitulé: Lyon en 1817, Paris 
1818.

38	 Joseph-Jacques-Antoine Desuttes, Réponse de M. le chevalier Desuttes, Prévôt du départe-
ment du Rhône, à l’écrit de M. le Colonel Fabvier, intitulé: Lyon en 1817, Lyon 1818, S. 14.

39	 Ibid.
40	 Zum Gebrauch des tocsin, der Sturmglocke, in den Revolten 1817 siehe Alain Corbin, Les 

cloches de la terre. Paysage sonore et culture sensible dans les campagnes au XIXe siècle, Paris 
1994, S. 320–324.

41	 Desuttes, Réponse (wie Anm. 38), S. 16.



Konrad Hauber170

Deutungsfigur Kommunikation nahm eine vermittelnde Stellung zwischen den Be-
griffen von Staat und Gesellschaft ein, die im postrevolutionären Europa auseinan-
der getreten waren42. Trotz der ultraroyalistischen Kritik am Telegrafen erschien 
Regierungsvertretern und lokalen Autoritäten das Medium als zumindest in der 
alltäglichen Nutzung unverdächtiges Instrument, um in einer Art Informations-
panik vermeintliche Komplotte aufzudecken und den Kommunikationsnetzen der 
Verschwörer zuvorzukommen. Die Störanfälligkeit telegrafischer Kommunikation 
sollte erst in den folgenden Jahren deutlicher zum Vorschein kommen.

III. Synchronisation und administrative Eigenzeit 
in den 1820er-Jahren

Am frühen Abend des 14. Februar 1820 dechiffrierte der Telegrafendirektor Joseph-
Guillaume Desroys in Lyon eine Depesche, die kurz vor Einbruch der Dämmerung 
aus Paris angekommen war. Die zur Mittagszeit versandte Nachricht des Innenmi-
nisters Decazes an den Präfekten Albert-Magdelaine-Claude de Lezay-Marnésia 
berichtete knapp von einem Attentat in Paris. Wo im ersten Satz der in Lyon emp-
fangenen telegrafischen Signalfolge der Name des Ermordeten hätte stehen sollen, 
fehlten jedoch die entsprechenden Zeichen. »Le ………. vient de périr victime d’un 
assassinat«43, so begann die Transkription. Schlechtes Wetter hatte die Übertragung 
stellenweise gestört. Der Telegrafendirektor teilte dem Präfekten in einer Notiz 
dennoch eine Vermutung über die Identität des Ermordeten mit: Es handele sich 
mit einiger Wahrscheinlichkeit um den duc de Berry, den Neffen des Königs44.

Gewissheit war jedoch erst mit Ankunft der Post in drei Tagen zu erwarten. Ver-
treter von Polizei und Militär wurden am 15. Februar in die Präfektur gerufen. Die 
Versammelten beschlossen, auf die zumindest nicht vom Wetter störbare briefliche 
Mitteilung aus Paris zu warten, bevor das Ereignis öffentlich verkündet werden wür-
de45. Mit François Ploux kann davon ausgegangen werden, dass die Entscheidung 
aus der zeitgenössischen Furcht vor einer bestimmten Kommunikationsform resul-
tierte – dem Gerücht. Die störungsanfällige Kommunikation zwischen räumlich 
entfernten Abwesenden sollte die unkontrollierbare Kommunikation unter Anwe-
senden nicht befeuern46. Am 17. Februar traf der Brief in Lyon ein, der die Ermor-

42	 Laurent, La naissance du renseignement (wie Anm. 9), S. 110–112; zum Auseinanderbrechen 
der alteuropäischen Formel societas civilis sive res publica vgl. Werner Conze, Staat und Gesell-
schaft in der frührevolutionären Epoche Deutschlands, in: Historische Zeitschrift 186 (1958), 
S. 1–34; Niklas Luhmann, Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, in: Ders., Soziolo-
gische Aufklärung, Bd. 4: Beiträge zur funktionalen Differenzierung der Gesellschaft, Opladen 
1987, S. 67–73; Jürgen Osterhammel, Hierarchien und Verknüpfungen. Aspekte einer globalen 
Sozialgeschichte, in: Ders., Sebastian Conrad (Hg.), Geschichte der Welt, 1750–1870. Wege zur 
modernen Welt, München 2016, S. 627–835, hier S. 656–658.

43	 AD Rhône 4M 208, Decazes an Lezay-Marnésia, 14.2.1820.
44	 Ibid.
45	 AD Rhône 4M 208, Conseiller délégué an Decazes, 15.2.1820.
46	 François Ploux, De bouche à l’oreille. Naissance et propagation des rumeurs dans la France du 

XIXe siècle, Paris 2003, S. 34. Zur – freilich eher auf der Differenz mündlich/schriftlich basieren-
den – Unterscheidung von Abwesenheits- und Anwesenheitskommunikation vgl. Rudolf 
Schlögl, Kommunikation und Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des Sozialen 



Komplott und Kommunikation 171

dung des Duc de Berry bestätigte. Der Präfekt konnte nun nach Paris melden, dass 
die öffentliche Meinung in der Stadt ausschließlich von tiefer Trauer geprägt sei und 
er zudem eine offizielle Bekanntmachung verfasst habe, um fausses nouvelles auf 
dem Land vorzubeugen47. 

Aufgrund der Störungen ging nicht nur der Name des Attentatsziels verloren, son-
dern auch jener Teil der Depesche, der anordnete, einen fünf Jahre zurückliegenden 
Aufenthalt des Attentäters Louis Pierre Louvel in Lyon zu untersuchen48. Die Über-
mittlung dieses dringenden Auftrags verzögerte sich um drei Tage, bis die Kopie der 
Depesche auf dem Postweg eintreffen sollte, ein zur Sicherung telegrafischer Nach-
richten übliches Verfahren. Im Fall der unvollständigen Depesche wurde ein Pro
blem sichtbar, das mit der Etablierung technischer Distanzmedien einherging. Bei ei-
nem verlorenen Brief hätte der intendierte Empfänger zunächst nicht gewusst, dass 
er eine für ihn bestimmte Information nicht erhalten hatte. Doch im Fall des Telegra-
fen trat ein aus der Übertragung selbst resultierender, sichtbarer Informationsverlust 
auf, der ein Zeitintervall zwischen Eintreffen und eventueller Vervollständigung der 
Nachricht öffnete, innerhalb dessen der Empfänger mit einem bewussten Nichtwis-
sen operieren musste49. Technische Kommunikationsmedien in der Verwaltung, so 
lässt sich hier bereits festhalten, machten zwar schnellere Anschlusskommunikation 
erforderlich, wo Präfekten zuvor nur dem Rhythmus der Post ausgesetzt waren; sie 
öffneten aber zugleich neue Entscheidungsräume. Beschleunigte Kommunikation 
bedeutete nicht, dass das Handeln der lokalen Verwaltung in Sicherheitskontexten 
nun von Paris aus diktiert worden wäre. Gerade weil die schnelle Übertragung von 
Nachrichten erwartet werden konnte, war die Entscheidungskompetenz des Präfek-
ten umso mehr gefragt, wenn Informationen ausblieben oder sich verzögerten.

Der scheinbar paradoxe Befund, dass schnelle Kommunikation über große Dis-
tanz – wenn sie gestört wurde – eine Art lokale Eigenzeit administrativer Entschei-
dungen besonders scharf hervortreten ließ, verweist auf den Begriff der Synchroni-
sation. Folgt man systemtheoretischen und kulturwissenschaftlichen Überlegungen, 
so bezeichnet Synchronisation das Koordinieren von ursprünglich nicht aufeinander 
abgestimmten gleichzeitigen Prozessen, das vor allem in Kommunikation ermög-
licht und zugleich erfordert wird50. Es geht also nicht um die Herstellung von Gleich-
zeitigkeit, sondern um den Umgang »mit der Gleichzeitigkeit von Verschiedenem«51. 
Auf optische Telegrafie bezogen heißt das, jenen Moment zu fokussieren, in dem 
Gleichzeitiges gekoppelt wurde: Den Akt der Übertragung. Darum handelte es sich 

und ihre Transformation in der Frühen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft 34/2 (2008), 
S. 155–224.

47	 AD Rhône 4M 208, Lezay-Marnésia an Decazes, 17.2.1820; zur Wahrnehmung und Deutung 
des Attentats Malandain, L’introuvable complot (wie Anm. 9), S. 33.

48	 AN F7 6746, Decazes an Lezay-Marnésia, 14.2.1820.
49	 Zum Begriff des Nichtwissens vgl. Peter Wehling, Im Schatten des Wissens? Perspektiven einer 

Soziologie des Nichtwissens, Konstanz 2006.
50	 Niklas Luhmann, Gleichzeitigkeit und Synchronisation, in: Ders., Soziologische Aufklärung, 

Bd. 5: Konstruktivistische Perspektiven, Wiesbaden 42009, S. 92–125, hier S. 109–116; Christian 
Kassung, Thomas Macho, Einleitung, in: Dies. (Hg.), Kulturtechniken der Synchronisation, 
München 2013, S. 9–21, hier S. 15.

51	 Armin Nassehi, Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu einer soziologischen Theorie der 
Zeit, Wiesbaden 22008, S. 243.



Konrad Hauber172

beim optischen Telegrafen mindestens um eine doppelte Synchronisation. Zum ei-
nen fanden innerhalb der Übertragung einer Depesche zahlreiche Synchronisatio-
nen statt, wenn jeder Posten einer Telegrafenlinie die Signale des jeweils vorherigen 
beobachtete und prompt nachbildete. Zum anderen handelte es sich bei der An-
schlusskommunikation an eine empfangene Depesche um eine Synchronisation zwi-
schen Telegrafie und parallel oder in direkter Anknüpfung ablaufenden Prozessen 
postalischer oder mündlicher Kommunikation. Wo diese Synchronisation scheiter-
te, wurde anstelle von Gleichzeitigkeit aber vielmehr ein zeitlicher Hiatus sichtbar, 
der beispielsweise lokale Amtsträger in ihrem Anschlusshandeln vor Entscheidun-
gen stellte.

Im Lauf der 1820er-Jahre traten Probleme der Synchronisation telegrafischer 
Kommunikation und ihrer postalischen sowie mündlichen Medienumwelt immer 
wieder auf. Am 1. Januar 1821 sandte der Regierungschef Armand-Emmanuel du 
Plessis de Richelieu eine Depesche nach Lyon mit dem Auftrag, einen österreichi-
schen Gesandten passieren zu lassen, der demnächst die Zollstation an der Grenze 
zu Savoyen bei Pont-de-Beauvoisin im Departement Isère erreichen werde52. Da 
keine direkte Linie in das Departement bestand, war Lyon die nächste Telegrafen-
direktion, von der aus das Anliegen auf dem Postweg weitergeleitet werden konnte. 
Aufgrund der witterungsbedingten Störungen, die auf der Linie im Rhônetal häufig 
auftraten, kam die Depesche aber erst am späten Nachmittag des 4. Januar in Lyon 
an. Der dortige Präfekt konnte noch einen Brief an seinen Amtskollegen im Depar-
tement Isère senden, musste gegenüber Richelieu aber eingestehen, dass die Nach-
richt vermutlich zu spät eintreffen werde53.

Die Synchronisationsprobleme gingen auch mit einem Ausbau der Telegrafie ein-
her, der die Komplexität des Systems steigerte. Neue Telegrafenverbindungen ent-
standen, darunter eine Linie nach Bayonne im Zuge der französischen Intervention 
in Spanien 1823; die Linie nach Lyon wurde 1821 in Richtung Marseille und Toulon 
ausgebaut. Zudem erweiterte sich die Nutzung des Telegrafen. 1824 wurden zum 
ersten Mal Wahlergebnisse telegrafisch übertragen, wobei das Medium weiterhin vor 
allem Sicherheitszwecken diente54. Nach der Ermordung des Duc de Berry verstetig-
te sich im postrevolutionären Frankreich eine staatliche Nachfrage nach Informa
tion vor allem über die öffentliche Meinung im Land55. Entsprechende Berichte zur 
opinion publique oder zum état des esprits wurden von Präfekten und militärischen 
Autoritäten auch telegrafisch übertragen, beispielsweise ein »rapport sur l’état des 
esprits« des Lieutenant général in Lyon 1825, der keine Sicherheitsbedrohungen 
feststellen konnte: »la plus grande tranquillité continue à regner«56. Außerdem wur-
de der Telegraf in konkreten Ermittlungen verwendet, wenn etwa aus Paris gemeldet 
wurde, dass ein Verdächtiger auf dem Weg nach Lyon sei und dort abgefangen wer-
den müsse57. Dazu kamen Nachrichten, die gemäß der zeitgenössischen Furcht vor 

52	 AD Rhône 1M 112, Richelieu (président du conseil) an Lezay-Marnésia, 1/4.1.1821.
53	 AD Rhône 1M 112, Lezay-Marnésia an Richelieu, 4.1.1821.
54	 Charbon, Histoire générale (wie Anm. 8), S. 43–46.
55	 Karila-Cohen, L’État des esprits (wie Anm. 9), S. 275.
56	 AN F90 642*, Paultre de Lamotte (lieutenant général) an Kriegsminister Clermont-Tonnerre, 

14.10.1825.
57	 Ein entsprechender Fall vor 1820 findet sich unter AN F90 1436, Administration centrale an 



Komplott und Kommunikation 173

Revolutionsansteckung nicht in einer klaren Unterscheidung von innerer und äuße-
rer Sicherheit aufgingen, etwa eine Depesche über die Aufstände in Turin im März 
182158.

Die Sicherheitspolitik der 1820er-Jahre gewährte den Präfekten eine zentrale Rolle 
in der Beschaffung, Bündelung und Weiterleitung von Informationen, etwa durch 
private Informantennetzwerke59. Auch der Telegraf wurde in diesem Kontext mobi-
lisiert, in Lyon auf ausdrücklichen Wunsch des Präfekten. Angesichts der Debatten 
um weitere Einschränkungen der Pressefreiheit zu Beginn des Jahres 1822 kam der 
Innenminister Jacques-Joseph Corbière der Bitte des Präfekten nach, Einsicht in 
Depeschen aus Marseille und Toulon »relatives à la sûreté publique«60 zu gestatten, 
die Lyon auf dem Weg nach Paris passierten. Das bedeutete, dass der Telegrafendi-
rektor in Lyon aus Toulon und Marseille eintreffende und eigentlich für Paris be-
stimmte Nachrichten eigens entschlüsseln und bei sicherheitsrelevantem Inhalt dem 
Präfekten überreichen musste. Die Bitte des Präfekten zeigt, dass hohe lokale Beamte 
die beschleunigte Kommunikation des Telegrafen nicht zwingend als Steigerung der 
Abhängigkeit von Paris betrachteten, sondern auch aktiv seinen Gebrauch fordern 
konnten, um durch den eigenen Informationsvorsprung ihren Handlungsspielraum 
zu behaupten und ihre Stellung innerhalb des staatlichen Sicherheitsregimes zu ak-
zentuieren.

Zugleich gab es Versuche, die Telegrafie – genauer ihre lokalen Vertreter – als Er-
gänzung, wenn nicht sogar als Korrektiv zu den Auskünften von Autoritäten wie 
den Präfekten zu etablieren. Im Juni 1824 beauftragte die zentrale Telegrafenverwal-
tung in Paris die Direktoren auf allen Linien, zukünftig kurze Berichte über wichtige 
Ereignisse zu senden, die von Interesse für die Regierung sein könnten. Falls ein 
Amtsträger erst spät eine Nachricht über relevante Vorgänge absende und die Nach-
richt durch Störungen während der Übertragung weiter verzögert werde, sollten die 
Minister zumindest über die von der Telegrafenverwaltung gesammelten Informa
tionen verfügen. Und bei unvollständig in Paris angelangten offiziellen Depeschen 
könnten die Nachrichten der Direktoren als Vervollständigungshilfe dienen61. Da-
mit schaltete sich die Telegrafenverwaltung selbst in das System zur Beschaffung si-
cherheitsrelevanter Informationen ein und verfolgte dabei das Ziel, schneller zu sein 
als die offiziell autorisierten Nutzer, das heißt die Präfekten. Es handelte sich um den 
Versuch, ein Verfahren einzurichten, um die Synchronisationsschwierigkeiten einer 
sicherheitsrelevanten Medientechnologie zu kompensieren. In den Verzeichnissen 
der in Paris eingetroffenen Depeschen finden sich jedoch keine Belege für solche 

Desroys, 21.9.1819; zur polizeilichen Personenerkennung im frühen 19. Jahrhundert vgl. Vin-
cent Denis, Une histoire de l’identité. France, 1715–1815, Seyssel 2008; Gérard Noiriel, Sur-
veiller les déplacements ou identifier les personnes? Contribution à l’histoire du passeport en 
France de la Ire à la IIIe République, in: Genèses 30 (1998), S. 77–100.

58	 AD  Rhône  4M  208, Lezay-Marnésia an Richelieu, an Siméon und an Montmorency-Laval, 
16.3.1821; zur Verschränkung von Konzepten innerer und äußerer Sicherheit in Europa nach 
dem Wiener Kongress vgl. Conze, Securitization (wie Anm. 6), S. 385.

59	 Laurent, Politiques de l’ombre (wie Anm. 7), S. 83–85; Karila-Cohen, L’État des esprits (wie 
Anm. 9), S. 211 f.

60	 AD Rhône 1M 112, Corbière an Tournon-Simiane, 25.1.1822.
61	 AN F90 1437, Rundschreiben der Administration centrale, 14.6.1824.



Konrad Hauber174

Nachrichten der Telegrafendirektoren62. Darum liegt der Schluss nahe, dass dieses 
Verfahren eher die Schwierigkeiten in der Koordinierung von Nachrichten steigerte 
anstatt sie zu reduzieren und sich darum nicht durchsetzte. Präfekten und andere 
Verwaltungsangehörige blieben auch im telegrafischen Medium die entscheidenden 
sicherheitspolitischen Akteure.

Während nach 1820 die sicherheitspolitische Bedeutung telegrafischer Kommuni-
kation eher zunahm, ließen sich ihre Synchronisationsprobleme nicht reduzieren. 
Dieser Diskrepanz waren vor allem die zentralen sicherheitspolitischen Figuren in 
den Departements ausgesetzt, die Präfekten. Optische Telegrafie band sie durch 
schnelle Fernkommunikation zwar enger an Paris; zugleich entstanden aber neue 
Handlungsspielräume, wenn das Zusammenspiel von Telegrafie, Post und münd-
licher Kommunikation scheiterte.

IV. Sicherheitskommunikation und Sicherheit  
der Kommunikation 1830–1837

Die Telegrafie erlebte ihre eigene Julirevolution, als die Gebrüder Chappe mit der er-
zwungenen Abdankung Karls X. die Leitung über die zentrale Telegrafenverwaltung 
verloren, die sie seit 1793 innegehabt hatten. Bereits kurz nach den Trois Glorieuses 
nahm die Telegrafie, der nun ein Kommissar des Innenministeriums zugeordnet war, 
ihren Betrieb wieder auf; ab dem Morgen des 2. August 1830 trafen wieder erste Nach-
richten aus Lyon in Paris ein63. In Lyon selbst verlief die Revolution wie in vielen ande-
ren Städten ohne nennenswerte kollektive Gewalt64. Im Rückblick auf diesen in weiten 
Teilen Frankreichs widerstandslosen Herrschaftswechsel klagte Chateaubriand, in 
Paris seien Tatsachen im Namen von 33 Millionen Franzosen geschaffen worden, die 
davon nichts geahnt hätten: »on leur apprenait, à leur grand ébahissement, par le 
télégraphe, qu’ils venaient de se faire à eux-mêmes le don gracieux d’une charte et 
d’un roi«65. Der Schriftsteller und ehemalige Pair de France griff damit jene implizite 
Theorie vom Nexus zwischen Regimewechsel, Raum und Kommunikationsmedien 
auf, die zu Beginn der Restauration entstanden war. Die Julirevolution erschien nur als 
ein weiteres Beispiel dafür, wie Medien ein lokales Ereignis, in diesem Fall einen Um-
sturz in Paris, in die Fläche des Landes tragen und einem Machtwechsel dadurch unwi-
dersprochene Geltung verleihen würden. Die Annahme, Kommunikationsmittel wie 
der Telegraf würden Rebellionen und Revolutionsversuche in ihren Folgen zumindest 
räumlich erheblich ausweiten wenn nicht sogar unumkehrbar machen, sollte im Laufe 
der 1830er-Jahre für die Sicherheitspolitik des Telegrafen noch eine Rolle spielen.

62	 Vgl. AN F90 642*.
63	 AN F90 1438, Marchal an Guizot, an Gérard und an Gaultier de Rigny, 3.8.1830; zu den Verän-

derungen in der Telegraphenverwaltung Charbon, Histoire générale (wie Anm. 8), S. 46–48.
64	 Benoit, L’identité politique de Lyon (wie Anm. 15), S. 53–55; Emmanuel Fureix, Les Trois 

Glorieuses. Jeux d’échelles et inscription transnationale, in: Sylvie Aprile, Jean-Claude Caron, 
Emmanuel Fureix (Hg.), La liberté guidant les peuples. Les révolutions de 1830 en Europe, 
Seyssel 2013, S. 61–71, hier S 63–65; Pamela Pilbeam, Les barricades provinciales. Les Trois 
Glorieuses de 1830, in: Revue d’histoire du XIXe siècle 18 (1999), S. 73–82.

65	 François-René de Chateaubriand, Nouvelle proposition relative au bannissement de Charles X 
et de sa famille, Paris 1831, S. 106.



Komplott und Kommunikation 175

Die während der Restauration etablierte Sicherheitspraxis änderte sich in der Juli-
revolution zunächst nur auf der Ebene des Personals, da ein Großteil der Präfekten 
ersetzt wurde66. Jedoch wurde im Gegensatz zur eher diffusen Verschwörungsfurcht 
zur Zeit der Restauration der Gegenstand von Sicherheitspolitik scheinbar konkre-
ter, als gegen Ende des Jahres 1830 und vor allem im Lauf des folgenden Jahres durch 
Demonstrationen und Aufstände die Figur eines politisierten, nicht mehr als reakti-
ve Masse begriffenen peuple in ihr Visier geriet67. Im November 1831 kam es zu einer 
Krise der inneren Sicherheit von nationaler Bedeutung, dem ersten Seidenweberauf-
stand von Lyon. Nachdem wochenlange Verhandlungen über die Höhe ihrer Löhne 
gescheitert waren, beschlossen Meister und Gesellen des im Vorort Croix-Rousse 
angesiedelten Gewerbes, ihre Arbeit am 21. November niederzulegen68. 

Der Streik eskalierte, als Barrikaden gebaut wurden und erste Schüsse fielen. Die 
Arbeiter nahmen daraufhin den Präfekten Bouvier-Dumolart in Gewahrsam, der 
noch am Vortag in einer Telegrafendepesche dem Regierungschef Casimir Perier mit-
geteilt hatte, auf eine mögliche Eskalation vorbereitet zu sein69. Nach seiner Freilas-
sung am selben Abend verschanzte er sich mit seinem Stab in der Präfektur, während 
sich das Militär aus der Stadt zurückzog. Am 22. November gelang es noch, aus der 
weitgehend von Barrikaden umgebenen Präfektur eine Depesche zum Telegrafenpos-
ten des höher gelegenen Viertels Saint-Just zu bringen und nach Paris zu senden70. 
Danach erreichten für mehrere Tage keine Depeschen mehr die Hauptstadt. Der 
Grund dafür waren aber nicht die Seidenweber, sondern das Wetter71. Erst am 26. No-
vember, als der Präfekt sich wieder in Verhandlungen mit den Aufständischen befand, 
verließen erneut Depeschen die Stadt, während in den folgenden Tagen ein temporä-
rer Posten außerhalb von Lyon Lageberichte des Marschalls Soult übertrug72.

Noch bevor Lyon komplett zurückerobert war, bezog sich der Leiter der Telegra-
fenverwaltung Alphonse Foy auf die Ereignisse, um für den Bau weiterer Linien zu 
werben. Foys Ziel bestand darin, von der bisherigen Sternform des Systems zu ei-
nem Netz mit Querverbindungen zu wechseln. Wäre die Linie nach Lyon und Mar-
seille mit jener verbunden gewesen, die von Paris nach Bordeaux führte, wäre es bei 
Nebel im Rhônetal weiter möglich gewesen, mit Lyon zu kommunizieren. Die 
Kosten einer neuen Linie, die Lyon über Montpellier, Narbonne und Toulouse mit 
Bordeaux verbinden sollte, seien für den französischen Staat vielleicht nicht einmal 
höher als die der unterbrochenen Kommunikation mit Lyon während des Seidenwe-
beraufstands73. Der Aufstand verlieh den bereits bestehenden Netzplänen eine neue 
Dringlichkeit; die Verbindungslinie, deren Bau insgesamt 380 000 Francs kostete, 

66	 Karila-Cohen, L’État des esprits (wie Anm. 9), S. 202.
67	 Zur Konstruktion des peuple nach der Julirevolution vgl. Nathalie Jakobowicz, 1830: le peuple 

de Paris. Révolution et représentations sociales, Rennes 2009.
68	 Zur Ereignisgeschichte des Aufstands Fernand Rude, Les révoltes des Canuts (1831–1834), 

Paris 2007, S. 26–62.
69	 AN F90 643*, Bouvier-Dumolart an Perier, 20.11.1831.
70	 AN F90 643*, Bouvier-Dumolart an Perier, 22.11.1831.
71	 AN F90 1438, Administration centrale an Perier, 23.11.1831.
72	 AN F90 643*, Bouvier-Dumolart an Perier, 26.11.1831; AN F90 639*, 28.–30.11.1831.
73	 AN F90 1438, Administration centrale an Perier, 30.11.1831; zum Auftauchen eines Denkens in 

Netzen in den 1820er- und 1830er-Jahren vgl. Sebastian Giessmann, Netze und Netzwerke. Ar-
chäologie einer Kulturtechnik, 1740–1840, Bielefeld 2006, S.  61; André Guillerme, Réseau. 



Konrad Hauber176

wurde noch 1834 fertiggestellt. Damit bewies die Regierung, dass sie die Telegrafie 
für in hohem Maße sicherheitsrelevant erachtete74. Da telegrafische Kommunikation 
innere Sicherheit zu garantieren schien, ging es nun darum, die Sicherheit dieser 
Kommunikation zu garantieren.

Das zeigte sich, als die Seidenweber erneut revoltierten. Das Frühjahr 1834 war ge-
prägt von Demonstrationen und Arbeitskämpfen. Zunächst herrschten zurückhal-
tende Lageeinschätzungen vor: »Lyon est tranquille«75, meldete der Präfekt Adrien 
de Gasparin nach einem Streik im Februar in einer der regelmäßigen Telegrafen-
depeschen zur öffentlichen Meinung. Im März spitzte sich die Lage zu. Doch die 
Telegrafenverbindung riss nicht ab. Eine Reihe von Depeschen des Präfekten gab 
Anfang April Auskunft über die sich abzeichnenden Unruhen und noch zu Beginn 
der sanglante semaine, der Woche vom 9. bis zum 15. April, als die Aufständischen 
die Stadt kontrollierten, erreichten Berichte direkt aus Lyon auf telegrafischem 
Weg Paris76. Vom 10. bis zum 14. April verließen zwar keine Depeschen mehr die Stadt, 
da die Seidenweber den Telegrafenposten zerstört hatten77. Im Gegensatz zu 1831 
bedeutete das aber keine komplette Unterbrechung der Kommunikation zwischen 
dem Krisenschauplatz Lyon und der Regierung in Paris. Provisorische Telegrafen-
posten in Marcy, Limonest und Irigny garantierten ab dem 12. April den Nachrich-
tenwechsel zwischen der Regierung, dem Präfekten, den Truppen, die die Stadt zu-
rückeroberten, sowie den Präfekten der benachbarten Departements. Während 1831 
die einzige provisorische Telegrafendirektion bei der Niederschlagung des Auf-
stands nur vier längere Depeschen übertrug, sendeten die temporären Posten 1834 in 
einem vergleichbaren Zeitraum immerhin 17 Nachrichten78. Die Telegrafenverwal-
tung reagierte deutlich schneller als noch beim Ausfall der Kommunikation 1831, 
unterstützt nicht zuletzt durch den Telegrafendirektor von Nîmes, der sich nach 
Lyon begab, als er ab dem 9. April keine Nachrichten mehr von dort erhielt, und der 
»ne douta pas que les insurgés ne se fussent emparés du télégraphe et qu’ils n’in-
terceptassent la communication«79. 

Das Beispiel des Aufstands von 1834 zeigt, welchen sicherheitspolitischen Stellen-
wert technisch vermittelte Kommunikation mittlerweile innehatte. Auch in zeitge-
nössischen Beurteilungen der Ereignisse spielte die Telegrafie darum eine Rolle. Eine 
anti-republikanische Schrift unter dem Titel »Lyon et Paris en avril 1834« beschrieb 
eindringlich die öffentliche Beunruhigung, als in Paris am 10. April keine Nachrich-
ten aus Lyon verfügbar waren, da die Telegrafen von den Aufständischen besetzt 
oder zerstört zu sein schienen80. Das Ausbleiben von Informationen über die Unru-
hen in Lyon erschien als Unruhefaktor in der Hauptstadt. Wie schon im Fall des 

Génèse d’une catégorie dans la pensée de l’ingénieur sous la Restauration, in: Flux 7/6 (1991), 
S. 5–17.

74	 Charbon, Histoire générale (wie Anm. 8), S. 48 f.
75	 AN F90 643b*, de Gasparin an d’Argout, 23.2.1834.
76	 AN F90 643b*, de Gasparin an Thiers, 9.4.1834; Aymard an Soult, 9.4.1834.
77	 Rude, Les révoltes des Canuts (wie Anm. 68), S. 145.
78	 Die Depeschen der provisorischen Telegraphendirektionen 1834 finden sich unter AN F90 648* 

u. 662*.
79	 AN F90 1438, Administration centrale an Thiers, 25.5.1834.
80	 N. N., Lyon et Paris en avril 1834, Lyon 1834, S. 13.



Komplott und Kommunikation 177

Telegrafendirektors von Nîmes klang hier die Möglichkeit an, dass sich die Aufstän-
dischen gezielt der Telegrafen bemächtigt hätten.

In der Tat hatten die rebellierenden Seidenweber allem Anschein nach bewusst Te-
legrafenposten zerstört. Die Telegrafen für eigene Zwecke zu verwenden, lag zwar 
aus technischen Gründen fern. Eine oppositionelle Nutzung von Fernkommuni-
kation war aber zumindest als Utopie denkbar, etwa bei Charles Fourier, dessen Visi-
on der phalanstères auch Telegrafen beinhaltete, mit deren Hilfe die autarken genos-
senschaftlichen Kommunen untereinander kommunizieren sollten. Inwieweit diese 
Vorstellungen der zunehmend fourieristisch geprägten Arbeiterbewegung in Lyon 
geläufig waren, bleibt dahingestellt81. Die Möglichkeit von gegen die Staatsmacht ge-
richteten Telegrafen stand nun jedoch im Raum und wurde 1837 im Namen der 
sûreté publique vom Innenminister und ehemaligen Präfekten des Rhône-Departe-
ment, Adrien de Gasparin, in der Chambre des députés als Argument für das Staats-
monopol auf Telekommunikation angeführt, ohne dass ein Abgeordneter wider-
sprochen hätte82.

Die Verschwörungsfurcht, die den Ausbau der Telegrafie als Sicherheitstechnolo-
gie in der Restauration begleitet hatte, wurde in reflexiv gewendeter Form weiterge-
führt, indem nun die Aneignung der Telegrafen durch Staatsfeinde ins Zentrum 
rückte. Ausgerechnet in der Julimonarchie, deren Legitimität sich einer Revolution 
verdankte, wurde die ursprünglich von ultras beziehungsweise Legitimisten wie Bo-
nald und Chateaubriand geäußerte Deutung handlungsleitend, dass Kommunika-
tionsmittel vor allem Verbreitungsmedien von Revolutionsversuchen seien. Die 
Gründe hierfür lagen in der sicherheitspolitischen Stellung früher Telekommunika-
tionsmedien: Mitte der 1830er-Jahre waren Telegrafen so deutlich als sicherheitsrele-
vant markiert, dass die Exekutive sie nicht mehr als bloßes Instrument sondern als 
eigenen Gegenstand von Sicherheitspolitik behandelte.

81	 Charles Fourier, Le Nouveau monde industriel et sociétaire, ou Invention du procédé attray-
ante et naturelle distribuée en séries passionnées, Paris 1829, S.  147; Thomas Bouchet, Du 
pigeon courrier au télégraphe électrique. Les systèmes de communication à distance vus par 
Fourier et les phalanstères, in: François Jarrige (Hg.), Dompter Prométhée. Technologies et so-
cialismes à l’âge romantique (1820–1870), Besançon 2016 (Les cahiers de la MSHE Ledoux, 24), 
S.  193–208; zur genossenschaftlichen Lebensform bei Fourier vgl. Anne Kwaschik, Gesell-
schaftswissen als Zukunftshandeln. Soziale Epistemologie, genossenschaftliche Lebensform und 
kommunale Praxis im frühen 19. Jahrhundert, in: Francia 44 (2017), S. 189–211, hier S. 210; zu 
Technikutopien im romantischen Sozialismus siehe John Tresch, The Romantic Machine. Uto-
pian Science and Technology after Napoleon, Chicago 2012; zum Fourierismus und Saint-Simo-
nismus der frühen Arbeiterbewegung in Lyon Ludovic Frobert, Les Canuts ou la démocratie 
turbulente. Lyon, 1831–1834, Paris 2009, S. 125–129; Jonathan Beecher, Le fourièrisme des ca-
nuts, in: Ludovic Frobert (Hg.), L’Écho de la fabrique. Naissance de la presse ouvrière à Lyon 
1831–1834, Lyon 2010, S. 111–139; Michèle Riot-Sarcey, Le réel de l’utopie. Essai sur le poli-
tique au XIXe siècle, Paris 1998, S. 167–192.

82	 De Gasparin, Projet de loi (wie Anm. 1).



Konrad Hauber178

V. Fazit: Sicherheit, Verwaltung und Synchronisation

Optische Telegrafen, also frühe Telekommunikationsmedien, galten in Frankreich 
gegen Mitte der 1830er-Jahre nahezu selbstverständlich als Sicherheitstechnologie. 
Am Beispiel von Lyon, der zweitgrößten französischen Stadt und zentralen Direk-
tion einer der wichtigsten optischen Telegrafenlinien, ließ sich zeigen, wie in der 
Restauration und der frühen Julimonarchie diese Kopplung von Sicherheit und Te-
lekommunikation entstand. Dabei haben sich vor allem drei eng miteinander ver-
schränkte Aspekte als wichtig erwiesen: Die Markierung von Kommunikation und 
Medien als Sicherheitsproblemen und zugleich als Sicherheitstechnologien, der Um-
gang mit Telegrafie als sicherheitspolitischem Medium in der Verwaltungspraxis und 
schließlich die daraus resultierenden neuen Fragen der Synchronisation von Raum 
und Zeit durch technisch vermittelte Kommunikation.

Die zunehmende sicherheitspolitische Nutzung des Kommunikationsmittels 
Telegrafie hing eng mit der Einschätzung von unkontrollierter Kommunikation als 
Sicherheitsrisiko zusammen. Die Erfahrung der Hundert Tage hatte bei Vertretern 
jenes Ultraroyalismus, der Exekutive und Legislative in den ersten Jahren der Res-
tauration prägte, eine akute Furcht vor unerwarteten Regimewechseln und revolu
tionären oder bonapartistischen Verschwörungen hervorgerufen. In Zusammenhang 
damit wurden Bedrohungen der inneren Sicherheit zunehmend als Problem von – 
auch in ihrer räumlichen Reichweite – unkontrollierter Kommunikation aufgefasst, 
dem mit dem schnellen Nachrichtensystem der Telegrafie zuvorzukommen war. 
Vereinzelte Stimmen der royalistischen ultras sahen den Telegrafen selbst als Teil ei-
nes medialen Kontrollverlusts an, hatten aber mit dieser Annahme zunächst keinen 
Einfluss auf die Sicherheitspolitik des Restaurationsregimes. Vor allem nach 1820 
entwickelte sich eine auf Überwachung und Information ausgelegte Sicherheitspoli-
tik, in der dem Telegrafen eine wichtige Rolle zukam. Diese sicherheitspolitische Be-
deutung des Telegrafen bestand unter Louis Philippe fort. Die Seidenweberaufstän-
de von Lyon zeigten, dass der Telegraf in dieser Hinsicht mittlerweile unverzichtbar 
geworden war; die Anstrengungen, die während des Aufstands 1834 unternommen 
wurden, um ein Kommunikationsvakuum wie 1831 zu vermeiden, machen dies 
deutlich. Die Furcht vor dem medialen Kontrollverlust, die während der Restaura
tion auf Seiten der ultras bestanden hatte, existierte fort, nun aber auch unter den Eli-
ten der Julimonarchie. Nach 1830, spätestens aber nach dem Aufstand von 1831, be-
einflusste dieser Topos auch den Blick auf Arbeiterbewegung und Republikanismus, 
da nun von Vertretern der Julimonarchie die Gefahr skizziert wurde, Aufständische 
könnten sich der Telegrafen bemächtigen. 1837 speiste sich aus dieser Überlegung ei-
nes der wesentlichen Argumente gegen private Telegrafenlinien. Die diskursive Ver-
knüpfung von Sicherheit und Kommunikationsmitteln erfuhr eine reflexive Wen-
dung, indem der Telegraf nicht mehr allein als Instrument von Sicherheitspolitik galt, 
sondern sich zu einem ihrer Gegenstände entwickelte.

Als Sicherheitsinstrument war der französische Staatstelegraf ein Medium der Ver-
waltung. Dennoch steigerte sein Gebrauch in Restauration und Julimonarchie nicht 
zwingend die Abhängigkeit der Präfekten von Paris. Das lag zum einen an der Stör-
anfälligkeit des Telegrafen, zum anderen an seiner medialen Umwelt, die vor dem all-
mählichen Siegeszug der Eisenbahn im Laufe der 1830er- und 1840er-Jahre nicht 



Komplott und Kommunikation 179

schneller als in Pferdegeschwindigkeit kommunizierte. Optische Telegrafie ermög-
lichte zwar schnelle Nachrichtenübertragung zwischen Paris und Städten wie Lyon, 
womit ein gewisser Druck zur schnellen Anschlusskommunikation einherging. Die 
Übertragung war jedoch nicht so verlässlich und regelmäßig, dass die relative Auto-
nomie von Präfekten und anderen Beamten derart betroffen gewesen wäre, wie dies 
ab Beginn des 20. Jahrhunderts durch Medien wie das Telefon der Fall sein sollte83. 
Vielmehr verlangten die Synchronisationsprobleme optischer Telegrafie – ob durch 
technische Störungen oder durch verzögerte Anschlusskommunikation mit anderen 
Medien – eine gewisse Kreativität des Handelns lokaler Amtsträger. Vor allem Prä-
fekten nahmen eine Funktion der Kopplung zwischen der schnellen Fernkommu-
nikation des Telegrafen und der postalischen oder mündlichen Kommunikation in 
ihrer Umwelt ein, die ihnen vor allem innerhalb der störungsbedingten Intervalle 
zwischen telegrafischen Übertragungen autonome Entscheidungsspielräume offen-
hielten. Inwieweit technische Kommunikationsmedien bereits in den 1820er- und 
1830er-Jahren in Verwaltungshandeln integriert waren, zeigte sich insbesondere 
dann, wenn der Telegraf während innenpolitischer Krisen wie dem ersten Seidenwe-
beraufstand ausfiel, Beamte aber auf sein Funktionieren gezählt hatten. Der Blick auf 
die optische Telegrafie erweitert das Bild der Medienabhängigkeit von Verwaltung, 
das bislang vor allem mit Bezug auf das ausgehende 19. und das frühe 20. Jahrhun-
dert gezeichnet wurde84. Es bleibt zu untersuchen, inwiefern der optische Telegraf 
im frühen 19. Jahrhundert bereits Strukturen schuf, in die sich nach 1850 neue Medi-
en wie die elektrische Telegrafie einfügten85.

Innerhalb einer solchen Genealogie technischer Übertragungsmedien stellt der 
optische Telegraf den ersten Versuch dar, Kommunikation im Raum zeitlich zu syn-
chronisieren. Anstatt die Ungleichzeitigkeit in der Ausbreitung von Information zu 
verringern, machte der Telegraf sie aber umso sichtbarer. Die nur entlang der weni-
gen Telegrafenlinien bestehende Möglichkeit schneller Nachrichtenübertragung be-
feuerte die Erwartungen der Zeitgenossen gegenüber einer kommunikativen Um-
welt, die nach wie vor die Pferdegeschwindigkeit selten überschritt. Im Kontext von 
innerer Sicherheit wurde dies spätestens deutlich, als Alphonse Foy dem französi-
schen Innenminister kurz nach dem ersten Seidenweberaufstand 1831 Pläne für ei-
nen netzförmigen Ausbau der optischen Telegrafie unterbreitete. Wenn Foy die Kos-
ten von Querverbindungen zwischen Telegrafenlinien mit dem Preis verglich, den 

83	 »L’intervention du téléphone va changer la vie de tous les jours; le préfet et le sous-préfet peu-
vent être joints par Paris à tout instant; instrument parfois peu discret, il permet une grande 
rapidité dans la décision, la sérénité n’y gagne cependant pas dans quelques cas.« Bernard  
Le Clère, La vie quotidienne des préfets au XIXe siècle (1815–1914), in: Aubert (Hg.), Les pré-
fets en France (wie Anm. 12), S. 37–144, hier S. 77 f.

84	 Yves Cohen, Le siècle des chefs. Une histoire transnationale du commandement et de l’autorité 
(1890–1940), Paris 2013, S. 563–567; Delphine Gardey, Écrire, calculer, classer. Comment une 
révolution de papier a transformé les sociétés contemporaines (1800–1940), Paris 2008, S. 15–24.

85	 Zur zweiten Jahrhunderthälfte als Anbruch einer neuen Medienepoche vgl. Friedrich Kittler, 
Grammophon, Film, Typewriter, Berlin 1986; aus geschichtswissenschaftlicher Perspektive und 
mit schwächerem Fokus auf die genuin medientechnischen Umbrüche vgl. Dominique Kalifa, 
L’entrée de la France en régime »médiatique«. L’étape des années 1860, in: Jacques Migozzi 
(Hg.), De l’écrit à l’écran. Littératures populaires. Mutations génériques, mutations médiatiques, 
Limoges 2000, S. 39–51.



Konrad Hauber180

der französische Staat für eine wegen unterbrochener Kommunikation eskalierte 
Revolte bezahle, beschrieb er politische Unruhen als ein Risiko unzureichender me-
dientechnischer Kopplung. Die Möglichkeit einer solchen Beschreibung zeichnete 
sich schon in den 1820er-Jahren ab, als im Verwaltungsalltag sowohl die Synchroni-
sationsschwierigkeiten des Telegrafen selbst als auch jene mit seiner mündlichen und 
postalischen Umwelt mehr und mehr als Problem sichtbar wurden. Die begrenzte 
Verfügbarkeit schneller Fernkommunikation ließ Raum und Zeit als ein Feld er-
scheinen, in welchem sich Informationen höchst ungleichmäßig ausbreiteten. Die 
ursprüngliche Aufgabe des Telegrafen, Raum kommunikativ zu durchdringen, wur-
de nun als ungelöstes Problem umso sichtbarer.

Dazu trugen zweifelsohne auch Erfahrungen mit anderen Kommunikations- 
und Verkehrsmitteln bei, etwa der Eisenbahn. Als aufmerksamer Beobachter sei-
ner Gegenwart konstatierte Heinrich Heine 1843, durch die Eisenbahn seien 
»sogar die Elementarbegriffe von Zeit und Raum […] schwankend geworden«86. 
Dieselbe Aufmerksamkeit für sich rapide verändernde gesellschaftliche Raum- 
und Zeitverhältnisse klang bereits an, als der Autor zwölf Jahre zuvor in den 
»Französischen Zuständen« darüber spekulierte, wie eine Telegrafendepesche, die 
Talleyrands Glaube an die Vergeltung nach dem Tode verkünden würde, den Kurs 
der französischen Staatsanleihe schlagartig einbrechen ließe87. Diese Faszination 
für den Wandel von Raum und Zeit, die sich auch in den Debatten zum Monopol-
gesetz 1837 antreffen lässt, kann nicht allein als Erfahrung einer allumfassenden 
Beschleunigung beziehungsweise einer »time-space compression« in der Moderne 
gedeutet werden88. Eine Erklärung müsste vielmehr bei den Erwartungen anset-
zen, die aus den frühen medientechnischen Versuchen entstanden, Kommunika
tion in Raum und Zeit zu synchronisieren.

86	 Heinrich Heine, Lutezia. Berichte über Politik, Kunst und Volksleben. Zweiter Theil, Nr. LVII 
(5.5.1843), in: Ders., Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, hg. v. Manfred Wind-
fuhr, Bd. 14/1, Hamburg 1990, S. 56–64, hier S. 58.

87	 Ders., Französische Zustände, Artikel VIII (27.5.1822), in: ibid., Bd.  12/1, S.  161–172, hier 
S. 163; zu Medientechnik und Börse bei Heine: Götz Grossklaus, Heinrich Heine. Dichter der 
Modernität, Paderborn 2013, S. 165.

88	 Vgl. Hartmut Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 
Frankfurt a. M. 2004; David Harvey, The Condition of Postmodernity. An Enquiry into the 
Origins of Cultural Change, Oxford 1989; kritisch: Theo Jung, Beschleunigung im langen neun-
zehnten Jahrhundert. Einheit und Vielfalt einer Epochenkategorie, in: Traverse 2016/3 (2016), 
S. 51–63.



Christian Jacobs

MEHR ALS EINE PROJEKTION

Maoismus in Frankreich in den 1960er- und 1970er-Jahren

»On ne voyait pas le maoïsme. Enfin, ça ne s’appelait pas ainsi. Le nom est né en 
1968«1. Mit diesen Worten beschrieb Germain den radikalen Wandel der französi-
schen Mao-Rezeption um 1968. Schon in den 1940er-Jahren interessierten sich kom-
munistische Funktionäre und Zeitungen in Frankreich für die Kommunistische Par-
tei Chinas (KPCh) und die Theorien ihres Vorsitzenden, Mao Zedong. Allerdings 
war diese Beschäftigung Teil des Engagements für die kommunistische Partei Frank-
reichs (PCF): »Bien sûr, on ne se disait pas ›maoïste‹ mais tout ça faisait partie du fait 
d’être communiste«2. In den 1960er-Jahren entwickelte sich »der Maoismus« in 
Frankreich dann zu einer eigenständigen, wenn auch heterogenen politischen Bewe-
gung3. An den Universitäten und in den Betrieben bildeten sich maoistische Grup-
pen, deren medienwirksame Aktionen immer wieder Gegenstand öffentlicher De-
batten wurden. Intellektuelle wie Jean-Paul Sartre, Michel Foucault oder Simone de 
Beauvoir unterstützen diese Gruppen und setzten sich mit den Theorien Maos aus-
einander.

Vor dem Hintergrund eines globalen Interesses an Mao und der Volksrepublik 
China hat sich die Forschung auch für Frankreich der Frage gewidmet, warum 
maoistische Argumente, Narrative und Symbole eine solche Faszination auslösten4. 
Christophe Bourseiller erklärte in seinem Überblickswerk über die maoistischen 
Gruppen diese Faszination einerseits mit der Flut an chinesischer Staatspropaganda 
und andererseits mit dem Drang einer Generation zu revoltieren. Aufgrund der viel-
fältigen Lesarten des Maoismus verwies er zudem richtigerweise auf dessen Anpas-

1	 Germain, Marcel, Patrick (alle Nachnamen unbekannt), Deux mineurs du Nord, in: Michèle 
Manceaux, Les Maos en France, Paris 1972, S. 85–104, hier S. 86.

	 Ich danke Sebastian Conrad und Christoph Kalter für ihre hilfreichen Kommentare als Betreuer 
der dem Artikel zugrundeliegenden Masterarbeit. Besonderer Dank gilt auch dem DHI Paris, 
dessen Förderung erst die Forschung in den Pariser Archiven ermöglicht hat. Die anregenden 
Gespräche am Institut haben den Horizont dieser Arbeit erweitert.

2	 Ibid., S. 85.
3	 Aufgrund der Vielfältigkeit politischer Positionen der maoistischen Gruppen lässt sich nicht von 

»einem« Maoismus sprechen. Die Gruppen waren nicht nur sehr verschieden aufgebaut, son-
dern vertraten nicht selten gegensätzliche politische Ansichten. Maoismus bezeichnet daher in 
diesem Aufsatz keine kohärente Ideologie, sondern ein Label, dem sich Menschen und Gruppen 
zuordneten. Im Folgenden werden solche Personen oder Gruppen demnach als maoistisch be-
zeichnet, die sich auf Mao als entscheidenden Ideengeber für ihre Ideologie und Praxis beriefen. 
Darunter fallen auch Gruppen, die sich selbst nicht maoistisch nannten.

4	 Für die globalhistorische Perspektive vgl. Alexander C. Cook (Hg.), Mao’s Little Red Book. A 
Global History, Cambridge u. a. 2014; Julia Lovell, Maoism: A Global History, New York 
2019.



Christian Jacobs182

sungsfähigkeit in Frankreich5. Viele Autoren spitzten die These von der Anpas-
sungsfähigkeit zu und beschrieben den Erfolg des Maoismus mit der Metapher der 
Projektion6. Die Metapher suggeriert im Gegensatz zu Bourseiller eine Passivität der 
chinesischen Regierung – eine These, die im Folgenden widerlegt werden soll. Ähn-
liche Thesen wurden auch in Arbeiten über die europäische Linke der 1960er-Jahre 
allgemein und ihr Verhältnis zur »Dritten Welt« vertreten. Gerd Koenen argumen-
tierte beispielsweise, dass sich die europäische Linke der »Dritten Welt« bemächtigt 
habe, indem sie ohne eine Form der Repräsentation in Anspruch nahm, für die »Dritte 
Welt« zu sprechen7. Christoph Kalter hat diese Darstellung kritisiert und zurecht da-
rauf hingewiesen, dass im postkolonialen Frankreich der globale Süden – insbeson-
dere während des Krieges in Algerien – omnipräsent war und linke Gruppen durch-
aus Kontakt zu Texten und Personen der ehemals kolonialen Welt hatten8. Anhand 
der maoistischen Gruppen wird im Folgenden gezeigt, dass sich die chinesische 
Regierung aktiv darum bemühte, die französische Linke zu beeinflussen, und ihr 
dies teilweise auch gelang. Der Fall führt somit die Bedeutung der Dekolonisation 
und die Möglichkeiten der Kontaktaufnahme durch enger werdende globale Kom-
munikationszusammenhänge und Migration für die radikale Linke in dieser Zeit vor 
Augen.

Neben der Projektionsmetapher werden häufig auch pathologisierende Meta-
phern bemüht. So sprach François Hourmant von einer »maomanie« und Blindheit 
gegenüber den tatsächlichen Verhältnissen in China9. Meist werden diese Metaphern 
mit Zitaten ehemaliger Aktivisten belegt10. Es wurde bereits mehrfach darauf hinge-
wiesen, dass der starke Einfluss ehemaliger Protagonisten (hier ist die männliche 
Form durchaus gerechtfertigt) auf die Geschichtsschreibung der années 1968 proble-
matisch ist, weil diese aus zum Teil einseitigen, rechtfertigenden oder teleologischen 
Perspektiven den historischen Kontext und den offenen Charakter historischer Mo-
mente im Nachhinein übersehen11. Quinn Slobodian kritisierte, dass die Darstellung 

5	 Christophe Bourseiller, Les Maoïstes. La folle histoire des gardes rouges français, Paris 1996, 
S. 18, S. 426 f., 437.

6	 Richard Wolin, The Wind from the East. French Intellectuals, the Cultural Revolution, and the 
Legacy of the 1960s, Princeton, MA 2010, S.  20; François Hourmant, Les années Mao en 
France. Avant, pendant et après Mai 68, Paris 2018, S. 7–9; Marnix Dressen, Ombres chinoises. 
Regards de Maoïstes français sur la Chine de Mao (1965–1976), in: Matériaux pour l’histoire de 
notre temps 94 (2009), S. 16–32.

7	 Gerd Koenen, Das rote Jahrzehnt. Unsere kleine deutsche Kulturrevolution 1967–1977, Köln 
2001, S. 82 f.

8	 Christoph Kalter, Die Entdeckung der Dritten Welt. Dekolonisierung und Neue Radikale 
Linke in Frankreich, Frankfurt a. M. 2011, S. 25 f.

9	 Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 9, 243 f.
10	 Vgl. u. a. Marnix Dressen, De l’amphi à l’établi. Les étudiants maoïstes à l’usine (1967–1989), 

Paris 2000, S. 28.
11	 Vgl. Tor Egil Førland, Cutting the Sixties Down to Size: Conceptualizing, Historicizing, Ex

plaining, in: Journal for the Study of Radicalism 9/2 (2015), S. 125–148; Silja Behre, Regards 
croisés sur les 50 ans de »1968« en France et en Allemagne, in: Francia 46 (2019), S. 319–329; 
Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 18; Quinn Slobodian, Maoism in the Global 
1960s, Vortrag auf der Konferenz »Revisiting 1968 and the Global Sixties«, Shanghai 2016, 
S.  1 f., online https://www.academia.edu/26839510/Maoism_in_the_Global_1960s, abgerufen 
am 12.1.2020, S. 1 f. Auch in der öffentlichen Debatte findet sich die Forderung nach einem 



Mehr als eine Projektion 183

der maoistischen Bewegung als blind oder irrational in der Wahrnehmung Chinas als 
Despotie seit den 1970er-Jahren begründet liege. Er plädierte dafür, die westeuropä-
ischen Maoismen vielmehr ernst zu nehmen und die historischen Gründe für dieses 
Phänomen zu analysieren12. Diesem Plädoyer folgt dieser Aufsatz, indem er auf die 
historischen Umstände blickt, die die Beliebtheit Maos in Frankreich ermöglichten 
und befeuerten.

Einige Arbeiten sind diesen Weg schon gegangen, haben aber nicht Primärquellen 
aus dem gesamten Spektrum der maoistischen Gruppen analysiert. Julian Bourg hat 
in einem Aufsatz über die maoistische UJC(ML), die Union des jeunesses commu-
nistes marxistes-léninistes, gezeigt, dass Maos Theorien der Gewalt und der »Unter-
suchung« für Studierende Mitte der 1960er-Jahre aus Opposition gegenüber dem 
Sowjetkommunismus und wegen Sympathien mit den Dekolonisationsbewegungen 
attraktiv wurden13. Auch Claus Leggewie und Marnix Dressen haben in kürzeren 
Beiträgen den Erfolg damit erklärt, dass Mao viele Anliegen der radikalen Linken 
repräsentierte und dabei ebenfalls auf die Bedeutung der Dekolonisation und der 
Kritik an der Sowjetunion für die Maoismen in Frankreich hingewiesen14. 

Der Aufsatz knüpft an diese vielversprechenden Ansätze an, indem er die Rolle 
von drei Kontexten untersucht, die den Ideentransfer antrieben. Die systematische 
Analyse des gesamten maoistischen Spektrums ermöglicht es, ein differenziertes 
Bild jenes Transfers zu zeichnen, das sowohl die unterschiedlichen Formen der Ein-
flussnahme aus China als auch die Formen der Aneignung in Frankreich empirisch 
näher ausleuchtet.

Nach einem Kapitel, das die maoistischen Gruppen und ihre Beziehungen zur 
Volksrepublik vorstellt, widmen sich drei Kapitel ebendiesen Kontexten: 1.) dem 
Systemkampf im Kalten Krieg, 2.) der Dekolonisation und der Entstehung der 
Dritte-Welt-Bewegung und 3.) der Gewaltrhetorik. In den Kapiteln wird jeweils der 
Einfluss dieser Kontexte auf die maoistischen Gruppen diskutiert, indem gezeigt 
wird, wann und wieso die Gruppen auf Mao verwiesen, und indem das Zusammen-
spiel von globalen und spezifisch französischen Aspekten analysiert wird. 

Systematisch untersucht werden die Publikationen von vier Gruppen, deren Stim-
men am lautesten in den überparteilichen Medien wahrgenommen wurden und die 
die Gesamtbreite maoistischer Positionen wiedergeben: der PCMLF, die UJC(ML), 
die GP und VLR15. Während der Parti communiste marxiste-léniniste de France 

Rückzug der Zeitzeugen aus der Debatte. Vgl. Alain Geismar, »L’intensité de Mai-68 nous a 
donné l’espoir de changements radicaux plus tard«, Interview mit Ali Baddou und Léa Salamé, 
France Inter, 19.3.2018, online https://www.franceinter.fr/emissions/l-invite-de-8h20-le-grand-
entretien/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien-19-mars-2018, abgerufen am 12.1.2020.

12	 Quinn Slobodian, The Meanings of Western Maoism in the Global Sixties, in: Chen Jian u. a. 
(Hg.), Routledge Handbook of Global Sixties. Between Protest and Nation-Building, Milton 
Park, New York 2018, S. 67–78. 

13	 Julian Bourg, The Red Guards of Paris: French Student Maoism of the 1960s, in: History of 
European Ideas 31/4 (2005), S. 472–490.

14	 Claus Leggewie, Mao in Frankreich, in: Merkur 835 (2018), S. 58–66; Marnix Dressen, Mao
ïsmes et maoïstes, in: Christophe Charle, Laurent Jeanpierre (Hg.), La vie intellectuelle en 
France. De 1914 à nos jours, Bd. 2, Paris 2016, S. 669–673.

15	 Die Gruppe nannte sich zunächst »Vive le communisme«, wird aber im Folgenden durchgehend 
als VLR bezeichnet.



Christian Jacobs184

(PCMLF) vor allem aus ehemaligen Mitgliedern des Parti communiste bestand, die 
bereits während der Dritten Republik oder dem Zweiten Weltkrieg politisch aktiv 
gewesen waren, hatten die meisten Anhänger der Union des jeunesses communistes 
marxistes-léninistes (UJC(ML)) während der 1960er-Jahre erste politische Erfah-
rungen in der kommunistischen Studierendenorganisation Union des étudiants 
communistes (UEC) gemacht. Nachdem die Gruppe im Mai 1968 zerbrach, schlos-
sen sich einige Mitglieder dem PCMLF an. Andere schlossen sich mit im Mai noch 
undogmatischen Linken in der Gauche prolétarienne (GP) beziehungsweise in der 
Gruppe Vive la révolution (VLR) zusammen. Während der PCMLF Mitte der 
1970er-Jahre nach etlichen Spaltungen in der Bedeutungslosigkeit verschwand, lös-
ten sich die Gruppe VLR 1971 und die GP 1973 aufgrund von Konflikten um die 
politische Ausrichtung selbst auf.

I. Die maoistischen Gruppen in Frankreich  
und die Kommunistische Partei Chinas

Um zu verstehen, welche historischen Umstände Maos Ideen in Frankreich so at-
traktiv machten, gilt es zunächst, einen Blick auf die Wege der Kommunikation zwi-
schen Ostasien und Westeuropa zu werfen. Die Bemühungen der chinesischen 
Regierung und die neuen Möglichkeiten der Kommunikationstechnologie waren 
wichtig für den Erfolg maoistischer Topoi und Narrative in Frankreich.

Vor dem Hintergrund der internationalistischen Ausrichtung der Staatsideologie 
versuchte die chinesische Regierung, diese auch im Ausland zu verbreiten. 1963 be-
gann die Kommunistische Partei Chinas, Artikel aus den chinesischen Staatszeitun-
gen sowie Reden von hochrangigen Politikern in französischer Übersetzung in der 
»Pékin Information« herauszugeben. Von den 2000 Mitarbeitenden in der chinesi-
schen Propaganda stammten zu diesem Zeitpunkt mehr als 100 aus dem Ausland 
und waren unter anderem für Übersetzungen zuständig16. Die Regierung erweiterte 
in den 1960er-Jahren das Programm ihrer Publikationsreihe zunehmend. Auf Franzö-
sisch erschienen Ende der 1960er-Jahre mehrere Zeitungen und Zeitschriften in un-
terschiedlichen Formaten und mit verschiedenen inhaltlichen Schwerpunkten. Diese 
hatten auf die untersuchten Gruppen einen starken Einfluss, der sich an den Verwei-
sen auf die chinesischen Staatsmedien, an Zitaten und Diskussionen in den Zeitun-
gen der Gruppen ebenso ablesen lässt wie an den immer wiederkehrenden Aufrufen, 
»Pékin Information« zu lesen. Auch die Vielzahl an chinesischen Druckerzeugnis-
sen in den Archiven der GP und der UJC(ML) zeugen von dem Einfluss der Aus-
landspropaganda auf die Gruppen. Durch die Staatsmedien lagen den maoistischen 
Gruppen Äußerungen und Texte Mao Zedongs oder des mit China verbündeten al-
banischen Diktators Enver Hoxha zeitnah auf Französisch vor17. Diese zeitliche 
Nähe unterstützte die Wahrnehmung einer globalen Gleichzeitigkeit und wäre vor 

16	 Friedrich W. Schlomann, Paulette Friedlingstein, Die Maoisten. Pekings Filialen in West
europa, Frankfurt a. M. 1970, S. 15.

17	 Déclaration du Président Mao Tsé-Toung, in: La Cause du peuple, Nr. 23, 23.5.1970, S. 8; Le 
Peuple albanais, in: La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 9. »La Cause du peuple« erschien in 
zwei unterschiedlichen Zeiträumen und in unterschiedlichen Formaten. Für die Lesbarkeit nen-
ne ich beide Zeitungen mit dem gleichen Namen.



Mehr als eine Projektion 185

dem Zweiten Weltkrieg noch schwierig umzusetzen gewesen. Die Flugpost ermög-
lichte es, Druckerzeugnisse in kürzester Zeit von Ostasien nach Westeuropa zu schi-
cken18. Auch das in den 1960er-Jahren weitverbreitete Radio nutzte die KPCh und 
führte den französischsprachigen Radiosender »Radio Pékin« ein19. 

Auch umfangreichere Publikationen übersetzte die chinesische Auslandspro-
paganda ins Französische. Das prominenteste Beispiel ist hierfür die sogenannte 
Mao-Bibel, eine Sammlung von Zitaten Maos. Bereits in den ersten vier Monaten des 
Erscheinungsjahres 1967 wurden 150 000 Exemplare der Mao-Bibel in Frankreich 
verkauft20. Die Leseaufrufe in den untersuchten Zeitungen belegen auch die Bedeu-
tung für die maoistischen Gruppen in Frankreich21. Noch häufiger als die Mao-Bibel 
wurden die »Ausgewählten Werke« von Mao Zedong beworben, die ebenfalls der 
chinesische Verlag für fremdsprachige Literatur auf Französisch herausgab22. Die 
Werbung für die »Ausgewählten Werke« und die detaillierte Auseinandersetzung mit 
den Aufsätzen Maos zeigt, dass sich die untersuchten maoistischen Gruppen nicht 
mit der Sammlung aus dem Kontext gerissener Zitate in der Mao-Bibel begnügten, 
sondern die Schriften Maos in Gänze studierten23. Französische Maoisten verfassten 
und publizierten auch Abhandlungen über diese Schriften, die belegen, dass China 
nicht nur eine Projektionsfläche der eigenen »französischen« Wahrnehmungen war, 
sondern dass die chinesische Regierung erfolgreich ihre eigenen Ideen verbreitete24.

Über die Publikationen hinaus gab es auch direkte Formen der Kommunikation 
zwischen den chinesischen Kommunisten und den maoistischen Gruppen in Frank-
reich. Beispielsweise bot die chinesische Botschaft in Bern – eine Botschaft in Paris 
gab es noch nicht – französischen Gruppen ab 1963 politische Ratschläge sowie 
direkte finanzielle Unterstützung an25. Insbesondere die maoistische Gruppe um 
Jacques Jurquet, aus der später der PCMLF wurde, erhielt Mitte der 1960er-Jahre 
Unterstützung von der chinesischen Regierung. Zwei Aktivisten dieser Gruppe 
standen fast täglich in Kontakt mit der Botschaft Chinas. Bereits 1964 fuhren sie auf 
Einladung eines chinesischen Diplomaten nach China, wo sie von Mao persönlich 
empfangen wurden. Reisen nach China waren ein zentraler Bestandteil des Austau-
sches zwischen der Volksrepublik und dem prochinesischen Milieu in Frankreich. 
Neben dem PCMLF wurde auch die UJC(ML), die vor allem aus Studierenden be-

18	 Vgl. Schlomann, Friedlingstein, Pekings Filialen (wie Anm. 16), S. 37–39.
19	 Vgl. die Anzeigen für Radio Pékin und Radio Tirana in La Cause du peuple, Nr. 3, 1.2.1969; La 

Cause du peuple, Nr. 4, 1.3.1969; L’Humanité nouvelle, Nr. 3, April 1965.
20	 Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 62.
21	 La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968.
22	 Vgl. L’Humanité nouvelle, Nr. 1, Februar 1965.
23	 Ein Beispiel der Diskussion von Maos Argumenten findet sich beispielsweise in dem Exposé zur 

Kulturrevolution von 1968: UJC(ML), Exposé sur la Grande Révolution Culturelle Prolétarien-
ne, [1968], La Contemporaine, F  delta rés. 576/9. Die UJC(ML) kritisierte sogar direkt die 
Mao-Bibel für den zusammenhangslosen Charakter der aneinandergehängten Zitate, vgl. Hervé 
Hamon, Patrick Rotman, Génération. Les années de rêve, Paris 1987, S. 343–348.

24	 Vgl. Anon., Idéologie, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/2.
25	 Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm.  5), S.  59–67. Anfang 1964 erkannte das gaullistische 

Frankreich als erster westlicher Staat die kommunistische Volksrepublik China diplomatisch an 
und brach im Gegenzug die diplomatischen Beziehungen zur Republik China (Taiwan) ab.



Christian Jacobs186

stand, 1967 nach China eingeladen26. Die GP reiste in den 1970er-Jahren ebenfalls 
mehrmals dorthin27. Darüber hinaus lud die chinesische Regierung viele Intellektu-
elle nach China ein, darunter Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir und Roland Bart-
hes28. Zwar durften nur dezidiert chinafreundliche Personen nach China einreisen, 
dennoch fanden auch diese Reisen in den engen Grenzen eines Programms statt, das 
die chinesische Regierung plante. Die Regierung wählte aus, wohin die Reisenden 
fuhren und mit wem sie sprachen. Zudem wurden sie von mindestens zwei Dolmet-
schenden rund um die Uhr begleitet29.

Die Bedeutung dieser Reisen für die französischen Gruppen wird deutlich in zwei 
Dossiers über diese China-Reisen. Das erste stammt von der UJC(ML) und be-
schreibt eine Reise aus dem Jahr 196730. Das zweite Dossier ist nicht genau datiert, 
stammt aber vermutlich von einer Reise der GP aus ihrer Frühphase zwischen 1968 
und 197131. Auf knapp 50 Seiten versammeln diese Dossiers verschiedene Berichte, 
Interviews und Kommentare von chinesischer und französischer Seite über die je-
weiligen Reisen.

Die Dossiers belegen den intensiven Austausch zwischen der Volksrepublik und 
den untersuchten Gruppen. Die Reiseberichte zeugen von mehrwöchigen Reisen 
durch verschiedene Regionen Chinas, bei denen Fabriken, Parteiorganisationen und 
Nachbarschaftskomitees besucht wurden32. Ohne vorherige Absprachen können die 
aufwendigen Reisen nicht zustande gekommen sein. Auch belegen die detaillierten 
Dossiers eine vielseitige Auseinandersetzung mit dem Land. Sie behandeln eine große 
Bandbreite von Themen – von den Aktionen der Roten Garden an einem Geologie-
Institut in Beijing bis zur Rolle der chinesischen Oper für die Revolution. 

In den Berichten wird erneut deutlich, dass die französischen Aktivisten und Ak-
tivistinnen nicht ihre in Frankreich entwickelten Utopien auf das ferne China proji-
zierten. Vielmehr gab es durchaus nennenswerte Kommunikation mit der KPCh, 
und das Interesse war groß, sich mit Entwicklungen in China auseinanderzusetzen. 
Das widerlegt die verbreitete These, dass die Attraktivität der antiimperialistischen 
Befreiungsbewegungen in der »Dritten Welt« als politische Vorbilder vor allem in 
ihrer Ferne begründet gelegen habe, die es erlaubt habe, das Bild der dortigen Reali-
tät entlang der eigenen Ideen zu zeichnen33. Diese These verschließt zudem die Augen 
vor bestehenden ideologischen Analogien zwischen den Bewegungen in Westeuropa 
und dem globalen Süden, die im Folgenden genauer zu analysieren sind. Außerdem 
lässt diese Erklärung die Bemühungen der antiimperialistischen Bewegungen außer 
Acht, Unterstützung in Westeuropa zu gewinnen. 

26	 Hamon, Rotman, Années de rêve (wie Anm. 23), S. 343–348.
27	 Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 210 f.
28	 Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6) , S. 192–202.
29	 Ibid., S. 25, 249 f.; Camille Boullenois, La Révolution culturelle chinoise sous le regard des 

Français, Paris 2013, S. 90.
30	 Anon., Entretien d’une délégation de l’UJC(ML) en Chine, Sommer 1967, La Contemporaine, 

F delta rés. 576/2.
31	 Anon., Dossier »Chine«. Compte rendu des visites en Chine, o. D., La Contemporaine, F delta 

rés. 576/7.
32	 Ibid.
33	 Vgl. Kalter, Entdeckung der Dritten Welt (wie Anm. 8), S. 25 f.



Mehr als eine Projektion 187

Die Annahme, die Reisenden hätten nur das gesehen, was sie sehen wollten, scheint 
ohnehin zweifelhaft. Neben vielen enthusiastischen Berichten äußerten sich einige 
Intellektuelle und Delegationen im privaten Rahmen skeptisch über ihre Eindrücke34. 
Eine Delegation der UJC(ML) dachte beispielsweise kritisch über den Gebrauch 
der Mao-Bibel in China, das strenge Zeremoniell bei ihrem Empfang oder die Ein-
schränkungen ihrer Reisefreiheit nach. Auch hatte die Delegation die Berichte der 
französischen Zeitungen über blutige Ausschreitungen im Zuge der Kulturrevolu
tion im Hinterkopf und glich sie mit den eigenen Eindrücken ab. Unbestritten ist, 
dass die oben beschriebenen Reisebedingungen den Blick auf die »chinesische Reali-
tät« begrenzten. Hinzu kam, dass die Reisenden genauso wie die allgemeine franzö-
sische Öffentlichkeit nur wenig über China wussten: Sowohl an den französischen 
Universitäten als auch in populärwissenschaftlichen Publikationen und den Medien 
gab es nur wenige fundierte Berichte zur Situation der jungen Volksrepublik35. Wäh-
rend französische Diplomaten bereits im Sommer 1966 von den Gewaltexzessen der 
Kulturrevolution berichteten, spielten diese in Frankreichs Medien keine Rolle. Die 
wenigen genauer informierten Berichte über systematische politische Unterdrü-
ckung und Staatsterror taten große Teile der politischen Linken zudem als Lügen der 
»bürgerlichen« Presse ab36. Erst 1971 kritisierte der Sinologe Simon Leys das ideali-
sierte Bild, das in Frankreich von China vorherrsche37. Dass die französische Linke 
einerseits wenig über China wusste und andererseits die französische Medienland-
schaft scharf kritisierte, ermöglichte es der chinesischen Regierung, ihre eigenen 
Narrative und Argumente in Frankreich zu verbreiten. Die Gründe für den Erfolg 
dieser Narrative und Argumente sind vielschichtig und hängen mit sich überlappen-
den globalen und lokalen Kontexten zusammen.

II. Globaler und lokaler Kalter Krieg

Bereits die Entstehung der Gruppen zeigt, wie entscheidend der Kalte Krieg für den 
Erfolg der französischen Maoisten war. Viele Aktivisten und Aktivistinnen waren 
vorher in dem eng mit der Sowjetunion verbundenen PCF oder dessen Vorfeldorga-
nisationen aktiv gewesen und hatten die Sowjetunion als Modell für Frankreichs Zu-
kunft vor Augen38. Die kommunistische Partei war zum Ende der Vierten Republik 
die größte Partei Frankreichs und in den 1960er-Jahren als größte linke Partei Füh-
rerin der Opposition gegen die Gaullisten und zugleich mit einer halben Million 
Mitglieder die Partei mit der größten aktiven Basis überhaupt. Das nutzte die eng mit 
der Sowjetunion verbundene Führung immer wieder geschickt. Zusammen mit der 
verbündeten Gewerkschaft CGT und unzähligen kommunistischen Sport- und 
Jugendvereinen bildete der PCF ein sozio-kulturelles Milieu, das trotz seiner weit-

34	 Vgl. Simone de Beauvoir, Lettres à Nelson Algren. Un amour transatlantique, 1947–1964, 
Paris 1997, S. 559 f.; Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 177–179; Hamon, Rotman, 
Années de rêve (wie Anm. 23), S. 343–347.

35	 Boullenois, La Révolution culturelle chinoise (wie Anm. 29), S. 105–110.
36	 Hamon, Rotman, Années de rêve (wie Anm. 23), S. 323; Jean-Paul Sartre, Saissons la presse 

bourgeoise!, in: La Cause du peuple, Nr. 24, 15.5.1970, S. 3.
37	 Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 105–111, 184–187.
38	 Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 54–119.



Christian Jacobs188

gehenden politischen Isolation in der Opposition die Dekaden nach dem Zweiten 
Weltkrieg in Frankreich prägte und zurecht als »Gegengesellschaft« bezeichnet wur-
de39. 

Zu Beginn der 1960er-Jahre waren viele Mitglieder zunehmend enttäuscht von den 
hierarchischen Parteistrukturen, dem verhandlungsorientierten Politikstil, der am-
bivalenten Haltung zum Kolonialismus oder dem Verhältnis zur Sowjetunion. Eini-
ge gründeten deshalb innerhalb des PCF, andere in dessen Studierendenorganisation 
UEC die ersten maoistischen Zirkel und Zeitschriften. Später wurden diese maoisti-
schen Gruppen aus der Partei bzw. der UEC ausgeschlossen und bildeten den Kern 
für den PCMLF und die UJC(ML), die die Sowjetunion und den PCF scharf als »re-
visionistisch« kritisierten. 

Während die französische Gesellschaft nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges in 
ein prosowjetisches und ein prowestliches Lager gespalten war, galt China in den 
späten 1960er-Jahren als ein möglicher neuer Weg für viele Linke abseits der Sowjet-
union. Die Gründe für diese Entwicklung liegen auf globaler, nationaler und auch 
auf persönlicher Ebene. Die Geschichte der Hinwendung zum Maoismus wirft ein 
Licht auf die Abwendung von Sowjetkommunismus und PCF – eine Entwicklung, 
die die französische Linke in der Fünften Republik grundlegend veränderte. 

Die maoistischen Gruppen übernahmen die chinesische Kritik an der sowjetischen 
Politik der friedlichen Koexistenz 40. Nikita Chruschtschow hatte diese auf dem 
XX. Parteitag der KPdSU 1956 bekräftigt und erklärt, dass sozialistische und kapita-
listische Staaten in Frieden koexistieren könnten. Alle maoistischen Gruppen warfen 
der Sowjetunion deswegen vor, dass sie die sozialistische Weltrevolution aufgäben. 
Insbesondere im Fall des Vietnamkrieges griffen sie die zurückhaltende Rolle der 
Sowjetunion an. Während die maoistischen Zeitungen die Unterstützung Chinas 
für Nordvietnam heroisierten, warfen sie der Sowjetunion vor, den vietnamesischen 
Freiheitskampf zu behindern41. Die Zeitungen übernahmen das chinesische Narra-
tiv, wonach China für die Weltrevolution einstehe und die Sowjetunion ebendieser 
entgegenwirke42. 

Auch Chinas Kritik am vermeintlichen Ökonomismus und Bürokratismus in der 
Sowjetunion übernahmen die Gruppen. So warf die UJC(ML)-Parteizeitung »Gar-
de rouge« der Sowjetführung vor, die nicht-ökonomischen Strukturen zu missach-
ten und lobte die chinesische Kulturrevolution als Vorbild, weil sie auch den Über-
bau im marxistischen Sinne in den Blick nehme43. Die Kulturrevolution wurde auch 

39	 Annie Kriegel, Les communistes français. Essai d’ethnographie politique, Paris 1985; vgl. 
auch Gino G. Raymond, The French Communist Party during the Fifth Republic. A Crisis of 
Leadership and Ideology, Basingstoke u. a. 2005, S. 22.

40	 Für den Konflikt zwischen China und der Sowjetunion vgl. Rebecca E. Karl, Mao Zedong and 
China in the Twentieth-Century World, Durham 2010, S. 90 f.

41	 Anon., Vive l’héroïque peuple vietnamien, avant-garde de la lutte révolutionnaire contre l’impé-
rialisme américain et ses laquais, in: Garde rouge, Nr. 1, 1.11.1966, S. 1, 6; Anon., Développe-
ment du Marxisme-Léninisme par Mao-Tse-Toung, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/7; 
Anon., Après la répression violente de la manifestation anti-américaine de Moscou, in: L’Huma-
nité nouvelle, Nr. 3, April 1965, S. 12.

42	 Anon., Tirons l’affaire au clair, in: Garde rouge, Nr. 1, 1.11.1966, S. 2.
43	 Anon., La Grande Révolution culturelle prolétarienne, in: Garde rouge, Nr.  1, 1.11.1966, 

S. 3–11.



Mehr als eine Projektion 189

als positives Gegenbeispiel zum sowjetischen Bürokratismus angeführt. Ähnlich 
wie die Trotzkisten kritisierten die Maoisten, dass sich in der Sowjetunion eine »bür
gerliche« Funktionärsschicht gebildet habe44. Anlässlich der Niederschlagung von 
Streiks in der Sowjetunion analysierte die GP-Zeitung »La Cause du peuple«, dass 
durch die Einführung kapitalistischer Wirtschaftsformen dort der Individualismus 
und die Logik des Profits wieder etabliert worden seien, wovon die neue sowjeti-
sche »Bourgeoisie« profitiere45. Daraus zogen die Gruppen allerdings verschiedene 
Schlüsse. Die GP und VLR erklärten, sich auf Mao berufend, dass spontane Ent-
scheidungen der »Massen« die politische Strategie vorgeben sollten. Diese Vorstel-
lung stand im Gegensatz zum leninistischen Modell einer hierarchisch organisierten 
Partei der revolutionären Avantgarde und bildete die Grundlage für antiautoritäre 
und spontaneistische Lesarten Maos46. Allerdings lasen nicht alle Gruppen diesen 
Spontaneismus aus Maos Schriften heraus. Ebenfalls auf den Vorsitzenden der KPCh 
verweisend, lehnten UJC(ML) und PCFML die spontaneistische Herangehensweise 
in den 1960er-Jahren ab und forderten eine leninistische Organisationsstruktur47. 
Das Beispiel offenbart, dass innerhalb Frankreichs durchaus unterschiedliche Inter-
pretationen von Maos Ideen möglich waren, je nach politischer Ausrichtung der 
Gruppen. Die von Christophe Bourseiller konstatierte Anpassungsfähigkeit maois-
tischer Symbole und Narrative machte sie für unterschiedliche Gruppen mit diver-
gierenden Zielen attraktiv. 

Die sich ergänzenden Rollen Maos und Louis Althussers in der Debatte um den 
sowjetischen Ökonomismus erlauben es ebenfalls, die Ungenauigkeit der Projek
tionsmetapher zu diskutieren. Wie Mao beschäftigte sich der französische Philosoph 
intensiv mit dem marxistischen Basis-Überbau-Modell und diskutierte den Einfluss 
des ideologischen Überbaus auf eine Gesellschaft. Während viele gängige marxisti-
sche Interpretationen unter Berufung auf das Marxsche Frühwerk argumentierten, 
dass eine Gesellschaft durch die Basis, also die ökonomischen Gesellschaftsverhält-
nisse, entscheidend geprägt werde, wies Althusser auf den eigenständigen Charakter 
hin, den Karl Marx Politik, Recht und Ideologie in seinem Spätwerk zusprach48. In 
dem Aufsatz »Idéologie« beschäftigten sich (spätere) Mitglieder der UJC(ML) mit 
dem Ideologie-Begriff Althussers, den viele von ihnen auch persönlich aus seinen Se-
minaren kannten49. Getreu nach Althusser erklärten sie, dass die Ideologie in einer 
Klassengesellschaft der Aufrechterhaltung der Herrschaft einer Klasse über die an-
dere diene. Dabei sei die Ideologie grundsätzlich Teil des Überbaus, gleite aber wie 
Zement in einem Gebäude in alle Teile der Gesellschaft. In dieser Hinsicht argumen-
tiert Althusser ähnlich wie Mao Zedong, den er an anderer Stelle auch direkt zitier-

44	 Anon., Tirons l’affaire au clair, in: Garde rouge, Nr. 1, 1.11.1966, S. 2.
45	 Anon., Qui a le pouvoir en Union soviétique, in: La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 8 f.
46	 Jean, Colette (Nachnamen unbekannt), Un étudiant »établi«, in: Manceaux, Les Maos (wie 

Anm. 1), S. 16–50; Anon., Nouvelle attitude politique, in: TOUT!, Nr. 1, 23.9.1970, S. 3; Wolin, 
French Intellectuals (wie Anm. 6), S. 302–310.

47	 Anon., Qui n’a pas fait d’enquête n’a pas droit à la parole, in: Garde rouge, Nr. 5, April 1967, 
S. 1.

48	 Vgl. Louis Althusser, Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen 
Theorie, Hamburg 1977, S. 18–37.

49	 Anon., Idéologie, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/2.



Christian Jacobs190

te50. Die UJC(ML) selbst wies häufig darauf hin, dass eine der größten theoretischen 
Innovationen des KPCh-Vorsitzenden dessen Reinterpretation des Basis-Über-
bau-Modells gewesen sei, wonach der Überbau auch auf die Basis wirke51. Die Grup-
pe übernahm zudem das Argument aus der »Pékin Information«, dass aus diesem 
Grund auch nach der Übernahme politischer und wirtschaftlicher Macht die Gefahr 
bestünde, dass bürgerliche Ideen den Überbau einer Gesellschaft weiter prägten und 
so ein Rückfall in kapitalistische Logiken möglich sei, wie in der Sowjetunion ge-
schehen. Deshalb sei eine Revolution im Überbau wie die chinesische Kulturrevolu-
tion notwendig.

Die komplexe Beziehung zwischen Althusser, Mao und der UJC(ML) offenbart 
die Ungenauigkeiten der Projektionsmetapher. Maos Gedanken zum Basis-Über-
bau-Modell trafen in Frankreich auf fruchtbaren Boden sowohl bei Althusser als 
auch seinen Studierenden. Die später in der UJC(ML) aktiven Studierenden lasen 
Mao durchaus aus der Perspektive Althussers. Dadurch verstanden sie Maos Gedan-
ken zur Ideologie auch anders als andere maoistische Gruppen. Dennoch lassen die 
seitenlangen theoretischen Abhandlungen über Mao eine tiefe Kenntnis seiner Texte 
erkennen, die keineswegs nur Projektionsfläche für die eigenen Ideen waren, son-
dern auch neue Aspekte wie den der Kulturrevolution in der Ideenwelt der UJC(ML) 
verankerten.

Zur Entstalinisierung positionierten sich die maoistischen Gruppen ebenfalls un-
terschiedlich. Die Mitte der 1960er-Jahre gegründeten PCMLF und die UJC(ML) 
lehnten die Entstalinisierung ab und bezeichneten die Verbrechen der stalinistischen 
Gewaltherrschaft als Lügen der sowjetischen Führung oder als vereinzelte strategi-
sche Fehler Stalins52. Die erst im Herbst 1968 gegründete GP berief sich zwar gele-
gentlich auf Stalin, griff jedoch nicht mit dem gleichen Einsatz die Entstalinisierung 
an53. Hier zeigt sich bereits ein allgemeinerer Trend. Die nach 1968 entstandenen 
Gruppen attackierten die Sowjetunion seltener. Vergleicht man ihre Publikationen, 
wird deutlich, dass die Auseinandersetzungen mit der Sowjetunion und ihrem Ein-
fluss im PCF in den Zeitungen von GP und VLR buchstäblich nach hinten rückten. 
Auch die weiterhin geführten Angriffe gegen den der Sowjetunion nahestehenden 
PCF konzentrierten sich nun weniger auf die Umsetzung sowjetischer Ideen, son-
dern eher auf spezifische Aktionen in Frankreich. Die Abgrenzung vom Sowjet-
kommunismus war für diese 1968 gegründeten Gruppen nicht mehr das entschei-
dende sinnstiftende Element wie für UJC(ML) und PCMLF. Dies lässt den Schluss 
zu, dass die Sowjetunion 1968 ihre Rolle als Identifikationssymbol für einen Teil der 

50	 Bourg, Red Guards (wie Anm. 13), S. 480.
51	 Anon., Sur la révolution culturelle, in: Cahiers Marxistes-Léninistes, Nr.  14, November/

Dezember 1966, S. 5–16; UJC(ML), Faut-il réviser la théorie marxiste-léniniste? À propos d’une 
résolution du comité central du P. C. F. 11–12–13 Mars 1966, Argenteuil, [März 1966], La 
Contemporaine, F delta rés. 576/2, S. 6.

52	 Besonders deutlich wird der positive Bezug auf Stalin des PCMLF im Logo des »Cahier rouge«, 
auf dem in der Reihenfolge die Köpfe von Marx, Engels, Lenin, Stalin und Mao prangten. Vgl. 
auch Anon., La Question de Staline, in: L’Humanité nouvelle, Nr. 3, April 1965, S. 8 f.; Cellule 
Paul Vaillant-Couturier de l’UJC(ML), Tirons les enseignements de 50 ans de dictature du pro-
létariat et internationalisme prolétarien sous la direction du grand Staline, [1968], La Contempo-
raine, F delta rés. 576/9.

53	 Anon., Qui a le pouvoir en Union Soviétique, in: La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 8 f. 



Mehr als eine Projektion 191

französischen Linken verloren hatte. Im Gegensatz zu den anderen Gruppen griffen 
Mitglieder von VLR Stalin wegen seiner repressiven Politik und fehlerhaften Inter-
pretation von Karl Marx an. Während China weiterhin Stalin als positiven Bezugs-
punkt zitierte, wich die Gruppe von diesem Standpunkt ab. Diese Ausnahmerolle 
von VLR verdeutlicht die Bandbreite maoistischer Positionen und die Bereitschaft 
einzelner Gruppen sich gegensätzlich zu offiziellen Positionen der Volksrepublik zu 
positionieren54.

Viele der Vorwürfe Chinas gegenüber der Sowjetunion bezogen die maoistischen 
Gruppen in Frankreich analog auf den sowjetkommunistischen PCF und die ver-
bündete Gewerkschaft CGT. Diese hätten die revolutionäre Natur der Partei aufge-
geben und so letztlich die bestehende Ordnung in Frankreich gestützt. In dem Auf-
satz »Notre révolution sera-t-elle pacifique« setzten sich Autoren aus dem Umfeld 
der UJC(ML) mit der in ihren Augen »revisionistischen« Politik des PCF auseinan-
der55. Dieser behaupte mit Verweis auf die parlamentarische Tradition Frankreichs, 
dass die Kommunisten die Macht friedlich übernehmen könnten. Die Autoren des 
Aufsatzes beharrten demgegenüber auf der marxistischen These, dass Parlamente 
historisch Instrumente bürgerlicher Revolutionen gewesen seien. Während der PCF 
argumentiere, dass durch die Parteienpluralität die Interessen der unterschiedlichen 
Gruppen in den Parlamenten vertreten seien, gebe es in Wahrheit im Kapitalismus 
nur zwei Lager, deren Interessen nicht miteinander zu vereinbaren seien – das Bür-
gertum und das Proletariat. Der Konflikt zwischen beiden Lagern sei allein mit Ge-
walt zu lösen. Diese Kritik blieb nicht der theoretischen Ebene verhaftet, sondern 
wurde durchaus in tagespolitischen Konflikten deutlich, etwa 1967, als UJC(ML) 
und PCMLF die Idee eines Bloc de gauche angriffen, jenes linke Wahlbündnis, in 
dem sich der PCF mit den Sozialisten, den Radikalen und François Mitterands 
Fédération de la gauche démocrate et socialiste zusammentat56. Nach dem Mai 1968 
kritisierten viele maoistische Gruppen zudem die verhandlungsorientierte Strategie 
von PCF und CGT während des Generalstreiks als Verrat an der Revolution57.

Auch die zögerliche Haltung der Sowjetunion gegenüber den antiimperialisti-
schen Befreiungsbewegungen zum Beispiel in Vietnam übertrugen die maoistischen 
Gruppen auf den PCF. Auch wenn sich die Partei seit ihrer Gründung als antiimpe-
rialistisch definierte, so hatte sie keine eindeutige Position zur Dekolonisation und 
den Befreiungsbewegungen in den französischen Kolonien58. Der PCF unterstützte 
sogar die Regierung Guy Mollets, als diese 1956 die Grundrechte in Algerien ein-
schränkte. Während einige der kommunistischen Jugendorganisationen und etliche 
Mitglieder als Einzelpersonen sich mit dem algerischen Front de libération nationale 

54	 Jean-Paul Sartre, Dans la rue des milliers de témoins, in: La Cause du peuple, Nr. 24, 15.5.1970, 
S. 4 f.; Anon., Tout et le Maoïsme, in: TOUT!, Nr. 8, 1.2.1971, S. 2; Dominique (Nachname un-
bekannt), Lutte de classe – lutte de civilisation, in: TOUT!, Nr. 9, 18.2.1971, S. 2.

55	 Anon., Notre révolution sera-t-elle pacifique, [1968], La Contemporaine, F delta rés. 576/2.
56	 Anon., Le Bloc électoral de Gauche à l’épreuve, in: Garde rouge, Nr. 5, April 1967, S. 2; vgl. 

auch die Kritik am sogenannten Elektoralismus in Anon., Nous sommes des communistes, in: 
L’Humanité nouvelle, Nr. 3, April 1965, S. 1 f.

57	 Anon., De nouveau le combat!, in: La Cause du people, Nr. 1, 1.11.1968, S. 1.
58	 Zum Verhältnis der Linken zum Kolonialismus vgl. Kalter, Entdeckung der Dritten Welt (wie 

Anm. 8), S. 103–113.



Christian Jacobs192

(FLN) solidarisierten, rang sich der PCF erst kurz vor Ende des Krieges zu Solidari-
tätsbekundungen durch. Für einen Großteil der später in maoistischen Gruppen ak-
tiven Mitglieder war diese ambivalente Haltung, die in vielen maoistischen Publika-
tionen kritisiert wurde, der Grund für die Entfremdung von der kommunistischen 
Partei59.

Auch die Kritik einer »bürgerlichen« Einstellung der sowjetischen Bürokratie 
übertrugen die maoistischen Gruppen auf die französischen Kommunisten. Aller-
dings verorteten sie die »bürgerlichen« Elemente unterschiedlich. Die einen theore-
tischen Diskurs pflegende UJC(ML) kritisierte den Wissenschaftsbegriff des PCF. 
Die vielen in der Partei aktiven Intellektuellen würden der »bürgerlichen« Annah-
me einer unabhängigen Wissenschaft anhängen und demzufolge mit »bürgerlichen« 
Methoden arbeiten60. Die von der Frauenbewegung beeinflusste maoistische VLR-
Parteizeitung »TOUT!« kritisierte analog die »bürgerliche« Einstellung des PCF in 
Hinblick auf die Sexualität61.

Die Argumente Maos verwendeten die Gruppen und ihre Anhänger auch in loka-
len Konflikten. In den maoistischen Publikationen verbanden Einzelpersonen im-
mer wieder ihre persönliche Frustration, die von den hierarchischen Strukturen des 
PCF und der CGT ausgelöst wurde, mit den chinesischen Kritikpunkten am Sowjet-
kommunismus, insbesondere dem Revisionismusvorwurf62. Ein Beispiel hierfür ist 
der zu Beginn zitierte Arbeiter Marcel, der seit dem großen Streik in den Kohle-
gruben 1948 in einer kommunistischen Zelle in der nordfranzösischen Kleinstadt 
Béthune aktiv war. Bereits in den frühen 1950er-Jahren wurde er aufgrund von 
strategischen Differenzen aus dem PCF herausgedrängt. Später gründete er in einem 
anderen Betrieb eine CGT-Gewerkschaftsgruppe. Marcel führte die Gruppe wäh-
rend der Streikaktionen im Mai 1968 bis die Partei einen Funktionär schickte, der die 
Führung des Ortsverbandes übernahm. Er berichtete rückblickend:

»Comme Béthune est une ville bourgeoise où le parti n’existe pratiquement 
pas, très vite, je me suis retrouvé à la tête de Béthune jusqu’en 68. Quand le 
mouvement s’est emmené, je suis parti en pointe tout de suite: ›Allez, on oc-
cupe. Partout, on occupe.‹ J’étais secrétaire de l’Union locale mais tout de 
suite, ils ont parachuté un gars. ›Toi, tu restes dans ton usine. C’est le camarade 
qui sera secrétaire de l’Union locale.‹ Naturellement, je n’aurais pas accepté les 
manifestations dans le calme que le parti voulait. Et puis les étudiants sont ve-
nus. Ce qu’on appelait le mouvement de soutien aux luttes du people. Comme 
je ne les éjectais pas, ils ont dit: ›Ça y est, il est maoïste‹«63.

59	 Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm.  5), S.  55 f.; Hamon, Rotman, Années de rêve (wie 
Anm. 23), S. 58–70, 139, 162; Jean- Paul Sartre, Philippe Gavi, Benny Lévy (alias Pierre Vic-
tor), On a raison de se révolter, Paris 1974, S. 38; Anon., Construisons une presse communiste 
au service du peuple, in: Garde rouge, Nr. 7, Juli/August 1967, S. 1–3.

60	 Anon., Orsay. La Bourgeoisie au pouvoir dans le P. C. F., in: Garde rouge, Nr. 7, Juli/August 
1967, S. 7.

61	 Anon., Doctor Muldworf. Plus que je baise, plus je suis malheureux, in: TOUT!, Nr. 2, 8.9.1970, S. 3.
62	 Sartre, Gavi, Lévy, On a raison (wie Anm. 59), S. 50 f.; Moktar (Nachname unbekannt), Un 

travailleur immigré, in: Manceaux, Les Maos (wie Anm. 1), S. 161–179.
63	 Germain, Marcel, Patrick (alle Nachnamen unbekannt), Deux mineurs du Nord (wie Anm. 1), S. 90.



Mehr als eine Projektion 193

Der Fall Marcels offenbart den inhaltlichen Konflikt über die reformistische Aus-
richtung der Partei und ihrer Gewerkschaft. Retrospektiv zitierte Marcel Kritik-
punkte, die China ähnlich gegenüber dem Sowjetkommunismus äußerte, und über-
trug sie auf die Arbeit des PCF und der CGT in Béthune. Der Arbeiter kritisierte 
neben der reformistischen Grundhaltung auch die bürokratische Organisation, die 
Basismitglieder frustrierte. Dabei verstand Marcel sich zunächst nicht als Maoist, 
vielmehr drängten die Parteifunktionäre ihn in die maoistische Opposition. Auch 
der PCMLF und der UJC(ML) gründeten sich erst, nachdem die jeweiligen Mitglie-
der aus dem PCF beziehungsweise der Studierendenorganisation UEC ausgeschlos-
sen worden waren. Der Impuls zur Eigenständigkeit als maoistische Einzelperson 
oder Organisation entstand also nicht zuletzt als Reaktion auf die kritischen Stim-
men verschlossenen Strukturen des PCF.

Die untersuchten Gruppen setzten die Kritik Chinas an der Sowjetunion also auf 
verschiedenen Ebenen ein. Ihre Mitglieder übertrugen die Vorwürfe Maos an die 
sowjetische Führung auch auf nationale, lokale und gar persönliche Konflikte. Die 
Konfliktlinien des Kalten Krieges prägten nicht nur die globale politische Ordnung 
und die ideologische Debatte, sondern auch die Politik auf der nationalen und sogar 
lokalen Ebene.

III. »Soulèvement général des peuples du monde« – 
Mao und die »Dritte Welt«

Seit ihrer Gründung inszenierte sich die Volksrepublik China als Führungsmacht 
der globalen antiimperialistischen Bewegung. In den französischsprachigen Aus-
landsmedien der chinesischen Regierung erschienen unzählige Artikel über maoisti-
sche Aktivitäten in allen Teilen der Welt und suggerierten eine in der Realität nicht 
existente globale Bewegung64. Diese Darstellung übernahmen auch die maoistischen 
Gruppen.

Die Gruppen wiesen im Zuge ihrer Gründung alle darauf hin, dass aufgrund der 
weltpolitischen Lage und unter der Führung Chinas die Weltrevolution bevorstehe 
und sie in diesem Bewusstsein ihre jeweilige Organisation gründeten65. In späteren 
Publikationen wurde dieses Narrativ immer wieder aufgegriffen66. Im Vergleich zu 
den auflagenstarken Tageszeitungen der politischen Mitte berichteten die maoisti-
schen Publikationen häufiger von den Schauplätzen der Dekolonisation in Asien 

64	 Anon., Le grand guide, le président Mao, reçoit des amis venus des cinq continents, in: Pékin 
Information, Nr. 42, 16.10.1967.

65	 Anon., Tirons l’affaire au clair, in: Garde rouge, Nr. 1, November 1966, S. 1 f.; Jacques Jurquet, 
Rapport politique, in: Cahier rouge, Nr. 1 (Mai 1968), S. 1; Anon., De nouveau le combat!, in: 
La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 1. In »TOUT!« gab es zwar keinen programmatischen 
Leitartikel, aber die Artikel auf den ersten Seiten unterstützten die Wahrnehmung der nahenden 
Weltrevolution, vgl. TOUT!, Nr. 1, 23.9.1970.

66	 Vgl. Anon., Edifions en France un Parti Communiste de l’époque de la révolution culturelle, 
in: Garde rouge, Nr. 6, Mai 1967, S. 1; Anon., Dossier »Chine«. Compte rendu des visites en 
Chine, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/7; Anon., Une nouvelle époque de la révolu-
tion mondiale, in: La Cause du peuple, Nr. 2, Dezember 1968, S. 14.



Christian Jacobs194

und Afrika67: sie veröffentlichten Artikel, die auf den Kampf antiimperialistischer 
Gruppen in den Ländern des globalen Südens hinwiesen, erklärten sich mit diesen 
solidarisch und proklamierten den bevorstehenden allgemeinen Aufstand der Völker 
der Welt (»le soulèvement général des peuples du monde«)68. Zugleich warfen die 
maoistischen Gruppen den französischen Medien vor, die antiimperialistischen 
Bewegungen zu ignorieren69. Die Menge der abgedruckten Solidaritäts- und Gruß
adressen führt die Selbstwahrnehmung der Gruppen als Akteure einer globalen Be-
wegung eindrücklich vor Augen. Infolge der erhöhten Mobilität waren persönliche 
Kontakte nach China, Albanien und Algerien nicht selten und nährten diese Wahr-
nehmung70. 

Die zunehmende globale Vernetzung kennzeichnete auch die Berichterstattung 
über den Vietnamkrieg. Die maoistischen Gruppen führten Vietnam immer wieder 
als Symbol der Stärke und der Machbarkeit einer neuen, kommunistischen Welt an71. 
Bereits der Krieg gegen die französische Kolonialmacht habe gezeigt, dass Kolonia-
lisierte auch in einer Feldschlacht die einstige Kolonialmacht besiegen könnten. Die 
Siege der nordvietnamesischen Armee gegen die USA bestätigten diesen Eindruck. 
Diese Siege wurden im Zuge neuer und schnellerer Nachrichtenübermittlung auch 
in der breiten Öffentlichkeit aufmerksam wahrgenommen. Den maoistischen Grup-
pen gelang es deshalb, insbesondere durch Aktionen zum Vietnamkrieg außerhalb 
ihres eigenen Umfelds neue Mitglieder zu werben72. Ende der 1960er-Jahre wurde 
Vietnam dann als Vorbild in den maoistischen Publikationen auf viele andere Kon-
flikte übertragen. In Bezug auf das französische Überseedepartement La Réunion 
schrieb »TOUT!« beispielsweise »c’est un Vietnam français qui se prépare«73. »La 
Cause du peuple« nannte den Tschad »le Vietnam de l’impérialisme français«74. Der 
Erfolg maoistischer Erzählungen war also nicht nur an den Erfolg der chinesischen 
Revolution gekoppelt. Das maoistische Narrativ, nach dem die antiimperialistischen 
Bewegungen im globalen Süden die Weltrevolution realisierten, integrierte die zent-
ralen Konflikte der Zeit. Verschiedenste globale politische Akteure wurden so zu 
Verbündeten der französischen Maoisten auf dem Weg zur Weltrevolution. In den 
Worten des GP-Aktivisten Alain Geismar:

»A nos côtés se dresse le grand peuple chinois, le peuple vietnamien et les 
autres peuples d’Indochine qui rejettent à la mer l’agresseur yankee, le peuple 

67	 Vgl. u. a. die Ausgaben: TOUT!, Nr. 10, 12.3.1971; La Cause du peuple, Nr. 11, August 1969; 
Garde rouge, Nr. 7, Juli/August/September 1967; Cahier rouge, Nr. 4, Mai 1972.

68	 Anon., Un article de Vanguardia Obrera, in: Garde rouge, Nr. 4, Februar/März 1967, S. 15; 
Garde rouge, Nr. 5 (April 1967); PCMLF, Messages et appels du IIème Congrès du P. C. M. L. F., 
in: Cahier rouge, Nr. 10, April 1975, S. 27–31; Anon., Soulèvement général des peuples du 
monde, in: La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 10 f.

69	 Anon., Guadeloupe. Ça va pas? Ça va!, in: TOUT!, Nr. 10, 12.3.1971, S. 10.
70	 Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 54–67, 76 f.
71	 Anon., Après le 25 février. En avant vers de nouvelles luttes, in: Garde rouge, Nr. 4, Februar/

März 1967, S. 1.
72	 Kalter, Die Entdeckung der Dritten Welt (wie Anm. 8), S. 200–209.
73	 Anon., Ça pète à la Réunion, in: TOUT!, Nr. 11, 29.3.1971, S. 1.
74	 Anon., Tchad: Le Vietnam de l’impérialisme français, in: La Cause du peuple, Nr. 15, 16.1.1970, 

S. 11.



Mehr als eine Projektion 195

palestinien qui donne au monde de nouvelles leçons d’héroïsme, le peuple 
afro-américain qui porte le fer au cœur de la métropole impérialiste et tous les 
peuples du monde.«75

Neben dem Selbstverständnis als Akteure der globalen Revolution wandten die 
maoistischen Gruppen die Drei-Welten-Theorie Maos auf Frankreich an. Im Gegen-
satz zu üblichen Verwendungen des Schlagwortes teilte Mao die drei Welten nach 
Machtverhältnissen ein76. Die »Erste Welt« bestand nach Maos Definition aus den 
beiden Supermächten – der Sowjetunion und den Vereinigten Staaten von Amerika. 
Der Sowjetunion kam demnach genauso wie den USA die Rolle einer imperialisti-
schen Hegemonialmacht zu. Die »Zweite Welt« setze sich vor allem aus den Ländern 
zusammen, die zwar mächtig waren, aber den Supermächten folgen mussten, also 
insbesondere den europäischen Staaten. Die »Dritte Welt« beschrieb die Länder Asi-
ens, Afrikas und Lateinamerikas, die erst in den Dekaden zuvor ihre Unabhängigkeit 
erlangt hatten77. In den Augen Mao Zedongs waren es diese Länder, die unter der 
Führung der Volksrepublik die Weltrevolution vorantreiben würden78.

Auf Frankreich bezogen warfen die maoistischen Gruppen dem französischen 
Staat als Teil der Zweiten Welt einerseits vor, gewalttätige Diktaturen in den ehema-
ligen Kolonien zu stützen, um an der wirtschaftlichen Ausbeutung der Bevölke-
rung teilzuhaben. Der Vorwurf des Neokolonialismus wurde in den untersuchten 
Zeitungen beispielsweise für die französische Politik im Senegal, im Tschad oder in 
Marokko gemacht79. Andererseits betonten die maoistischen Gruppen auch das 
Machtgefälle zwischen Frankreich und der »Ersten Welt«, also der Sowjetunion 
und den Vereinigten Staaten. In »TOUT!« wurde die Unterstützung der »Dritten 
Welt« gar mit dem Argument begründet, dass diese Unterstützung der einzige Weg 
sei, Frankreich davor zu bewahren, selbst kolonisiert zu werden80. In Anbetracht der 
Unabhängigkeit der meisten ehemaligen Kolonien und der veränderten Machtver-
hältnisse in der internationalen Politik wurde in allen politischen Lagern Frank-
reichs über die neue Rolle der Republik in der Welt diskutiert. Mit dem Bezug auf 
Mao Zedongs Ordnung der Welt konnten die maoistischen Gruppen die komplexe 
Situation erklären, in der Frankreich auf der einen Seite viele der ehemaligen Koloni-

75	 Alain Geismar, Pourquoi nous combattons, Paris 1970, S. 22.
76	 Zum Begriff »Dritte Welt« vgl. Christoph Kalter, From Global to Local and Back. The »Third 

World« Concept and the New Radical Left in France, in: Journal of Global History 12/1 (2017), 
S. 115–136. 

77	 Ingo Nentwig, Drei-Welten-Theorie, in: Wolfgang Fritz Haug (Hg.), Historisch-kritisches 
Wörterbuch des Marxismus, Bd. 2, Hamburg 1995, S. 830–834.

78	 Zachary A. Scarlett, China’s Great Proletarian Cultural Revolution and the Imagination of the 
Third World, in: Ders., Samantha Christiansen (Hg.), The Third World in the Global 1960s, 
New York 2013, S. 39–56.

79	 Anon., Senegal. Terre de démocratie, in: TOUT!, Nr. 10, 12.3.1971, S. 10; Anon., Torture et so-
leil. Le Maroc d’Oufkir, in: TOUT!, Nr.  10, 12.3.1971, S.  10; Anon., Impérialisme français. 
Quelques éléments d’analyse, in: Garde rouge, Nr. 4, Februar/März 1967, S. 9 f.; Anon., Soulè-
vement général des peuples du monde, in: La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 10 f.

80	 Anon., Passer de la contestation à la révolution c’est insérer toute lutte dans l’ensemble de la 
crise actuelle de la bourgeoisie impérialiste, élargir la lutte de classe à une lutte de civilisations, in: 
TOUT!, Nr. 8, 1.2.1971, S. 4.



Christian Jacobs196

en dominierte, auf der anderen Seite aber die Führungsrolle der Vereinigten Staaten 
und der Sowjetunion akzeptieren musste.

Den Ausgangspunkt der Weltrevolution sahen die maoistischen Gruppen im glo-
balen Süden, in den Ländern, die Mao als »Dritte Welt« verstand. In diesen Ländern 
seien sozialistische Revolutionen wahrscheinlicher als in den entwickelten Staaten 
wie Frankreich81. Damit stellten sie eine der zentralen Thesen Karl Marx’ infrage. 
Bereits im »Manifest der Kommunistischen Partei« hatten Karl Marx und Friedrich 
Engels 1848 erklärt, dass nur in einer kapitalistischen, industriellen Gesellschaft das 
Proletariat die kapitalistische Ordnung in einer Revolution überwinden und eine so-
zialistische Gesellschaft ohne Klassengegensätze schaffen könne82. Der letzte Satz 
des Manifests blieb für die nachfolgenden marxistischen Generationen zentral: »Pro-
letarier aller Länder vereinigt euch!« In den maoistischen Publikationen wurde diese 
Parole in unterschiedlichen Variationen um die unterdrückten Völker ergänzt, häu-
fig als »Prolétaires de tous les pays et peuples opprimés, unissez-vous«83. Auch wenn 
schon Lenin 1920 eine ähnliche Variation auf dem zweiten Kongress der Komintern 
ausgerufen hatte, so blieb in der Sowjetunion und den verbündeten Parteien das Ori-
ginalzitat aus dem Manifest die offizielle und häufiger genutzte Losung84. Mao hin-
gegen wandelte dieses Zitat regelmäßig ab, um das revolutionäre Potenzial antiimpe-
rialistischer Bewegungen zu betonen85. Ähnliche Ergänzungen des Zitats aus dem 
»Kommunistischen Manifest« finden sich auch in einem von chinesischen Funktio-
nären geschriebenen Reisedossier der GP86. In der Ergänzung des berühmten Zitats 
manifestiert sich, dass der Einfluss Chinas den starren Blick der französischen Lin-
ken auf das Proletariat und seine revolutionäre Rolle lockerte.

Grundlage für das Infragestellen des marxistischen Paradigmas, dass erst das In-
dustrieproletariat als revolutionäres Subjekt eine sozialistische Revolution möglich 
mache, war Maos Aufsatz »Über den Widerspruch«. Mao ging darin von der Wi-
derspruchstheorie Engels’ aus, wonach der Hauptwiderspruch in kapitalistischen 
Gesellschaften jener zwischen Bourgeoisie und Proletariat (Klasse) sei – andere Wi-
dersprüche (Geschlecht, Imperialismus, Nationalismus) könnten zwar daneben be-
stehen, seien aber sekundär. Mao Zedong reinterpretierte dieses Modell und erklärte, 
dass in bestimmten historischen Phasen ein Nebenwiderspruch zum Hauptwider-
spruch werden könne. So sei in China im 19. und 20. Jahrhundert der Widerspruch 
zwischen Kolonisierten und Imperialisten der Hauptwiderspruch gewesen87.

81	 UJC(ML), Introduction, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/9.
82	 Karl Marx, Friedrich Engels, Das Manifest der Kommunistischen Partei, in: Vladimir Ado-

ratskij (Hg.): Karl Marx, Friedrich Engels – Historisch-Kritische Gesamtausgabe, 1. Abtei-
lung, Bd. 6, Glashütten i. Ts. 1970, S. 523–557.

83	 Anon., La Grande Révolution culturelle prolétarienne, in: Garde rouge, Nr.  1, November 
1966, S. 3–11, hier S. 7; Anon., À bas l’impérialisme américain et le social impérialisme sovié-
tique!, in: Cahier rouge, Nr. 4, Mai 1972, S. 40–43, hier S. 43. »La Cause du peuple« verwende-
te seit der zweiten Ausgabe den Untertitel »Prolétaires de tous les pays, nations et peuples 
opprimés, unissez-vous«.

84	 Thierry Wolton, Une Histoire mondiale du communisme, Bd. 3: Les Complices, Paris 2017, S. 59.
85	 Vgl. u. a. Mao Zedong, [ohne Titel], in: La Cause du peuple, Nr. 23, 23. Mai 1970, S. 8.
86	 Anon., Histoire de la Chine, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/7.
87	 Mao Zedong, On Contradiction, in: Selected Works of Mao Zedong. The First and Second 

Revolutionary Civil War Period, Honolulu, HI 2001, S. 311–347.



Mehr als eine Projektion 197

Wie oben beschrieben stand der PCF den antiimperialistischen Bewegungen im 
globalen Süden ambivalent gegenüber. Folgerichtig lehnte er diese Neuinterpre
tation des marxistischen Geschichtsverständnisses durch Mao ab. Über die mao-
istischen Gruppen hinaus war die Betonung des revolutionären Potenzials des 
Antiimperialismus in der Linken aber anschlussfähig88. Insbesondere infolge des Al
gerienkrieges nahmen viele Zeitgenossen wahr, wie fundamental die Dekolonisation 
einzelne Staaten und die globale politische Ordnung veränderten89. Gleichzeitig 
knüpften die Gedanken Maos an grundlegende Debatten über eine mögliche Revi-
sion der marxistischen Grundannahme vom Proletariat als einzigem revolutionärem 
Subjekt an90.

Die Dritte-Welt-Solidarität machte dabei nicht halt an den staatlichen Grenzen 
zwischen Kolonialmächten und (ehemaligen) Kolonien. Einerseits betonten die 
Führungsfiguren der Studierendenbewegungen in Westeuropa immer wieder, wie 
wichtig die Unterstützung in den entwickelten Staaten für die antiimperialistischen 
Bewegungen im globalen Süden sei91. Andererseits sahen maoistische und andere lin-
ke Gruppen antiimperialistische Bewegungen auch in den entwickelten Ländern. 
Diesem Verständnis der »Dritten Welt« folgend, fanden die untersuchten Gruppen 
unterdrückte communautés auch im eigenen Land. Die GP und VLR engagierten 
sich für die Rechte sowie die Wohn- und Arbeitsbedingungen von Migranten und 
Migrantinnen, die häufig aus den ehemals französisch kolonialisierten Gebieten ein-
gewandert waren92. Hier zeigt sich die Bedeutung der Migration für das Aufkommen 
einer Dritte-Welt-Bewegung in Frankreich. Immer wieder berichteten sie in ihren 
Zeitungen von Aktionen, die die Rechte der Migranten und Migrantinnen stärken 
sollten, und erklärten diese in Grundsatzartikeln zu Hoffnungsträgern für die na-
hende Revolution in Frankreich93. Nicht nur gaben sie migrantischen Anliegen so 

88	 Nicht nur Mao Zedong prägte diese Sichtweise. Viele andere linke Köpfe wie Che Guevara und 
Frantz Fanon wiesen auf das revolutionäre Potenzial antiimperialistischer Bewegungen hin und 
wurden dahingehend in Frankreich diskutiert. Vgl. Samantha Christiansen, Zachary A. Scar-
lett, Introduction, in: Dies. (Hg.), The Third World (wie Anm. 78), S. 1–20. 

89	 Wolin, French Intellectuals (wie Anm.  6), S.  206; Sartre, Gavi, Lévy, On a raison (wie 
Anm. 59), S. 50.

90	 Vgl. Ingrid Gilcher-Holtey, Die 68er Bewegung. Deutschland, Westeuropa, USA, München 
2001, S. 15 f.; Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 24. In den Diskussionen über die At-
traktivität von Herbert Marcuse für die Neue Linke wurde dieser Aspekt ebenfalls herausgeho-
ben. Vgl. Marvin Menniken, Herbert Marcuse. Media and the Making of a Cultural Icon, in: 
Tamara Chaplin u. a. (Hg.), The Global 1960s. Convention, Contest, and Counterculture, 
London 2017, S. 273–292, hier S. 276 f.

91	 Vgl. Sozialistischer Deutscher Studentenbund: Schlusserklärung des SDS zum Vietnam-Kon-
greß am 17./18.2.1968 in Berlin, in: Angelika Ebbinghaus (Hg.), Die 68er. Schlüsseltexte der 
globalen Revolte, Wien, Bremen 2008, S. 152 f.

92	 Auf die Bedeutung der Immigration für die Präsenz des Kolonialen (und Anti-Kolonialen) im 
Hexagon wurde schon vielfach hingewiesen. Vgl. u. a. Jean-Philippe Dedieu, Mbodj-Pouye 
Aïssatou, The Fabric of Transnational Political Activism. »Révolution Afrique« and West 
African Radical Militants in France in the 1970s, in: Comparative Studies in Society and History 
60/4 (2018), S. 1172–1208; Marie Poinsot, Mai 1968 sous le prisme de l’histoire de l’immigrati-
on. Entretien avec Benjamin Stora, président du Conseil d’orientation de l’EPPPD, in: Hommes 
& Migrations Nr. 1321 (2018/2), S. 145–151.

93	 Vgl. u. a. Anon., Mort pour un patron. Un frère africain assassiné, in: TOUT!, Nr. 2, 8.9.1970, 
S. 1; Anon., Français, êtes-vous racistes?, in: TOUT!, Nr. 3, 23.10.1970, S. 1; Anon., À bas le 



Christian Jacobs198

eine Öffentlichkeit, sie versuchten auch gezielt ein migrantisches Publikum anzu-
sprechen und zu rekrutieren. Ein marokkanisches GP-Mitglied erwähnt beispiels-
weise, dass die einfache Sprache von »La Cause du peuple« die Zeitung im Gegensatz 
zu vielen CGT-Schriften für ihn lesbar machte94. VLR ging sogar einen Schritt weiter 
und übersetzte Flugblätter auf Arabisch und Portugiesisch95.

Während in Frankreich vor der Dekolonisation Europa als Schauplatz der Ge-
schichte wahrgenommen wurde, dessen Ideen und Entwicklungen weltweit aus-
strahlten, nahmen die maoistischen Gruppen die Welt nun gegenteilig wahr: In ihren 
Augen waren China und die Länder des globalen Südens inzwischen der Motor des 
historischen Wandels. Durch den Transfer politischer Theorien und Narrative von 
Ostasien nach Europa wurden nicht nur bestehende marxistische Paradigmen hin-
terfragt, sondern auch das eurozentrische Weltbild erschüttert96. In einer Zeit, in der 
die traditionelle französische Linke keinen revolutionären Anspruch mehr geltend 
machte, ermöglichten es maoistische Ideen, die »Dritte Welt« sowohl im globalen 
Kontext als auch im eigenen Land als neues revolutionäres Subjekt zu denken.

IV. »J’avais lu le livre rouge. […] Je découvrais la violence«. 
Mao als Symbol für Gewalt und Machbarkeit

Eine Eigenschaft Maos hob die chinesische Propaganda im In- und Ausland hervor: 
seine Durchsetzungskraft97. Diese Darstellung Maos als ein Symbol für die Mach-
barkeit der kommunistischen Revolution spielte auch für die französische Linke 
eine große Rolle. Entscheidend für die Inszenierung Maos als durchsetzungsstark 
waren seine in den Kriegsjahren der 1930er- und 1940er-Jahre geschriebenen poli-
tisch-theoretischen Aufsätze. Sie zeichnen sich durch eine offen revolutionäre und 
gewalttätige Sprache aus. Immer wieder kommt Mao auf seine grundsätzliche An-
nahme zurück, dass Waffengewalt entscheidend für den gesellschaftlichen Wandel 
sei. Eines der prominentesten Zitate der 1960er-Jahre versinnbildlicht Maos Sprach-
stil in dieser Hinsicht: »Die politische Macht kommt aus den Gewehrläufen«98.

Die etlichen direkten Zitate und die daraus entstandenen Wortspiele, deren Eigen-
heit durch die oft holprigen Übersetzungen verstärkt wurde, belegen die Anzie-
hungskraft von Maos gewalttätiger Sprache99. Diese drängte auf die radikale Umwäl-
zung der Gesellschaft und verkörperte somit auch stilistisch die Ablehnung des 

foyer-prison, in: La Cause du peuple, Nr. 11, August 1969, S. 7; GP [unterschrieben als »Les 
Maoïstes«], Ce que nous voulons, 1972, La Contemporaine, F delta rés. 576 3/3/3, S. 3 f.; GP, 
Résolution politique, 15.10.1971, La Contemporaine, F delta rés. 576 3/3/3.

94	 Moktar (Nachname unbekannt), Un travailleur immigré (wie Anm. 62), S. 172.
95	 Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 123.
96	 Vgl. Kalter, Die Entdeckung der Dritten Welt (wie Anm. 8), S. 192 f.
97	 Karl, Mao Zedong (wie Anm. 40), S. 46–49. Das Zitat der Kapitelüberschrift ist entnommen 

aus: Georges (Nachname unbekannt), Un ouvrier de chez Citroën, in: Manceaux, Les Maos 
(wie Anm. 1), S. 70–82, hier S. 76.

98	 Worte des Vorsitzenden Mao Tse-Tung, eingeleitet. v. Lin Biao, Beijing 1968, S. 74.
99	 Beispielhaft hierfür ist die Parole  ( ). Die französische Übersetzung »on a 

raison de se révolter« war trotz (oder wegen) ihres ungewohnten Klanges extrem beliebt. Sie 
wurde auch von nichtmaoistischen Gruppen und in unzähligen Variationen verwendet, z. B. als 
»on a raison de séquestrer«. Vgl. Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 133–147; für die 



Mehr als eine Projektion 199

sowjetkommunistischen Reformismus und der friedlichen Koexistenz. Die Wahr-
nehmung der radikalen Linken, dass die Zeit für die Revolution reif sei, erklärt die 
Beliebtheit dieser im Krieg entstandenen Sprache Maos100.

Auch für die Inszenierung Maos und Chinas als Symbole eines militärisch siegrei-
chen Sozialismus war die chinesische Auslandspropaganda wichtig. Sie prägte Sym-
bole und Narrative, die die maoistischen Gruppen übernahmen und immer wieder 
anführten. Beispielhaft hierfür sind die vielen Berichte über die chinesischen Atom- 
oder H-Bomben sowie der berühmte Spruch Maos, dass die Reaktionäre Papiertiger 
seien101.

Auch in den Monographien chinafreundlicher Intellektueller wurde Mao in dieser 
Weise zum Symbol für Durchsetzungskraft. Im Gegensatz zu den übrigen Helden 
des Kommunismus wie Lenin, Che Guevara oder Trotzki verkörperte er zugleich 
den siegreichen Feldherrn, den visionären Theoretiker und den Staatsmann. Maos 
militärische Siege verschmolzen mit seinen politischen Fähigkeiten und ließen ihn zu 
einem allgemeinen Symbol der Machbarkeit der Revolution werden102. 

Für die der Sowjetunion ablehnend gegenüberstehenden Teile der Linken war die 
Volksrepublik in den 1960er-Jahren das einzige Beispiel für die erfolgreiche Umset-
zung des Sozialismus. Andere nicht-sowjetische Bewegungen, anarchistische und 
trotzkistische Gruppen etwa, konnten nicht auf Staaten verweisen, die scheinbar er-
folgreich auf ihren jeweiligen Ideologien aufbauten. Dressen zitiert einen Zeitzeu-
gen: »La Chine, c’était plusieurs centaines de millions de gens alors que les trotzkistes 
n’avaient jamais réussi nulle part«103. Besonders für die Linke in Frankreich, die ihre 
Geschichte häufig auch als Geschichte des Scheiterns wahrnahm, war China als 
positives Beispiel attraktiv.

Besonders eindrücklich wird der Zusammenhang von militärischer Gewalt und 
Siegeskraft in den Bildern militärischer Auseinandersetzung. Solche Bilder wurden 
von allen untersuchten Gruppen immer wieder genutzt. Die Montage der Bilder sug-
gerierte häufig Analogien zwischen den eigenen Aktionen und geographisch oder 
zeitlich fernen Konfliktherden und Kämpfen. Dadurch unterstrich die gewalttätige 
Rhetorik und Bildsprache den Glauben an die eigene Gruppe. Beispielsweise illust-
rierte die UJC(ML) eine Broschüre, die den PCF für dessen Akzeptanz der parla-

Geschichte des Originalzitats vgl. Jian Guo, Song Yongyi, Zhou Yuan, Historical Dictionary 
of the Chinese Cultural Revolution, Lanham, MA u. a. 2015, S. 319 f.

100	Anon., De nouveau le combat!, in: «La Cause du peuple, Nr. 1, 1.11.1968, S. 1; Anon., Édifions 
en France un Parti Communiste de l’époque de la révolution culturelle, in: Garde rouge, Nr. 6, 
Mai 1967, S. 1; Anon., Une situation internationale excellente, in: Cahier rouge, Nr. 4, Mai 1972, 
S. 7 f.

101	In der chinesischen Auslandspropaganda: Anon., La Chine procède avec succès à l’essai d’une 
nouvelle bombe H!, in: Pékin Information, Nr. 1, 6.1.1969, S. 5 f.; Worte des Vorsitzenden Mao 
Tse-Tung (wie Anm. 98), S. 86. Für die Übernahmen vgl. u. a. Jurquet, Rapport politique (wie 
Anm. 65), S. 2; Anon., La bombe chinoise. Une grande victoire de la pensée de Mao Tsé-Toung, 
in: Garde rouge, Nr. 7, August/September 1967, S. 28; Anon., La bombe chinoise. Un puissant 
soutien aux peuples révolutionnaires, in: La Cause du peuple, Nr. 3, Februar 1969, S. 15.

102	Maria Antonietta Macciocchi, Daily Life in Revolutionary China, New York, London 1972, 
S. 491; vgl. Dressen, De l’amphi à l’établi (wie Anm. 10), S. 69; Leggewie, Mao in Frankreich 
(wie Anm. 14), S. 58–66.

103	Dressen, De l’amphi à l’établi (wie Anm. 10), S. 60.



Christian Jacobs200

mentarischen Demokratie angriff, mit Bildern der russischen, französischen und chi-
nesischen Revolutionen104. Die UJC(ML) argumentierte, dass sie in der Tradition 
dieser drei gewalttätigen Revolutionen die parlamentarische Ordnung der Fünften 
Republik ablehne. Die Darstellung der Revolutionäre und deren Gewaltausübung, 
die mit unzähligen direkten Zitaten Maos gerechtfertigt wurde, knüpfte oft an die 
Ästhetik traditioneller Helden- oder Heiligendarstellungen an.

In Ausgabe 24 von »La Cause du peuple« montierten die Herausgeber eine Col-
lage aus verschiedenen Bildern. Eines zeigt einen Afroamerikaner bei einem Protest-
marsch in den USA, ein weiteres zwei Soldaten inmitten von Kampfhandlungen, ein 
drittes einen Guerillero, der mit einer Panzerfaust direkt auf den Betrachter zielt. 
Umrandet sind die Fotos von Mao-Zitaten, die erklären, dass eine antiimperialisti-
sche Revolution die Welt in diesem Moment verändere. Die graphische Botschaft 
war klar: die globale revolutionäre Bewegung, zu der auch die GP sich zählte, würde 
mit Gewalt siegen105.

Während in der GP und VLR die Diskussionen über die theoretischen Ideen Maos 
in den 1970er-Jahren abnahmen, blieben Mao und die Volksrepublik weiter Referen-
zen, um die Stärke der eigenen Bewegung zu belegen. Alain Geismar verwies in einer 
Rede vor einem Pariser Gericht, in der er sein Engagement für die GP erklärte, nur 
an zwei Stellen auf China. Für ihn diente China erstens als Beleg für die Möglichkeit 
einer erfolgreichen Revolution auch in Frankreich. Während der PCF den Anspruch 
aufgegeben habe, die Macht im Namen des Proletariats zu übernehmen, zeige China, 
dass die Machtübernahme möglich sei: »Ce monde nouveau n’est pas une chimère 
impossible à réaliser; partis de plus loin, d’un monde féodal et colonisé 750 000 000 
de Chinois prouvent chaque jour davantage qu’il est possible de le construire dans 
l’enthousiasme et la liberté«106.

Wie er diese neue Welt zu realisieren gedachte, erklärte Geismar am Ende seiner Rede 
mit dem zweiten Verweis auf China, einer verkürzten Version des bereits angesproche-
nen Mao-Zitats: »Le pouvoir est au bout du fusil!«107. Die Rede Geismars ist damit 
beispielhaft für die gewalttätige, an Maos Vokabular angelehnte Rhetorik der GP. 

Dass die Gewaltrhetorik überhaupt eine solche Konjunktur bekommen konnte, 
lag an dem marxistisch beeinflussten, weit gefassten Gewaltbegriff, der in weiten Tei-
len der radikalen Linken dominierte. Demnach verstanden die Handelnden Gewalt 
häufig nicht nur als physische Gewalt, sondern als systemisch. Die Gesellschaft trug 
nach diesem Verständnis Gewalt in sich, beispielsweise durch die Aufrechterhaltung 
der gewaltsam geschaffenen Besitzverhältnisse108. Nach diesem Gewaltbegriff ver-

104	UJC(ML), Notre Révolution sera-t-elle pacifique, 1968, La Contemporaine, F delta rés. 576/2.
105	Für die Diskussion einer transnationalen Dimension der Gewaltrhetorik vgl. Alberto Martin 

Alvarez; Eduardo Rey Tristan (Hg.), Revolutionary Violence and the New Left. Transnatio-
nal Perspectives, New York 2016.

106	Geismar, Pourquoi nous combattons (wie Anm. 77), S. 18; Für andere Beispiele dieser Argu-
mentation vgl. auch Anon., Qui a peur de qui, in: La Cause du peuple, Nr. 24, 15.5.1970, S. 9; 
UJC(ML), Rapport de clôture au stage des activistes de l’U. J. C. (ml), [1968], La Contempo
raine, F delta rés. 576/9, S. 8; Jacques Jurquet, Rapport politique (wie Anm. 65), S. 2.

107	Geismar, Pourquoi nous combattons (wie Anm. 75), S. 22.
108	Vgl. Club 2: »1968 – das Jahr des Aufstandes«, ORF, ausgestrahlt am 13.6.1978, online https://

tvthek.orf.at/history/Best-of-70er-80er-Jahre/7116017/Club-2-1968-Das-Jahr-des-Aufstandes/



Mehr als eine Projektion 201

standen die Gruppen die von ihnen angewandte Gewalt als legitime Gegengewalt109. 
Auch Sartre argumentierte in einer Erklärung, dass die kriminalisierten Aktionen 
der GP nur existierende Gewalt übersetze: »j’affirme ma solidarité avec tous les actes 
qui comme ceux qui ont été incriminés, traduiront la violence qui existe aujourd’hui 
réellement dans les masses pour en souligner le caractère révolutionnaire«110.

Dieser Gewaltbegriff ist neben der schlechten Informationslage und dem Miss-
trauen gegenüber den französischen Medien auch ein Grund für die verspätete kriti-
sche Auseinandersetzung mit den Verbrechen der Kulturrevolution. Während das 
Ausmaß der Verbrechen in China in Frankreich nicht bekannt war, stießen Berichte 
einzelner Säuberungsaktionen die Gruppen nicht ab.

Angesichts der gewalttätigen Rhetorik stellt sich die Frage, wieso in Frankreich im 
Gegensatz zu Westdeutschland und Italien keine signifikante linksterroristische Be-
wegung entstand, die ihren Ursprung in der sogenannten Neuen Linken hatte. Im 
Falle der untersuchten Gruppen lässt sich eine Kluft zwischen der andauernden ge-
walttätigen Rhetorik in den untersuchten Zeitungen und den einzelnen gewalttäti-
gen Aktionen beobachten. Gewalt war also in einigen Fällen ein rhetorisches Mittel, 
das nicht immer auch handlungsleitend wurde111. Eine ausreichende Erklärung ist 
diese Beobachtung allerdings nicht, da einige der Gruppen durchaus regelmäßig ge-
walttätige Aktionen durchführten. Insbesondere die GP baute mit der Nouvelle ré-
sistance populaire eine Untergruppe auf, die gezielt Prügelattacken auf Rechtsextre-
me, aber auch Arbeitgeber und leitende Angestellte durchführte112.

Eine entscheidende Rolle spielte auch die Perspektivlosigkeit einer auf Gewalt auf-
bauenden politischen Strategie. Die Führungspersonen von VLR und auch der zu-
nächst leninistisch eingestellten GP nahmen zu Beginn der 1970er-Jahre wahr, dass 
sie die öffentliche Debatte ohne Gewalt prägen konnten. Sie konnten Prominente 
wie Sartre und de Beauvoir zur Unterstützung gewinnen, deren Meinungen auch in 
der politischen Mitte gehört wurden. Ihre Zeitungen wurden auch außerhalb der ra-
dikalen Linken gelesen, ihre Aktionen auch in der breiten Öffentlichkeit diskutiert. 
Auch theoretisch wandten sich einige maoistische Gruppen von der Idee einer ge-
waltsamen Minderheitenrevolution ab und setzten von nun an auf den langwierigen 
Kampf um einzelne Modellprojekte und die öffentliche Meinung. So erklärte Benny 
Lévy, eine der Führungsfiguren der GP:

»J’ai l’impression qu’on est en train de découvrir pour notre compte ce que les 
Chinois avaient découvert chez eux, une nouvelle conception du pouvoir, une 
nouvelle conception du temps révolutionnaire. […] Actuellement, dans le 
mouvement gréviste, on est contre une généralisation hâtive; on ne donne pas 

5314299/1968-Das-Jahr-des-Aufstands/5314301, abgerufen am 12.1.2020, Zeitindex 1:06:28–
1:07:29, 1:41:00–1:41:50.

109	Vgl. Guerre de Guerilla, Beilage zu: La Cause du peuple, Nr. 12, September 1969.
110	Jean-Paul Sartre, [ohne Titel], in: La Cause du peuple, Nr. 20, 1.5.1970, S. 3.
111	Vgl. Hourmant, Années Mao (wie Anm. 6), S. 147; Raymond Aron, La Révolution introu

vable. Réflexions sur les événements de Mai, Paris 1968, S. 35.
112	Über die Verwendung von Gewalt in der GP und die damit verbundenen Debatten vgl. Bour-

seiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 276–311. Über eine ähnliche Untergruppe der UJC(ML) 
vgl. ibid., S. 119–124.



Christian Jacobs202

comme horizon à toute lutte immédiate, comme on dit, ›grève générale‹, qui 
est le bon vieux discours révolutionnaire. […] le plus important est d’acquérir 
de l’expérience dans une prise de pouvoir partiel, local, en partie même symbo-
lique. Dans une économie extrêmement centralisée comme l’économie capita-
liste, monopoliste, toute prise de pouvoir partiel est limitée d’une part, large-
ment symbolique, d’autre part, elle ne peut pas chancrer en un endroit 
l’économie capitaliste pendant des mois; eh bien, cette expérience de prise de 
pouvoir partielle, limitée, vaut mieux pour le moment qu’un merveilleux pro-
gramme de prise du pouvoir, le fameux, le seul, le pouvoir d’État central«113.

Dass Lévy auch an dieser Stelle das Beispiel der KPCh anführte, bestätigt das Argu-
ment Bourseillers, dass Maos Theorien unterschiedlich interpretiert werden konn-
ten und die maoistischen Gruppen deshalb im Zuge der Ereignisse ihre weltanschau-
lichen Vorstellungen durchaus verändern konnten114. Die Führungsfiguren der GP 
wandten sich in den 1970er-Jahren von der Gewaltrhetorik Maos ab und deuteten 
China als historisches Beispiel um. Während Alain Geismar die chinesische Revolu-
tion 1970 vor Gericht anführte, um die Möglichkeit der Machtübernahme mit Ge-
walt zu belegen, argumentierte Benny Lévy 1973, dass China zeige, dass revolu
tionäre Bewegungen langsam um partielle, teilweise symbolische Macht kämpfen 
müssten.

Die Gründe für diesen Prozess sind vielschichtig und eng verbunden mit dem Ver-
hältnis der Gruppen zum chinesischen Vorbild. In einem gewissen Rahmen forder-
ten Mao Zedongs Schriften die Anpassung seiner Ideen an die jeweiligen histori-
schen Kontexte und lieferten somit auch eine Argumentationshilfe für ideologische 
Veränderungen und die Abkehr von Gewalt. Da die soziale Realität der französi-
schen Gesellschaft in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nicht mehr mit der 
marxistischen Gesellschaftsanalyse zusammenpasste, entwickelten linke Gruppen 
neue Politikansätze. Wie oben analysiert wandten sich einige maoistische Gruppen 
vom marxistischen Klassenkampf-Paradigma ab und blickten vermehrt auf die 
sogenannten »Nebenwidersprüche«. Besonders deutlich wird diese Abkehr am 
Beispiel der GP. In der Frühphase der GP verstanden die Mitglieder alle politischen 
Konflikte noch als Teile eines gesamtgesellschaftlichen Klassenkampfes115. Ab den 
1970er-Jahren erklärten GP-Publikationen, dass verschiedene soziale Gruppen un-
terschiedliche Formen von Unterdrückung erlitten und daher die aus ihnen entste-
henden Bewegungen als einzelne »schöpferisch« seien116. Dieser Paradigmenwechsel 
ebnete auf der theoretischen Ebene den Weg für die sogenannten »Neuen sozialen 
Bewegungen« und schränkte gleichzeitig die Legitimität von Gewalt ein. Da viele zi-
vilgesellschaftliche Bewegungen eine Eskalation der Gewalt ablehnten, führte die 
Zusammenarbeit mit diesen in der Praxis zu einem Gewaltverzicht117. Das zeigte sich 

113	Sartre, Gavi, Lévy, On a raison (wie Anm. 59), S. 253–255. Vgl. ibid., S. 329–331.
114	Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 436 f.
115	GP, Projet de thèses de la Gauche prolétarienne pour mener la lutte de classe dans les comités 

d’action, in: Cahiers de la Gauche prolétarienne, Nr. 1, April 1969, S. 54–60, hier S. 56; Anon., 
Classe, force sociale, lutte de classes, o. D., La Contemporaine, F delta rés. 576/2.

116	Sartre, Gavi, Lévy, On a raison (wie Anm. 59), S. 121–136.
117	Bourseiller, Les Maoïstes (wie Anm. 5), S. 299, 302 f.



Mehr als eine Projektion 203

insbesondere in einem Moment, in dem die Gewalt eskalierte, als der GP-Aktivist 
Pierre Overney während einer Streikaktion von einem Sicherheitsmann erschossen 
wurde; viele Mitglieder schworen damals der Gewalt ab, um eine weitere Eskalation 
zu vermeiden. Andererseits machten die maoistischen Gruppen die Erfahrung, 
durch friedliche, die öffentliche Meinung gewinnende Aktionen mehr als mit Gewalt 
erreichen zu können. Julian Bourg stellte richtigerweise fest, dass das Proletariat 
nicht einfach durch andere marginalisierte Gruppen als revolutionärer Akteur er-
setzt wurde. Vielmehr führte die Aufwertung neuer sozialer Trägergruppen zu einer 
Revision von Theorie und Praxis118.

China wurde in den 1970er-Jahren zudem Teil einer globalen Entzauberung des 
Kommunismus als Utopie. Die Entwicklung in der Volksrepublik genauso wie die 
Welle an oppositioneller Literatur aus Osteuropa oder die in den »befreiten« Kolo-
nien entstehenden Despotien nährten Zweifel am Kommunismus als Gesellschafts
projekt. Nach dem Besuch Nixons und spätestens mit dem Tod Maos verlor die 
Volksrepublik an Attraktivität in der französischen Linken. Durch die Gespräche 
mit den USA war China nicht mehr der radikale Gegner des US-Imperialismus und 
konnte sich nicht mehr glaubwürdig als Führungsmacht der antiimperialistischen 
Weltrevolution inszenieren. Seit Ende der 1960er-Jahre hatten Gruppen wie die GP 
und VLR reflektiert, dass sie im Gegensatz zur UJC(ML) und dem PCMLF nur ein-
zelne Aspekte der Theorie und Praxis aus China übernahmen119. Das zeigt einerseits 
erneut, dass für diese Gruppen nicht von einer blinden Aneignung gesprochen wer-
den kann, deutet aber auch auf die zunehmende Distanzierung vom konkreten Bei-
spiel China hin. Diese Distanzierung ging einher mit einer Abnahme der Mao-Refe-
renzen in den untersuchten Publikationen. Mit dem Tode Maos, den entstehenden 
Wirren und den öffentlich werdenden Verbrechen konnte China ab Ende der 
1970er-Jahre endgültig nicht mehr ein Symbol für die Machbarkeit sozialistischer 
Vorhaben sein. Die zunehmende Skepsis gegenüber kommunistischen Utopien dele-
gitimierte auch die Gewalt als politisches Mittel120.

V. Zwei Seiten einer Medaille. Chinesische Einflussnahme  
und strategische Aneignung in Frankreich

Der Erfolg maoistischer Narrative und Argumente prägte die französische Linke 
seit den 1960er-Jahren. Globale Mobilität und schnelle Kommunikationswege wa-
ren die Basis für einen engen Austausch zwischen der französischen Linken und dem 
chinesischen Kommunismus. Außerdem verbreitete die chinesische Regierung durch 
französischsprachige Printmedien, ihre Botschaften oder politische Reisen gezielt 
maoistische Argumente, Narrative und Symbole. Die chinesische Auslandspropa-
ganda traf dabei den französischen Zeitgeist. Gleich mehrere politische Gruppen 
nahmen sich Mao Zedong und den von ihm ausgerufenen Staat in den 1960er-Jahren 

118	Julian Bourg, From Revolution to Ethics. May 1968 and Contemporary French Thought, 
Montréal 2007, S. 57–59.

119	Sartre, Gavi, Lévy, On a raison (wie Anm. 59), S. 147–160; Jean, Colette (Nachnamen unbe-
kannt), Un étudiant »établi« (wie Anm. 46), S. 47 f.

120	Vgl. Julian Bourg, The Moral History of 1968, in: Julian Jackson u. a. (Hg.), May 68. Rethink
ing France’s Last Revolution, Basingstoke, New York 2011, S. 17–33.



Christian Jacobs204

zum Vorbild. Diese Gruppen griffen Narrative, Sprachbilder und Argumente der 
KPCh auf, um globale und lokale Entwicklungen einzuordnen und neue theoreti-
sche und praktische Antworten auf diese Entwicklungen zu finden. Drei Kontexte 
prägten diese Aneignung.

Für die ersten, Mitte der 1960er-Jahre gegründeten maoistischen Gruppen war die 
Abgrenzung vom Sowjetkommunismus grundlegend. Die meisten Aktivisten und 
Aktivistinnen waren zuvor wegen ihrer maoistischen Position aus dem PCF oder 
nahestehenden Vorfeldorganisationen ausgeschlossen worden. Sie teilten die Kritik 
Maos an der Entstalinisierung, der ökonomischen Neuordnung und der Politik der 
friedlichen Koexistenz der neuen sowjetischen Führung. Diese Kritik bezogen die 
Gruppen auch auf den PCF, insbesondere auf dessen Akzeptanz des parlamentari-
schen Systems, dessen Bürokratismus und die ambivalente Haltung gegenüber der 
Dekolonisation. Auch viele auf lokaler Ebene von den hierarchischen Strukturen des 
PCF frustrierte Menschen erkannten ihre Anliegen in der Rhetorik Mao Zedongs 
wieder. 

Zweitens nahmen viele Linke – genauso wie die chinesische Regierung – infolge 
der Kriege in Algerien und Vietnam die Dekolonisation als das Schlüsselereignis der 
eigenen Epoche wahr. Die maoistischen Gruppen verwiesen auf die KPCh als Füh-
rungsmacht der von den antiimperialistischen Bewegungen getragenen Weltrevolu-
tion und griffen auf die maoistische Drei-Welten-Theorie zurück, um die Position 
Frankreichs in der Welt zu erklären. Im Zuge dieser Aneignung lösten sich die Grup-
pen von den der Dekolonisation ambivalent gegenüberstehenden traditionellen Par-
teien der Linken und ihren oftmals eurozentristischen Vorstellungen vom Sozialis-
mus.

Drittens symbolisierte die Volksrepublik die Machbarkeit der eigenen Anliegen 
über den gesamten Untersuchungszeitraum hinweg. Mao verkörperte sowohl den 
scharfsinnigen Theoretiker als auch den erfolgreichen Militär und weitsichtigen 
Staatsmann. Seine überwiegend in Kriegszeiten geschriebenen Texte strotzten vor 
gewaltverherrlichenden Metaphern, deren Radikalität die untersuchten Gruppen 
anzog. Als die Grenzen einer auf Gewalt setzenden Politik deutlich wurden, wan-
delte sich auch die Deutung Maos, der nun nicht mehr als Symbol für die revolutio-
näre Gewalt sondern für einen langwierigen Weg partieller und teilweise nur symbo-
lischer Veränderungen fungierte.



Zur Forschungsgeschichte und Methodendiskussion

Elizabeth A. R. Brown

ORDERIC VITALIS AND HUGUES OF FRANCE, 
PUTATIVE SON OF LOUIS VI  

AND ADELAÏDE OF MAURIENNE

Hugues of France has been a thorn in the flesh and an embarrassment to the histori-
ans who have dealt with him since in his »Historia ecclesiastica« Orderic Vitalis 
(1075–ca. 1142), monk historian of Saint-Évroul in Normandy, declared him the 
fourth and last son of King Louis VI of France (1081–1137, r. 1108–1137) and his 
wife Adelaïde of Maurienne († 1154)1. Announcing Louis VI’s advent in 1108 after 
the death of his father King Philip (1052–1108, r. 1060–1108), Orderic wrote that 
Louis ruled for twenty-nine years, experiencing »good times and bad« (inter pros-
pera et adversa), and that his wife Adelaïde, daughter of Humbert of Maurienne, 
bore him four sons: Philippe, Louis Florus, Henri, and Hugues2. Orderic is the only 

1	 As Amanda Jane Hingst observed, citing Orderic Vitalis’s »Historia ecclesiastica« is complicat-
ed because of the different editorial principles observed in the two major editions: Written 
World: Past and Place in the Work of Orderic Vitalis, Notre Dame 2009, p. 137. The complete 
edition by Auguste Le Prévost, working with Léopold Delisle, appeared between 1838 and 
1855: Historiæ ecclesiasticæ libri tredecim; ex veteris codicis Uticensis collatione emendavit, et 
suas animadversiones adjecit, 5 vols., Paris 1838–1855 (Publications de la Société de l’Histoire de 
France); Delisle’s Notice sur Orderic Vitalis is found in vol. 5, p. i–cvi, and was also published 
separately. Marjorie Chibnall’s edition in 6 volumes, published between 1969 and 1980, is less 
complete and differs in the presentation of book 7: Historia Aecclesiastica. The Ecclesiastical 
History of Orderic Vitalis, Oxford 1969–1980. I will refer to the work as »Historia ecclesiasti-
ca«, giving the conventional books and chapters, and cite Chibnall’s ed. before Le Prévost’s. – 
I  use the following abbreviations: BnF = Paris, Bibliothèque nationale de France; MGH = 
Monumenta Germaniae Historica (SS, Scriptores); RHGF = Recueil des historiens des Gaules et 
de la France, (ed.) Martin Bouquet et al., 24 vols., Paris 1738–1904. I extend warm thanks to 
Emily Zack Tabuteau and to Richard C. Famiglietti for their counsel and suggestions.

2	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 11, ch. 34; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 154–155; (ed.) 
Le Prévost, vol. 4, p. 284–285 (Ludouicus Tedbaldus … [sceptro] Gallorum xxviiii annis … poti-
tus est. Hic Adelaidem filiam Humberti principis Intermontium duxit uxorem, quæ peperit ei 
quatuor filios Philippum et Ludouicum Florum, Henricum et Hugonem). André Duchesne in-
cluded this passage in the preuves of his Histoire genealogique de la Maison Royale de Dreux, et 
de quelques autres Familles illustres, qui en sont descenduës par Femmes, Paris 1631, p. 220, 
reading xviii. annis, as in Le Prévost’s edition (where, in n. 4, p. 284, Le Prevost noted »Ce calcul 
est encore inexact«, since Louis ruled for 29 years); Chibnall believed (vol. 6, p. 155 n. 5) that 
the figure was »probably altered after the first draft«. For Louis and Adelaïde’s other children, 
including Robert (1125/1126–1188), Philippe (1132/1133–1161), Pierre (1135/1136), and Con-
stance († after 1176), as well as three or more sons whose names are unknown and who were in-



Elizabeth A. R. Brown206

contemporary historian who mentioned Hugues, and his testimony was, if known, 
disregarded for some five hundred years. There is no other evidence of Hugues’s ex-
istence. 

After a lapse of almost five centuries, Orderic’s Hugues began to attract notice. 
Since then, attending to and respectful of Orderic’s testimony, historians, antiquari-
ans, and genealogists have conscientiously attempted to incorporate Hugues into the 
royal family. Having come to believe that Orderic was fully capable of elaborate 
invention and manipulating the truth for his own purposes3, I have concluded that 
Hugues does not and never has had a bona fide place in the family of Louis VI and 
Adelaïde, and that Orderic created him out of whole cloth. Before explaining my po-
sition, I will consider the strategies André Duchesne (1584–1640) and later historians 
have used to include Hugues among the offspring of Louis and Adelaïde. Then, after 
analyzing the context in which Orderic made his allegation, I will discuss Orderic’s 
treatment of the Capetian line, focusing particularly on Louis VI’s illegitimate 
daughter Isabelle, his eldest son Philippe, and his namesake and successor Louis VII, 
as well as Hugues Capet, the founder of the Capetian line and the ancestral hom-
onym of the son Orderic assigned to Louis VI.

André Duchesne, Later Historians, and Hugues of France

After Hugues appeared in Orderic Vitalis’s history as the fourth and last son of Louis VI 
and Adelaïde of Maurienne, I have found no trace of him for almost half a millenium. 
At long last, owing to André Duchesne, the first editor of Orderic’s »Historia eccle-
siastica«, Hugues became a serious candidate for inclusion in the royal family, de-
spite the fact that nothing was known about him. Hugues was first revealed to the 
general public in the collection of Norman historical works that Duchesne published 
in 1619, which included Orderic’s »Historia ecclesiastica«4. At the end of the volume 

terred at the house of Saint-Victor, see my forthcoming article, The Children of Louis VI of 
France and Adelaïde of Maurienne, and the Date of a Historical Compendium of Saint-Denis. 
The date of Constance’s birth is unknown, although she was married in March 1140 to Eustace 
of Blois, count of Boulogne, and son of King Stephen of England (r. 1135–1154); Eustace died in 
1153, and in 1154 Constance was married to Raimond of Toulouse, who abandoned her in 1166. 
There is no evidence that Constance had any children of her first marriage, although she did of 
her second, soon after she was wedded. If she was born after Robert and before the second 
Philippe, between ca. 1127 and 1131 or 1132, she may have been in her early teens when first 
married, although it is not impossible that she was younger. In the genealogical chart that accom-
panies his book, Andrew W. Lewis placed Constance between Robert (and Hugues, whom he 
said died young) and the junior Philippe: Royal Succession in Capetian France. Studies on Fa-
milial Order and the State, Cambridge MA 1981 (Harvard Historical Studies, 100), p. xiii; tr. as 
Le sang royal: la famille capétienne et l’État, France, Xe–XIVe siècle, (tr.) Jeannie Carlier, Paris 
1986 (Bibliothèque des histoires), p. 19.

3	 In Written World (as in n. 1), p. 10–11, Hingst considered the possible reasons why Orderic de-
ferred discussing until the relics’ partial recovery in 1131 the theft of saintly bodies (including its 
founder’s) from Saint-Évroul in the mid-tenth century, for which see Orderic, Historia ecclesi-
astica (as in n. 1), bk. 6, ch. 10; (ed.) Chibnall, vol. 3, p. 302–343; (ed.) Le Prévost, vol. 3, p. 83–
120. On the relic theft, see also below.

4	 André Duchesne, Historiae Normannorum scriptores antiqui, Paris 1619, dedicated (at Paris, 
on the kalends of April, 1619) to the clergy, Parlement (Senatus), and people of Rouen. Orderic’s 



Orderic Vitalis and Hugues of France 207

a genealogical tree contains the names of the children of Louis VI and Adelaïde who 
appear in the histories and provides references to the pages where they are mentioned. 
Six sons are listed: Philippe (crowned as king), Louis Florus (who succeeded his fa-
ther), a second Philippe (dean of Saint-Martin of Tours)5, Hugues, Henri (archbishop 
of Reims), and Robert6. The tree also includes a daughter Constance, and another 
daughter, the spouse of Guillaume of Chaumont, to whom Orderic Vitalis alluded 
when, recounting events of 1119, he identified Guillaume as Louis VI’s son-in-law, 
without, however, discussing (or naming) his wife7. Thus, relying on Orderic, Du
chesne added to the royal children known from other sources Hugues and a daughter, 
whose name he did not give but who is elsewhere called Isabelle.

Duchesne must have had doubts about Hugues. He did not appear in a more per-
functory genealogy centered on Adelaïde of Maurienne that Duchesne also pub-
lished in 1619, in his survey of the kings, dukes, and counts of Burgundy and Arles8. 
Here Duchesne listed as Louis and Adelaïde’s children two daughters, of whom he 
said the younger married Guillaume of Chaumont, but just five sons – Philippe, 
Louis the young, Henri (archbishop of Reims), Robert of Dreux, and Pierre of Cour-
tenay and Montargis9. Thus Duchesne omitted Hugues and the second Philippe who 
had appeared in the Norman genealogy, and added Pierre of Courtenay, absent from 
the Norman list doubtless because none of the histories Duchesne edited in the vol-
ume mentioned him. Evidently Duchesne trusted Orderic Vitalis enough to retain 
the daughter who was the wife of Guillaume of Chaumont. Hugues, however, did 
not appear. 

»Historia ecclesiastica« is found on p. 319–925, and on p. 1074 Duchesne’s genealogical table of 
»part of the family of the kings of the French«, which included Emma, duchess of Normandy, 
and Margaret, queen of England (PARS FAMILIÆ REGVM FRANCORVM, In qua Emma 
Normanniæ Ducissa, & Margareta Regina Angliæ).

5	 In the genealogy (Historiae Normannorum scriptores [as in n. 4], p. 1074), Duchesne referred 
for the second Philippe to a passage in a work he entitled »Chronica Normanniæ« (ibid., p. 976–
1014 [997B]), which he had found in a Saint-Victor MS (a fifteenth-century compilation, BnF, 
lat. 14 663, fol. 133r–158r, 158r–168v, the first part of which consists of excerpts from the chron-
icle of Robert of Torigni, with many chronological errors; for Philippe see ibid., fol. 141r–v). 
There, under the year 1159, the statement Mortuus est Philippvs filius Ludouici Regis Franco-
rum, Decanus sancti Martini Turonis, follows the announcement of the death in childbirth of 
Queen Constance of France. I discuss Duchesne’s treatment of the second Philippe in more 
detail in my forthcoming article (as in n. 2). 

6	 Robert was also cited in the »Chronica Normanniæ« (Historiae Normannorum scriptores [as in 
n. 4], p. 981B), under the year 1143, when Louis VII arranged his marriage to the widow of the 
count of Perche, Rotrude.

7	 Historiae Normannorum scriptores (as in n. 4), p. 1074 (N. altera filia vxor Guillelmi de Caluo-
monte, referring to the text of Orderic’s »Historia ecclesiastica« in ibid., p. 856–857). See Order-
ic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 12, ch. 19; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 248–249; (ed.) Le 
Prévost, vol. 3, p. 368–369. On this woman, named Isabelle, see Jean Dufour, Un faux de 
Louis VI relatif à Liancourt (Oise), in: Bibliothèque de l’École des chartes 144 (1986), p. 39–67 
(46, 66–67); and Patrick van Kerrebrouck, Nouvelle histoire généalogique de l’auguste maison 
de France, vol. 2, Les Capétiens 987–1328, Villeneuve d’Ascq 2000, p. 82–83.

8	 André Duchesne, Histoire des roys, ducs, et comtes de Bourgongne, et d’Arles, Paris 1619, 
p. 619–620.

9	 & deux filles, dont la puisnée espousa Gvillavme de Chavmont, qualifié gendre du Roy Lovys VI. 
par Orderic en son Histoire Ecclesiastique: ibid., p. 620. 



Elizabeth A. R. Brown208

In his masterful history of the house of Dreux, published in 1631, Duchesne wa-
vered. He hesitated to acknowledge Hugues as a rightful member of the royal family, 
yet he was reluctant to exclude him entirely. Apparently torn between accepting and 
rejecting Orderic’s testimony, Duchesne did not situate Hughes in the formal family 
tree at the beginning of the volume, where Louis and Adelaïde’s children were listed 
as Philippe, Louis, Henri, Robert, Philippe, Pierre, and Constance10. Nor did he 
mention Hugues in the section of the work where he described the better known 
children born to the king and queen11. But Hugues crept in at the end of the account, 
where Duchesne introduced him in connection with otherwise unknown sons of 
Louis and Adelaïde who had been buried at Saint-Victor in Paris, whose existence is 
known through an act of the couple’s son Henri, future archbishop of Reims, which 
Duchesne included in the preuves that accompanied the history of Dreux12. In this 
connection Duchesne proposed, rather tentatively and obliquely, that one of the 
sons interred at Saint-Victor to whom Henri referred might possibly be this Hugues. 
»The order of [the sons’] birth and names remains unknown«, he declared, »unless 
perhaps one of them is Hugues, mentioned by Orderic as the fourth son of Louis the 
Fat«13. Duchesne’s proposal was exceedingly cautious, and, as has been seen, his doubts 
were pronounced enough to lead him to omit Hugues from the schematic table at the 
beginning of the book14. However hesitant, Duchesne’s remarks about Hugues, like 
his comments on the additional sons buried at Saint-Victor, have had significant con-
sequences.

Duchesne paused before committing himself, and when he pronounced he did so 
cautiously. In contrast, subsequent historians have proceeded with assurance. While 
differing over Hugues’s sibling rank, they have adopted him as a child of Louis and 
Adelaïde. In 1652 Philippe Labbe (1607–1667) identified Hugues as the seventh and 
youngest son, who died young15. Nine years later, in his book on the »royal house« 
of Courtenay, Jean du Bouchet (1599–1684) followed Labbe but made Hugues the 

10	 Duchesne, Histoire de Dreux (as in n. 2), p. 2.
11	 Ibid., p. 6–12.
12	 Ibid., p.11, 225–226 (quosdam de Filiis svis fratribus nostris, cum ex hac vita decederent, in 

eadem Religionis Domo sepeliri mandauit); the act was confirmed by Louis VII in 1146. I discuss 
Henri’s act and the evidence regarding the sons buried at Saint-Victor in a forthcoming article (as 
in n. 2).

13	 Duchesne, Histoire de Dreux (as in n. 2), p. 11 (Il est vray qu’outre ces six fils precedents le Roy 
Loys le Gros & Adele son espouse en eurent encore quelques autres. Mais ils moururent jeunes, 
& furent enterrez dans le Chapitre de l’Abbaye de S. Victor lés Paris. Ce qui s’apprend d’une 
Charte de Henry leur frere, en laquelle il fait mention d’eux, sans toutesfois les nommer. Les ves-
tiges de leur sepulture paroissent dans le mesme Chapitre, grauez sur deux pierres blanches, où 
pour toute inscription il y a seulement en deux mots, que ce sont les enfans du Roy, Regia proles. 
Parquoy l’ordre de leur naissance, & leurs noms propres, sont demeurez incognus: si ce n’est que 
Hvgves, rapporté dans Orderic pour quatriesme fils de Loys le Gros, ait esté l’un d’iceux [Orde-
ricus lib. xi. Hist. Eccles.]).

14	 For the table, see Duchesne, Histoire de Dreux (as in n. 2), p. 2. 
15	 Philippe Labbe, Tableaux Genealogiques de la Maison Royale de France, Paris 1652, p. 48. In the 

second volume of his L’Abregé Royal de l’Alliance Chronologique de l’Histoire Sacrée et Pro-
fane, Paris 1651, p. 170, Labbe listed as the offspring of Louis and Adelaïde Philippe, Louis, 
Henri, Robert, Philippe, and Pierre, although he judiciously added to the list &c., in order to 
leave space for others, including, presumably, Hugues and Constance.



Orderic Vitalis and Hugues of France 209

fourth rather than the seventh son because Orderic Vitalis assigned him that rank – 
without noting that Orderic attributed only four sons in total to Louis VI. As a re-
sult, by du Bouchet’s reckoning Philippe, Louis, and Henri preceded Hugues, and 
Hugues was followed by Robert, Philippe, Pierre, and Constance16. In the three edi-
tions of his influential »Histoire genealogique«, published between 1674 and 1733, le 
Père Anselme de Sainte-Marie (1625–1694) endorsed du Bouchet’s schema, which, 
owing to Anselme’s authority, has influenced all later descriptions of Louis VI’s 
family17.

More recently, in 1981 and again in 1986, Andrew W. Lewis accepted Hugues as 
Louis VI’s child18. Concerned about his sibling rank, Lewis cited Orderic’s testi-
mony making him Louis’s fourth son (without explicitly noting that Orderic listed 
only four sons) but concluded that Hugues was probably younger than his brother 
Robert (who was born between 1124 and 1126), and was thus his parents’ fifth son. 
Following Duchesne, Lewis considered Hugues likely to be one of the royal sons who 
died in childhood, to whom Henri referred as buried at Saint-Victor. Lewis indeed 
proposed that Orderic Vitalis »name[d] one of [these sons] Hugh« – although Ord-
eric had said nothing about Saint-Victor19. Lewis thought the name must have been 

16	 Jean du Bouchet, Histoire généalogique de la maison royale de Courtenay, Paris 1661, p. 4 (La 
quatriesme en ordre de naissance selon Orderic au liure XI. de son Histoire Ecclesiastique auoit 
nom Hvgves, & lequel sans doute mourut jeune, car il ne se treuue point nommé auec ses freres 
dans les Chartes du temps). 

17	 In the first edition of his work, Anselme followed du Bouchet (Hugues, mort sans doute 
jeune, car il ne se trouve point nommé avec ses Freres dans les Chartes du temps) – as he did in the 
2nd and 3rd editions, with slight variations: Histoire de la Maison Royale de France, et des grands 
officiers de la Couronne, 2 vols., Paris 1674, vol. 1, p. 76–77, and for Pierre, vol. 1, p. 409; see also 
the second ed., Histoire genealogique et chronologique de la Maison royale de France, (ed.) 
Honoré Caille, seigneur du Fourny, 2 vols., Paris 1712, vol. 1, p. 44, 225; and the 3rd ed., His-
toire genealogique et chronologique de la Maison royale de France, (ed.) les P. Ange de Sainte 
Rosalie (François Raffard) and Simplicien, 9 vols., Paris 1726–1733, vol. 1, p. 75, 473. It is note-
worthy that Achille Luchaire, who recognized Orderic’s biases and distortions (see n. 26 be-
low), apparently did not accept Hugues as a son of Louis and Adelaïde. In Louis VI le Gros. An-
nales de sa vie et de son règne (1081–1137), Paris 1890, p. xxxiv, he attributed just six sons and 
a daughter to the royal couple, and he did not include any son named Hugues in his index. I dis-
cuss Luchaire’s views of Orderic at greater length in a forthcoming article (as in n. 2).

18	 »Orderic can be read as making Hugh the fourth son, but Robert, born 1124–1126, was proba-
bly older than he«: Lewis, Royal Succession (as in n. 2), p. 249 n. 61; tr. in id., Sang royal, p. 309 
n. 61 (»Il est possible de comprendre, chez Orderic, qu’Hugues était le quatrième fils, mais 
Robert …«). In the text of his book (Royal Succession, p. 50), Lewis stated that »Robert was 
almost certainly the elder«; tr. in id., Sang royal, p. 90 (»Robert étant presque certainement l’aîné 
des deux«). 

19	 Lewis, Royal Succession (as in n. 2), p. 249 n. 61. The translation in id., Sang royal (as in n. 19), 
p. 309 n. 61 is confusing: »Orderic Vital … donne à l’un d’eux le nom d’Hugues. Je n’ai pas 
réussi à trouver le nom des autres [sic].« The reference to »le nom« in the singular suggests just 
one other son, whereas the plural »des autres« suggests that there were more than one. In Les 
Capétiens (as in n. 7), p. 82–83, without giving a source, van Kerrebrouck suggested that a fifth 
son, Hugues (said to have been born ca. 1122 and to have died at an early age), was perhaps buried 
at Saint-Victor (»mort en bas âge, peut-être inhumé en l’église de Saint-Victor à Paris, fondée par 
son père«) and listed a ninth »enfant, mort en bas âge et inhumé en l’église abbatiale de Saint-
Victor à Paris«. A forged charter of Louis VI for the house of Tiron dated 12 April 1120 men-
tions dulcissimus filius noster in ipso Tyronensi cenobio per nos oblatus, and although the son is 
not named in the charter, he has been (wrongly) identified with the son Hugues mentioned by 



Elizabeth A. R. Brown210

bestowed because the older sons Philippe, Louis, Henri, and Robert had been named, 
»following in reverse the order of kings in the Capetian dynasty« – although in fact 
the first son was called after his grandfather King Philip and the next for his father, 
before the reverse pattern was followed, with the third called after his great-grand
father King Henry (r. 1027–1060) and the fourth after his great-great-grandfather 
King Robert (r. 987–1031) – and the putative Hugues after Robert’s father, the found-
er of the dynasty, Hugues Capet20. 

In 1990 Jean Dufour similarly endorsed Hugues as Louis VI’s son, and suggested 
that he was »perhaps« one of two children who died young and were buried at 
Saint-Victor, but he also pointed out that Orderic was the only contemporary histo-
rian to mention him, and in the genealogical table he provided (where Hugues was 
listed as fifth son, between Robert and Pierre) a question mark follows his name21. 
Ten years later, in 2000, Patrick Van Kerrebrouck likewise declared Hugues Louis VI’s 
fifth son, saying he was born »vers 1122«, died young, and was perhaps buried at 
Saint-Victor22. In the comprehensive study of Louis VI that he brought out in 2007, 
Éric Bournazel followed Dufour in making Hugues Louis’s fifth son, although, like 
Dufour, he placed a question mark after Hugues’s name in a genealogical table he 
adapted from Dufour’s23. 

Orderic Vitalis and Hugues of France

As has been noted, Orderic Vitalis is the only contemporary or near-contemporary 
historian who recorded Hugues’s existence. English-born, a monk of Saint-Évroul 
in Normandy, Orderic was fascinated by the past and aimed to preserve the deeds he 
deemed worthy of commemoration, particularly those distinguished by their drama. 
He was a moralist. The praise and blame he assigned was sometimes direct, some-
times oblique. His narratives reflect his assessments. Having honed his talents in 
editing and expanding Guillaume of Jumièges’s »Gesta Normannorum ducum«, a 
task he finished around 1113, he devoted the rest of his life to his »Historia ecclesias-
tica«24. In thirteen books he recounted the history of the church from Christ’s birth 
through his own times, paying special attention to the Normans and to Saint-Évroul’s 

Orderic: Lewis, Royal Succession, p. 250 n. 72; tr. in id., Sang royal, p. 311 n. 72; van Kerre-
brouck, Les Capétiens (as in n. 7), p. 90 n. 77; see Cartulaire de l’abbaye de la Sainte-Trinité de 
Tiron, (ed.) Lucien Merlet, 2 vols., Chartres 1882–1883, vol. 1, p. 46–49 (48). 

20	 Lewis, Royal Succession (as in n. 2), p. 58; tr. in id. Sang royal, p. 90.
21	 Jean Dufour, Louis VI, roi de France (1108–1137), à la lumière des actes royaux et des sources 

narratives, in: Comptes rendus de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 134/2 (1990), 
p. 456–482 (p. 468 n. 56, 469). In Dufour’s genealogical table (p. 469) Pierre de Courtenay appears 
as the sixth son, younger than the second Philippe, but Dufour did not give his birthdate or 
discuss him further.

22	 Van Kerrebrouck, Les Capétiens (as in n. 7), p. 82 (and see n. 19 above), where Henri, the third 
son, is said to have been born between 1121 and 1123; Robert, the fourth son, was assigned a 
birthdate between 1124 and 1126 (ibid., p. 307).

23	 Louis VI le Gros, Paris 2007, p. 420 n. 37, 466–467. 
24	 Chibnall, General Introduction, in her ed. of Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), vol. 1, 

p. 31; Elisabeth M. C. van Houts , Introduction, in: The Gesta Normannorum Ducum of Wil-
liam of Jumièges, Orderic Vitalis, and Robert of Torigni, ead. (ed.), 2 vols., Oxford 1992–1995 
(Oxford Medieval Texts), vol. 1, p. lxvi–lxxvii.



Orderic Vitalis and Hugues of France 211

patron saint and its past, and in the last seven books focusing on the rulers of Nor-
mandy and England and the clashes of the Normans and English with the French25. 
His loyalties and sympathies lay with the Anglo-Normans. While not unwavering, 
his hostility to the French erupts intermittently throughout his history, particularly 
in his treatment of the Capetians, who were rivals of and often warred with the Nor-
mans and English26.

Orderic mentioned Louis’s son Hugues in the 34th chapter of his eleventh book, 
which was written in 1136, a year before Louis VI died in 1137, and which, with the 
rest of the work, he updated sporadically until his own death five or so years later. 
The eleventh book focuses on the years 1101 to 1114, the first part of the reign of 
Henry I of England and Normandy (1068–1135, r. 1100–1135). Turning to France, 
Orderic noted the death in 1108 of King Philip and the succession of his son Louis, 
and then described Louis and his wife Adelaïde as having just four sons: Philippe, 
Louis Florus, Henri, and Hugues. The names of the first three – Philippe, Louis, and 
Henri – were well known and their existence amply attested27. To them Orderic add-
ed Hugues. 

Could Orderic have heard it rumored that Louis VI and his wife had only four 
sons and that the last was called Hugues? Nothing is impossible – although by 1136 
Louis VI and his wife had had many offspring, none otherwise known to have been 

25	 On the contents of the books, and the order and dates of their composition, see Delisle, Notice 
(as in n. 1), p. xxv–lx; and Chibnall in her ed. of Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), 
vol. 1, p. 45–48. Both Delisle and Chibnall noted corrections and additions that Orderic made to 
his earlier work before his death. 

26	 For background, I have drawn on Delisle, Notice (as in n. 1); Hingst, Written World (as in 
n. 1); Marjorie Chibnall, The World of Orderic Vitalis, Oxford 1984; ead., her General Intro-
duction to her ed. of Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), p. 115 (published in 1980); and 
the essays by different authors assembled in: Orderic Vitalis. Life, Works and Interpretations, 
(ed.) Charles C. Rozier et al., Woodbridge 2016, especially William M. Aird, Orderic’s Secular 
Rulers and Representations of Personality and Power in the Historia ecclesiastica (p. 189–216); 
and Emily Albu, Worldly Joy and Heavenly Joy: The Tone of the Historia ecclesiastica (p. 217–
242), who commented incisively on Chibnall’s inclination to stress the positive aspects of Ord-
eric’s qualities as a historian, including his objectivity and accuracy. Luchaire was far less lau-
datory and commented repeatedly on Orderic’s untrustworthiness and his hostility to Louis, in 
Louis VI (as in n. 17), p. xx–xxi, xxv, 4 (no. 4), 290–291, 311–312. Likewise, Karl Ferdinand 
Werner insisted on Orderic’s animosity toward the Capetians, in Die Legitimität der Kape
tinger und die Entstehung des »Reditus regni Francorum ad stirpem Karoli«, in: Die Welt als 
Geschiche 12 (1952), p. 203–225, especially p. 211 (noting the influence on Orderic of the »His-
toria Francorum Senonensis«). In Le roi tué par un cochon. Une mort infâme aux origines des 
emblèmes de la France?, Paris 2015 (La librairie du XXIe siècle), p. 54–55, Michel Pastoureau 
declared Orderic »souvent hostile aux rois capétiens«. Cf. Bournazel, Louis VI (as in n. 23), 
p. 19, who noted that Orderic’s history was »parfois confuse dans sa chronologie«, but thought 
him more respectful of the Capetians than do others. I discuss the Sens chronicle and the histo-
riographical tradition at Saint-Denis in my forthcoming article, Charles the Bald, the Miraculous 
Translation of his Remains, and the Construction of the Past at Saint-Denis. 

27	 A letter of Pope Calixtus II (r. 1119–1124) to Louis VI dated 19 February 1124 mentioned 
Philippe, Louis, and Henri: Luchaire, Louis VI (as in n. 17), p. 157 (no. 340); Bullaire du pape 
Calixte II, 1119–1124. Essai de restitution, (ed.) Ulysse Robert, 2 vols., Paris 1891, vol. 2, p. 301 
(no. 485); and the forthcoming article mentioned in n. 2 above, where I also discuss the genealo-
gy in Paris, Bibliothèque Mazarine, MS 2013, fol. 222, prepared ca. 1125, which also lists only 
these sons. 



Elizabeth A. R. Brown212

named Hugues. Still, misleading information about the royal children indeed circu-
lated. A compact history of the French from the fall of Troy to 1108, extended to 
1137, which was probably composed at Saint-Denis and is known as the »Abbrevia-
tio« (incipit Anthenor et alii), ascribes five sons and a daughter to the royal couple, 
giving the names of neither the fifth and last son nor the daughter, and listing the first 
four sons (in incorrect order) as Philippe, Louis, Robert, and Henri28. This history 
appears to have circulated widely in Normandy29, and likely traces of its influence 
can be found in Orderic’s writings30. As to Orderic’s enumeration of Louis VI’s sons, 
his listing of the first three sons in correct order suggests that he had reliable infor-
mation about the royal family. So too does his knowledge that the wife of Guillaume 
of Chaumont was Louis VI’s daughter. Why then did Orderic award Louis and 
Adelaïde a child named Hugues as the fourth and last of their sons?

Orderic’s antipathy to the Capetian house, revealed in many passages in his »His-
toria ecclesiastica«, suggests, I propose, that Orderic assigned Hugues to Louis VI 
and Adelaïde of Maurienne because the name evoked that of Louis VI’s great-great-
great-grandfather Hugues Capet (ca. 940–996), founder of the Capetian line, who in 
987 had become king of France despite the existence of Carolingian claimants to the 
throne, descendants of Charlemagne. As will be seen, Orderic knew the accounts of 
Hugues Capet’s rise to power that presented him as an ambitious, upstart traitor, 
who gained the throne by enlisting the aid of the turncoat bishop Ascelin of Laon. 
Orderic had his own more moderate views of Hugues Capet, which I will examine 

28	 RHGF, vol. 12, p. 67; MGH SS, vol. 9, p. 405–406 (Accepit autem uxorem filiam Humberti Mori-
ennae, vel, ut vulgo dicitur de Intermontes; ex qua genuit filios quinque, Philippum, Ludovicum, 
Robertum, Henricum; quinti nomen non occurrit memoriae, qui et puer decessit: habuitque ex ea 
filiam unam); see also BnF, lat. 49372, fol. 27r; and lat. 14 663, fol. 192v. Without mentioning the 
incorrect birthorder, the editors of RHGF (published in 1781, p. 67 n. g) identified the unnamed 
and youngest son as Hugo and the unnamed daughter as Constance, and also added the names 
of Philippe, archdeacon of Paris, and Pierre of Courtenay. Georg Waitz, who edited the work 
for the MGH (1851, p. 406 n. 87), supplied the names Hugues, Philippe, and Pierre. Note also 
the mistakes in the account of the family of King Henry of France that Orderic composed for 
the Gesta Normannorum ducum (as in n. 24), (ed.) van Houts, vol. 2, p. 152–153, and cf. the ed-
itor’s comment, vol. 1, p. lxxii.

29	 Rosamond McKitterick pointed out the wide circulation of the »Abbreviatio« in Normandy, 
in: Postérité et transmission des œuvres historiographiques carolingiennes dans les manuscrits 
des mondes normands, in: L’historiographie médiévale normande et ses sources antiques, Xe–
XIIe siècle: actes du colloque international de Cerisy-la-Salle et du Scriptorial d’Avranches (8–11 
octobre 2009), (ed.) Pierre Bauduin, Marie-Agnès Lucas-Avenel, Caen 2014, p. 25–40, espe-
cially p. 28, 36. Robert of Torigni († 1186) appears to have used the »Abbreviatio« in the edition 
of the »Gesta Normannorum ducum« on which he worked in the late 1130s and continued cor-
recting for two decades: The Gesta Normannorum ducum (as in n. 24), (ed.) van Houts, vol. 1, 
p. lxxix–xci; vol. 2, p. 242–245. 

30	 Like the »Abbreviatio«, Orderic’s »Historia« associated with Adelaïde’s father the placename In-
termontes (similar to the current Piedmont): see notes 2 and 28 above. Similarly, the wording of 
Orderic’s description of the accidental death in 1131 of the young King Philippe – per uicos Lute-
tiorum ludens persequeretur de equo corruit – echoes that used in the »Abbreviatio« – urbe Pari-
sius, de equo corruens, mortuus est: RHGF, vol. 12, p. 67; MGH SS, vol. 9, p. 406.3; cf. Orderic, 
Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 13, ch. 12; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 420–423; (ed.) Le Pré-
vost, vol. 5, p. 26–27. Like the account in the »Abbreviatio«, Orderic’s report does not mention 
the pig that caused the young Philippe’s fall, a subject of considerable interest to contemporaries 
and to others who recorded the event: Pastoureau, Le roi tué (as in n. 26), p. 43–56, and passim. 



Orderic Vitalis and Hugues of France 213

below. Nonetheless, however Hugues had gained the throne, the questions raised 
about his accession weighed with increasing heaviness on his heirs and successors as 
they attempted to establish themselves as a legitimate, divinely approved line. King 
Henry, Hugues Capet’s grandson, indeed named his third son Hugues, but after this 
the name fell into royal disfavor, arguably because of the increasingly pointed charges 
of illegitimacy that dogged Hugues Capet’s descendents31. Emphasizing the Cape-
tians’ links with Hugues Capet served as a reminder of the controversial origins of 
Capetian rule.

Orderic Vitalis’s Hostility toward the Capetians

The context in which Orderic announced the names of Louis VI and Adelaïde’s four 
sons makes clear his lack of regard for Louis’s father Philip, and for Louis himself. 
Before turning to Louis and his children, Orderic dwelled on King Philip’s decision 
to be interred at Fleury rather than at Saint-Denis because as a »terrible sinner« he 
did not dare to be buried near the body of »such a great martyr« for fear of incurring 
the awful fate that had long ago been visited on Charles Martel (whose damnation 
for appropriating church property was recounted in the »Visio Eucherii«). Orderic 
had already insisted on the king’s sinful and disreputable behavior in books eight and 
nine, where he described at length Philip’s shocking marriage to Bertrade of Mont-
fort and the church’s condemnation of his deeds. Orderic’s final comments on Philip 
in book nine made clear the king’s likely reasons for avoiding burial at Saint-Denis. 
»Chastised by the pontiffs of Gaul for having of his own free will deserted his wife – 
and [Bertrade] her husband – [Philip] was unwilling to renounce the suspect cove-
nant, but, wasted by age and disease, he rotted away, sobbing, on the dungheap of 
adultery32.« Orderic did not mince words.

In the eleventh book, after introducing Louis and his four sons in chapter 34, Or-
deric went on to describe the opposition Louis encountered during the first years of 
his reign from the tyrannical nobles his father had never tamed, whose resistance 
forced Louis to turn to the bishops of France for support. In the next chapter Order-
ic recounted the failures, defeats, and frustrations Louis had experienced before his 

31	 For the last Carolingians and the early Capetians, see Christian Settipani, with Patrick van 
Kerrebrouck, Nouvelle histoire généalogique de l’auguste maison de France, vol. 11, La pré
histoire des Capétiens, 481–987: Mérovingiens, Carolingiens et Robertiens, Villeneuve d’Ascq 
1993, p. 327–339, 408–419. On the circumstances of Hugues Capet’s accession and its conse-
quences, see Werner, Die Legitimität der Kapetinger (as in n. 26); and Elizabeth A. R. Brown, 
La généalogie capétienne dans l’historiographie du Moyen Âge: Philippe le Bel, le reniement du 
reditus et la création d’une ascendance carolingienne pour Hugues Capet, in: Religion et culture 
autour de l’an Mil: royaume capétien et Lotharingie. Actes du colloque Hugues Capet 987–1987. 
La France de l’an Mil. Auxerre, 26 et 27 juin 1987 – Metz, 11 et 12 septembre 1987, (ed.) Domi-
nique Iogna-Prat, Jean-Charles Picard, Paris 1990, p. 199–214.

32	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 8, ch. 20; (ed.) Chibnall, vol. 4, p. 260–263; (ed.) 
Le Prévost, vol. 3, p. 386–391; see also ibid., bk. 9, ch. 2; (ed.) Chibnall, vol. 5, p. 10–11; (ed.) 
Le Prévost, vol. 3, p. 462 (A pontificibus Galliæ castigatus quod ille uxorem et ipsa maritum ul-
tro deseruerit, a fœdo reatu resipiscere noluit, sed senio et ægritudine tabidus in adulterii stercore 
flebiliter computruit).



Elizabeth A. R. Brown214

father’s death, with his stepmother undermining him and abetting his enemies33. Or-
deric commenced by saying that in his youth Louis had been betrothed to a daughter 
of Count Gui of Rochefort but had been unable to govern the county because of the 
nobles’ hostility. Why did they oppose him? According to Orderic, because »he had 
given Lucianne, the virgin to whom he had been betrothed, to Guichard of Beau-
lieu«34. Here Orderic twisted the truth and manipulated chronology, presenting as a 
betrothal what had been a marriage that was dissolved in 1107 at the Council of 
Troyes, and mis-identifying Lucianne’s second husband, who was Guichard de Beau-
jeu35. As it stands, Orderic’s statement suggests that Louis was resisted because he had 
handed over to another man a woman to whom he had simply been betrothed – 
leaving the woman’s virginal state in doubt and providing grounds for suspicion 
that she might have borne Louis the daughter who, as has been seen, was wedded to 
Guillaume of Chaumont.

As to Guillaume, Orderic dealt with him in book twelve, recounting events of the 
year 1119. There Orderic referred to him twice as »the king’s son-in-law«, without 
giving the name of his wife, the king’s daughter. Drawing attention to Guillaume as 
gener regis obviously raised interest in the identity of the woman who was married 
to the man whom Orderic described, unflatteringly, as a »haughty and angry young 
novice«, eager for lucre, one of whose rash escapades resulted in his capture and the 
payment of a huge ransom36. Clearly the woman could not have been the son of 
Adelaïde of Maurienne (who was Louis’s second wife, as Orderic had made clear, 
and as his readers might well have known – despite Orderic’s failure to mention it – 
had married Louis just four years before 1119, in the spring of 1115)37. Thus Guillau-

33	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 11, ch. 35; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 156–159; (ed.) 
Le Prévost, vol. 4, p. 285–288. Of Louis’s coronation Orderic simply said that he was Aureli-
anis intronizatus, without mentioning the opposition to his installation that led to the ceremo-
ny’s being held in Orléans rather than in Reims, for which see Luchaire, Louis VI (as in n. 17), 
p.  30–31 (no. 57); Christof Rolker, Marcel Schawe, Das Gutachten Ivos von Chartres zur 
Krönung Ludwigs VI., in: Francia 34 (2007), p. 146–157; Johanna Dale, Royal Inauguration and 
the Liturgical Calendar in England, France, and the Empire, c. 1050–c. 1250, in: Anglo-Norman 
Studies XXXVII: Proceedings of the Battle Conference 2014, (ed.) Elisabeth van Houts, Wood-
bridge 2015, p. 83–98 (p. 86–88). 

34	 In iuuentute sua Ludouicus filiam Guidonis Rubei comitis de Rupeforti desponsauit, et heredita
rio iure competentem comitatum subiugare sibi sategit. Capreosam et Montem-Leherici et Be-
tholcortem aliaque oppida obsedit, sed multis nobilibus illi fortiter obstantibus non optinuit, 
presertim quia Lucianam uirginem quem desponsauerat Guiscardo de Bello Loco donauerat: Or-
deric, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 11, ch. 35; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 156–157; (ed.) Le 
Prévost, vol. 4, p. 285. 

35	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 11, ch. 35; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 156 n. 2–3; 
(ed.) Le Prévost, vol. 4, p. 285–286 n. 3. Citing Luchaire, Louis VI (as in n. 17), p. 27 (no. 50), 
Chibnall pointed out in her ed. of the »Historia ecclesiastica« (vol. 6, p. 156 n. 3) that Lucianne 
married Guichard of Beaujeu.

36	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 12, ch. 19; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 248–249; (ed.) 
Le Prévost, vol. 4, p.  368–369 (Tunc Guillelmus de Caluimonte gener regis aliique superbi 
tirones, irati quod Britolii nichil lucrati fuissent, ad Tegulense castrum fere ducenti diuerterunt, ut 
sibi aliquid emolumenti seu laudis uendicarent. Porro Gislebertus, Tegulensis castellanus …  
[V]enientibus uero Francis subito prosiluit, generumque regis Guillelmum comprehendit, pro 
cuius redemptione cc argenti marcos habuit).

37	 Van Kerrebrouck, Les Capétiens (as in n. 7), p. 81 and 87 n. 45.



Orderic Vitalis and Hugues of France 215

me’s wife must have been either the daughter of Louis VI’s first wife – in which case 
that wife was not a virgin when she and Louis parted – or a bastard. In either case, 
whatever the birth status of the king’s daughter and whatever her name, Orderic 
made clear that her husband, a royal son-in-law, was an unsuccessful, immature, pre-
tentious upstart and braggart. 

Describing the death in 1131 of the young King Philippe in the twelfth chapter of 
his thirteenth book38, Orderic stressed the simplicity of the prince’s ways, rather 
than the winning qualities ascribed to him by Suger and the chronicler of Morigny, 
who agreed that he was »a charming flower of a boy«39. More important, rather than 

38	 For Orderic’s account, see his Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 13, ch. 12; (ed.) Chibnall, 
vol. 6, p. 420–424; (ed.) Le Prévost, vol. 5, p. 26–27. Pastoureau reviewed the different ac-
counts of Philippe’s death, in Le roi tué (as in n. 26), p. 43–56. Pastoureau accepted the date 
13 October given by Orderic Vitalis, which he believed confirmed by entries in the obituaries of 
nearby churches (ibid., p. 55). However, the obituaries of the major establishments in Paris, in-
cluding Saint-Denis, where Philippe was buried, and its dependency Argenteuil, seem to me to 
suggest that he died on 14 October: Obituaires de la province de Sens, (ed.) Auguste Molinier 
et al., 4 vols., Paris 1902–1923 (Recueil des historiens de la France, Obituaires), vol. 2, p. 275, 300 
(14 October, Saint-Germain-des-Prés); p. 285 (15 October, also Saint-Germain-des-Prés); p. 328 
(14 October, Saint-Denis); p. 350 (14 October, Argenteuil); p. 391 (14 October, Saint-Magloire); 
although note p.  462 (12 October, Saint-Martin-des-Champs); a few of the notices refer to 
Philippe as puer. Although Suger stated that Philippe’s accident occurred while he was riding per 
ciuitatis Parisiensis suburbium, the testimony of the chronicler of Morigny that he fell in angi-
portu (a narrow alley) seems more likely to be accurate; similarly, Orderic Vitalis had him riding 
per vicos Lutetiorum (through the quarters or neighborhoods of Paris). See Suger, Vie de Louis 
VI le Gros, (ed.) and (tr.) Henri Waquet, Paris 1964 (Les classiques de l’histoire de France au 
Moyen Âge, 11), p. 266 ; id., Œuvres complètes de Suger, (ed.) Albert Lecoy de la Marche, 
Paris 1867 (Publications de la Société de l’histoire de France, 139), p. 138–139; La chronique de 
Morigny (1095–1152), 2nd ed., (ed.) Léon Mirot, Paris 1909 (Collection de textes pour servir à 
l’étude et à l’enseignement de l’histoire, 41), p. 55–56; and Bournazel, Louis VI (as in n. 23), 
p. 194 (who followed Suger). A list of kings in one of the chancery registers of Philip Augustus 
described Philippe as a porco interfectus and mortuus in Greva Parisius, which would be under-
standable if he died in Paris itself: the list is found in Register C, Paris, Archives nationales, JJ 7, 
fol. 145, and is edited in Elizabeth A. R. Brown, La notion de la légitimité et la prophétie à la 
cour de Philippe Auguste, in: La France de Philippe Auguste: le temps des mutations. Actes du 
Colloque international organisé par le C. N. R. S. (Paris, 29 septembre – 4 octobre 1980), (ed.) 
Robert-Henri Bautier, Paris 1982 (Colloques internationaux du Centre National de la Recher-
che Scientifique, 602), p. 77–110 (p. 103–104), reprinted in ead., The Monarchy of Capetian 
France and Royal Ceremonial, Aldershot 1991 (Variorum Collected Studies Series, 345), no. I. 
Cf. William Chester Jordan, The Historical Afterlife of Two Capetian Co-Kings Who Prede-
ceased Their Fathers, in: Louis VII and His World, ed. Michael L. Bardot, Laurence Wade 
Marvin, Leiden, Boston 2018 (Later Medieval Europe, 18), p. 114–125 (p. 123) (»the accident 
happened on the outskirts of old Paris«).

39	 Interea Philippus puer quem ante biennium Ludouicus rex in regem consecrari fecerat, quique 
pro simplicium nectare morum omnibus qui cognoverant eum placuerat, dum quendam armige-
rum per uicos Lutetiorum ludens persequeretur de equo corruit, et membris horribiliter fractis in 
crastinum obiit. Sic sine confessione et uiatico coram patre et matre iii idus octobris mortuus est, et 
cum magno luctu inter reges Francorum tumulatus est: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), 
bk. 13, ch. 12; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 420–423; (ed.) Le Prévost, vol. 5, p. 26–27. Compare 
Suger’s description of Philippe as floridus et amenus puer, … bonorum spes timorque malorum: 
Suger, Vie de Louis VI (as in n. 38), (ed.) Waquet, p. 266 ; id., Œuvres (as in n. 38), (ed.) Lecoy 
de la Marche, p. 138. That Orderic should have ascribed to the young Louis the nickname 
florus seems worth noting, particularly because of its links with the name Florus given to Louis VI’s 



Elizabeth A. R. Brown216

attributing Philippe’s death to his horse’s accidental encounter with a pig in a narrow 
street in Paris, as was generally reported, Orderic portrayed him as falling from his 
horse, »his limbs horribly shattered«, while he playfully (ludens) pursued a compan-
ion through the city. Not only this. Orderic went on to state that the prince died 
without having confessed and without having received the last sacraments, in his 
father and mother’s dwelling, three days before the ides of October, 13 October. The 
precision of the date he gave – which he is the only contemporary chronicler to men-
tion – added credibility to the first part of his statement, even though the most reli-
able sources indicate that the young king died a day later, on 14 October40. This, of 
course, raises the question whether Orderic chose the 13th of the month because the 
number thirteen possessed negative connotations in the 12th century, a question to 
which I have not yet been able to find an answer.

Just as in describing Philippe’s death Orderic suggested that he was a prankster and 
incompetent horseman, so also he implied that although Philippe died in his parents’ 
presence, they had not taken care to insure the presence of a priest to whom their son 
could confess and from whom he could receive communion before he died41 – which 
of course boded ill for the welfare of his soul. The contrast could scarcely have been 
stronger with the holy, sacrament-laden, model death Orderic attributed, seven 
chapters later, to King Henry of England in December 1135. Dubbing him katholi-
cus, Orderic described the king’s dying exhortation to all to preserve the peace and 
protect the poor, his confession and penance, and the absolution he received from 
the priests who anointed him with holy oil and gave him communion before he com-
mended himself to God42. Not only that. Immediately before recounting Henry’s 
holy passing (on a Sunday, 1 December), Orderic gratuitously introduced a para-
graph dedicated to a brush with death he said Louis VI had experienced at about the 
same time. Alleging that Louis was stricken with diarrhea, Orderic described the 
king’s fear of dying and his consequent attempt to settle his quarrels with his nobles – 
and the divine reprieve he was given so that he could »correct his life« (pro correc
tione uitae)43. The dissimilarity between Louis and Henry and their confrontations 
with mortality was, as Orderic portrayed them, inescapable. 

half-brother, the second son (after Philippe) born to Bertrade de Montfort, for whom King 
Louis’s father Philip abandoned his mother Berthe in 1092: van Kerrebrouck, Les Capétiens 
(as in n. 7), p. 71–73.

40	 Both Luchaire (Louis VI [as in n. 17], p. 219 [no. 474]) and Pastoureau (Le roi tué [as in 
n. 26], p. 54–55) were impressed by Orderic’s exactness. Bernard Gui gave the date 3 ides of Oc-
tober, probably because he knew Orderic’s work; so too did Jean of Saint-Victor, who seems to 
have relied on Bernard Gui. For Bernard Gui, see BnF, lat. 4976A, fol. 177r; lat. 4985, fol. 126v; 
nouv. acq. lat. 779, fol. Clxxvijr; for Jean, see BnF, lat. 15 011, fol. 380r. 

41	 Pastoureau interpreted the passage similarly, in Le roi tué (as in n. 26), p. 54–55.
42	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 13, ch. 19; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 449–450; (ed.) 

Le Prévost, vol. 5, p. 50 (Denique katholicus rex de seruanda pace et tutela pauperum omnes 
obsecrauit, et post confessionem pœnitentiam et absolutionem a sacerdotibus accepit, oleique sacri 
unctione delimitus et sancta eucharistia refectus Deo se commendauit).

43	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 13, ch. 18; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 446–449; (ed.) 
Le Prévost, vol. 5, p. 48–49 (Metu igitur mortis domum suam et quæque habebat disposuit … 
omnipotens Adonai … spacium uitæ prolongauit, et meliorationem transacti status pro correctio-
ne uitæ ex insperato contulit). See Luchaire, Louis VI (as in n. 17), p. 254 (no. 559), for the king’s 
illness in October and November 1135. 



Orderic Vitalis and Hugues of France 217

After recounting young Philippe’s death, Orderic passed in chapter twelve to King 
Louis’s subsequent arrangement of the coronation of his son Louis in Reims by Pope 
Innocent II (which occurred on 25 October 1131). Here Orderic disparaged the sig-
nificance of the solemn occasion by announcing that the ceremony displeased people 
of all ranks – laymen who had hoped to increase their standing after the king’s death 
and clergy wishing to claim the right to elect the new king. Hence, Orderic said, if 
they could have done so, they would have opposed the consecration of the young 
prince44. Orderic is the only contemporary to record the opposition, which eerily re-
calls the circumstances to which Ivo of Chartres attributed Louis VI’s coronation in 
1108 in Orléans rather than in Reims – to which Orderic had not alluded45. Such tes-
timony scarcely flattered either the king and his son and namesake.

Orderic’s account of the death of Louis VI and the accession of his son and name-
sake in August 1137, recounted in the 32nd chapter of book thirteen, subtly disparag-
es the king and also his son and successor, who was sixteen or seventeen when his 
father died. Opening the chapter with the deadly heat wave that struck from July 
through mid-September, Orderic then described the king’s dispatch of Louis to marry 
Eleanor of Aquitaine, again dubbing the young man florus and calling attention to 
his youth by declaring that his father »committed him to the guardianship« of two of 
the kingdom’s leading nobles. Having made clear two chapters earlier that before dy-
ing (in Santiago), Eleanor’s father William had ordered her marriage to the young 
king Louis and made Louis »heir of all his right« (totius iuris sui heredem)46, Orderic 
here presented Louis VI as sending »the army of Gaul« »to subjugate the region«. 
Thus he imputed to the king bellicose intentions that contrast sharply with Louis VI’s 
determination to insure that the entourage inflict no harm on the region’s inhabitants 
and alienate no one, which Abbot Suger emphasized47. Proceeding, Orderic depicted 

44	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 13, ch. 12; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 422–423; (ed.) 
Le Prévost, vol. 5, p. 27 (quæ consecratio quibusdam Francis utriusque ordinis displicuit. Qui-
dam enim laicorum post mortem principis spem augendi honoris habebant, quidam uero clerico-
rum ius eligendi et constituendi principem regni captabant. His itaque pro causis, nonnulli de or-
dinatione pueri musitabant, quam procul dubio impedire si potuissent summopere flagitabant). 
Despite his distrust of Orderic, in Louis VI (as in n. 17), p. 221–222 (no. 478), Luchaire men-
tioned his report, although he noted that he found it »difficile de dire à quels évènements le chro-
niqueur fait ici allusion«, and acknowledged that »[l]es autres sources ne donnent rien à cet 
égard«; see ibid., p. 221 (no. 476), for the date of the young Louis’s coronation (confirmed by 
other sources besides Orderic). Rolf Grosse discussed the importance of the pope’s participa-
tion in the ceremony, in Scire et posse. Ludwig VI. von Frankreich, in: Heinrich V. in seiner Zeit. 
Herrschen in einem europäischen Reich des Hochmittelalters. Fachtagung, 16. bis 18. Juni 2011 
in Bochum, (ed.) Gerhard Lubich, Cologne, Vienna 2013 (Forschungen zur Kaiser- und Papst-
geschichte des Mittelalters, 34), p. 233–251 (p. 248–249); see also p. 235–236 on Ivo of Chartres. 

45	 Explaining the decision, Ivo wrote, Erant enim quidam regni perturbatores, qui ad hoc omni stu-
dio uigilabant, ut aut regnum in aliam personam transferretur, aut non mediocriter minueretur: 
Rolker, Schawe, Das Gutachten Ivos von Chartres (as in n. 33), p. 154. See n. 33 above.

46	 Eodem tempore Guillelmus Pictauensium dux … ante aram beati apostoli [Jacobi] uenerabiliter 
defunctus est. Filiam uero suam Ludouico iuueni Francorum regi in coniugem dari precepit, 
ipsumque regem totius iuris sui heredem constituit: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 
13, ch. 30; (ed.) Chibnall, vol. 6, p. 480–483; (ed.) Le Prévost, vol. 5, p. 81. 

47	 Ludouicum Florum filium suum accersiit, eumque … tutelæ commisit, et cum exercitu Galliæ in 
Aquitaniam direxit, ut filiam Pictauensis ducis uxorem duceret, totumque ducatum sicut Guillel-
mus dux constituerat sibi subiugaret. Interea Ludouicus rex nimietate estiui caloris in Aquilina 



Elizabeth A. R. Brown218

Louis VI as suffering and dying in the forest of Yvelines on two nones of August (4 
August) and being buried »among kings« at Saint-Denis, with his son Louis (de-
scribed as puer) being crowned on the following Sunday (8 August) at Poitiers and 
thus »gaining the kingdom of the French and the duchy of Aquitaine, which none of 
his forebears had held«. Orderic’s report thus suggests that the young Louis alone 
was crowned at Poitiers three days after Louis died, that through this coronation he 
gained possession of France as well as Aquitaine, and that he had somehow won 
Aquitaine by means other than marriage. Having earlier cast aspersions on the young 
Louis’s coronation in Reims on 25 October 1131, here Orderic conveniently disre-
garded it, and portrayed him as being crowned to secure not only Aquitaine but also 
France a few days after his father’s death, a ceremony for which there is no other ev-
idence and which seems unlikely to have occurred48. 

Except for the reference to Louis VI’s burial at Saint-Denis, these assertions of Or-
deric are unsubstantiated and differ from reports in other sources, which show that 
the king died in Paris on 1 August, the feast of Saint Peter’s Chains, three days before 
the date Orderic gave49. The chronology of events is by no means clear, but the dou-
ble coronation and marriage of Louis and Eleanor may have taken place in Bordeaux 
on the same day that Louis died, 1 August50. While they were still in Bordeaux, Louis 

silua ægretauit, et crescente languore ii nonas Augusti hominem exiuit atque in æcclesia sancti 
Dionisii Ariopagitæ inter reges regiam tumulationem accepit. Sequenti autem dominico Ludoui-
cus puer Pictauis coronatus est; et sic regnum Francorum et Aquitaniæ ducatum quem nullum pa-
trum suorum habuit nactus est: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 13, ch. 32; (ed.) 
Chibnall, vol. 6, p. 490–491; (ed.) Le Prévost, vol. 5, p. 88. Cf. the account in Suger, Vie de 
Louis VI (as in n. 38), (ed.) Waquet, p. 280–283; id., Œuvres (as in n. 38), (ed.) Lecoy de la 
Marche, p. 146 (nobilissimum virorum exercitum, quingentorum et eo amplius militum de me-
lioribus regni colligit … Copiosas etiam gazas … deliberans, ne quid in toto ducatu Aquitanie 
rapiant, ne terram aut terre pauperes lædant, ne amicos inimicos faciant regia majestate intermi-
nat).

48	 Daniel F. Callahan discussed ducal coronation rituals, in Eleanor of Aquitaine, the Coronation 
Rite of the Duke of Aquitaine and the Cult of Saint Martial of Limoges, in: The World of Elea-
nor of Aquitaine: Literature and Society in Southern France between the Eleventh and Thir-
teenth Centuries, (ed.) Marcus Bull, Catherine Léglu, Woodbridge 2006, p. 29–36.

49	 A charter issued by Louis VII in 1146–1147 confirms the evidence for the date of Louis VI’s 
death provided by obituaries and by Suger: Dufour, Louis VI (as in n. 21), p. 480; Suger, Vie de 
Louis VI (as in n. 38), (ed.) Waquet, p. 284–287; id., Œuvres (as in n. 38), (ed.) Lecoy de la 
Marche, p. 146–148; Luchaire, Louis VI (as in n. 17), p. 270 (no. 595) (noting that the obituary 
of Argenteuil differs from Orderic); Achille Luchaire, Histoire des institutions monarchiques 
de la France sous les premiers Capétiens (Mémoires et documents). Études sur les actes de 
Louis VII, Paris 1885, p. 154, 376–377 (no. 172) (in anniversario patris mei, id est ad Vincula 
Sancti Petri). 

50	 Suger wrote that Louis and Eleanor were crowned and married in Bordeaux on a Sunday with-
out specifying a precise date, possibly because of the ceremony’s striking coincidence with 
Louis VI’s death, and, even more, Suger’s likely chagrin and grief at being absent from Paris and 
Saint-Denis when the king died and was buried, which doubtless affected his account of these 
events, with which his Life of Louis ends: Vie de Louis VI (as in n. 38), (ed.) Waquet, p. 282–
283; Suger, Œuvres (as in n. 38), (ed.) Lecoy de la Marche, p. 146–147 (die dominica … prefa-
tam puellam cum eo diademate regni coronatam sibi conjugio copulavit). Suger recounted the re-
turn of the royal entourage (pervenimus) through Saintonge to Poitiers cum exultatione totius 
terræ before discussing Louis VI’s death; he did not mention the celebration of any ceremony in 
Poitiers, nor did he explicitly mention the young Louis’s presence there. The chronicle of Morigny 



Orderic Vitalis and Hugues of France 219

issued a solemn charter as king of the Franks and duke of Aquitaine in favor of the 
province’s ecclesiastics51. The couple may still have been in Bordeaux when they 
learned of Louis VI’s death, probably four days after he had died52. Yet again Order-

emphasizes how quickly after the marriage and coronation news of the king’s death reached Bor-
deaux – and also the speed with which the new king departed for Paris, leaving Eleanor in charge 
of the bishop of Chartres: Chronique de Morigny (as in n. 38), p. 67–68 (legali vinculo sociatus 
… inposicione aureorum diadematum insignitus … ecce legatus pernici cursu delatus advolat … 
Audito itaque … fine patris, tener ille animus novi sponsi sine mensura confunditur, et exuto in-
dumento leticie, tunica meroris vestitur … Communicato itaque cum proceribus et sapientibus 
viris de necessitate reversionis consilio … Ab Aquitania itaque Ludovicus disgrediens … Parisius 
peciit). In his notes to the edition, Mirot tried to reconcile this evidence with Orderic’s account 
by having Louis learn of his father’s death at Poitiers after being crowned there on 3 August and 
then return to Paris, »vraisemblablement à la fin d’août 1137«). In L’Abregé Royal (as in n. 15), 
vol. 2, p. 179–180, Labbe had indeed declared that the news of his father’s demise reached Louis 
in Poitiers as he was returning from Bordeaux, but the chronicle of Saint-Étienne of Limoges 
that he included in his preuves (ibid., vol. 2, p. 621–622) does not mention Poitiers (or Louis VI’s 
death), saying simply that Louis left Bordeaux after solemnly marrying Eleanor. Wrestling with 
the problems posed by the differences among the chroniclers, Alfred Richard accepted Order-
ic’s testimony concerning Poitiers, which led him to posit the introduction of a novel ritual there 
for the »sacre du duc et de la duchesse« and also to state that in Bordeaux Louis and Eleanor 
were simply married (according to him on 25 July) (with no reference to a coronation), that 
Louis issued the charter in favor of the prelates of Bordeaux not as king but »en qualité d’époux 
désigné de la fille de Guillaume VIII«, and that the couple left Bordeaux on the day of their wed-
ding: Histoire des comtes de Poitou 778–1204, 2 vols., Paris 1903, vol. 2, p. 60–62. Citing no 
source, Jean Dufour placed the marriage at Bordeaux »dans les derniers jours de juillet 1137«: 
Suger, personnage complexe, in: Suger en question. Regards croisés sur Saint-Denis, (ed.) Rolf 
Grosse, Munich 2004 (Pariser Historische Studien, 68), p. 11–20 (p. 13).

51	 Louis’s charter favoring the province’s churches was issued by him as »the younger Louis, son 
of the great Louis, by grace of God king of the French and duke of the Aquitanians«. Confirm-
ing an act of his father, it was dated 1137 (anno regni nostri quarto/sexto), in Bordeaux in palatio 
nostro, in the presence of the archbishops of Bourges, Tours, and Bordeaux, the bishops of Char-
tres, Orléans, Agen, Angoulême, and Saintes, and Abbot Suger of Saint-Denis. See Luchaire, 
Louis VI (as in n. 17), p. 265 (no. 581); id., Études sur les actes (as in n. 49), p. 83, 97–98 (no. 1) 
(esp. p. 98 n. 1, expressing reservations concerning Orderic’s account); RHGF, vol. 16, p. 2–3 
(Ego Ludovicus junior, magni Ludovici filius, Dei gratia Rex Francorum et Dux Aquitanorum 
…); Nicolas Brussel published the text from the Chambre des comptes register »Qui es in cœ-
lis«, fol. 222, in: Nouvel examen de l’usage général des Fiefs en France pendant le XI. le XII. le 
XIII. et le XIVe. siécle, 2 vols., Paris 1727, vol. 1, p. 287–289 n. a. Labbe drew on the register 
»Croix« (p. 191), for the version he published in L’Abregé Royal (as in n. 15), vol. 2, p. 607–609 
(no. IX), where the text of Louis VI’s act is followed by the final clause of his son’s confirmation. 
Jean Dufour edited Louis VI’s act in: Recueil des actes de Louis VI, roi de France (1108–1137), 
4 vols., Paris 1992–1994 (Chartes et diplômes), vol. 2, p. 312–319 (no. 387); Dufour believed 
(ibid., p. 316) that Louis confirmed his father’s act after learning of his death, but Louis’s title in 
the act suggests to me that he issued the confirmation before the news had reached him.

52	 The chronicle of Morigny (as in n. 38), p. 67, reports that news of the king’s death was brought 
by a legatus pernici cursu, and but he could scarcely have traveled the 583 km. between Paris and 
Bordeaux (or indeed Poitiers) in less than four days: Robert-Henri Bautier, Recherches sur les 
routes de l’Europe médiévale, in: Bulletin philologique et historique (jusqu’à 1610) du Comité 
des travaux historiques et scientifiques (1960), p. 99–143 (p. 102–103); id., Recherches sur la 
chancellerie royale au temps de Philippe VI, in Bibliothèque de l’École des chartes 122 (1964), 
p. 89–176; and 123/2 (1965), p. 313–459 (p. 398–401), reprinted in id., Chartes, sceaux et chancel-
leries. Études de diplomatique et de sigillographie médiévales, 2 vols., Paris 1990 (Mémoires et 
documents de l’École des chartes, 34), vol. 2, p. 615–852 (p. 788–791); Arlette Higounet-Nadal, 



Elizabeth A. R. Brown220

ic’s account of these events, critically important for the Capetians, is distorted, mis-
leading, and on essential points incorrect53.

Orderic Vitalis and Hugues Capet 

Orderic had mixed feelings about Hugues Capet, the founder of the Capetian line, 
whom he called Hugues the Great (Hugo Magnus) – as he did Hugues’s father (ca. 
898–956), thus leading to confusion among editors as well as readers54. Hugues’s father 
had been no friend to Saint-Évroul, Orderic’s own house, since he was ultimately re-
sponsible for the theft of three holy bodies cherished at the monastery, including 
that of the house’s founder, Saint Évroul. Yet in recounting the story of the theft in 
the sixth book of his history, focused on the history of Saint-Évroul, Orderic took 
pains to emphasize that the fault was not entirely the elder Hugues’s. As Orderic 
made clear, the spoliation occurred because Louis d’Outremer (r. 936–954), king of 
the Franks, had treated the elder Hugues badly, rousing Hugues’s anger and prompt-
ing him to order his troops to wreak vengeance on the Normans55. A speech by 
Bernard the Dane designed to turn Louis against Hugues indeed denounced Hugues 
as liar and traitor and a traitor’s son56. But perhaps in part because some of their pa-
tron saint’s bones were eventually returned to Saint-Évroul, a century after the theft, 
and because the remains that stayed in France were appropriately venerated, in the 
sixth book Orderic treated Hugues Capet’s accession to the throne in 987 neutrally, 
with restraint and without animus. »After the death of Hugues the Great«, Orderic 
wrote, »his son Hugues the Great succeeded him in the duchy, and when rivalries 
arose among Charles and the leading nobles of the realm, Hugues obtained the king-
dom and transmitted it to his heirs up to today«57. In this brief, matter-of-fact pas-

Le Journal des dépenses d’un notaire de Périgueux en mission à Paris (Janvier–Septembre 1337), 
in: Annales du Midi 76/3 (1964), p. 379–402 (p. 382).

53	 Luchaire, Mirot, Richard, and I are not alone in having been misled by Orderic’s testimony: see 
the preceding two notes; Luchaire, Louis VI (as in n. 17), p. 268 (no. 589); Elizabeth A. R. 
Brown, Eleanor of Aquitaine Reconsidered: The Woman and her Seasons, in: Eleanor of Aqui-
taine: Lord and Lady, (ed.) Bonnie Wheeler, John Carmi Parsons, New York 2002 (The New 
Middle Ages), p. 1–54 (p. 6); and, e. g., Ralph V. Turner, Eleanor of Aquitaine, Queen of France, 
Queen of England, New Haven 2009, p. 48–49.

54	 On Hugues Capet and his father, see Settipani, La préhistoire des Capétiens (as in n. 31), p. 408–
419. 

55	 Orderic described the theft of the relics in Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 6, ch. 10; (ed.) 
Chibnall, vol. 3, p. 302–343, especially p. 314–317; (ed.) Le Prévost, vol. 3, p. 83–120, especial-
ly p. 96–97. The other bodies were those of Saints Évremond and Ansbert. See also Hingst, 
Written World (as in n. 1), p. 10–12, and n. 4 above. Delisle and Chibnall assigned the major 
work of composing the first and second books to the years 1136 and 1137, and concluded that 
book five was started in 1127 and book six in 1130 or 1131: Delisle, Notice (as in n. 1), p. xliv–
xlvi; Chibnall, General Introduction, in her ed. of Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), 
vol. 1, p. 45–46.

56	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 6, ch. 10; (ed.) Chibnall, vol. 3, p. 312; (ed.) Le 
Prévost, vol. 3, p. 93–94.

57	 Defuncto Hugone magno filius eius Hugo magnus in ducatu successit, et ortis quibusdam simul-
tatibus inter Karolum et regni optimates Hugo regnum optinuit, et heredibus suis usque hodier-
num diem reliquit: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 6, ch. 10; (ed.) Chibnall, 
vol. 3, p. 324–325; (ed.) Le Prévost, vol. 3, p. 104–105. For the return of relics to Saint-Évroul, 



Orderic Vitalis and Hugues of France 221

sage Orderic did not identify Charles (953–post 991), who was in fact the Carolin-
gian claimant to the throne, son of King Louis IV d’Outremer, brother of Louis’s son 
and successor King Lothar IV (941–986, r. 946–986), and uncle of Lothar’s son and 
successor King Louis V (ca. 966–987, r. 979–987). Nor did Orderic comment on the 
means Hugues employed to »obtain« the realm. 

Orderic probably wrote this assessment in or around 1131, soon after the house of 
Saint-Évroul recovered part of the relics that had been stolen almost two centuries 
earlier. In his fifth book, dedicated to the archbishops of Rouen and written some-
what before, Orderic’s appraisal of Hugues’s accession to power was fundamentally 
similar. Louis V is not mentioned in the section dedicated to Hugues, 42nd archbish-
op of Rouen (r. 949–982), where, following the death of Louis (IV) and the six-year 
reign of his son Lothar (IV), »the progeny of Charlemagne was [said to have been] 
completely driven from rulership of the realm, as Charles and the other sons of Lo-
thar were seized and Hugues elevated to the kingship«58. Here Orderic disregarded 
Louis V, muddied the identity and fate of Charles, and twice used the passive voice 
to dodge the issue of responsibility for capturing the Carolingians, and shield Hugues 
from reproach by having him raised to rulership rather than seizing the throne. 
Orderic’s account in the fifth and sixth books of his history resembles that of Guil-
laume of Jumièges in the »Gesta Normannorum ducum«, which Orderic revised 
and expanded, where Louis V was also disregarded, and Hugues Capet »was chosen 
by all« to replace the dead king Lothar, with the »support« of Duke Richard of Nor-
mandy59. 

Yet Hugues is presented more negatively in the first book of Orderic’s history, 
which Orderic composed some five years after the fifth and sixth books. A grand 
survey of universal history from the birth of Christ consisting largely of carefully 

ibid., (ed.) Chibnall, vol. 3, p. 326–342; (ed.) Le Prévost, vol. 3, p. 115–120. In the section he 
devoted to the theft of the holy bodies, Orderic appears to me less hostile to Hugues in particu-
lar than to the Franks in general; for a different assessment, see Hingst, Written World (as in 
n. 1), p. 11–12, 14.

58	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 5, section 42; (ed.) Chibnall, vol. 3, p. 82–85; (ed.) 
Le Prévost, vol. 2, p. 364 (Ludouico defuncto, Lotharius filius eius vi annis regnauit in quo pro
genies Karoli magni a regno funditus destituta est. Karolus enim aliique filii Lotharii regis capiun-
tur, et Hugo magnus, Hugonis magni filius, in regem eleuatur). According to the version of the 
»Historia Francorum Senonensis« that Orderic seems to have consulted, Lothar died in 976, and 
his son Louis reigned six years before dying in 982: Chibnall’s ed. of Orderic, Historia ecclesi-
astica (as in n. 1), vol. 4, p. 345–351 (p. 348) (where Chibnall published the version of the »His-
toria Francorum Senonensis« found [with appended notes on Norman history, ibid., p. 351–
352] in a MS originally from Saint-Étienne of Caen that contains what survives of Orderic’s 
seventh book, now Vatican City, Biblioteca Apostolica Vaticana, Reg. lat. 703B; this version dif-
fers from that edited by Georg Waitz, MGH SS, vol. 9, p. 348, 364–369 [relying on S. Germain 
François Harlay N. 485, now BnF, lat. 13 702, dating from the first half of the 12th century] and 
that used by Duchesne, Vatican City, Biblioteca Apostolica Vaticana, Reg. lat. 733A, fol. 1r–4r; 
as Chibnall pointed out in her ed. of Orderic, Historia ecclesiastica, vol. 4, p. xv–xvi, in their edi-
tions of the »Historia ecclesiastica« both Duchesne and Le Prévost included the entire Sens 
chronicle as the first three chapters of book seven, as if Orderic had written it or included it 
without modification in his history, neither of which is the case). 

59	 The Gesta Normannorum ducum (as in n. 24), (ed.) van Houts, vol. 1, p. 132–133 (mortuo 
Franchorum rege Lothario, in illius loco ab omnibus subrogatur Hugonis ducis Magni filius Hugo 
Capet adminiculante ei duce Ricardo).



Elizabeth A. R. Brown222

edited excerpts from different sources, the book was virtually completed around 
1136, when Orderic was also engaged in composing the eleventh book of his histo-
ry60. Here Orderic’s portrayal of Hugues reflects the negative biases of two of his 
sources, although Orderic modified them to produce a picture that is more neutral. 
The seventh book of Orderic’s work, which is only partly preserved, seems to have 
presented »a roughly chronological general history« focused on Normandy and 
France, and if Orderic in fact completed it, its depiction of Hugues Capet likely mir-
rored the acount he gave in the first book61.

In book one Orderic’s primary and fundamental source for his account of Hugues’s 
accession was the »Historia Francorum Senonensis«, whose animosity toward 
Hugues is unlimited62. Like many others, Orderic valued this history, and a copy of 
it is preserved in a manuscript containing the surviving portions of Orderic’s seventh 
book63. Orderic also drew for at least one critical element on a work whose outlook 
was very different: the history of the »modern« kings of France that Hugues of Fleu-
ry had finished in about 1115 as a sequel to his own »Historia ecclesiastica«64, where 

60	 Orderic’s account of Hugues Capet’s accession is edited only by Le Prévost (as in n. 1), vol. 1, 
p. 169–172. Despite the many changes Orderic made in the sources he used in the first two books 
of his history, Chibnall unfortunately decided not to reproduce the passages Orderic took (and 
generally adapted) from other sources, attributing her decision to publish them »in an abbrevi-
ated form, without translation, to the escalating costs of publication«, and to her belief that 
»[m]any readers of this series of texts (Oxford Medieval Texts) will never consult them« and her 
hope that »the indications of Orderic’s sources« which she gave would »be sufficient for the 
needs of any scholars who may wish to use the material to investigate medieval historiography 
and hagiography more deeply«: see Chibnall’s ed., vol. 1, p. vi, written in 1980; and, for her 
comments on Orderic’s treatment of his sources, ibid., vol. 1, p. 45–46, 49–63 and especially 
p. 127–128. Thus Chibnall indicated that Orderic simply extracted the account of Hugues Ca-
pet’s accession from the »Historia Francorum Senonensis« and summarized the story of the Va-
lerian prophecy found in what she described as »Relatio S. Walarici«, giving an incorrect refer-
ence she derived from Le Prévost’s edition: ibid., vol. 4, p. 155; cf. the ed. of Le Prévost, vol. 1, 
p. 172 n. 1. The text of the prophecy on which Orderic drew is found in: Acta Sanctorum Ordi-
nis S. Benedicti, (ed.) Luc d’Achery, Jean Mabillon, Venice 1734, p. 546–552 (»Historia rela-
tionis corporis S. Walarici abbatis in Monasterium Leuconaense. Auctore Anonymo, qui sæculo 
12. vixit. Ex mss. & Aprili Bollandiano«).

61	 On the seventh book, see Chibnall, in her ed. of Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), 
vol. 1, p. 47.

62	 Werner discussed the biases of the »Historia Francorum Senonensis« and Orderic’s use of it, in: 
Die Legitimität der Kapetinger (as in n. 26), p. 209–211. For the history, see n. 58 above.

63	 See Chibnall’s ed. of Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), vol. 1, p. 47, 121; and vol. 4, 
p. xiii–xvii, 345–351, 351–352; and n. 58 above. As van Houts showed, Guillaume of Jumièges 
used the Sens history in »Gesta Normannorum ducum«: see her ed. (as in n. 24), vol. 1, p. xxxix, 
lxix; vol. 2, p. 33 n. 3.

64	 I have relied on Georg Waitz’s edition of portions of history of the »modern« kings of France 
to 1108 (»Liber qui modernorum regum Francorum continet actus«), in MGH SS, vol. 9, p. 376–
395 (p. 384–385), and on the MSS, ibid., p. 340. As Jean-François Lemarignier has showed, the 
continuation of Aimoin of Fleury’s »Historia Francorum« (which Waitz cited as one of Hu-
gues’s sources) reproduces the »Historia Francorum Senonensis« for the years 898–1015: Au
tour de la royauté française du IXe au XIIe siècle, in: Bibliothèque de l’École des chartes 113 
(1955), p. 5–36 (p. 34, and p. 29–30, 32 for its use for earlier events). A full edition of Hugues of 
Fleury’s »modern« history is as sorely needed as a new edition of his »Historia ecclesiastica«: cf. 
Nico Lettinck, Pour une édition critique de l’»Historia ecclesiastica« de Hugues de Fleury, in: 
Revue bénédictine 91 (1981), p. 386–397. 



Orderic Vitalis and Hugues of France 223

the author went to some lengths to avoid condemning Hugues Capet or questioning 
his right to the crown. To account for Hugues Capet’s accession, Orderic also of-
fered a condensed and redacted account of the so-called Valerian prophecy, which 
attributed Hugues’s accession to divine intervention rewarding him for restoring 
Saint Valery’s remains to their proper resting place yet limiting his line’s rule to seven 
generations. The story’s resonance with Saint-Évroul’s actual loss of its sacred relics 
may have made it appealing to Orderic. Still, Orderic’s ambivalence towards Hugues 
Capet led him to shape and edit the prophecy. 

Describing Hugues’s accession to power, Orderic began by saying that King Lo-
thar died in 976 (and was buried at Reims), and that his son Louis reigned for eleven 
years (and was buried at Compiègne), statements that are close to the Sens account65. 
As to Charles, son of Louis IV d’Outremer and Louis V’s uncle, Orderic followed 
the Sens history in describing him (wrongly) as Lothar’s son and Louis V’s brother. 
However, rather than stating (like the Sens chronicle) that Charles »succeeded« 
Louis, Orderic simply said that he »wanted to reign« (regnare uoluit). Here Orderic 
was likely influenced by Hugues of Fleury, who wrote that Charles (correctly iden-
tified as Louis’s uncle), »desired to succeed his nephew«66. But Orderic did not follow 
Hugues of Fleury in exonerating Hugues Capet and dissociating him from Charles’s 
loss of the crown by blaming the realm’s proceres and the treasonous Ascelin, bishop 
of Laon67. Rather, Orderic adhered to the Sens chronicle in reporting that Hugues 

65	 Orderic’s xi annis may be a misreading of or an attempt to correct vi annis in the »Historia Fran-
corum Senonensis«: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1); (ed.) Le Prévost, vol. 1: p. 169; 
and for the »Historia Francorum Senonensis«, ibid., (ed.) Chibnall, vol. 4, p. 348. In Hugues of 
Fleury’s »modern« history, Louis is said to have become king in 976 and to have reigned for two 
years: MGH SS, vol. 9, p. 384.20–21; cf. Le Prévost’s ed. of Orderic, vol. 1, p. 170 n. 4, contin-
ued from 169, where the editor said that Hugues of Fleury assigned Louis a reign of nine years.

66	 MGH SS, vol. 9, p. 384 (patruus eius Karolus cupiens nepoti succedere). Cf. the »Historia Fran-
corum Senonensis«, in Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1); (ed.) Chibnall, vol. 4, p. 348 
(Cui successit Karolus frater eius, filius Hlotharii regis. Eodem anno rebellauit contra Karolum 
Hugo dux Francorum …).

67	 Hugues of Fleury emphasized that Louis (V) died sine sobole, and he also absolved Hugues Ca-
pet of responsibility for Charles’s capture, saying that the proceres of France and »especially« 
(maxime) Ascelin, bishop of Laon, pessimus proditor, placed Charles in custody in Senlis with 
his sons Charles and Louis, where Charles shortly died, after which his sons fled to the emper-
or, where they also died: MGH SS, vol. 9, p. 384–385. Then, he declared, the proceres of France 
chose Hugues Capet and »raised him to the royal throne« at Noyon (Hugonem assumentes … 
illum regio sublimavere solio). Hugues of Fleury proceeded to announce, foreshadowing Vincent 
of Beauvais, that the second line of the kings of France here failed, and the realm was transferred 
»to the third generation« »by the judgment of God, who raises those whom he wishes to raise, 
and humbles those he wishes to humble« (Sicque deficiente secunda regum Francorum linea, 
translatum est regnum in terciam generactionem, Dei hoc optante iudicio, qui quos vult elevat et 
quos vult humiliat). After this Hugues rehearsed the transfer of the realm from the Merovingians 
to the Carolingians »by the judgment of Pope Zachary«, and gave a short summary of highlights 
of Carolingian rule (emphasizing the separation of the regnum Francorum ab imperio Romano-
rum under Charles the Bald), before reiterating his earlier declarations that when Louis (V) died 
without children (here sine liberis), the proceres of France chose Hugues Capet as king (here 
provecxerunt super se Hugonem Magnum, Hugonis ducis Franciae filium). See also Elizabeth 
A. R. Brown, Vincent de Beauvais and the »Reditus Regni Francorum ad Stirpem Caroli Imper-
atoris«, in: Vincent de Beauvais: intentions et réceptions d’une œuvre encyclopédique au Moy-
en-Âge. Actes du XIVe Colloque de l’Institut d’études médiévales, organisé conjointement par 



Elizabeth A. R. Brown224

Capet rebelled against Charles, omitting, however, the explanation that he did so be-
cause Charles had »received« – that is, married – the daughter of Herbert, count of 
Troyes. Then, like the Sens history, Orderic stated that Hugues, frustrated in his at-
tempt to capture Laon, where Charles and his wife were dwelling, conspired with 
Ascelin, bishop of Laon, to take the city – and Charles as well. Orderic followed the 
Sens history in calling Ascelin uetulus presul (in the Sens chronicle traditor uetulus), 
and although Orderic did not label him episcopus falsus (as did the Sens history), he 
inserted his own harsh denunciation of Ascelin, echoing the judgment of Hugues of 
Fleury, who called Ascelin pessimus proditor. Orderic’s own condemnation of the 
turncoat ecclesiastic was fiercer than Hugues of Fleury’s: »Forgetful of his status and 
age, and of the death that soon awaited him, imitating Ahitophel and Judas, [Ascelin] 
did not blush to become a traitor68.« Orderic paraphrased the remainder of the Sens 
chronicle’s account, saying that Ascelin betrayed Laon at night, and that Hugues 
conquered Charles and his wife and imprisoned them in a tower in Orléans. At this 
point Orderic finally identified Charles’s wife as the daughter of Herbert of Troyes. 
Omitting the statement in the Sens chronicle that »Charles had not yet been anoint-
ed as king because of the resistance of Hugues« (Nondum autem ipse Karolus erat 
unctus in regem, resistente Hugone duce), Orderic simply declared that there (in 
Orléans) Charles had two sons, Louis and Charles. At this point Orderic proclaimed, 
»Thus the descendents of Charlemagne ceased ruling in France« (et exinde progenies 
Karoli Magni regnare in Francia desiit), only then announcing Hugues Capet’s unc-
tion at Reims (which he misdated 993), and saying (incorrectly) that Hugues’s son 
Robert was consecrated king in the same year and ruled for thirty-eight years69. 

Orderic may have calculated that adding a date and precise regnal years would in-
crease his account’s credibility – whether or not the information was correct. By pro-

l’Atelier Vincent de Beauvais (A. R. Te. M., Université de Nancy II) et l’Institut d’études médiéva-
les (Université de Montréal) 27–30 avril 1988, (ed.) Serge Lusignan, Monique Paulmier-Fou-
cart, Alain Nadeau, Saint-Laurent, Paris 1990 (Cahiers d’études médiévales, Cahier spécial, 4), 
p. 167–196. Hugues then recounted Pepin’s »elevation to the royal throne« (regali solio sublima-
tus), replacing the last Merovingian Childeric, declared inutilis et ineptus, by judgment of the 
Roman pontiff Zachary and by the proceres of the Franks. As Hugues of Fleury presents it, the 
Carolingians ruled until Louis died without heirs, after which the proceres of France »elevated 
over themselves Hugues the Great, son of Duke Hugues of France« (proceres Franciae … 
provecxerunt super se Hugonem Magnum, Hugonis ducis Franciae filium).

68	 Porro ille ordinis sui et etatis, contigueque sibi mortis immemor, Achitophel et Iudam imitatus, 
non erubuit fieri traditor: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 1, ch. 24; (ed.) Le Pré-
vost, vol. 1, p. 170. Ahitophel, who betrayed David (2 Sam./2 Kings 15:12), was regularly linked 
with Cain and Judas as an exemplar of treason. Orderic referred to Ahitophel again in bk. 4, ch. 
13 ([ed.] Chibnall, vol. 2, p. 314–315; [ed.] Le Prévost, vol. 2, p. 261–262), in a speech attribut-
ed to Waltheof, earl of Northampton, in refusing in 1075 to join the conspiracy against William 
the Conqueror launched by Roger, earl of Hereford, and Ralph, earl of Norwich: see (ed.) Chib-
nall, vol. 3, p. 310–315, especially p. 310 n. 2.

69	 Anno … dccccxciiio, Hugo dux in regem Remis unctus est. Eodem quoque anno Robertus filius 
eius rex ordinatus est, et regimine regni xxxviii annis functus est: Orderic, Historia ecclesiastica 
(as in n. 1), bk. 1, ch. 24; (ed.) Le Prévost, vol. 1, p. 171. Cf. the account in the Sens chronicle 
(ibid., [ed.] Chibnall, vol. 4, p. 348): Eodem anno unctus est in regem Remis ciuitate Hugo dux, 
et in ipso anno Rodbertus filius eius rex ordinatus est. Hic deficit regnum Karoli Magni. Ac-
cording to Hugues of Fleury, Robert became king in 995 and reigned for 34 years: MGH SS, 
vol. 9, p. 385.36.



Orderic Vitalis and Hugues of France 225

claiming the failure of Charlemagne’s line before describing the formal accessions of 
Hugues Capet and his son to the throne, Orderic may have hoped to distance the 
Capetians from the change of dynasty. In contrast, in the Sens chronicle, the conse-
crations of Hugues Capet and his son were mentioned before the solemn announce-
ment, Hic deficit regnum Karoli Magni. Here the two first Capetian kings, Hugues 
Capet and Robert, were explicitly linked with the extinction of the rule of Charle
magne himself rather than his progeny. Thus Orderic struck a balance between the 
Sens chronicle’s reading of the change of dynasty and the interpretation of Hugues 
of Fleury, who attributed to God’s inscrutable judgment and the action of the mag-
nates (proceres) of France Hugues Capet’s elevation to the throne, and who present-
ed the Capetian accession as »the translation of rulership« to a »third line« of kings 
from a »second one«, mentioning Charlemagne and his house before again empha-
sizing that after Louis V died childless the realm’s proceres raised Hugues Capet to 
power70.

To explain Hugues Capet’s accession Orderic presented his own drastically con-
densed account of the Valerian prophecy, which guaranteed the Capetians divinely 
approved rulership of France for seven generations71. Devoid of the laudatory com-
ments concerning Hugues Capet found in his source72, Orderic’s version suggests 
disapproval – although not outright condemnation – of Hugues’s act. At the outset, 
to describe the deed that »a certain vision« (quædam visio) had moved Hugues to 
accomplish Orderic used the phrase tantum facinus– a phrase that could mean »such 
a great crime« but could also be interpreted to signify no more than »such a great 
deed«. Here Orderic may have been using a verbal stratagem to hedge his bets. The 
only other pejorative words Orderic used in his account of the prophecy are found 
at the end, where he declared that Hugues had »invaded the realm«, while blunting 
the statement’s force by inserting the phrase »as is said«73. Orderic’s stylistic strate-

70	 MGH SS, vol. 9, p. 384–385. Later, in a passage concerning Arnoul, archbishop of Reims, the il-
legitimate brother of King Lothar, Orderic followed the Sens history in saying that Hugues Ca-
pet hated him quia de regali prosapia Karoli Magni erat but suppressed the statement in the Sens 
chronicle that Hugues »wanted to exterminate King Lothar’s progeny« (uolens exterminare 
progeniem Hlotharii regis): Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 1, ch. 24; (ed.) Le Pré-
vost, vol. 1, p.172; cf. the Sens chronicle, in (ed.) Chibnall, vol. 4, p. 348.

71	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 1, ch. 24; (ed.) Le Prévost, vol. 1, p. 169–172; cf. 
(ed.) Chibnall, vol. 1, p. 155 and especially n. 3. Orderic’s references to place names and other 
details demonstrate that he was using the account published by d’Achery and Mabillon (as in 
n. 60). Cf., in their edition, p. 547, 549: in pagum Vvimnacensem, in locum qui dicitur Legonaus 
… Sithiu … arenosum Somonæ alveum; and, in Orderic’s account, (ed.) Le Prévost, vol.  1, 
p. 171–172: de monasterio Sithiensi … et Legonao cenobio in Vinmacensi pago … super Sominæ 
flumen. I have not yet been able to consult MS 1407 of the Bibliothèque municipale of Rouen, 
which Chibnall cited as containing the account of the return of the body that Orderic employed. 

72	 The account of the translation on which Orderic relied states that Hugues gubernabat strenue 
partem Francigenæ patriæ, called him in divino cultu devotus, Dei & Sanctorum cultor humilli
mus, and compared his restoration of Valery’s remains to the Israelites transporting Joseph’s 
body out of Egypt, likening Valery to Joseph and Hugues Capet to Moses: Acta Sanctorum, 
Sæculum Quintum (as in n. 60), p. 548, 549–550.

73	 Ad tantum facinus Hugonem quædam visio animavit … et impetu fortitudinis suæ Arnulfum 
Deo volente terruit … Non multo post, ut dictum est, regnum invasit, et progenies eius usque in 
hodiernum diem in regno perduravit. Quatuor enim reges de stirpe iam regnaverunt ipsius, id est 



Elizabeth A. R. Brown226

gies enabled him to avoid denouncing Hugues outright without expressing tolerance 
or approval of his actions, but the passages he dedicated to Hugues make clear that 
his perspective was markedly different from Hugues of Fleury’s, and that he was not 
an ardent admirer of the founder of the Capetian line. 

In Orderic’s version of the prophecy, Saint Valery appeared to Hugues in Paris and 
promised that he and his progenies would rule in France »up to the seventh genera-
tion« if Hugues made Arnoul of Flanders transfer his body from Saint-Bertin, where 
it had been taken, back to its proper resting-place at Leuconay in Vimeu. As Orderic 
recounted the story, »by God’s will« Hugues terrified Arnoul into acquiescence, and 
then proceeded to invade the kingdom of France, where, subsequently, he and four 
of his descendants had ruled successively74. Orderic’s solemn announcement that 
four kings of Hugues’s line had already reigned and his sober enumeration of their 
names – Robert, Henry, Philip, and Louis – witnessed that time was inexorably pass-
ing and that the Capetians’ divinely ordained possession of the throne would end in 
three lifespans.

Orderic himself seems to have had both positive and negative feelings about the 
founder of the Capetian dynasty and his father, feelings that were doubtless affected 
by both men’s relations and interactions with the house of Saint-Évroul, and partic-
ularly the theft of its patron saint’s remains. Still, Orderic knew from the sources he 
used how divided his contemporaries were concerning the legitimacy of Hugues Ca-
pet’s accession to the throne of France and the continuing rule of his descendants. 
Orderic did not depict Hugues Capet as quite as unprincipled as the king appears in 
the Sens chronicle, but he made it clear that Hugues was a rebel and that he connived 
with at least one traitor in order to gain the throne.

Conclusion

In light of Orderic’s animosities toward the French royal house, the adeptness with 
which he often disparaged the Capetians, and his access to accurate information 
about them and their activities, it does not seem beyond the bounds of possibility 
that Orderic ascribed a son called Hugues to Louis VI and Adelaïde of Maurienne in 
order to remind his audience of the Capetian’s direct descent from an ancestor wide-
ly considered an ambitious and unscrupulous schemer and traitor who had plotted 
to gain the crown of France and establish his line in place of the Carolingian house. 
A son named Hugues served as a reminder of the shameful origins that were attribut-
ed to the Capetian dynasty. Further, by limiting Louis VI’s progeny to four sons, 
rather than the full complement Orderic must (or surely could) have known he had, 
Orderic depicted the ruler as a considerably less prolific progenitor than he was, 
whereas a later allusion to the king’s illegitimate daughter not only called into ques-
tion the king’s morality but also opened the possibility that the king’s first wife, Lu-

Rodbertus, Henricus, Philippus et Ludovicus: Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 1, 
ch. 24; (ed.) Le Prévost, vol. 1, p. 171–172; for Chibnall, see ibid., vol. 1, p. 155. 

74	 Orderic, Historia ecclesiastica (as in n. 1), bk. 1, ch. 24; (ed.) Le Prévost, vol. 1, p. 171–172. In 
Orderic’s retelling of the story Arnoul also restored the body of Saint Richer. 



Orderic Vitalis and Hugues of France 227

cianne, was not as virginal when Guichard of Beaujeu wedded her as she had been 
when Louis married her. 

In my view, a historian who was antipathetic and unsympathetic to the French 
(and especially the Capetians) and who got the number of Louis VI’s children wrong 
should not be trusted as a reliable recorder of a name that he alone mentioned and 
that by its very nature was controversial. Hence I propose eliminating Hugues from 
the list of Louis VI’s sons and consigning him once and all to the realm of legend, 
propaganda, and rumor.





Christoph Schmitt-Maass

BÜCHER-NETZWERKE

Ein Vorschlag zur Erforschung des Jansenismus und seiner Rezeption

Les meilleurs livres sont ceux que chaque 
lecteur croit qu’il auroit pu faire  

(Blaise Pascal, Pensées).

Einleitung: Von den Netzwerken zu den Büchern

Bekanntlich verdankt sich die Ausbreitung des Jansenismus nicht zuletzt einer klu-
gen Distributions-Politik einzelner namhafter Jansenisten-Familien, allen voran den 
Arnaud und Pascal1. Sie – wie auch Jansenisten-Familien der zweiten oder dritten 
Generation, zum Beispiel die Quatremère oder die Leroy2 – etablierten ein Perso-
nennetzwerk, das nicht auf Frankreich beschränkt blieb, sondern auch das Alte 
Reich und das Habsburgerreich umfasste. So stellten etwa führende Pietisten im 
Rahmen ihrer Kavalierstour Kontakt her zu namhaften Vertretern des Pariser Janse-
nismus3. Doch reichen die Verbindungen weiter: Der Bruder Antoine Arnaulds 
(1612–1694), Robert (1589–1674), erinnert sich in seinen »Mémoires«, dass Pierre 
Nicole (1625–1695) 1658 unter dem Pseudonym Wilhelm (Guillaume) Wendrock 
nach Köln gereist sei, um die Beziehungen der Messieurs de Port-Royal nach 
Deutschland zu intensivieren, où ils avoient déjà beaucoup de partisans4. Konkret 
bahnte Nicole die kommentierte Kölner Edition seiner eigenen Übersetzung von 
Blaise Pascals (1623–1662) »Lettres provinciales« ins Lateinische an5. Wer waren die 

1	 René Taveneaux, Avant-propos, in: ders., Jansénisme et prêt à intérêt. Introduction, choix de 
textes et commentaires, Paris 1977, S. 7–9, hier S. 7; Michel Carmona, Port-Royal, Paris 2018. 
Vgl. die Zuspitzung: »Si le jansénisme français est une affaire de famille, de grande famille et de 
famille de Grands, Arnauld en est le tuteur« (Aloyse Raymond Ndiaye, La philosophie d’Antoine 
Arnauld, Paris 1991, S. 7). 

2	 Marianne Cojannot-Le Blanc, Philippe de Champaigne, ou, La figure du peintre janséniste, 
Paris 2011, S. 128.

3	 Mathis Leibetseder, Attici Vettern in Paris. Pietismus, Jansenismus und das Netz von Bekannt-
schaften auf der Kavalierstour, in: Rainer Babel, Werner Paravicini (Hg.), Grand Tour. Adeli-
ges Reisen und Europäische Kultur vom 14. bis zum 18. Jahrhundert. Akten der internationalen 
Kolloquien in der Villa Vigoni 1999 und im Deutschen Historischen Institut Paris 2000, Ostfil-
dern 2005 (Beihefte der Francia, 60), S. 469–484.

4	 Robert Arnauld d’Andilly, Notice sur Port-Royal, Paris 1824 (Collection des Mémoires 
relatifs à l’histoire de France, Seconde série), S. 142.

5	 [Blaise Pascal] Ludovici Montalti Litteræ Provinciales, de morali & politica jesvitarvm discipli-
na. A Willelmo Wendrockio, Salisburgensi Theologo, e gallicâ in latinam linguam translatæ […], 
Köln (Schouten), 1658. 



Christoph Schmitt-Maass230

vielen deutschen »Anhänger« des Jansenismus, von denen Robert Arnauld d’Andil-
ly schreibt? 

Das wissen wir nicht. Die »deutschen Jansenisten« sind – trotz des einschlägigen 
Titels der Münchner Dissertationsschrift von Deinhardt aus dem Jahr 19296 – bislang 
erst in Ansätzen bekannt, zumindest was die Frühphase des 17. Jahrhunderts und die 
erste Hälfte des 18. Jahrhunderts betrifft. Für den Spätjansenismus (ab etwa 1760) ist 
die Forschungslage hingegen seit den einschlägigen Arbeiten von Peter Hersche 
deutlich besser7. Für den Jansenismus in Frankreich wie für die Erforschung seiner 
Rezeption im deutschsprachigen Raum gilt jedoch, dass die Identifikation der 
Jansenisten Probleme bereitet, da es sich um einen theologischen und politischen 
Kampfbegriff handelt, der der Denunziation diente. Dieses grundlegende Problem 
ist bereits 1953 von Jean Orcibal angesprochen worden8, wird aber auch aktuell von 
Monique Cottret thematisiert9.

I. Ein Problem: Wie wird man Jansenist?

Cornelius Jansenius (*1585) war 1638 in Löwen infolge der grassierenden Pestepi-
demie gestorben; und ein Freundeskreis hatte sein monumentales Lebenswerk, den 
dreibändigen »Augustinus«, 1640 posthum publiziert. Erst die Aneignung der au-
gustinischen Theologie des Jansenius, vor allem durch Antoine Arnauld (»Théologie 
morale des jésuites« sowie »De la fréquente communion«, beide 1643), läutet die Ge-
burt des Jansenismus unmittelbar nach der Mitte des 17. Jahrhundert ein10. Die Geg-
ner nutzten anfänglich medizinische Metaphern, um die Gefährlichkeit von Jan-
senius’ Theologie zu untermauern: dabei handele es sich um ein poison caché11 oder 
gar um die peste12 – Vergiftung und Infektion werden als Effekte einer Auseinander-
setzung mit der »Häresie« des Jansenismus imaginiert. Hinzu kam jedoch noch ein 
weiteres Argument, das die Entstehung, Definition und Abgrenzung der Jansenisten 
in dieser Frühphase begleitet: Im Sinne des Königs werden die Fürsprecher von Jan-
senius, Saint-Cyran (1581–1643) und Antoine Arnauld unter Aufrüstung des rheto-
rischen Arsenals von »Häretikern« zu »Verschwörern« aufgewertet – die theolo
gische und die politische Denunziation greifen in der Formel vom »Phantom des 

6	 Wilhelm Deinhardt, Der Jansenismus in deutschen Landen. Ein Beitrag zur Kirchengeschich-
te des 18. Jahrhunderts, München 1929 (Münchner Studien zur historischen Theologie, 8). 

7	 Peter Hersche, Der Spätjansenismus in Österreich, Wien 1977 (Veröffentlichungen der Kom-
mission für die Geschichte Österreichs, 7). Für einen Forschungsüberblick vgl. Harm Klue-
ting, The Catholic Enlightenment in Austria or the Habsburg Lands, in: Ulrich L. Lehner, Mi-
chael Printy (Hg.), A Companion to the Catholic Enlightenment in Europe, Leiden, Boston 
2010, S. 127–164, besonders S. 131 f.

8	 Jean Orcibal, Qu’est-ce que le Jansénisme? in: Cahiers de l’Association internationale des étu-
des françaises 3–5 (1953), S. 39–53.

9	 Siehe dazu die Einleitung unter dem Titel »Le jansénisme – existe-t-il?« in: Monique Cottret, 
Histoire du jansénisme, Paris 2016, S. 7 ff., die die von mir angerissenen Probleme und Strate-
gien detaillierter herausarbeitet.

10	 Zur Genese des Begriffs vgl. Michel Le Guern, Le Jansénisme: une réalité politique et un enjeu 
de pouvoirs, in: Recherches de Science Religieuse 91/3 (2003), S. 461–488.

11	 Olivier de Bienville, Le Poison caché sous le jansénisme, Metz (Antoine), 1653.
12	 Léonard de Marandé, Inconvenients du jansénisme adressez à M. Arnauld, Paris (Cramoisy), 

1753, S. 308.



Bücher-Netzwerke 231

Jansenismus«13 ineinander14. Innerhalb der politischen Geschichte des französischen 
Jansenismus wiederholt sich diese Denunzierungsstrategie zu verschiedenen Zeiten, 
und die Jansenisten nutzen diese Strategie ihrerseits, um theologische, politische und 
sonstige Gegner abzuwehren15. Man könnte also – in Parallelführung von Peter Bur-
kes »Fabrication of Louis XIV« – durchaus von einer fabrication der Jansenisten 
sprechen, die zunächst von außen erfolgt, schließlich jedoch zur Etablierung der 
eigenen Position genutzt wird16. 

Aufgrund der diffizilen und von politischen und anderen Diskursen überlagerten 
Zuschreibungen ist es häufig schwierig, die Jansenisten zu identifizieren – natürlich 
nicht bezogen auf die großen Leitfiguren, sondern auf die, vor allem im weiteren 
Verlauf des 18. Jahrhunderts begegnenden, petits ecclésiastiques. Um einen ersten 
Eindruck von der Relevanz der Debatte zu gewinnen, kann man für den Zeitraum 
zwischen 1640 und 1789 Googles N-Gram-Viewer über die französischen Buchtitel 
laufen lassen. So ergibt sich ein erstes, freilich nur tentatives Bild der Jansenismus-
Diskussion, ohne dass die Akteure oder die Parteien benannt würden (siehe Grafik, 
unten, nach S. 232). 

Die Amplituden sind wenig überraschend und decken sich weitgehend mit der Ge-
schichte des Jansenismus, die die neuere Forschung konturiert hat. Sie erhellen aber 
auch die Verhältnisse: In der Hochzeit 1777 widmen sich von 6 Millionen bei Google 
erfassten französischen Büchern gerade einmal 29 Bücher (also 0,00047 %) dem Jan-
senismus. 

Noch schwieriger gestaltet sich die Erarbeitung der Jansenismus-Rezeption au-
ßerhalb der (spanischen) Niederlande und Frankreichs. Natürlich wurden etwa im 
deutschsprachigen Raum – zwischen Köln, Altona, Breslau, Prag, Kaschau, Wien, 
Zürich oder Straßburg – pro- und anti-jansenistische Schriften gelesen, die auf Fran-
zösisch oder Latein verfasst waren. Doch bildeten sich regionale Spezifika heraus, an 
einigen Ort kam es gar zu einer produktiven Aneignung und Weiterverarbeitung. 
Doch wie lassen sich diese spezifischen »deutschsprachigen« Rezeptionsformen 
nachweisen? Im Folgenden schlage ich eine Art »Oberflächenbeschreibung« der 
Verbreitung und Rezeption des Jansenismus anhand von vier Kriterien (Indizes, 
Buchverlage, Bucheinbände, Sammler) vor. Dabei stelle ich die Analyse der Inhalte 
von Rezeptionsvorgängen zunächst zurück zugunsten des Existenz-Nachweises der 
Rezeption.

13	 [Antoine Arnauld] Phantosme du Jansenisme ou justification des pretendus jansenistes par le 
livre mesme, Köln (Schouten), 1686.

14	 Philippe Luez, Port-Royal et le jansénisme. Des religieuses face à l’absolutisme, Paris 2017, 
S. 131–157 (Chapitre VII: Le jansénisme, de l’hérésie au complot (1653–1655)); vgl. bereits 1967, 
mit umfangreicher Quellenarbeit, Paule Jansen, Le cardinal Mazarin et le mouvement jansé-
niste français, 1653–1659, Paris 1967.

15	 Cottret, Histoire du jansénisme (wie Anm. 9).
16	 Bei ibid., S. 81–148, wird daher auch die »fabrique des jansénistes« zurück auf Ludwig XIV. 

datiert.



Christoph Schmitt-Maass232

II. Indizes

Um jansenistische Autoren (auch des deutschsprachigen Raums) zu identifizieren, 
müssten – das wäre mein erster Vorschlag – die historischen Indizes ernst genommen 
werden. Für die umfassende Buchproduktion, die infolge der jansenistischen 
Querelen ab 1640 entstand, haben bereits die Zeitgenossen Ordnungsinstanzen zu 
schaffen gesucht. Damit ist weniger der Index librorum prohibitorum gemeint, der 
gleichwohl eine Ordnungsinstanz ersten Ranges bildet und zahlreiche pro- und an-
tijansenistische Schriften verzeichnet, sondern die spezifischeren Fachindizes. Diese 
sind zwar nicht in gleicher Weise institutionell sanktioniert, jedoch spezifischer und 
daher in ihrer (häufig kommentierenden) Titelnennung aussagekräftiger. 

Zu nennen ist die »Bibliotheca anti-janseniana« des Jesuiten Philippe Labbé (1607–
1667) von 165417, die dreibändige »Histoire générale du jansénisme« des Jansenisten 
und Dominikaners Gabriel Gerberon (1628–1711) aus dem Jahr 1700, die ihrerseits 
auf den vatikanischen Index gesetzt wurde18, sowie die »Bibliothèque janseniste ou 
catalogue alphabétique des principaux livres jansenistes ou suspects de jansenisme« 
des Jesuiten Dominique de Colonia (1660–1741) von 172419. Die Auswertung der in 
diesen Indizes genannten Namen und Buchtitel verschafft einen Überblick darüber, 
was im 17. und 18. Jahrhundert unter »Jansenismus« verstanden wurde.

Während Gerberon aus der Innenperspektive die Mitglieder der jansenistischen 
Glaubensgemeinschaft verzeichnet, ist die Zusammenstellung des Lyoner Bibliothe-
kars de Colonia20 aus der Außenperspektive geschaffen, und das früheste Werk, Lab-
bés »Bibliotheca«, ist schließlich in eindeutig polemischer Absicht verfasst. Colonias 
Werk wartet mit mehreren Indizes auf, die die vier Bände mehrfach durchsuchbar 
machen: historisch, nach Titeln und Autoren sowie nach häretischen Inhalten. 
Geberon hingegen ist nicht so eindeutig: er kombiniert einen Autoren- mit einem 
Sachindex, während Labbé einen Autorenindex beifügt. Alle drei Bücher enthalten 
natürlich nicht nur eine Auflistung ausschließlich jansenistischer Autoren, sondern 
auch alle im Jansenismusstreit involvierten Autoren, also auch die anti-jansenisti-
schen Polemiken. Doch kann die qualifizierte Auswertung dieser Indizes einen ers-
ten Einstieg in die Frage, welche Autoren von den Zeitgenossen als Jansenisten be-
zeichnet wurden, erleichtern. Vor allem aber für die anonym publizierten Schriften 
und für solche Streitschriften, die heute nicht mehr nachweisbar sind, erweisen sich 
die drei Darstellungen als wertvolle Grundlagenwerke. So lässt sich durch sie nach-

17	 Philippe Labbé, Bibliotheca anti-janseniana, sive Catalogus piorum eruditorumque scriptorum, 
qui Corn. Jansenii […] & Jansenianorum haereses, errores, ineptiasque oppugnarunt. […], Paris 
(Cramoisy), 1654.

18	 Gabriel Gerberon, Histoire generale du Jansenisme, contenant ce qui s’est passé en France, en 
Espagne, en Italie, dans les Païs-Bas etc. au sujet du livre intitulé, Augustinus Cornelii Jansenii, 
Amsterdam (De Lorme), 1700.

19	 Dominique de Colonia, Bibliotheque janseniste, ou Catalogue alphabetique des principaux 
livres jansénistes, ou suspects de jansenisme, qui ont paru depuis la naissance de cette hérésie, 
[…], [s. l., s. n.], 1722. Eine zweite Auflage erschien 1731, eine dritte 1739. Ab 1752 erschien eine 
Neubearbeitung durch Louis Patouillet unter dem Titel: Dictionnaire des livres jansénistes, 
Antwerpen (Verdussen), 1752.

20	 Zu ihm vgl. seine Widmungs-Epître in: Dominque de Colonia, Histoire littéraire de la ville de 
Lyon, Lyon (Rigollet), 1728–1730.



16
40

16
60

16
80

17
00

17
20

17
40

17
60

17
80

(c
lic

k 
on

 li
ne

/la
be

l f
or

 fo
cu

s)

0.
00

00
00

%

0.
00

00
50

%

0.
00

01
00

%

0.
00

01
50

%

0.
00

02
00

%

0.
00

02
50

%

0.
00

03
00

%

0.
00

03
50

%

ja
ns

én
is

te

ja
ns

én
is

te
s

ja
ns

én
is

m
e

G
oo

gl
e 

N
gr

am
 V

ie
w

er
ht

tp
s:/

/b
oo

ks
.g

oo
gl

e.
co

m
/n

gr
am

s/i
nt

er
ac

tiv
e_

ch
ar

t?
co

nt
en

t=
ja

ns
én

ist
e,

...

1 
vo

n 
1

21
.0

4.
20

20
, 1

1:
20

G
oo

gl
es

 N
-G

ra
m

-V
ie

w
er

 fü
r J

an
se

ni
st

en
 in

 fr
an

zö
si

sc
he

n 
B

uc
ht

ite
ln

, 1
64

0–
17

89
.





Bücher-Netzwerke 233

zeichnen, welche historischen Bibliotheksbestände prägnante Anteile jansenisti-
schen Schrifttums aufweisen. 

Doch bleibt immer noch die Frage unbeantwortet, wer konkret im deutschspra-
chigen Raum Interesse an jansenistischem Schriftgut hatte, vielleicht gar an janse-
nistisches Gedankengut angeschlossen und es weiterentwickelt hat. Eine mögliche 
Annäherung besteht darin, die im deutschsprachigen Raum gedruckten und vertrie-
benen Übersetzungen und Ausgaben jansenistischen Schrifttums zu erfassen. Auch 
hierfür bieten die Schriften von Labbé, Geberon und Colonia eine Ausgangslage. 
Darüber hinaus informieren diese Indizes über solche jansenistischen Buchtitel, die 
von deutschen Autoren (auf Latein, Französisch oder Deutsch) verfasst wurden. Do-
minique de Colonia etwa listet in seiner »Bibliotheque janseniste« die »Monita saluta-
ria Beatae Virginis Mariae ad suos cultores indicsretos« (1673)21 von Adam Wisen-
feldt22 in der Übersetzung Gabriel Geberons als »Avis salutaires de la Bienheureuse 
Vierge Marie à des dévots indiscrets« (1673)23. Wisenfeldt (1618–1678) polemisiert in 
seiner mit Approbation des Kölner Weihbischofs Peter van Walenburch (1610–1675) 
zunächst anonym erschienenen Schrift gegen die Marienverehrung; unter seine Ver-
teidiger rechnete Johannes van Neercassel (1625–1686), der Apostolische Vikar der 
niederländischen Mission und Erzbischof von Utrecht, der Wisenfeldt mit den »Trac-
tatus quatuor de Sanctorum et praecipue B. M. V. cultu« verteidigte (Utrecht 1675)24.

III. Buchverlage

Die Konzentration auf Bücher – das ist mein zweiter Vorschlag – bei der Erfor-
schung des Jansenismus und seiner Rezeption kann bisherige ideengeschichtliche 
Ansätze ergänzen (nicht jedoch ersetzen), da auf diese Weise die Erforschung der 
materiellen Kultur des Jansenismus oder zumindest eines Teils dieser Kultur möglich 
wird25. Buchwissenschaft – auch Buchgeschichte, in Frankreich bibliologie oder 
histoire de livre – untersucht nicht nur die Buchhandelsgeschichte, sondern betreibt 
auch Leserforschung. Obwohl die Buchgeschichte in Frankreich seit längerem als 

21	 Adam Wisenfeldt, Monita Salutaria B. V. Mariæ ad cultores suos indiscretos, Gent (d’Erckel), 
1673. Bei der Ausgabe der »Monita salutaria«, die 1673 mit Verlagsort »Gandau« (Niederschle-
sien, heute: Gądów) bei François d’Erckel erscheint, handelt es sich um eine verschleierte Orts-
angabe; d’Erckel war Buchdrucker in Gent und brachte 1676 auch eine niederländische Überset-
zung heraus: Adam Wisenfeldt, Heylsame Vermaningen van de S M Maria an haer ondiscrete 
dienaers, Gent (d’Erckel), 1673.

22	 De Colonia, Bibliothèque janseniste (wie Anm. 19), S. 19, Nr. XXXIX. De Colonia schreibt – 
wahrscheinlich absichtlich – den Namen falsch: Windelfets. Dominique de Colonia, Bibliothè-
que janseniste […], 2. Bd., 4. Aufl., Brüssel (T’Sertetevens), 1744, Table, fol. [Dd vi]v). Ich danke 
Damien Tricoire (Halle), der mich auf Wisenfeldt aufmerksam gemacht hat und eine Publikation 
zu diesem vorbereitet.

23	 Adam Wisenfeldt, Avis salutaires de la bien-heureuse Vierge Marie a ses devots indiscrets, 
Gent (van Krasset), 1675; 1675 u. 1678 neuerlich auf den Index librorum prohibitorum gesetzt.

24	 Die Übertragung von Wisenfeldts »Monita« ins Englische unter dem Titel »Wholsome Advices 
from the Blessed Virgin, to her Indiscreet Worshippers« (a. d. Lat. v. James Taylor, London (Tay-
lor), 1687) ist eine Seltenheit in der deutschsprachigen theologischen Literatur jener Zeit. Eine 
Übertragung ins Deutsche ist wohl nie erfolgt.

25	 Hinsichtlich der Material Cultures wäre – doch das übersteigt den Rahmen meiner disziplinären 
Zuständigkeit – zu denken an die Kunstgeschichte oder die Ritualwissenschaft. 



Christoph Schmitt-Maass234

akademische Disziplin etabliert ist, ist die buchgeschichtliche Erforschung des Jan-
senismus in Frankreich ein Desiderat. Dabei steht die französische Presse ganz am 
Beginn der Jansenismus-Distribution: 1641 wird der erste französische Nachdruck 
von Jansenius’ »Augustinus« in Paris bei Michel Soly († 1661) und Mathieu Guille-
mot († 1652?) verlegt, 1643 kommt es zu einer zweiten französischen Ausgabe beim 
calvinistischen Drucker Jean I. Berthelin (ca. 1577–1652) in Rouen – in jener Stadt 
also, in die zwei Jahre zuvor die Familie Pascal gezogen war26. Für Rouen wie für 
Port-Royal gilt, dass die hommes erudits Kontakte zu Buchdruckern und Verlegern 
unterhielten, um die Publizität ihrer Traktate, Polemiken und Erbauungsschriften 
zu sichern und so der noch jungen Bewegung eine Öffentlichkeit zu verschaffen27.

Im deutschsprachigen Raum lassen sich zwei Fallbeispiele anführen, die zu weite-
ren Untersuchungen ermutigen: einmal die Förderung jansenistischer Drucke durch 
Franz Anton von Sporck (1662–1738), der bei seinem Aufenthalt in Versailles 1683 
mit dem Jansenismus in Berührung gekommen war; im Rahmen der Rekatholisie-
rungsmaßnahmen Böhmens zeigte er schließlich für den Jansenismus Interesse und 
geriet darüber mit den Jesuiten in Konflikt. Am Beginn des 18. Jahrhunderts unter-
hielt Sporck in Lissa (heute Lysá nad Labem) eine Druckerei, die verschiedene Über-
setzungen jansenistischer Schriften publizierte; Sporck kooperiert jedoch auch, nach-
dem er der Häresie verdächtigt wird, mit anderen Druckern und Verlegern, darunter 
besonders mit dem Prager erzbischöflichen Buchdrucker Wolfgang Wickhart 
(† 1726?)28. Zu den verlegten Werken rechnen Louis Antoine de Noailles (1651–1729) 
»Heures« (1710)29, Teile der »Bible de Sacy«30 sowie Michel Mauduits (1634–1709) 
»Traité de religion contre les Athées« (1698)31, Nicolas Letourneux’ (1640–1686) 
»De la meilleure manière d’entendre la sainte messe« (1680)32 und seines »L’année 
chrétienne« (1685)33 sowie die Verteidigungs- und Erbauungsschriften von Charles-
Joachim Colbert (1667–1738)34 oder Charles Boileau (1648–1704)35 neben Pasquier 
Quesnels (1634–1719) »Du bonheur de la mort« (1689), die 1716 anonym erscheint36. 
Als Übersetzerinnen zieht Sporck seine Töchter Maria Eleonora (1687–1717) und 

26	 Jean Lesaulnier, Itinéraires normands entre Rouen et Port-Royal autour de 1640, in: Jean-Pier-
re Cléro (Hg.), Les Pascal à Rouen, 1640–1648, Mont-Saint-Aigan 2001, S. 71–86, hier S. 71.

27	 Juliette Guilbaud, Le livre janséniste et ses premiers réseaux parisiens au XVIIe siècle, in: La 
prosopographie des hommes du livre, URL: http://www.enssib.fr/bibliotheque-numerique/
notice-1463 (15.10.2019).

28	 Josef Volf, Geschichte des Buchdrucks in Böhmen und Mähren bis 1848. Weimar 1928, 262 ff..
29	 Louis Antoine de Noailles, Gott geheiligte Stunden. […] [s. l., i. e. Prag] 1712.
30	 Isaac Le Maistre de Sacy, Die Psalmen Davids. […], Prag (Wickhart), 1713.
31	 Michel Mauduit, Wiederlegung der Atheisten, Deisten und neuen Zweyffler […], Frankfurt 

a. M. ([s. n.]), 1713.
32	 Nicolas Letourneux, Die Beste Art die Heilige Messe zu hören […], Wien (Schilgen), [1724].
33	 Nicolas Letourneux, Das christliche Jahr, oder die Messen auf die Sonn- Gemeine- Ferial- und 

Fest-Täge des gantzen Jahrs, […]. A. d. Frz. v. Maria Eleonora Francisca Cajetana Aloysia 
v. Sporck, Würzburg (Rüdiger), 1716–1718.

34	 Charles-Joachim Colbert, […] Schreiben an den König in Franckreich, Ludwig den XV., worin-
nen dieser Prälat sich und seine Anhänger von allen Beschuldigungen rechtfertiget, […], [S. l.], 1729.

35	 Charles Boileau, Außerlesene Gedancken, Uber Unterschiedliche auß der Sitten-Lehre Her-
genommene Materien, […], Prag (Wickhart), 1730.

36	 Pasquier Quesnel, Die Glückseeligkeit deß christlichen Todes. Oder acht-tägige Andachts-
Ubung glücklich zu sterben, Prag (Wickhart), 1716 [2. Aufl. 1718; Wiener Nachdruck 1716].



Bücher-Netzwerke 235

Anna Katharina (1689–1754) heran. Über einen Zeitraum von etwas über zehn Jah-
ren entstehen acht Übersetzung, die teilweise mehrere Nachdrucke erleben. Zahlrei-
che jansenistische Drucke Sporcks sind bislang noch nicht identifiziert, da häufig 
Verfasser-Angaben fehlen; es ist daher damit zu rechnen, dass eine weitere Recher-
che über die Sporckschen Verlagsprojekte noch weitere jansenistische Titel zu Tage 
fördert37.

Ein zweites Beispiel bildet der in Würzburg und Bamberg tätige Verleger Tobias 
Göbhardt (1734–1794), der am Ende des 18. Jahrhunderts ein verlegerisches Feuer-
werk für Pierre Nicole entfacht: nicht nur wird dessen Biografie in Übersetzung ver-
legt38, sondern es erscheinen auch erstmals zahlreiche Schriften Nicoles in deutscher 
Übersetzung. Den Anfang macht 1774 der von René Cerveau (1700–1780) posthum 
herausgegebene »Esprit de M. Nicole« (1765)39; es folgen die »Essais de morale« 
(1671–1679)40, das »Traité de la prière« (1702)41, die »Instructions théologiques et 
morales sur les sacremens« (1700)42, die »Instructions théologiques et morales sur 
l’oraison dominicale« (1706)43 sowie die »Instructions théologiques et morales sur le 
premier commandement du decalogue« (1709)44. Was motivierte den Verleger, der 
bis dato keine Jansenistica im Verlagsprogramm hatte? Tobias Göbhardt machte die 
Universitätsdruckerei seines Vaters zu einem der erfolgreichsten katholischen Verla-
ge des süddeutschen Raums, zunächst durch die Publikation von Nach- und Raub-
drucken, dann aber auch durch die Konzentration auf Nachdrucke und Übersetzun-
gen französischer Verlagserzeugnisse sowie die Verlegung von reformkatholischem 
Schrifttum im Umfeld des Grafen Stadion. Dabei ist eine gewisse Doppelstrategie 
auszumachen: neben etablierten Predigtstellern, Erbauungsschriften und kirchen-
rechtlichen Abhandlungen steht die Publikation von Schriften der Kirchenreformer 

37	 Vgl. das Forschungsprojekt »Fernbuchhandel in Wien und Prag – Märkte, Akteure, Politik 
1680–1750« von Mona Garloff (Universität Innsbruck).

38	 Claude Pierre Goujet, Leben des Herrn Nikole. Samt der Geschichte aller seiner Schriften, 
Bamberg, Würzburg (Göbhardt), 1785. Die Vorrede ist von Goujet; der Übersetzer hat die 
Motivation seiner Übersetzung so wenig erklärt wie der Verleger deren Inverlagnahme.

39	 Pierre Nicole, Der Geist des Herrn Nicole, oder Unterricht in den Religionswahrheiten, der 
Glaubens- und Sittenlehre, etc. Ein Auszug aus den Werken dieses großen Gottesgelehrten, 
Bamberg, Würzburg (Göbhardt), 1774 [2. Aufl. 1786]. Auch hier existiert ein Linzer Nach- oder 
Raubdruck von 1788.

40	 Pierre Nicole, Moralische Versuche. Aus dem Französischen übersetzt [5 Bde.], Bamberg 
(Göbhardt), 1776 [2. Aufl. 1782, 3. Aufl. 1784]. Von Göbhardts Ausgabe erscheinen 1785 und 
1787 zwei Wiener Nach- oder Raubdrucke.

41	 Pierre Nicole, Theologisch- und sittlicher Unterricht vom Gebethe des Herrn, dem englischen 
Grusse, der heiligen Messe, und den übrigen Gebethen der Kirche. […], Bamberg, Würzburg 
(Göbhardt), 1778 [2. Aufl. 1783].

42	 Pierre Nicole, Theologischer und moralischer Unterricht vom Glaubensbekenntnisse [2 Bde.], 
Bamberg, Würzburg (Göbhardt), 1782; Pierre Nicole, Theologisch- und sittliche Unterrichte 
von den Sakramenten [2 Bde.], Bamberg, Würzburg (Göbhardt), 1784. Auch in diesem Fall 
erscheint 1787 ein Wiener Nachdruck.

43	 Enthalten in Nicole, Theologisch- und sittlicher Unterricht vom Gebethe (wie Anm. 41), 
S. 90–110.

44	 Pierre Nicole, […] [T]heologischer und sittlicher Unterrichte über das erste Gebot des Deka-
logus worinn von dem Glauben, von der Hofnung und von der Liebe gehandelt wird, Bamberg, 
Würzburg (Göbhardt), 1783.



Christoph Schmitt-Maass236

und jesuitenkritischen Schriften45. Dazu waren Göbhardt seine Verlagsverbindun-
gen hilfreich, die über Frankfurt und Leipzig hinausreichten nach Wien, Basel und 
Neuchâtel. Mit der Bamberger Obrigkeit, sowohl der weltlichen wie der kirchli-
chen, kam er mehrfach in Konflikt, die wiederholt seine Lagerbestände beschlag-
nahmte46. Darüber hinaus bewegte sich Göbhardt in jenen Kreisen, die stillschwei-
gend die jansenistischen Tendenzen an der Universität Würzburg (Michael Ignaz 
Schmidt, 1736–1794) und im Umfeld des Fürstbischofs Franz Ludwig von Erthal 
(1730–1795) förderten47. Außerdem band er die Benediktinerabtei Banz (Placidus 
Sprenger, 1735–1806; Ildephons Schwarz, 1752–1794; Columban Flieger, 1754–1815; 
Beda Ludwig, 1750–1796) in seine Nicole-Übersetzung mit ein, hatten die Ordens-
brüder doch teilweise selbst bei Göbhardt publiziert48.

Der auszugsweise Druck der Schriften Nicoles, die 1765 von René Cerveau veröf-
fentlicht worden waren und die Göbhardts Übersetzungsreigen, mit Approbation 
des Bamberger Weihbischofs Heinrich Joseph Nitschke, eröffnet, ist auf Publizität 
berechnet: nicht allein wird einleitend die Qualität der Nicole-Schriften gepriesen, 
sondern vielmehr wird das verlegerischer Versäumnis von deutschsprachigen Über-
setzungen benannt. Göbhardt gibt in der Vorrede einen Überblick über das Gesamt-
werk von Nicole und stellt auch in Aussicht, bei entsprechendem Publikumsinteres-
se dessen Schriften nach und nach in die deutsche Sprache übersetzen zu lassen49. Die 
Publikation des – von der Zensur verstümmelten50 – »Geist des Herrn Nicole« dient 
also mit dem säuberlichen Zitatnachweis am Ende des Bandes gleichsam als Wer-
bung für die Übersetzung des Gesamtwerks. Offensichtlich scheint die Werbestrate-
gie verfangen zu haben, erschienen doch bis zum Ende der 1780er-Jahre die wich-
tigsten Schriften Nicoles bei Göbhardt in der Übersetzung des (protestantischen) 
Theologen und Konrektors am Gymnasium Gera, Johann Daniel Heyde (1714–
1785)51, nicht ohne dass auch hier die Würzburger Zensoren eingegriffen hatten52. 

45	 Karl Klaus Walther, Wissenstransfer im 18. Jahrhundert – die Firma Göbhardt in Bamberg, in: 
Ludolf Pelizaeus, Franz Stephan Pelgen (Hg.), Kontrolle und Nutzung. Medien in geistlichen 
Gebieten Europas 1680–1800, Frankfurt a. M, Berlin, Bern 2011 (Mainzer Studien zur Neueren 
Geschichte, 28), S. 65–74, hier S. 66 f.

46	 Mark Häberlin, Johann Staudenmaier, Bamberg, in: Wolfgang Adam, Siegrid Westphal 
(Hg.), Handbuch kultureller Zentren der Frühen Neuzeit: Städte und Residenzen im alten deut-
schen Sprachraum. Bd. 1: Augsburg–Gottorf. Berlin 2012, S. 51–87, hier S. 78 f.

47	 Hersche, Spätjansenismus (wie Anm. 7), S. 198.
48	 Deinhardt, Jansenismus (wie Anm. 6), S. 93. Die Banzer Benediktiner kritisierten die Verstüm-

melung von Göbhardts Nicole-Ausgabe durch die Würzburger Zensur in ihrer Besprechung im 
Banzer Periodikum Litteratur des katholischen Teutschland 1 (1774), S.  84–99 (zit. bei Karl 
Klaus Walther, »Eine kleine Druckerei, in welcher manche Sünde geboren wird«. Bambergs 
erster Universitätsbuchhändler. Die Geschichte der Firma Göbhardt, Bamberg 1999 (Bamberger 
Studien und Quellen zur Kulturgeschichte, 1), S. 29.

49	 Tobias Göbhart, Erinnerung, in: Nicole, Geist des Herrn Nicole (1774, wie Anm. 38), S. 10–20.
50	 Karl Klaus Walther, Buch und Leser in Bamberg 1750–1850. Zur Geschichte der Verlage, Buch-

handlungen, Druckereien, Lesegesellschaften und Leihbibliotheken, Wiesbaden 1999, S. 131.
51	 Heyde hatte in Leipzig bei Gottsched promoviert und ist für verschiedene Verlage als Übersetzer 

aus dem Französischen tätig gewesen. Übersetzernachweis in Theodor Johann Abraham Schütze, 
Funus Viri Praeclarissimi Et Doctissimi Joannis Danielis Heydii […], Gera (Roth), 1785, S. 8.

52	 Walther, Buch und Leser (wie Anm. 49), S. 131 f.



Bücher-Netzwerke 237

Heyde ist es auch, der nicht nur die »Bible de Sacy« neu übersetzte53, sondern auch 
Duguets »Institution d’un prince« (1739)54 erstübersetzte.

IV. Bucheinbände

Buchbestände, die entweder auf einen jansenistischen Inhalt oder auf einen mit dem 
Jansenismus sympathisierenden Besitzer hinweisen, lassen sich aufgrund der soge-
nannten »Jansenisteneinbände« (reliures jansénistes) identifizieren, wurden doch im 
17. und 18. Jahrhundert die ungebundenen Bücherlagen verkauft und erst durch 
den Käufer zur Bindung gegeben. Die Jansenisteneinbände zeichnen sich durch be-
tonte Schlichtheit aus. Blattgoldauflagen und Verzierungen finden sich lediglich am 
Rand der Buchdeckel. Die übrige Fläche sowohl des vorderen als auch des hinteren 
Buchdeckels besteht nur aus blankem Leder und ist weder mit einer Beschriftung 
noch mit einem Dekor versehen; die Beschriftung befindet sich nur am Buchrü-
cken55. In Frankreich erfreuten sich die Jansenisteneinbände vor allem im 19. Jahr-
hundert großer Beliebtheit; sie wurden selbstverständlich für alle möglichen Bücher 
– gleichgültig welchen Inhalts – verwendet. Doch bereits im 17. Jahrhundert mar-
kierten Büchersammler wie die Brüder Pierre (1582–1651) und Jacques Dupuy 
(1591–1656) die Jansenistica ihrer Gelehrtenbibliothek durch die Wahl dieser spezi-
fischen Jansenisteneinbände56; ebenso war die Bibliothek namhafter Förderer des 
Jansenismus wie Louis-Antoine de Noailles oder von Hilaire-Bernard de Requeley-
ne, Baron de Longepierre (1659–1721), mit Jansenisteneinbänden aus der Werkstatt 
des Relieur du Roi Luc-Antoine Boyet († 1733) bestückt57. In diesen Bibliotheken 
entspricht die äußere Anmutung (Jansenisteneinband) dem Inhalt (jansenistische 
Buchtitel). 

In diesem Sinne lassen sich etwa die Bucheinbände der Privatbibliothek von Eugen 
von Savoyen (1663–1736) in Wien deuten: sein Bibliothekar war zugleich Buchbin-
der, nämlich Etienne Boyet (Sohn des Antoine Boyet); und die Bibliothek Prinz Eu-
gens wurde zusammengetragen von Georg Wilhelm von Hohendorff (1669–1719), 
der sich dazu fünfer Agenten bediente, die allesamt dem Jansenismus nahestanden: 
in Rom der Prälat Domenico Silvio Passionei (1682–1761) und der Abt Biagio Garo-
falo (1677–1762), in Brüssel der kaiserliche Kriegssekretär Patrick MacNeny (1676–
1745) sowie der Kanonikus Ernest Ruth d’Ans (1653–1728), einer der letzten Freun-
de von Antoine Arnauld und nicht zuletzt in Wien der kaiserliche Leibarzt Piò 
Niccolò Garelli (1675–1739)58.

53	 Isaac Le Maistre De Sacy, Die Geschichte des Alten und Neuen Testamentes nebst erbaulichen 
Erklärungen aus den Schriften der heiligen Kirchenväter … Vom Herrn von Sacy, unter dem Namen 
des Herrn von Royaumont, aus dem Franz. übers. [v. Johann Daniel Heyde], Wien (Krauß), 1771.

54	 Jacques Joseph Duguet, Bildung eines Fürsten zum besten Regenten, oder Abhandlung von 
dem Eigenschaften, Tugenden und Pflichten eines Regenten, aus dem Franz. übers. [v. Johann 
Daniel Heyde], Dresden (Walther), 1766. Übersetzernachweis in Schütze, Funus viri Heydii 
(wie Anm. 51), S. 8.

55	 Jules Fache, La dorure et la décoration des reliures, Paris 1980, S. 61–63.
56	 Jean-Marc Chatelain, La Bibliothèque de l’honnête homme. Livres, lecture et collections en 

France, Paris 2018, S. 113.
57	 Gustav A. E. Bogeng, Die grossen Bibliophilen, Bd. 3: Die Anmerkungen, Leipzig 1922, S. 51.
58	 János Kalmár, La bibliothèque du prince Eugène de Savoie, in: Dix-Huitième Siècle 25 (1993), 



Christoph Schmitt-Maass238

V. Sammler

Die weitere Identifikation von Jansenisten-Einbänden in den historischen Biblio-
theksbeständen des deutschsprachigen Raums lässt also Rückschlüsse auf die be-
sondere Sympathie des Büchersammlers zu. Bucheinband und Buchbesitz müssen 
jedoch nicht korrespondieren. Viel häufiger kommt es vor, dass die Bücher janse-
nistischer Autoren nicht eigens gebunden wurden, sondern lediglich einen Papp- 
oder gar Papiereinband erhielten. Dennoch lassen sich spezifische Sammelschwer-
punkte in historisch gewachsenen Jansenisten-Bibliotheken ausmachen. So kann 
etwa nachgewiesen werden, dass jansenistische Buchtitel in den Klosterbibliotheken 
von Toulon (Augustiner, Kapuziner und Minoriten) durchaus präsent waren und 
systematisch gesammelt wurden59. Im deutschsprachigen Raum gibt es Entspre-
chungen; so besitzt das Oratorium Kevelaeriense (Kevelaer) umfassende Bestände 
jansenistischer Literatur, was sich aus der Nähe der Oratorianer zum Jansenismus 
erklärt. Hieran anschließend wären weitere klerikale Büchersammlungen zu unter-
suchen, etwa die Bischöfliche Bibliothek zu Passau, die unter den Fürstbischöfen 
Joseph Maria von Thun-Hohenstein (1761–1763) und Leopold Ernst von Firmian 
(1763–1783) um Jansenistica-Sammlungen erweitert wurden60; oder – auf protes-
tantischer Seite – die Historische Waisenhausbibliothek der Franckeschen Stiftun-
gen zu Halle.

Neben den klerikalen Büchersammlungen sind vor allem die adligen Bücher-
sammlungen von Relevanz. Herzog August d. J. von Braunschweig-Wolfenbüttel 
(1579–1666) sammelte systematisch Jansenistica61, ließ jedoch über seinen Bücher-
agenten systematisch Titel aus der frühjansenistischen Phase (1640– ca. 1655) be-
schaffen. Sein Enkel Ludwig Rudolf (1671–1735) nahm auf der Grundlage seiner 
Blankenburger Bibliothek (die später in der Herzogliche Bibliothek Wolfenbüttel 
integriert wurde) die Interessen des Großvaters wieder auf, ergänzte jedoch die 
aktuellsten, im Zuge des Unigenitus-Streits 1713 prosperierende Buchproduktion. 
Ludwig Rudolf, seit 1708 Vater der Kaiserin und Schwiegervater von Kaiser Karl VI. 
(1685–1740), sandte 1723 seinen Bibliothekar Georg Christian von Knorr (1691–
1762) nach Wien, um sich dort einen Einblick in die modernsten Bibliotheken zu 
verschaffen und sich anschaffungspolitisch beraten zu lassen. Knörr kam so etwa 
in Kontakt mit Pio Nicolò Garelli und Alessandro Riccardi (1660–1726), den bei-
den jansenistisch interessierten Hofbibliothekaren, sowie mit Prinz Eugen62. Mögli
cherweise gingen von hier Impulse aus, die eine weitere Anschaffung jansenistischer 

S. 199–206, hier S. 202; Elisabeth Kovács, Religiosität und theologische Interessen des Prinzen 
Eugen, in: Zeitschrift für historische Forschung 15/4 (1988), S. 437–451, hier S. 447–451.

59	 Vgl. dazu Marie-Hélène Froeschlé-Chopard, Le jansénisme dans les bibliothèques des cou-
vents de Toulon au XVIIIe siècle, in: Revue d’histoire de l’Église de France 210 (1997), S. 57–79.

60	 Jörg Kastner, Passau, Bischöfliche Bibliothek, in: Bernhard Fabian (Hg.), Handbuch der his-
torischen Buchbestände. Bayern I–R, Hildesheim 1996, S. 212. Auch online unter http://fabian.
sub.uni-goettingen.de/fabian?Bischoefliche_Bibliothek_(Passau) (15.10.2019).

61	 Alice Perrin-Marsol, Le livre et la circulation des idées. Le fonds janséniste de la bibliothèque 
de Wolfenbüttel au milieu du XVIIe siècle, in: Bulletin du Bibliophile 2 (2008), S. 269–295; dies., 
Abraham de Wicquefort, diplomate érudit au service du duc Auguste de Wolfenbüttel (1648–
1653), in: Francia 35 (2008), S. 187–208.

62	 Werner Arnold, Eine norddeutsche Fürstenbibliothek des frühen 18. Jahrhunderts. Herzog 



Bücher-Netzwerke 239

Schriften für die Blankenburger Bibliothek motivierten. Daher beherbergt die Her-
zog August Bibliothek zu Wolfenbüttel heute die umfassendste Sammlung von Jan-
senistica des 17. und frühen 18. Jahrhunderts im norddeutschen Raum. 

VI. Schluss: Von den Büchern zu den Netzwerken

Nie zuvor waren Bücher und besonders historische Drucke so leicht zugänglich wie 
heute. Die Bereitstellung umfangreicher Bücher-Datenbanken und die minutiöse 
Rekonstruktion ganzer Verlagslandschaften durch das Verzeichnis der im deutschen 
Sprachraum erschienenen Drucke des 17. und 18. Jahrhunderts (VD17 und VD18) 
bilden die Grundlage, auf der die hier vorgeschlagenen Bücher-Netzwerke rekonst-
ruiert werden können. Sie bilden aber eben nur die Grundlage. Allzu oft müssen 
noch nicht erfasste Titel am physischen Buchexemplar autopsiert, die Vernetzung 
zwischen Buchhändlern und Verlegern durch Archivrecherchen erhärtet werden 
(gerade, wenn es um klandestine Literatur und verschleierte Druckorte geht). Und 
nicht zuletzt kommt auch eine »Oberflächenbeschreibung« nicht umhin, Paratexte 
(Vorreden, Widmungen etc.) zu berücksichtigen, um die Vernetzung – etwa zwi-
schen Übersetzern und Mäzenen – zu belegen. 

Ziel einer solchen Oberflächenanalyse muss daher die Bereitstellung einer »Biblio-
graphia Jansenistica Teutonica« sein, die in einem ersten Schritt alle Übersetzungen 
und Teilübersetzungen von jansenistischen Schriften (gleichgültig, in welcher Spra-
che die Publikation erfolgte), die im deutschsprachigen Raum publiziert wurden, 
auflistet. In einem zweiten Schritt sind die im deutschsprachigen Raum publizierten 
Kontroversschriften zu erfassen, die im Zusammenhang der verschiedenen »Janse-
nismus-Streite« veröffentlicht wurden. Teilweise überschneiden sich die beiden Teil-
bereiche verlegerisch, wenn etwa eine Edition und Übersetzung der Bulle »Unigeni-
tus« bei einem Verlag publiziert wird, der ein Jahr später auch eine protestantische 
Polemik zum Unigenitus-Streit aus der Feder eines namhaften deutschen Theologie-
professors veröffentlicht. In einem dritten Schritt lassen sich sodann Publikationen 
erfassen, die einen genuinen Beitrag zur Aneignung des Jansensimus im deutschspra-
chigen Raum leisteten, wie etwa die Schriften von Wisenfeld. Erst auf dieser Grund-
lage wird – so lautet mein Vorschlag – das »Phantom des Jansenismus« auch für den 
deutschsprachigen Raum greifbar63.

Ludwig Rudolph von Braunschweig-Lüneburg (1671–1735) und seine Büchersammlung, Göt-
tingen 1980 (Arbeiten zur Geschichte des Buchwesens in Niedersachsen, 3), S. 34 f.

63	 Die Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert seit dem 1. Oktober 2019 (Geschäftszeichen 
SCHM 2610/4–1) die Bearbeitung dieser Fragestellung durch den Verfasser am Institut für 
Deutsche Philologie der Ludwig-Maximilians-Universität München.





Laurens Schlicht

DIE WISSENSCHAFTSGESCHICHTE DER »IDÉOLOGIE«  
ALS WISSENSCHAFT VOM MENSCHEN

Aus Anlass der deutschen Edition der Ideenlehre  
von Antoine Louis Claude Destutt de Tracy (1754–1836)

Hans Jörg Sandkühler hat seit 2016 die von Claus Sonnenschein-Werner besorgte 
Übersetzung des Hauptwerkes von Antoine Louis Claude Destutt de Tracy voll-
ständig überarbeitet, ediert und im Verlag Frommann-Holzboog herausgegeben1. 
Destutt de Tracy ist ein in vielen Feldern der historischen, wissenschaftshistorischen 
und philosophischen Forschung wenig bekannter Autor und nicht lediglich als Ein-
zelfigur relevant, sondern Stichwortgeber einer ganzen Gruppe von Akteuren, die in 
der Zeit von 1795–18032 wesentlich das definiert haben, was in Frankreich sciences de 
l’homme hieß, hier mit »Humanwissenschaften« wiedergegeben. Diese Gruppe wur-
de von Destutt de Tracy als Idéologistes, später von Napoleon abwertend als idéolo-
gues bezeichnet3; sie ist unter der letzteren Bezeichnung in die Geschichte und auch in 
die Forschung eingegangen, weshalb ich sie trotz der abwertenden Konnotation im 
Folgenden übernehmen werde. Die philosophischen Positionen und empirischen 
Forschungen der Idéologues wurden in der wissenschaftshistorischen und philoso-
phischen Rekonstruktion häufig als vergessen betrachtet, was insofern zutrifft, als 
die Rezeption dieser Positionen seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts häufig 
auf ein Spezialgebiet beschränkt geblieben ist (siehe Bibliografie). Für die Genese 
humanwissenschaftlicher Expertensysteme und des philosophischen Materialismus 
im 19. Jahrhundert, so lässt sich den Klagen über das Vergessen Destutt de Tracys 
beipflichten, ist eine Kenntnis der Idéologues jedoch mehr als hilfreich.

Vorliegender Artikel möchte die ersten drei Bände der von Sandkühler besorgten 
Übersetzung und Edition vorstellen und als Anlass nehmen, interessierten Leserinnen 
und Lesern einen Einblick in die Forschung zu den Idéologues zu geben sowie eine 
thematische Bibliografie, die zur Orientierung Hilfestellung leisten soll. Damit 

1	 Antoine Louis Claude Destutt de Tracy, Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. I: Ideenlehre im ei-
gentlichen Sinne, Bd. II: Grammatik, Bd. III: Logik, Bd. IV–V: Abhandlung vom Willen, auf der 
Grundlage der Übersetzung aus dem Französischen von Claus Sonnenschein-Werner, hg., ein-
geleitet und annotiert von Hans Jörg Sandkühler, Stuttgart 2016–2020.

2	 Dieser Zeitraum ist kontrovers; vgl. Dazu Jean-Luc Chappey, La société des observateurs de 
l’homme (1799–1804). Des anthropologues au temps de Bonaparte, Paris 2002; Claude Blan-
ckaert, 1800. Le moment »naturaliste« des sciences de l’homme, in: Revue d’histoire des Sciences 
humaines 3 (2000), S. 117–160.

3	 Vgl. schon François Picavet, Les idéologues. Essai sur l’histoire des idées et des théories scien-
tifiques, philosophiques, religieuses, etc., en France depuis 1789, Paris 1891, S. 23.



Laurens Schlicht242

strebt der Bericht an, dem selbstgesetzten Ziel der Edition, das Interesse an Destutt 
de Tracys Ideenlehre wieder zu wecken, zu entsprechen4. 

Grundzüge einer Ideenlehre, Edition Sandkühler  
und Übersetzung Sandkühler/Sonnenschein-Werner

Mit der 2016 begonnenen Publikation der »Grundzüge einer Ideenlehre« – der 
»Éléments d’idéologie« (1803–1823) – wird tatsächlich die erste vollständige deutsche 
Übersetzung dieses Werks vorgelegt, nachdem zuvor spanische und italienische 
Übersetzungen erarbeitet worden waren, die auf die dortige starke Rezeption Destutt 
de Tracys zurückzuführen sind (zur Übersetzungschronologie siehe Bibliografie, 
Abschnitt II). Die Bände sind mittlerweile vollständig erschienen, mir lagen die ers-
ten drei zur Begutachtung vor.

Die Bände der Ideenlehre sind in »Ideenlehre im eigentlichen Sinn« (»Idéologie 
proprement dite«, Erstauflage 1804), »Grammatik« (»Grammaire«, Erstauflage 1803), 
»Logik« (»Logique«, Erstauflage 1805), die »Abhandlung vom Willen« (»Traité de la 
volonté et de ses effets«, Erstauflage 1815) und die »Abhandlung über politische Öko-
nomie« (»Traité d’économie politique«, 1823) aufgeteilt. Die Übersetzung basiert da-
bei auf folgenden Auflagen: Der erste Teil greift auf die Edition von 1817 zurück, die 
identisch mit der Auflage von 1804 ist, ebenso der zweite Teil (die Ausgabe von 1817 
ist hier im Wesentlichen identisch mit der Auflage von 1803); der dritte Teil nimmt die 
Ausgabe des Jahres 1805 als Grundlage, der vierte die erste Auflage aus dem Jahr 
1815.

Wie sich schon an den Titeln der einzelnen Teile der Ideenlehre ablesen lässt, han-
delt es sich hier um einen umfassenden theoretischen Entwurf zur Erklärung des 
Verhaltens von Menschen und Menschenmengen, sowohl zur Analyse der Struktur 
der Wahrnehmung und des Systems der »Ideen« eines einzelnen Menschen als auch 
als Grundlage der wissenschaftlichen Erforschung ganzer Staaten. In dieser Hinsicht 
ist Destutt de Tracys Projekt Teil eines Ensembles von Ansätzen der Jahrzehnte nach 
1789, die den Menschen als Gegenstand empirischer Beschreibungsverfahren ohne 
Rekurs auf schon bestehende Meinungen oder »Systeme« erforschen wollten5. In 
wissenschaftshistorischer Perspektive ist die Ideenlehre weiterhin als Teil der Ent-
stehung der Sozialwissenschaft relevant6 und besonders stark vertreten in der Ge-
schichte des Sprachdenkens (siehe Bibliografie Abschnitt III). Sandkühler selber 
verortet Destutt de Tracy in der Ideengeschichte des Materialismus7. Er kann hierbei 
vor allem interessante Einblicke in die Rezeption der Idéologie in Deutschland bie-

4	 Hans Jörg Sandkühler, Einleitung des Herausgebers. Idéologie – Destutt de Tracys naturali-
sierte ›Wissenschaft der Ideen‹, in: Destutt de Tracy, Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. I (wie 
Anm. 1), S. xi ff..

5	 Vgl. Johan Heilbron, Lars Magnusson, Björn Wittrock, (Hg.), The Rise of the Social Scien-
ces and the Formation of Modernity. Conceptual Change in Context, 1750–1850, Dordrecht 
1998; Chappey, La société des observateurs de l’homme (wie Anm. 2).

6	 Johan Heilbron, Social Thought and Natural Science, in: Theodore Porter, Dorothy Ross 
(Hg.), The Cambridge History of Science, Bd. 7: The Modern Social Sciences, Cambridge 2003, 
S. 40–56.

7	 Sankühler, Einleitung des Herausgebers (wie Anm. 4).



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 243

ten, wo beispielsweise Heinrich Heine in der Mitte des 19. Jahrhunderts Destutt de 
Tracy als »Fichte des Materialismus« bezeichnete8. Sandkühler selber übersetzt als 
Zusammenfassung der programmatischen Ambition der Ideenlehre Destutt de Tracy 
selber, um einen Eindruck des ansonsten schwer in knappe Worte zu fassenden Pro-
jekts zu geben. Destutt verleiht hier seiner Hoffnung Ausdruck, die »Ideenlehre« 
werde zukünftig dazu beitragen, das Gebiet des Wissens vom menschlichen Geist 
von der Schlacke der Vergangenheit zu reinigen: 

»Gewiss sind wir noch weit davon entfernt, eine vollständige Geschichte der 
menschlichen Intelligenz verfasst zu haben; tausende von Bänden wären nötig, 
um ein so weites Gebiet erschöpfend darzustellen, doch zumindest haben wir 
zu ihr eine exakte Analyse vorgelegt; und das wenige, was wir an Wahrheiten 
zusammengetragen haben, ist, wenn ich mich nicht täusche, so frei von aller 
Obskurität, Ungewissheit und Zufallsvermutung, dass wir daraus völlige Zu-
versicht schöpfen können: Da wir der Bildung und der Verkettung unserer 
Ideen sicher sind, kann alles, was wir im Folgenden darüber aussagen werden, 
wie wir diese Ideen zum Ausdruck bringen, kombinieren, lehren und unsere 
eigenen Empfindungen und Handlungen Regeln unterwerfen sowie die der 
anderen steuern, nur die Folge dieser Präliminarien sein. Alles dies wird eine 
stabile, invariable Grundlage haben, weil es aus der Natur unseres Seins selbst 
geschöpft ist9.«

Die »Grundzüge der Ideenlehre I« befassen sich demnach mit den basalen Operati-
onen des menschlichen Geistes und legen vor dem Hintergrund der Philosophie 
John Lockes und Étienne Bonnot de Condillacs dar, wie der menschliche Geist Ide-
en generiert, die dann mit Zeichen benannt werden können. So möchte Destutt im 
ersten Band die Grundlage dazu legen, eine vollständige Beschreibung der Operati-
onen des menschlichen Geistes zu erarbeiten.

Die »Grundzüge der Ideenlehre II« behandeln den Gegenstand der Grammatik, 
die seit der Jahrhundertmitte in der Form der allgemeinen Grammatik zugleich als 
allgemeine Theorie der Erkenntnis erscheinen konnte. Dies erklärte sich aus verbrei-
teten Philosophemen, die die Annahme nahelegten, dass Denken sprachzeichenab-
hängig und dass Sprache ein System von Zeichen sei, dass dazu diene, sich auf Ideen 
zu beziehen. Aus diesem Grund hieß, über das System der Zeichen – also über die 
Grammatik – zu sprechen, auch, über das System der Ideen zu sprechen. Auch 
Destutt de Tracy sah, wie Sandkühler in seiner Einleitung hervorhebt, die Gramma-
tik als »Fortführung der Wissenschaft der Ideen«10. Er habe sich durch seine Tendenz 
von der Sprach- zur Zeichenlehre, das heißt von der in seiner Zeit Hochkonjunktur 
habenden allgemeinen Grammatik abgesetzt (S. xiii). In seinen Ausführungen zur 
Universalschrift sei Destutt de Tracy dabei dem »Geist der Aufklärung« verpflichtet 

8	 Ibid., S. xv.
9	 Ibid., S. xx–xxi.
10	 Hans Jörg Sandkühler, Einleitung des Herausgebers. Zur Einführung, in: Destutt de Tracy, 

Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. II. (wie Anm. 1), S. ix–xxiv, hier S. xvi. Im Folgenden im Fließ-
text zitiert (in Klammern).



Laurens Schlicht244

geblieben (S. xix), wobei er den Gedanken einer Universalsprache entweder als im-
praktikabel verwarf (S. xxi) oder, wenn sie auf wenige Gelehrten beschränkt bliebe, 
darin kritisierte, dass sie dann die Aufklärung auf ein einziges Zentrum beschränke 
(S. xxii). Die Kritik an diesem Zentrismus habe jedoch in den Augen Sandkühlers ei-
nem allgemeinen Eurozentrismus bei Destutt de Tracy keinen Abbruch getan, was 
sich an seiner Bevorzugung des Alphabets vor »Hieroglyphen« oder sonstigen Sym-
bolschriften zeige (S. xxiii).

Im dritten Band der »Ideenlehre« wendet sich Destutt de Tracy der Logik zu. Bei 
seiner Logik handelte es sich nach Sandkühler um ein »vertieftes Ausbuchstabieren 
seiner ›Ideenlehre im eigentlichen Sinne‹«, insofern, als auch die Logik in den Augen 
Destutt de Tracys auf der Analyse der Ideen beruhte11. Auch hier möchte Destutt de 
Tracy seinem Grundsatz folgen, alle philosophischen Schlussfolgerungen auf »gut 
beobachteten Fakten« zu basieren (S. xviii). Gleichfalls stützte sich Destutt de Tracy, 
wie Sandkühler in seiner Einleitung ausführt, vor allem auf die empiristische Tra
dition (insbesondere Francis Bacon) und hat die Logik des Aristoteles als »steril« 
verworfen (S. xx). An Destutts kritischer Haltung zu Bacon wird nach Sandkühler 
deutlich, wie dezidiert sich die Ideenlehre als Grundlegung aller Wissenschaften 
verstanden wissen wollte; Destutt de Tracy sah eine Untersuchung der »intellektuel-
len Fähigkeiten« als eine unabdingbare Voraussetzung dafür, den »Weg zur Wahr-
heit«, die Logik, zu studieren (S. xxii). Descartes habe im Gegensatz zu Bacon er-
kannt, dass »der erste Gegenstand unserer Prüfung jene intellektuellen Fähigkeiten 
sein müssten« (S. xxiii). Am meisten habe er Hobbes’ Logik zustimmen können, die 
er selbst übersetzt und publiziert habe (S. xxv). Sandkühler weist darauf hin, dass 
Destutt de Tracys Logik sich insofern von den zeitgenössischen deutschsprachigen 
Ansätzen absetzte, als er diese als Forstsetzung des aprioristischen Irrwegs von W. G. 
Leibniz betrachtete (S. xvi). In der weiteren Diskussion über »Systeme« und »Tatsa-
chen« suchte sich Destutt de Tracy weiter von der deutschen Philosophie abzuset-
zen, die in seinen Augen dadurch gekennzeichnet sei, dass sie sich nicht lediglich auf 
Tatsachen, sondern auf apriorische Prinzipien stütze und Systeme hervorbringe, die 
nicht aus Beobachtung gewonnen wären (S. xxix). Diese Selbstpositionierung habe, 
so Sandkühler, auf einem epistemologischen Realismus basiert (S. xxx). Wie Destutt 
de Tracy mit seiner Logik auch zu zeigen versuchte, bestand ein Mangel von anderen 
Wissenschaften (Mathematik, Geometrie, Physik, Naturgeschichte, Politische Öko-
nomie, Morallehre, Rechtswissenschaft) in der fehlenden Erforschung der ersten 
Gründe und Prinzipien der Erkenntnis (S. xxxii). Die Logik solle deshalb, um wahr-
haft eine Wissenschaft zu werden, ein »Studium unserer Erkenntnismittel« sein und 
würde so die »Erste Philosophie« werden, von der aus alle anderen Erkenntnisse ge-
rechtfertigt werden könnten (S. xxxiii–xxxiv).

Destutt de Tracy kündigt mit dem Ende dieser Ersten Sektion der Ideenlehre an, 
dass, um den Menschen zu untersuchen, er auch als handelndes und wollendes We-
sen untersucht werden müsse, was er 1815 im IV. Teil, dem »Traité de la volonté et de 
ses effets«, unternahm (S. xxxv). Diese Abhandlung vom Willen und seinen Wirkun-

11	 Hans Jörg Sandkühler, Einleitung des Herausgebers. Zur Einführung, in: Destutt de Tracy, 
Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. III (wie Anm. 1), S. ix–xxxviii, hier S. xvii. Im Folgenden im 
Fließtext zitiert (in Klammern).



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 245

gen war in seinem Augen »das wichtigste Werk, das man verfassen könnte«, weil es 
die Theorie aller moralischen Wissenschaften enthielte (S. xxxvii). Das Systempro-
gramm, das Destutt de Tracy am Ende seiner Abhandlung entwarf, konnte er schließ-
lich nicht vervollständigen. Die programmatische Ambition war jedoch zu dieser 
Zeit noch, die ganze Ideenlehre in ihrer Grundlegung vollständig darzulegen.

Sandkühlers Einleitungen zu den einzelnen Bänden geben so eine gute Übersicht 
über den Inhalt der Ideenlehre, die, anders als die humanwissenschaftlichen Entwür-
fe anderer Zeitgenossen, auf der Ebene der Theorie verbleiben und trotz ihres Be-
kenntnisses zur Beobachtung und zur Sammlung von Fakten sich nicht auf tatsäch-
liche Beobachtungen bezogen. Für Leserinnen und Leser, die sich einen kurzen 
Überblick über diese Bände der Ideenlehre und die philosophischen Bezüge ver-
schaffen wollen, sind Sandkühlers Einleitungen so hervorragend geeignet, während 
der historische und speziell wissenschaftshistorische Kontext nicht im Fokus dieser 
Texte steht.

Die ersten drei Bände der deutschen Edition sind flüssig übersetzt und in eine im 
Deutschen stilistisch sehr ansprechend zu lesende Form gebracht. Der bisweilen et-
was sperrige, hypotaktische Stil des Originals wurde in einer für heutige Leser leich-
ter zu rezipierenden Übersetzung wiedergegeben. In bestimmten Hinsichten trifft 
die Übersetzung Entscheidungen, die auf eine philosophisch interessierte Leser-
schaft zugeschnitten sind. So wird beispielsweise als Übersetzung des Wortes langage 
das deutsche »Sprechcode« (entsprechend langage des gestes – »Gestensprechcode«) 
gewählt und damit implizit eine strukturelle Eigenschaft der Sprachtheorie Destutt 
de Tracys benannt. Für die Wissenschaftsgeschichte der Humanwissenschaften 
ebenfalls interessante Aspekte des Werkes werden durch die Übersetzung eher nicht 
hervorgehoben, sondern stilistisch einem heutigen Sprachgebrauch angeglichen. So 
wird beispielsweise die in den letzten Jahrzehnten in Frankreich stark beforschte 
Verbindung zwischen Ansätzen einer science sociale, art social und der Gesetzge-
bung tendenziell nicht durch entsprechende Übersetzungsentscheidungen hervor-
gehoben12. Die Annotation ist sparsam und reflektiert in der Tendenz die philo
sophischen Interessen an Destutt de Tracys Werk, gibt aber auch einige wichtige 
wissenschaftshistorische, ideenhistorische und institutionelle Hintergrundinforma-
tionen. Die Bände sind mit einem Namens- und Sachregister ausgestattet, was das 
Arbeiten mit ihnen erleichtert.

Es ist sehr begrüßenswert, dass nun endlich eine Möglichkeit besteht, Destutt de 
Tracy für Forschung und besonders auch für die universitäre Lehre attraktiv zu ma-
chen. Zusammen mit Pierre Jean Georges Cabanis (1757–1808) hat er hat er die zen-
tralen programmatischen Ausführungen der Idéologues verfasst und es erscheint 
von daher auch für die Einordnung der Übersetzung hilfreich, diese Gruppe näher in 
den Blick zu nehmen.

12	 Vgl. z. B. Keith Michael Baker, The Early History of the Term »Social Science«, in: Annals of 
Science 20 (1964), S. 211–226; Jean-Luc Chappey, Carole Christen, Igor Mouiller (Hg.), 
Joseph-Marie de Gérando. Connaître et réformer la société, Rennes 2014.



Laurens Schlicht246

Die Idéologues

Destutt de Tracy, von Karl Marx als »fischblütiger Bourgeoisdoktrinär« bezeichnet 
und wesentlicher Teil der Gruppe der Idéologues, war in den Jahren 1795 bis 1803 in 
Frankreich einer der meistgelesenen Autoren, die eine Metatheorie der Erkenntnis 
und zugleich universelle Propädeutik aller Wissenschaften ausgearbeitet haben. Be-
zugnehmend auf diese Theorie wurden zum einen staatliche Kontrollsysteme refor-
miert, insbesondere der Erziehungssektor, zum anderen übte diese Theorie der Er-
kenntnis eine wichtige diskursive Funktion in der Konstruktion der Wissenschaft(en) 
vom Menschen (science(s) de l’homme) aus.

Einer der besten Kenner der Französischen Revolution in der DDR, Walter Mar-
kov, fasst die Programmatik der Idéologues und besonders Destutt de Tracys zu-
sammen als 

»eine philosophische Lehre, die durch allseitige Analyse des Menschen ein Re-
gelsystem für Moral, Recht und Staatskunst herausfinden wollte. Sie knüpfte 
an Condillacs Sensualismus an, der alles Denken auf Sinneswahrnehmung 
zurückführte, jedoch bei teilweisem Verzicht auf dessen Metaphysik, an deren 
Stelle der Arzt Cabanis (1757–1808) physiologische Erklärungen anbot. Ein 
Ansatz zu Verhaltensforschung steckte darin, in der sich natur- und geistes-
wissenschaftliche Methoden miteinander verbanden. Untersucht wurde die 
psychische Organisation des Individuums, der Inhalt seiner Vorstellungen, der 
Ideen, mit der Absicht, daraus praktische Normen abzuleiten. Diese ›Idéolo-
gues‹ waren eine Denkschule, hervorgegangen aus einem Gelehrtenkreis, der 
sich in den ersten Jahren der Revolution im Salon von Madame Helvétius, der 
wohlbestallten Witwe des gefürchteten Atheisten, im Pariser Nobelvorort 
Auteuil zu treffen pflegte und deshalb bisweilen als ›Gesellschaft von Auteuil‹ 
apostrophiert wurde«13.

Die Gruppe der Idéologues war so in der Revolutionszeit und besonders nach dem 
Ende der Terreur eine wichtige Interessengruppe mit politischem Einfluss14. Picavet 
teilt die Idéologues in mehrere Generationen ein: (1) Personen, die vor 1800 starben 
oder in diesem Zeitraum besonders berühmt waren (genannt werden Condorcet, 
Volney, Dupuis, Maréchal, Naigeon), (2) Personen, die in den Augen der Öffentlich-
keit während des Direktoriums (1795–1799) oder des Konsulats (1799–1804) am 

13	 Walter Markov, Die Napoleon-Zeit. Geschichte und Kultur des Grand Empire, Leipzig 1985, 
S. 126.

14	 Nach Picavet hat Napoleon das Wort Idéologues eingeführt, um sich von den von ihm nach dem 
Staatsstreich verschmähten Philosophen als »Schaumschläger« abzugrenzen; Markov, Die 
Napoleon-Zeit (wie Anm. 13), S. 126; François Picavet, Les idéologues. Essai sur l’histoire des 
idées et des théories scientifiques, philosophiques, religieuses, etc., en France depuis 1789, Paris 
1891, S. 23. Destutt de Tracy und Cabanis hätten die Bezeichnung Idéologistes vorgezogen, die 
wie auch bei den »Sensualisten«, die besser »Sensationalisten« heißen müssten, die pejorative 
Konnotation nicht beinhalten würde. Allerdings hat sich die Bezeichnung »Ideologen« oder 
Idéologues auch durch das Forschungsprojekt von Schlieben-Lange, Busse und Trabant als Be-
zeichnung dieser Gruppe durchgesetzt und auch Picavet, der die Napoleon-Anekdote berichtet, 
schließt sich dieser Verwendung an.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 247

bekanntesten waren (Cabanis, Destutt de Tracy, Daunou), (3) Personen, die zwar 
schon vorher bekannt waren, aber auch nach dem Konsulat noch Einfluss ausübten 
(gemeint sich vor allem Gérando und Laromiguière)15.

Gérard Gengembre hat die Gruppe, die sich im Pariser Vorort Auteuil bei der Wit-
we des bekannten Philosophen Helvétius seit 1772 traf, als wesentlichen sozialen 
Ort für den Austausch von Ideen identifiziert16. Madame Helvétius hat ihr Haus 
Cabanis vermacht, sodass sich nach ihrem Tod im Jahr 1800 die Idéologues hier wei-
ter treffen konnten17. Unter Napoleon wurden die Idéologues mit der Entfernung 
von Sympathisanten der Idéologie aus der Politik (1802), der Abschaffung der Écoles 
centrales (1802) und der zweiten Klasse des Institut national (1803) aus wichtigen 
Positionen entfernt18. Als zweiter wichtiger Bezugspunkt für Akteure, die an der 
Idéologie interessiert waren, bildete sich der Salon von Germaine de Staël in Coppet 
(Schweiz).

Die Gruppe der Idéologues umfasste Mitglieder, die sich aus sehr unterschied
lichen Wissensbereichen rekrutierten und gemeinsam das Ziel verfolgten, wissen-
schaftliche Systeme zur Erklärung, Kontrolle und Disziplinierung menschlichen 
Verhaltens zu liefern, die unter anderem dabei helfen sollten, eine Wiederholung der 
Grausamkeiten der Terreur zu verhindern19. Am meisten Erfolg hatten sie mit ihren 
Absichten in der Gestaltung des Erziehungssystems, besonders des sogenannten loi 
Daunou vom 25. Oktober 1795 (3. Brumaire des Jahres IV), das das Erziehungs- und 
Wissenschaftssystem Frankreichs grundlegend reformierte. Für die Wissenschafts-
geschichte der Humanwissenschaften bildet die Gruppe der Idéologues deshalb ei-
nen besonders interessanten Gegenstand, weil sie von Anfang bestrebt und teilweise 
auch erfolgreich damit war, ihre aufklärerische Anthropologie in Regierungssyste-
men zu verankern20.

Obwohl die Idéologues in der französischen und englischsprachigen Wissen-
schaftsgeschichte der Humanwissenschaften seit den 1960er-Jahren eine zentrale 
Rolle gespielt haben und noch spielen (vgl. Bibliografie), sind sie in der deutschspra-
chigen wissenschaftshistorischen Landschaft so gut wie nicht präsent21, wie auch ins-

15	 Picavet, Les idéologues (wie Anm. 3), S. 101.
16	 Gérard Gengembre, Fréquentation et sociabilité mutelles, in: Revue française d’histoire des 

idées politiques 18 (2003), S. 259–270.
17	 Gengembre zählt auf, wer sich nach 1800 hier traf: Jefferson, Destutt de Tracy, Volney, Garat, 

Sieyès, Laromiguière, Daunou, Gérando, Thurot, Andrieux, Ginguené, Fauriel, Biran, Droz, 
Ampère, Mme de Condorcet; es bestehen Kontinuitäten zu dem Personenkreis der sich nach 
Gengembre vor 1800 in Auteuil traf: d’Alembert, Thomas, Condillac, Turgot, Destutt de Tracy, 
Thurot, Volney, Garat, Chénier, Gignuené, Daunou; Gengembre, Fréquentation et sociabilité 
mutelles (wie Anm. 16), S. 262.

18	 Ibid., 265–266.
19	 Georges Gusdorf, La conscience révolutionnaire. Les Idéologues, Paris 1978, S. 389.
20	 Jean Jamin, Le syndrome chinois des idéologues ou les débuts de la sociolinguistique, in: His-

toire Épistémologie Langage 4/1 (1982), S. 83–92; Gusdorf, La conscience révolutionnaire (wie 
Anm. 19).

21	 Beispielsweise findet sich kein Aufsatz in der NTM vor 2018, der Destutt de Tracy überhaupt 
erwähnt und auch für die Berichte zur Wissenschaftsgeschichte spielt er beinahe keine Rolle (er 
wird in einem Aufsatz des Jahres 1979 kurz erwähnt: Richard Toellner, Johann Georg Zim-
mermann (1728–1795). Der Arzt als Genie oder über die Gewißheit der Vorhersage in der Heil-
kunst, in: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 2 (1979), S. 13–24, hier Anm. 37.



Laurens Schlicht248

gesamt die Geschichte von Sozial- und Humanwissenschaften im Unterschied zum 
englischen und französischen Raum hier weder institutionell noch in der Forschung 
gut verankert ist22.

Wie sehr häufig bei der Beschäftigung mit Denkkollektiven, ist es auch bei einer 
näheren Beschäftigung mit dieser Gruppe nicht einfach, ein allgemeines Programm 
zu identifizieren, dem sich alle ihre Mitglieder eindeutig und vollkommen verschrie-
ben hätten. Dennoch lässt sich sagen, dass die Idéologues mehrheitlich das Ziel teil-
ten, den Einzelmenschen und den Menschen in Gesellschaft auf der Basis von Beob-
achtungen und Experimenten zu erforschen, ohne zuvor schon Annahmen über den 
oder die Menschen und besonders seinen Geist (esprit) zu treffen. Sie gingen dabei 
zumindest vor 1802 davon aus, dass der menschliche Geist sich durch die materiellen 
Funktionen der körperlichen Sinnesorgane erklären ließe und dass dieser Geist 
nichts anderes sei als Sinneswahrnehmung (sensation) in einer transformierten Form. 
Damit haben die Idéologues in ihrer Selbstdeutung das aufklärerische Projekt der Er-
forschung des menschlichen Geistes fortgeführt, das sich programmatisch bei John 
Locke (1632–1704) und Étienne Bonnot de Condillac (1714–1780) formuliert fand. 
Die Idéologues haben so eine dezidiert elementarisierende Position zum menschli-
chen Geist vertreten, die als epistemisches Schema in rekurrenten Forschungskontex-
ten immer wieder auftauchen sollte. Zwei zentrale paradigmatische Haltungen zum 
menschlichen Geist sollten so weiterhin operativ bleiben: erstens, dass der Geist sich 
in letzte Elemente zerlegen ließe und zweitens, dass er ein empirischer Gegenstand 
sei, der durch entsprechende Techniken des Beobachtens und Experimentierens er-
forscht werden könne. Welchen epistemischen Status diese Elemente genau haben 
sollten und wie ihr Zusammenhang bestimmt werden konnte, mochte sich in unter-
schiedlichen Schulen der Psychologie, Völkerpsychologie oder Psychoanalyse un-
terscheiden, als frühe Form empirischer Forschung am menschlichen Geist kommt 
jedoch den Idéologues die Rolle zu, ein solches Schema formuliert zu haben. Parallel 
dazu lässt sich auch in Deutschland mit dem »Magazin zur Erfahrungsseelenkunde« 
(1783–1793) ein teilweise vergleichbarer Ansatz beobachten.

Für den politischen Bereich bot sich die Wissenschaft des menschlichen Denkens 
oder des menschlichen Geistes der Idéologues an, die Organisation der freien und 
gleichen Bürger besonders in der Zeit nach der Terreur zu stabilisieren und so die 
junge Republik effektiv kontrollierbar zu machen23. Somit erhofften sich die Idéolo-
gues, besonders auch Destutt de Tracy und Cabanis, dass das humanwissenschaft-
liche Wissen den Erfordernissen der öffentlichen Nützlichkeit, die für die Legiti-
mierung dieser neuen Disziplinen unerlässlich war, genügen würde. Implementiert 
wurden die verschiedenen Vorschläge der Idéologues schließlich im Erziehungssek-
tor, auf den die Idéologues einigen Einfluss durch ihre Mitgliedschaft im Comité 

22	 Zu Frankreich die Société française pour l’histoire de sciences de l’homme (gegr. 1986), dazu 
Claude Blanckaert, L’histoire des sciences de l’homme, une culture au présent. 1986–2006: les 
20 printemps de la SFHSH, in: La revue pour l’histoire du CNRS 15 (2006), URL: http://histoire-
cnrs.revues.org/529 (online seit 22.1.2007, abgerufen am 21.11.2014); Claude Blanckaert, La 
Société française pour l’histoire des sciences de l’homme. Bilan, enjeux et ›questions vives‹, in: 
Genèses 10 (1993), S. 124–135.; vgl. außerdem die europäische European Society for the History 
of the Human Sciences.

23	 Vgl. Andrew Jainchil, Reimagining Politics after the Terror, Ithaca, NY u. a. 2008.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 249

d’instruction publique ausübten. Nach ihrer Desavouierung durch die Abschaffung 
der zweiten Klasse des Nationalinstituts (1803) und dem vermeintlichen Scheitern 
der Implementierung ihrer Philosophie scheint auch die Rezeption der erkenntnis-
theoretischen Thesen ins Stocken geraten zu sein.

Für die Wissenschaftsgeschichte ist damit längst klar, dass die Berücksichtigung 
der Idéologues zum Verständnis der Entstehung der Humanwissenschaften uner-
lässlich ist. Diese Forschungen wurden besonders durch Georges Gusdorfs »Intro-
duction aux sciences humaines« (1960) und sein späteres Buch »La conscience révo-
lutionnaire – Les Idéologues« (1978) sowie Michel Foucaults »Les mots et les choses« 
von 1966 inspiriert und haben seitdem besonders die von Foucault identifizierte Zeit 
des epistemischen Bruchs im annus mirabilis 1795 genauer in den Blick genommen24. 
Dabei ist klar geworden, dass die Klasse der moralischen und politischen Wissen-
schaften des Nationalinstituts (Classe des sciences morales et politiques de l’Institut 
national des sciences et des arts), die 1795 als erste staatlich finanzierte Institution 
Sozial- und Humanwissenschaften verankert hatte, sowohl für das Verständnis der 
Entwicklung der Humanwissenschaften als auch für das Verständnis der Politik 
nach der Terreur und für die Planung des Staatsstreichs vom 18. Brumaire (1799), der 
Napoleon und das Konsulat an die Macht brachte, zentral war25.

Obwohl für viele Bereiche der Forschung die Relevanz der Idéologues deutlich 
war, wurde die »Idéologie« Destutt de Tracys immer wieder zu den »vergessenen« 
Ansätzen gezählt. Wenn man einen Blick auf die Forschungsliteratur über Destutt de 
Tracy als Einzelperson und über die Gruppe der Idéologues als wichtige pressure 
group und als Wissenschaftsprojekt wirft, erscheint die Ansicht, es handele sich um 
eine »unentdeckte« oder »unerforschte« Person oder Gruppe, zunächst als bizarr. Es 
gibt mittlerweile eine erhebliche philosophische, romanistische, soziologische und 
wissenschaftshistorische Forschungsliteratur zu den Idéologues.

Schon François Picavet, der eine ausführliche Studie über die Gruppe der Idéolo-
gues am Ende des 19. Jahrhunderts publizierte, setzte mit der Klage über die stief-
mütterliche Behandlung der Idéologues ein: »Im Ausland und in Frankreich ist eine 
ausgemachte Sache, in der Geschichte der Philosophie die Idéologues beiseite zu las-
sen«26. Vera Stepanowa schloss ihre Zürcher psychologische Dissertation zu Destutt 
de Tracy (1908) mit den Worten: »Wir haben versucht, die psychologischen Ent-
wicklungen von D. de Tracy darzustellen. Man muss sagen, dass dieser Autor gegen-
wärtig eigentlich ziemlich wenig bekannt ist (ausser dem hier mehrmals erwähnten 
Buche Picavets, welcher sein Leben und seine Tätigkeit beschreibt […]); seinen Leis-
tungen zufolge gehört er jedoch nicht zu solchen Philosophen, deren Bedeutung sie 
nicht überleben könnte«27. Wie auch die Arbeit Franziska Baumgartens zeigt, gab es 

24	 Georges Gusdorf, Introduction aux Sciences humaines. Essai critique sur leurs origines et leur 
développement, Paris 1960; Gusdorf, La conscience révolutionnaire (wie Anm. 19); Robert 
Wokler, The Enlightenment and the French Revolutionary Birth Pangs of Modernity, in: 
Heilbron, Magnusson, Wittrock (Hg.), The Rise of the Social Sciences (wie Anm. 5), S. 35–
76, hier S. 45.

25	 Dazu Jainchill, Reimagining Politics after the Terror (wie Anm. 23).
26	 Picavet, Les idéologues (wie Anm. 3), S. 9.
27	 Vera Stepanowa, Destutt de Tracy. Eine historisch-psychologische Untersuchung, Zürich 1908, 

S. 74.



Laurens Schlicht250

zu dieser Zeit aus der damaligen Assoziationspsychologie heraus ein Interesse an 
historischen »Vorläufern«, in deren Reihe Destutt de Tracy gehörte28.

Die wesentlichen Texte zur Neubewertung der Gruppe der Idéologues stammen 
dann aus den 1960er-Jahren – auch wenn George Rosen schon den 1940er-Jahren 
einige Beiträge veröffentlichte (siehe Bibliografie) – vom italienischen Philosophen 
Sergio Moravia, der sich die Rekonstruktion der Wissenschaften vom Menschen in 
der Französischen Spätaufklärung als programmatisches Ziel gesetzt hatte29. Auf 
der Basis von Moravias Forschungen haben deutsche und englischsprachige For-
schungen wie von Emmet Kennedy eine umfassende Neubewertung der human-
wissenschaftlichen und sprachforschenden Aktivitäten dieser Gruppe in die Wege 
geleitet30.

Besonders ausführlich erforscht wurde die Gruppe der Idéologues von zwei For-
schungsprojekten in Berlin und Frankfurt am Main. In Frankfurt hat Brigitte 
Schlieben-Lange ein von der DFG gefördertes Forschungsprojekt »Die Rezeption 
der Ideologen in Italien, Spanien und Deutschland« (Dieter Dräxler, Franz Knapp-
stein, Elisabeth Volck-Duffy, Isabel Zollna) geleitet. Die vier Bände »Europäische 
Sprachwissenschaft um 1800« geben einen guten Einblick in Arbeitsweise und Er-
gebnisse dieses Projekts31. Zuvor haben Winfried Busse und Jürgen Trabant im Jahr 
1986 mit dem Sammelband »Les idéologues« eine erste Zusammenführung der in-
ternationalen Forschungen unternommen32. Dieser Beitrag ging auf eine Tagung in 
Berlin vom 3.–5. Oktober 1983 zurück. Ganz ausdrücklich gehen Busse und Tra-
bant hier davon aus, dass Sergio Moravia – der auch an der Tagung teilnahm – der 
»redécouvreur« der Idéologues sei33. Im Sinne Nietzsches haben Busse und Trabant 
ihren Ansatz als eine Übung in »kritischer Geschichtsschreibung« begriffen und die 
Idéologues als Akteure einer ersten Generation historischen Denkens identifiziert, 
die – wie auch Foucault analysiert hat – den Boden bereitet hätten, auf dem wir 
noch heute, in anderer Weise, stünden. Für sie haben die Idéologues eine Möglich-
keit der kritischen Historiographie insofern eröffnet, als sie dabei helfen könnten, 
Gegenstände dem Vergessen zu entreißen, die Grund von heutigen Übeln seien34. 
Dies erlaube es, mit Nietzsche »mit dem Messer an seine Wurzeln« zu greifen. Ge-
rade die Idéologues waren hier für Busse und Trabant diejenige Gruppe, die, selber 
kritische Historiker, geeignet war, heute zum Gegenstand einer kritischen Ge-
schichtsschreibung zu werden:

28	 Franziska Baumgarten-Tramer, Die Erkenntnislehre von Maine de Biran. Eine historische 
Studie, Krakau 1911.

29	 Sergio Moravia, Il pensiero degli Idéologues, Florenz 1974.
30	 Emmet Kennedy, »Ideology« from Destutt de Tracy to Marx, in: Journal of the History of Ideas 

40/3 (1979), S. 353–368.
31	 Brigitte Schlieben-Lange u. a. (Hg.), Europäische Sprachwissenschaft um 1800, 4 Bde., Müns-

ter 1989–1994.
32	 Winfrid Busse, Jürgen Trabant (Hg.), Les Idéologues. Sémiotique, théories et politiques linguis-

tiques pendant la Révolution française, Amsterdam, Philadelphia 1986.
33	 Winfried Busse, Jürgen Trabant, Préface, in: dies. (Hg.), Les Idéologues (wie Anm. 32), S. vii–

xvi, hier S. vii.
34	 Ibid., S. ix.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 251

»Als ›kritische‹ Historiographen wären wir also gefährliche und prekäre Men-
schen, die in gefährlichen und prekären Zeiten leben – wie die Idéologues, die, 
was ihre Einstellung zur Vergangenheit, an der sie litten betrifft, sogar als ›rei-
ne‹ kritische Historiker betrachtet werden können: Ihre historisch-politische 
kritische Terminologie bspw. (Aristokrat, Tyrann etc.) ist eine Zusammenstel-
lung von äußerst scharfen ›Messern‹ [Bezug auf obiges Zitat von Nietzsche, 
Anm. des Verf.]. Doch im Gegensatz zu den Idéologues haben wir zwei Jahr-
hunderte historischen und historizistischen Denkens hinter uns, was uns in die 
Lage versetzt, aus der Nietzscheanischen Passage die Schlussfolgerung zu zie-
hen, dass wir uns von einer zu kritisierenden Tradition, einem Erbe, das wir 
lebendig erhalten wollen weder befreien können noch wollen35.«

Moravia hat es sich in seinem Tagungsbeitrag zur Aufgabe gemacht, gerade das »Ver-
gessen« der Idéologues zu erklären. Er schrieb die Ausblendung der Idéologues ei-
ner historiographischen Arbeitsteilung zu, die zwischen der Geschichte der Ideen 
und der Literatur und der Geschichte der Revolution, die sich allein auf politische, 
ökonomische und soziale Verhältnisse konzentriert habe, verlaufen sei36. Dies habe 
verhindert, den Beitrag der Idéologues zur Französischen Revolution und insgesamt 
die intellektuellen Ursprünge der Revolution zu erkennen, trotz Daniel Mornets 
»Les origines intellectuelles de la Révolution française« von 1933. Die Phase des Di-
rektoriums (1795–1799), in der die Idéologues dann einflussreich waren, wurde von 
der Geschichtsschreibung nur ungern behandelt, sei sie doch als eine intellektuell 
sterile und politisch korrupte Phase betrachtet worden37. Moravia hält diese Ein-
schätzung angesichts der textuellen Produktionen von Cabanis, Destutt de Tracy, 
Staël, Constant und anderen für »bizarr«38. Als unbeachtetes mittleres Kind zwi-
schen der aufklärerischen »Encyclopédie« und dem produktiven romantischen Zeit-
alter sei diese Scharnierperiode dann untergegangen. Moravia fasste zusammen, 
warum dies aus seiner Sicht misslich war:

»Das ist schade – sehr schade. Nicht nur, weil das Werk der Idéologues unter-
schätzt wurde, sondern auch, weil auf der seinen Seite das faszinierende Pro-
blem der späteren (und vielleicht auch letzten) Entwicklungen der Ideen und 
Prinzipien der Aufklärung, wie sie sich bei den Idéologues darstellen, auf der 
einen Seite nicht ausreichend angegangen wurde und weil andererseits die 
noch faszinierendere Frage nach der Begegnung oder dem Konflikt zwischen 

35	 Ibid., S. ix–x: »En tant qu’historiographes ›critiques‹ nous serions donc des hommes dangereux et 
précaires vivant en es temps dangereux et précaires – comme des Idéologues qui, en ce qui concer-
ne leur attitude envers le passé dont ils souffraient, peuvent même être considérés comme des his-
toriens critiques ›pures‹: leur terminologie historico-politique critique par exemple (aristocrate, 
tyran etc.) est un assemblage de ›couteaux‹ extrêmement tranchants. Mais, contrairement aux 
Idéologues, nous avons deux siècles de pensée historique et historiciste derrière nous ce qui nous 
rend capables de tirer du passage nietschéen la conclusion que nous ne pouvons et ne voulons pas 
nous libérer totalement d’une tradition critiquable qui reste un héritage dont nous vivons«.

36	 Sergio Moravia, La mauvaise étoile historique des Idéologues, in: Busse, Trabant (Hg.), Les 
Idéologues (wie Anm. 32), S. 3–6, hier S. 4.

37	 Ibid.
38	 Ibid., S. 5.



Laurens Schlicht252

der aufklärerischen Weltanschauung [im Orig. deutsch, Anm. d. Verf.] aus 
dem 18. Jahrhundert und der neuen spiritualistischen und romantischen Welt-
anschauung der ersten Generationen des neuen Jahrhunderts nicht gestellt 
wurde. Dies war ein Konflikt, mit dem ich das Privileg hatte mich in meinem 
›Il Tramonto dell’Illuminismo‹ zu befassen, in dem die Idéologues die Rolle 
der leidenschaftlichen Verteidiger der großen Tradition der Aufklärung über-
nahmen39«.

In der Folge haben auch weitere Monographien, in England insbesondere von Mar-
tin Staum und in Frankreich besonders von Sylvain Auroux, Jean-Luc Chappey und 
anderen, dazu beigetragen, detailliert vielfältige Aspekte des Wissenschaftspro-
gramms der Idéologues und seiner Umsetzung etwa in der Lehrplangestaltung der 
Écoles centrales zu beleuchten40.

Trotz dieser umfangreichen Forschungen blieben die Idéologues in den Augen der 
Historiographie »vergessen«. Rose Goetz’ Buch von 1999 über Destutt de Tracy 
folgt dem erklärten Ziel, der »verlorenen Generation« der Idéologues wieder den ge-
bührenden Platz einzuräumen41. Auf der Basis des von Sylvain Auroux entwickelten 
Begriffs des »horizon de rétrospection« hat eine der besten Kennerinnen der Grup-
pe, Brigitte Schlieben-Lange, versucht, das »Vergessen« der Idéologues auf metho-
disch kontrollierte Weise wissenschaftshistorisch zu reflektieren. Im Jahr 1984 ging 
sie noch davon aus, dass die Zeit von 1770–1829 in der Sprachwissenschaftsgeschich-
te bis vor kurzem noch völlig unerschlossen gewesen sei42. Die Idéologues hätten 
sich dabei einerseits selber aus dem Strom des wissenschaftshistorischen Erinnerns 
katapultiert, indem sie allzu strikt auf der eigenen Methode beharrt hätten, anderer-
seits seien sie politisch tabuisiert worden43. Die Sprachwissenschaftsgeschichte habe 
dabei übersehen, dass die ideologischen Forschungsprogramme wichtige Folgen in 
Italien und Spanien hatten und sich dafür auf die methodologischen Neuerungen in 
Deutschland im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts konzentriert44.

39	 Ibid.: »C’est dommage – un grand dommage. Non seulement parce que l’on a sous-estimé 
l’oeuvre des Idéologues, mais aussi parce que l’on n’a pas approfondi d’une façon adéquate d’un 
côté le fascinant problème des développements ultérieurs (et peut-être ultimes), chez les Idéolo-
gues, des idées et des principes de l’âge des Lumières, et de l’autre côté l’encore plus fascinante 
question de la rencontre – je devrais dire du conflit – entre la Weltanschauung éclairée issue du 
XVIIIe siècle et la nouvelle Weltanschauung spiritualiste et romantique qui fut celle des pre-
mières générations du nouveau siècle. Un conflit dont j’ai eu le privilège de m’occuper directe-
ment dans mon ›Il Tramonto dell’Illuminismo‹, et qui vit les Idéologues dans le rôle de défen-
seurs officiels et passionnés de la grande tradition des Lumières«.

40	 Martin S. Staum, Minerva’s Message. Stabilizing the French Revolution, Montreal u. a. 1996; 
Sylvain Auroux, Claude Désirat, Tristan Hordé, Les Idéologues et les sciences du langage. 
Bibliographie, in: Histoire Épistémologie Langage 4/1 (1982), S. 145–170; Chappey, La société 
des observateurs de l’homme (wie Anm. 2); Ilona Papst, Jürgen Trabant (Hg.), Idéologie – 
grammaire générale – Écoles centrales, Tübingen 2008.

41	 Rose Goetz, Destutt de Tracy. Philosophie du langage et science de l’homme, Genf 1999, S. 3.
42	 Brigitte Schlieben-Lange, Vom Vergessen in der Sprachwissenschaftsgeschichte. Zu den »Ideo-

logen« und ihrer Rezeption im 19. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Lin-
guistik 53 (1984), S. 18–36, hier S. 22.

43	 Ibid., S. 23.
44	 Ibid., S. 30.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 253

Da die Idéologues, wie ausgeführt, ein umfassendes Programm zur Erforschung 
des Menschen vorgeschlagen haben, sind die entsprechenden Rezeptionen ebenso 
vielfältig und von daher hier unmöglich abzudecken. Aus wissenschaftshistorischer 
Perspektive erscheinen besonders vier Bereiche relevant und für zukünftige For-
schungen vielversprechend:

(1) Die Geschichte der Methoden zur Erforschung des menschlichen Geistes: Auf 
der Basis der existierenden Forschung wird deutlich, dass für die Diskussion in 
Frankreich zur Frage, wie der menschliche Geist erforscht werden sollte (vor allem 
die Kontroverse über die Introspektion zwischen Anhängern Victor Cousins und 
Auguste Comtes45), die Zeit um 1800 einen entscheidenden Wendepunkt darstellt. 
Wie Jan Goldstein ausführlich dargestellt hat, bildeten sich unter Referenz auf die 
Frage, welchen ontologischen Status der »mental stuff« habe, verschiedene Schulen, 
die diverse Vorschläge zur Reform epistemischer Techniken erarbeitet haben, den 
menschlichen Geist zu erforschen46. Es existieren vielfältige Möglichkeiten, die be-
stehenden Forschungen zu erweitern und zu vertiefen, beispielsweise existiert noch 
kein ausführliche Studie zu den verschiedenen sozialen, epistemologischen oder po-
litischen Implikationen der »Introspektion«, die Victor Cousin unter Abgrenzung 
von Ansätzen der Idéologues entwickelte47.

(2) Die Geschichte der Sozialwissenschaft: Die Idéologues haben im Wesentlichen 
das Ziel verfolgt, wissensbasierte Techniken zu erarbeiten, die es Regierungen erlau-
ben sollte, den Staat zu stabilisieren. Diese Initiative wurde schon früh science socia-
le, art social oder auch science de l’organisation sociale genannt und führte zu sehr 
unterschiedlichen Initiativen der Implementierung. Für die Geschichte der Sozial-
wissenschaften ist dann insbesondere die Rezeption bei Auguste Comte auffallend.

(3) Die Geschichte der Psychologie: Es ist vielleicht kein Zufall, dass eine erneute 
Beschäftigung mit der Gruppe der Idéologues beziehungsweise mit einzelnen Akteu-
ren, die dieser Gruppe zugerechnet wurden, aus dem Kreis von deutschsprachigen 
Psychologinnen oder psychologisch interessierten Akademikerinnen um 1900 kam. 
So hat Franziska Baumgarten-Tramer (1883–1970) ihre Dissertation über Pierre 
Maine de Biran verfasst (1911) und Vera Stepanowa hat eine »historisch-psycholo-
gische Untersuchung« über Destutt de Tracy vorgelegt (1908)48. Sie haben vor dem 
Hintergrund von Picavets Studie die Diskussion, die zwischen elementarisierenden 
und eher holistischen Ansätzen der Untersuchung der menschlichen Seele beziehungs-
weise des Geistes geführt wurde, als Ressource genutzt, sich in einer analogen Dis-
kussion ihrer eigenen Gegenwart zu positionieren. In der Geschichte der Psychologie 
erscheint diese langfristige Verbindung noch nicht hinreichend verstanden und müss-
te weiter erforscht werden. Dies gilt umso mehr, als in der psychologischen Diskus-
sion um 1900 und, früher, bei Wilhelm Wundt die Gruppe der Idéologues immer wie-
der präsent war.

45	 Vgl. Jean-François Braunstein, Antipsychologisme et philosophie du cerveau chez Auguste 
Comte, in: Revue internationale de philosophie 52/203 (1998), S. 7–28.

46	 Jan Goldstein, The Post-Revolutionary Self. Politics and Psyche in France, 1750–1850, Cam-
bridge, Mass. 2005.

47	 Braunstein, Antipsychologisme et philosophie du cerveau (wie Anm. 45).
48	 Baumgarten-Tramer, Die Erkenntnislehre von Maine de Biran (wie Anm. 28); Stepanowa, 

Destutt de Tracy (wie Anm. 27).



Laurens Schlicht254

(4) Die Geschichte der Verwaltung: Die Verwaltung des frühen 19. Jahrhunderts in 
Frankreich hat mindestens in ihrer diskursiven Selbstreflexion stark auf die Wissen-
schaften vom Menschen um 1800 Bezug genommen, aus der sich einige der zentralen 
Akteure rekrutierten. Diese Akteure haben ihre administrative Tätigkeit mitunter als 
eine direkte Fortführung der Beobachtungspraktiken betrachtet, wie sie im Kontext 
der Wissenssysteme der Idéologues konzipiert worden waren. In der Wissensge-
schichte der Verwaltung wird diese Verbindung zwischen humanwissenschaftlichen 
Wissensbeständen und Verwaltungswissen derzeit genauer erforscht49.

Es wäre sehr wünschenswert, dass die intensive Beschäftigung mit der Gruppe der 
Idéologues, die in Frankreich derzeit weitergeführt und die in Deutschland durch 
verschiedene Forschungsprojekte reflektiert wird, in Zukunft eine noch detaillierte-
ren Erschließung des kurzen, aber hellen Sterns der Idéologues ermöglicht und da-
mit auch eine Grundlage für ein besseres Verständnis der Geschichte von diskursi-
ven und materiellen Praktiken der Humanwissenschaften bietet. Es lässt sich nicht 
sagen, dass es an einer solchen Forschung gefehlt hätte, weder aus wissenschafts-
historischer noch aus philosophischer oder romanistischer Sicht, auch wenn es rich-
tig sein mag, dass der Stellenwert der Gruppe der Idéologues im Allgemeinen und 
Destutt de Tracys im Speziellen im philosophischen und wissenschaftshistorischen 
Curriculum an deutschen Universitäten marginal ist. Es ist möglicherweise auch die-
ser letzteren Tatsache geschuldet, dass es möglich ist, Destutt de Tracy trotz der exis-
tierenden Forschung immer wieder neu als einen »vergessenen« Akteur der philoso-
phischen, wissenschaftlichen und bildungspolitischen Szene zu begreifen.

Für die Geschichte der Philosophie ist Destutt de Tracy aus verschiedenen Grün-
den eine zentrale Figur. Einer dieser Gründe ist, dass er zusammen mit anderen Idéo-
logues Teil einer »epistemischen Konfiguration«50 war, die das Verhältnis der Philo-
sophie mit der empirischen Wirklichkeit neu zu bestimmen versuchten. Wie auch 
andere Autoren stellte Destutt de Tracy aus diesem Grund einen empirischen Erfah-
rungsbegriff ins Zentrum seiner theoretischen Reflexionen und wollte seine »Ideen-
lehre« auf Experimenten und Beobachtungen gründen. In der Rekonstruktion wird 
hier deutlich, dass es zu Destutt de Tracys Zeit noch keine unproblematische, para-
digmatische Lösung gab, Ideen zu beobachten oder Experimente mit ihnen anzustel-
len, auch wenn es beispielsweise bei Karl Philipp Moritz (1756–1793) und seinem 
»Magazin zur Erfahrungsseelenkunde« (1783–1793) erste Vorstöße in diese Richtung 
gegeben hatte. Als ein klassisches Expertensystem für die Beschäftigung mit dem 
menschlichen Geist stellten sich die Philosophen so in dieser Zeit einer »Empirisie-
rungsforderung«, die laut Wolf Lepenies viele Wissenschaften um 1800 in Atem 
hielt51. Im Zuge der allgemeinen Aufwertung praktischen Wissens – des Wissens der 
Handwerker, Künstler, Chirurgen, aber eben auch der Lehrer – kann an der Figur 
Destutt de Tracy so abgelesen werden, wie bestimmte tendenziell philosophische 

49	 Martin Herrnstadt, Verwaltung des Selbst – Epistemologie des Staates. Joseph-Marie de 
Gérando, die Wissenschaft vom Menschen & der 18. Brumaire des Jahres VIII, Diss. Frankfurt 
a. M. 2017; Chappey, Christen, Mouiller (Hg.), Joseph-Marie de Gérando (wie Anm. 12).

50	 Zum Begriff vgl. Moritz Epple, Knot Invariants in Vienna and Princeton during the 1920s. Epis-
temic Configurations of Mathematical Research, in: Science in Context 17 (2004), S. 131–164

51	 Wolf Lepenies, Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverständlichkeiten in 
den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, München, Wien 1976.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 255

Theoriebestände einerseits durch ein Einbindung praktischen Wissens bereichert, 
andererseits in bestimmte Praxissysteme, wie die Verwaltung, implementiert wur-
den52. Während Destutt de Tracy um 1800 mit seinem programmatischen Anspruch, 
den menschlichen Geist zu beobachten, noch bestehen konnte ohne eine eigene Em-
pirisierungsstrategie auszuarbeiten, spezifizierte sich dieses Beobachtungssystem in 
Form verschiedener »Psy-Disziplinen« (Psychologie, Psychoanalyse etc.) im Laufe 
des 19. Jahrhunderts aus und brachte Formen der Selbst- und Fremdbeobachtung, 
der Beobachtung an einzelnen Menschen und Populationen von Menschen, der ele-
mentarisierenden oder ganzheitlichen Beobachtung hervor. Das epistemische Feld 
der Philosophie in seiner traditionellen Zuständigkeit für den menschlichen Geist 
muss sich seitdem auch im Verhältnis zu diesen humanwissenschaftlichen Wissens-
systemen mit ihren Formen der Empirizität positionieren. Als Selbstreflexion eines 
Wissens vom menschlichen Geist bleibt Destutt de Tracy deshalb eine Referenz, die 
sichtbar zu machen hilft, in welcher Weise sich eine der Philosophie eigentümliches 
Verhältnis zum menschlichen Geist in einer spezifischen empirischen Gestalt her-
auskristallisiert hat. Gegen Autoren der »radikalen Aufklärung«53 wie Thiry Hol-
bach (1723–1789) gelesen, kann der moderate Destutt de Tracy überdies zeigen, wie 
das philosophische Streben nach einer vollkommenen Analyse des menschlichen 
Geistes nach seiner empirischen Rückführung auf wenige evidente Prinzipien in 
ethisch-politisch ganz unterschiedliche Positionen münden konnte. Zudem macht 
eine Lektüre von Destutt de Tracy und anderen Autoren der Idéologues deutlich, 
wie die »Analyse« als Paradigma ganz unterschiedliche Forschungen motiviert hat, 
zum Beispiel in der Medizin54.

Die Übersetzung und Edition Sandkühlers  
und Sonnenschein-Werners

Hans Jörg Sandkühler hat schon in den 1980er-Jahren darauf hingewiesen, dass 
»Ideologie« zu einem »Bezichtigungsbegriff« geworden und in einer Diskussion 
zwischen Aufklärung und Gegen-Aufklärung beheimatet sei55. Im Fall der »Ideolo-
gen« habe, so Sandkühler, die »gegenkritische Verdrängung der Anfänge« des Be-
griffes »Ideologie« vergessen lassen, wofür er einmal stand: »Im antikritischen Sinne 
ist das Alltagsverständnis von Ideologie heute ideologisch. Diese Perversion des auf-
geklärten Bewußtseins gibt Anlaß dazu, die Geltung des Begriffs zu überprüfen und 

52	 Martin Herrnstadt, Administrating the Self: Sciences of Man, the State and the Case of Jo-
seph-Marie de Gérando (1842–1772), Vortrag auf der Konferenz »Critical Reflections on Alter-
native Paths to Modernity, a Conference in Honour of Rivka Feldhay at the Van Leer Jerusalem 
Institute«, 13.–14. April 2016, online: https://www.youtube.com/watch?v=zGqN8NtxHTg 
(abgerufen am 09.04.2020)

53	 Zum Begriff vgl. Jonathan Israel, A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the 
Origins of Modern Democracy, Princeton 2010.

54	 George Rosen, The Philosophy of Ideology and the Emergence of Modern Medicine in France, 
in: Bulletin of the History of Medicine 20/2 (1946), S. 328–339.

55	 Hans Jörg Sandkühler, Aufklärung über Ideologie. Destutt de Tracy und Marx. Entwicklung 
eines wissenschaftlichen Konzepts, in: Dieter Krause, Arnim Regenbogen (Hg.), Ideologie. 
Aufklärung über Bewußtsein, Köln 1985, S. 21–43, hier S. 21 f.



Laurens Schlicht256

einen sinnvollen Sprachgebrauch zu definieren«56. In diesem Aufsatz untersuchte 
Sandkühler bereits das Ideologiekonzept bei Destutt de Tracy und wies darauf hin, 
dass das Konzept der »Ideologen« (im Gegensatz zu den »Ideologikern«) als Be-
zichtigungsbegriff bei Napoleon geprägt worden war57. »Aufklärung über Ideolo-
gie« erlaubt nun die vorliegende Übersetzung auch Leserinnen und Lesern, denen 
der französische Originaltext nicht zugänglich ist. Die jeweiligen Vorworte der 
Übersetzungen ermöglichen es, sich einen raschen Überblick über den Inhalt der 
Bände zu verschaffen, den Sandkühler jeweils konzise zusammenfasst. Die Edition 
ist sowohl in der Annotation und den Vorworten als auch in den konkreten Überset-
zungsentscheidungen auf eine philosophische Leserschaft zugeschnitten; wissen-
schaftshistorische und allgemeinhistorische Hintergründe werden nur stellenweise 
geboten. Es ist vor dem Hintergrund der ausgeführten Perspektiven wünschenswert, 
dass die tiefergehende Beschäftigung mit Destutt de Tracy, den Idéologues und den 
Anfängen der Human- und Sozialwissenschaften in Frankreich im Anschluss an die 
schon vorliegenden Arbeiten zunimmt, und in diesem Sinne ist die Lektüre der drei 
Bände »Ideenlehre« sehr zu empfehlen. 

Bibliografie

I. Übersichtswerke

Beslou, Jaime de (=Jacques-Émile Blanche), Idéologues, Paris 1923.
Centre de recherches sur l’Europe du xviiie siècle (Hg.), L’héritage des Lu-

mières, Volney et les idéologues. Actes du Colloque d’Angers, 14, 15, 16, 17 mai 
1987, Angers 1988.

Garnham, Barry Gordon (Hg.), The Intellectual Background of the French Revo-
lution. Original Texts of »Les Idéologues«, 1789–1825, with an Interpretive 
Commentary. With a Preface by David Williams, Lewiston 2007.

Gusdorf, Georges, Introduction aux Sciences humaines. Essai critique sur leurs ori-
gines et leur développement, Paris 1960.

Gusdorf, Georges, La conscience révolutionnaire. Les Idéologues, Paris 1978.
Kennedy, Emmet, A Philosophe in the Age of Revolution. Destutt de Tracy and the 

Origins of »Ideology«, Philadelphia 1978.
La Prade, Guy de, L’illustre société d’Auteuil 1772–1830, ou, La fascination de la 

liberté, Paris 1989.
Ligue Française de l’Enseignement, Cercle Parisien, Les idéologues. Un mou-

vement philosophique pour l’avenir, Paris 1991.
Moravia, Sergio, Il pensiero degli Idéologues, Florenz 1974.
Picavet, François, Les idéologues. Essai sur l’histoire des idées et des théories scien-

tifiques, philosophiques, religieuses, etc., en France depuis 1789, Paris 1891.
Schlieben-Lange, Brigitte, Vom Vergessen in der Sprachwissenschaftsgeschichte. 

Zu den »Ideologen« und ihrer Rezeption im 19. Jahrhundert, in: Zeitschrift für 
Literaturwissenschaft und Linguistik 53 (1984), S. 18–36.

56	 Ibid., S. 22.
57	 Ibid., S. 27, 30.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 257

Schlieben-Lange, Brigitte, Les Idéologues. Ein Forschungsprogramm der Spät
aufklärung, in: Hans Jörg Sandkühler (Hg.), Philosophie als Geschichte. Pro-
bleme der Historiographie, Köln 1989, S. 295–311.

Wokler, Robert, The Enlightenment and the French Revolutionary Birth Pangs of 
Modernity, in: Johan Heilbron, Lars Magnusson, Björn Wittrock (Hg.), 
The Rise of the Social Sciences and the Formation of Modernity. Conceptual 
Change in Context, 1750–1850, Dordrecht 1998, S. 35–76.

II. Übersetzungen (chronologisch geordnet)

Wo bekannt, wurden angegeben: Titel der Übersetzung. Name des Übersetzers. Ort: 
Verlag; Vollständigkeit ist nicht garantiert

1790	 A. Destutt de Tracy. Translation of a Letter from Monsieur de Tracy: Member 
of the French National Assembly, to Mr. Burke, in Answer to his Remarks on 
the French Revolution. Übersetzt von unbekannt. London: J. Johnson.

1799	 A. Destutt de Tracy. Quali sono i mezzi di fondare la morale di un popolo? 
Del cittadino D. T. ***. Übersetzt aus dem Französischen von unbekannt. 
Florenz.

1811	 A. Destutt de Tracy. A Commentary and Review of Montesquieu’s Spirit of 
Laws. Übersetzt von Thomas Jefferson. New York: Burt Franklin.

1817	 A. Destutt de Tracy. Principios de Economia política considerados por las re-
laciones que tiene con la voluntad humana. Übersetzt von D. Manuel María 
Gutiérrez. Madrid: de Cano.

	 A. Destutt de Tracy. A Treatise on Political Economy. To which is Prefixed a 
Supplement to a Preceding Work on the Understanding of Elements of Ideo-
logy. With an Analytical Table, and an Introduction on the Faculty of the Will. 
Übersetzt von Thomas Jefferson. Georgetown: Joseph Milligan.

	 A. Destutt de Tracy 1817–1819. Elementi d’ideologia del conte Destutt di 
Tracy. Per la prima volta pubblicati in italiano. Con prefazione e note del cav. 
Compagnoni. Parte prima (–quinta). Mailand: A. F. Stella.

1819	 A. Destutt de Tracy. Elementi d’ideologia. Trattato della volontà e dei suoi ef-
fetti. Con prefazione e note del cav. Compagnoni. 3 Bde. Mailand: Giambat-
tista Sonzogno.

	 A. Destutt de Tracy. Saggio di un trattato di morale in forma di catechismo. 
Übersetzt von Giuseppe Compagnoni. Mailand: Giambattista Sonzogno.

1820	 A. Destutt de Tracy. Charakterzeichnung der Politik aller Staaten der Erde. 
Kritischer Commentar über Montesquieus Geist der Gesetze. Nebst zweien 
Anhangschriften vom selben Verfasser und von Condorcet. Band 1. Über-
setzt von Carl Eduard Morstadt. Heidelberg: Neue Akademische Buchhand-
lung von Karl Groos.

	 A. Destutt de Tracy. Quali sono i mezzi per fondare la morale d’un popolo? 
Übersetzt von G. M. Napoli: dalla tipografia di Gio: Battista Seguin Strada.

	 A. Destutt de Tracy. Comentario sopra lo spirito delle leggi di Montesquieu, 
seguita dalle Osservazioni di Condorcet sopra il ventesimo nono libro dello 
Spirito delle Leggi. Neapel.



Laurens Schlicht258

1821	 A. Destutt de Tracy. Elementos de verdadera lógica: compendio ó sea estracto 
de los elementos de ideología. Übersetzt von Juan Justo García. Madrid: Don 
Mateo Repullé.

	 A. Destutt de Tracy. Principios logicos o coleccion de hechos relativos a la inteli-
gencia humana. Übersetzt von: C. J. A. F. V. Barcelona: Miguel y Tomás Gaspar.

	 A. Destutt de Tracy. Lecciones de Ideologia. Übersetzt von unbekannt. Palma: 
Felipe Guasp.

	 A. Destutt de Tracy. Comentario sobre el Espíritu de las Leyes de Montes-
quieu con las observaciones ineditas de Condorcet sobre el libro XXIX de 
esta obra. Übersetzt von Ramon Salas. Madrid: D. Fermin Villalpando.

	 A. Destutt de Tracy. Charakterzeichnung der Politik aller Staaten der Erde. 
Kritischer Commentar über Montesquieus Geist der Gesetze. Nebst zweien 
Anhangschriften vom selben Verfasser und von Condorcet. Band 2. Über-
setzt von C. E. Morstadt. Heidelberg: Neue Akademische Buchhandlung von 
Karl Groos.

1822	 A. Destutt de Tracy. Gramática general. Übersetzt von Juan Angel Caamaño. 
Madrid: D. José del Collado.

	 A. Destutt de Tracy. Comentario sobre el Espíritu de las leyes de Montesquieu 
con las observaciones ineditas de Condorcet. Übersetzt von D. Ramon Salas. 
Valencia.

	 A. Destutt de Tracy. Principj logici e memoria inedita sulla metafisica di Kant. 
Pavia: Pietro Bizzoni successore di Bolzani.

1824	 A. Destutt de Tracy. Tratado de Economía política. Übersetzt von M. V. M. 
Madrid: Librería de Rosa.

	 A. Destutt de Tracy. Memoria sulla facoltà di pensare. Übersetzt von Giusep-
pe Sacchi. Pavia: Pietro Bizzoni.

1826	 A. Destutt de Tracy. Memorie scelte di ideologia. Übersetzt von Giuseppe 
Sacchi. Pavia: Pietro Bizzoni.

	 A. Destutt de Tracy. Elementos de ideologia. Incluidos en diez y ocho leccio-
nes, e ilustrados con notas críticas por el catedratico D. Mariano S. Übersetzt 
von D. Mariano. Masson. 

1828	 A. Destutt de Tracy. Comentario sopra Lo spirito delle leggi di Montesquieu. 
Neapel.

	 A. Destutt de Tracy. Saggio de analisi e di confutazione degli elementi 
dell’Ideologia. Übersetzt von Giovanni Regoli. Orivieto.

1829	 A. Destutt de Tracy. Saggio di analisi e di confutazione degli elementi 
dell’Ideologia. Seconda edizione. Übersetzt von unbekannt. Perugia: Torchi 
di Garbinesi e Santucci.

1830	 A. Destutt de Tracy. Elementos de ideologia. Incluidos en diez y ocho leccio-
nes, e ilustrados con notas críticas por el catedratico D. Mariano S. Übersetzt 
von D. Mariano S. Caracas: Valentin Espinal.

1835	 A. Destutt de Tracy. Comentario sobre el Espíritu de las leyes de Montesqui-
eu con las observaciones ineditas de Condorcet. Übersetzt von D. Ramon 
Salas. Barcelona.

	 A. Destutt de Tracy. Il materialismo, ossia, Saggio di analisi, e di confutazione 
degli elementi d’ideologia del conte Destutt di Tracy. Diretto a vantaggio della 



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 259

italiana gioventù. Edizione terza. Übersetzt von unbekannt. Ferrara: Presso 
Pomatelli.

1838	 A. Destutt de Tracy. Saggio di analisi e di confutazione degli elementi d’ideo-
logia. Benevento: Pietro Paolo Paternò.

1843	 A. Destutt de Tracy. Elementos de verdadera logica: compendio o sea estracto 
de los Elementos de Ideologia. Seconda ed. corr. Übersetzt von Juan Justo 
García. Madrid: Gómez Fuentenebro.

1848	 A. Destutt de Tracy. Montesquieu Geist der Gesetze: nebst Destutt de Tracy’s 
Commentar und Noten von Helvetius und Voltaire. Übersetzt von Adolf 
Ellissen. Leipzig: Otto Wigand.

1854	 A. Destutt de Tracy. Trattato d’economia politica. Turin: Cugini Pomba e Comp.
1871	 A. Destutt de Tracy. Lógica: discurso preliminar del conde Destutt de Tracy. 

Übersetzt von unbekannt. Bogotá: Focion Mantilla.
1877	 A. Destutt de Tracy. Comentario al espíritu de las leyes de Montesquieu. Über-

setzt von Don José Francisco de Trasobares. Córdoba: Diario de Córdoba.
1878	 A. Destutt de Tracy. Comentario al espíritu de las leyes de Montesquieu. 

Übersetzt von D. C. Fernandez Elias. Madrid: F. Maroto é Hijos.
1970	 A. Destutt de Tracy. A Treatise on Political Economy: to which is Prefixed a 

Supplement to a Preceding Work on the Understanding; or Elements of Ideo-
logy; with an Analytical Table, and an Introduction on the Faculty of the Will. 
Übersetzt von Thomas Jefferson. New York: Augustus M. Kelley. [Reprint 
der Jefferson-Übersetzung von 1817]

1973	 A. Destutt de Tracy. A Treatise on Political Economy. Psychology of Politi-
cal Science with Special Consideration for the Political Acumen of Destutt 
de Tracy. Übersetzt von John M. Dorsey. Detroit: Center for Health Educa-
tion.

2004	 A. Destutt de Tracy. Textos políticos de los »Ideólogos«. Übersetzt von María 
Luisa Sánchez-Mejía, Luis Risco, Ramón Salas. Madrid: Centro de Estudios 
Políticos y Constitucionales.

2011	 A. Destutt de Tracy. A Treatise on Political Economy. Übersetzt von Thomas 
Jefferson. Indianapolis: Liberty Fund. [Neuauflage Jefferson-Übersetzung]

2013	  M. J. N. de Posada. Tres cartas sobre los vicios de la instrucción pública en 
España y proyecto de un plan para su reforma. Accompañadas del Reglamen-
to para el régimen y gobierno de los colegios y escuelas de enseñanza pública, 
establecidas en los antiguos Colegios de las Escuelas Pías de esta Corte y las 
Observaciones sobre el sistema actual de instrucción pública de A. L. C. 
Destutt de Tracy. Übersetzt von Julio Ruiz Berrio. Madrid: Biblioteca Nueva.

2016	 Destutt de Tracy. Grundzüge einer Ideenlehre. Band I: Ideenlehre im eigentli-
chen Sinne. Auf der Grundlage der Übersetzung aus dem Französischen von 
Claus Sonnenschein-Werner. Stuttgart: Frommann-Holzboog.

	 A. Destutt de Tracy. Grundzüge einer Ideenlehre. Band II: Grammatik. Auf 
der Grundlage der Übersetzung aus dem Französischen von Claus Sonnen-
schein-Werner. Stuttgart: Frommann-Holzboog.

2018	 A. Destutt de Tracy. Grundzüge einer Ideenlehre. Band III: Logik. Auf der 
Grundlage der Übersetzung aus dem Französischen von Claus Sonnen-
schein-Werner. Stuttgart: Frommann-Holzboog.



Laurens Schlicht260

2020	 A. Destutt de Tracy. Grundzüge einer Ideenlehre. Band IV–V: Abhandlung 
vom Willen. Auf der Grundlage der Übersetzung aus dem Französischen von 
Claus Sonnenschein-Werner. Stuttgart: Frommann-Holzboog.

III. Sprachwissenschaft und Philologie

Auroux, Sylvain (Hg.), Histoire des idées linguistiques, Bd. 3, Sprimont 2000.
Auroux, Sylvain, Désirat, Claude, Hordé, Tristan, Les Idéologues et les sciences 

du langage. Bibliographie, in: Histoire Épistémologie Langage 4/1 (1982), 
S. 145–170.

Busse, Winfrid, Jürgen Trabant (Hg.), Les Idéologues. Sémiotique, théories et poli-
tiques linguistiques pendant la Révolution française, Amsterdam, Philadelphia 
1986.

Chevalier, Jean-Claude, Claude Désirat, Tristan Hordé, Les Idéologues. Le sujet 
de l’histoire et l’étude des langues, in: Dialectiques 12 (1976), S. 15–31.

Formigari, Lia, Idéologie et langage en Italie, in: Histoire Épistémologie Langage 
4/1 (1982), S. 137–141.

Gessinger, Joachim, Auge und Ohr. Studien zur Erforschung der Sprache am Men-
schen 1700–1850, Berlin, New York 1994.

Goetz, Rose, Destutt de Tracy. Philosophie du langage et science de l’homme, Genf 
1999.

Hoenigswald, Henry M., On the History of the Comparative Method, in: Anthro-
pological Linguistics 35/1 (1993), S. 54–65.

Jamin, Jean, Le syndrome chinois des idéologues ou les débuts de la sociolinguis-
tique, in: Histoire Épistémologie Langage 4/1 (1982), S. 83–92.

Joly, André, Jean Stefanini (Hg.), La grammaire générale. Des modistes aux idéo-
logues, Lille 1977.

Mauro, Tullio de, Lia Formigari (Hg.), Leibniz, Humboldt, and the Origins of 
Comparativism, Amsterdam, Philadelphia 1990.

Rastier, François, Idéologie et théorie des signes. Analyse structurale des »Elé-
ments d’Idéologie« d’Antoine-Louis-Claude Destutt de Tracy, The Hague 
1972.

Ricken, Ulrich, Sprache, Anthropologie, Philosophie in der französischen Aufklä-
rung. Ein Beitrag zur Geschichte des Verhältnisses von Sprachtheorie und Welt
anschauung, Berlin 1984.

Ricken, Ulrich, Sprachtheorie und Weltanschauung in der europäischen Aufklä-
rung. Zur Geschichte der Sprachtheorien des 18. Jahrhunderts und ihrer europä-
ischen Rezeption nach der Französischen Revolution, Berlin 1990.

Ricken, Ulrich u. a. (Hg.), Sprachtheorie und Weltanschauung in der europäischen 
Aufklärung, Berlin 1990.

Rosenfeld, Sophia, A Revolution in Language. Words, Gestures, and the Politics of 
Signs in France, 1745–1804, Diss. Harvard 1995.

Rosenfeld, Sophia, A Revolution in Language. The Problem of Signs in Late Eigh-
teenth-Century France, Stanford 2001.

Schlieben-Lange, Brigitte, Vom Vergessen in der Sprachwissenschaftsgeschichte. 
Zu den »Ideologen« und ihrer Rezeption im 19. Jahrhundert, in: Zeitschrift für 
Literaturwissenschaft und Linguistik 53 (1984), S. 18–36.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 261

Schlieben-Lange, Brigitte, Idéologie, révolution et uniformité de la langue, Sprimont 
1996.

Schlieben-Lange, Brigitte u. a. (Hg.), Europäische Sprachwissenschaft um 1800, 
4 Bde., Münster 1989–1994.

Schwartz, Elisabeth, Les Idéologues et la fin des grammaires générales raisonnées, 
Lille 1984.

Stepanowa, Vera, Destutt de Tracy. Eine historisch-psychologische Untersuchung, 
Zürich 1908.

IV. Geschichte der Sozial- und Humanwissenschaften

Baker, Keith Michael, The Early History of the Term »Social Science«, in: Annals of 
Science 20 (1964), S. 211–226.

Goldstein, Jan, Console and Classify. The French Psychiatric Profession in the 
Nineteenth Century, New York u. a. 1987.

Goldstein, Jan, The Post-Revolutionary Self. Politics and Psyche in France, 1750–
1850, Cambridge, Mass. 2005.

Head, Brian William, Ideology and Social Science. Destutt de Tracy and French 
Libralism, Dordrecht, Boston, Lancaster 1986.

Heilbron, Johan, Social Thought and Natural Science, in: Theodore Porter, 
Dorothy Ross (Hg.), The Cambridge History of Science, Bd. 7: The Modern 
Social Sciences, Cambridge 2003, S. 40–56.

Heilbron, Johan, The Rise of Social Science Disciplines in France, in: Revue euro
péenne des science sociales XLII/129 (2004), S. 145–157.

Heilbron, Johan, Lars Magnusson, Björn Wittrock (Hg.), The Rise of the Social 
Sciences and the Formation of Modernity. Conceptual Change in Context, 
1750–1850, Dordrecht 1998.

Herrnstadt, Martin, Verwaltung des Selbst – Epistemologie des Staates. Joseph-
Marie de Gérando, die Wissenschaft vom Menschen & der 18. Brumaire des 
Jahres VIII, Diss. Frankfurt a. M. 2017.

Kaiser, Thomas, Politics and Political Economy in the Thought of the Idéologues, 
in: History of Political Economy 12/2 (1980), S. 141–160.

Klein, Daniel, Deductive Economic Methodology in the French Enlightenment. 
Condillac and Destutt de Tracy, in: History of Political Economy 17/1 (1985), 
S. 51–71.

Moravia, Sergio, Aspetti della »Science de l’homme« nella filosofia degli »Idéo
logues«. I filosofia e fisologia in Destutt de Tracy e in Cabanis, in: Rivista Critica 
Di Storia Della Filosofia 21/4 (1966), S. 398–425; 22/1 (1967), S. 54–86.

Moravia, Sergio, La mauvaise étoile historique des Idéologues, in: Winfrid Busse, 
Jürgen Trabant (Hg.), Les Idéologues. Sémiotique, théories et politiques lin-
guistiques pendant la Révolution française, Amsterdam, Philadelphia 1986, 
S. 3–6.

Paradis, André, De Condillac à Pinel ou les fondements philosophiques du traite-
ment moral, in: Philosophiques 1 (1993), S. 69–112.

Porter, Theodore M., Genres and Objects of Social Inquiry, from the Enlighten-
ment to 1890, in: Theodore Porter, Dorothy Ross (Hg.), The Cambridge His-
tory of Science, Bd. 7: The Modern Social Sciences, Cambridge 2003, S. 13–39.



Laurens Schlicht262

Quinlan, Sean M., Physical and Moral Regeneration after the Terror: Medical Cul-
ture, Sensibility and Family Politics in France, 1794–1804, in: Social History 
29/2 (2004), S. 139–164.

Ricciardi, Maurizio, L’ideologia come scienza politica del sociale, in: Scienza & 
Politica 27/52 (2015), S. 163–195.

Rosen, George, The Philosophy of Ideology and the Emergence of Modern Medi
cine in France, in: Bulletin of the History of Medicine 20/2 (1946), S. 328–339.

Sourkes, Theodore L., Light and Enlightenment. Cabanis, Ideology, and the Role 
of Phosphorus in the Brain, in: Journal of the History of the Neurosciences 5/3 
(1996), S. 254–264.

Swain, Gladys, Madness and Democracy. The Modern Psychiatric Universe, Prince-
ton 1999.

Tomlinson, Stephen, Head Masters. Phrenology, Secular Education, and Nine-
teenth-Century Social Thought, Alabama 2013.

Wagner, Peter, Certainty and Order, Liberty and Contingency. The Birth fo Social 
Science as Empirical Political Philosophy, in: Johan Heilbron, Lars Magnusson, 
Björn Wittrock (Hg.), The Rise of the Social Sciences and the Formation of Mo-
dernity. Conceptual Change in Context, 1750–1850, Dordrecht 1998, S. 241–263.

V. Sozialgeschichte und politische Aspekte der Gruppe der Idéologues

Byrnes, Joseph F., Chateaubriand and Destutt De Tracy. Defining Religious and 
Secular Polarities in France at the Beginning of the Nineteenth Century, in: 
Church History 60/3 (1991), S. 316–330.

Chappey, Jean-Louc, Les sociétés savantes à l’époque consulaire, in: Annales histo-
riques de la Révolution française 3 (1997), S. 451–472.

Chappey, Jean-Luc, Les Idéologues face au coup d’État du 18 brumaire an VIII. Des 
illusions aux désillusions, in: Politix 56/4 (2001), S. 55–75.

Chappey, Jean-Luc, La société des observateurs de l’homme (1799–1804). Des an-
thropologues au temps de Bonaparte, Paris 2002.

Chappey, Jean-Luc, De la science de l’homme aux sciences humaines: enjeux po-
litiques d’une configuration de savoir (1770–1808), in: Revue d’histoire des 
Sciences humaines (2006), S. 43–68.

Gengembre, Gérard, Fréquentation et sociabilité mutelles, in: Revue française d’his-
toire des idées politiques 18 (2003), S. 259–270.

Guillois, Antoine, Le salon de Mme Helvétius, Cabanis et les idéologues, Paris 1894.
Messling, Markus, Schrifttheorie als Zivilisationstheorie. (Ent-)Historisierungs-

formen der Bildlichkeit im europäischen Schriftdiskurs um 1800, in: Antonio 
Loprieno u. a. (Hg.), Bild – Macht – Schrift. Schriftkulturen in bildkritischer 
Perspektive, Weilerswist 2011, S. 243–271.

Messling, Markus, Text und Bestimmung. Determinismus und Rassenlogik in der 
Philologie, in: Markus Messling, Ottmar Ette (Hg.), Wort – Stamm – Macht. 
Rassismus und Determinismus in der Philologie (18./19. Jh.), München 2013, 
S. 31–53.

Papst, Ilona, Jürgen Trabant (Hg.), Idéologie – grammaire générale – Écoles cen-
trales, Tübingen 2008.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 263

Renauld, Georges, Antoine Destutt de Tracy, Homme de la liberté, pionnier de 
l’enseignement secondaire laïque et républicain, l’idéologie héritière des Lu-
mières, Paris 2000.

Staum, Martin S., Minerva’s Message. Stabilizing the French Revolution, Montreal 
u. a. 1996.

Venturi, Franco, Destutt de Tracy and the Liberal Revolutions, in: Franco Venturi, 
Studies in Free Russia, übers. von Fausta Segre Walsby, Margaret O’Dell, 
Chicago 1982, S. 59–93.

Welch, Cheryl B., Liberty and Utility, The French Idéologues and the Transforma-
tion of Liberalism, New York 1984.

VI. Inhaltliche Beschreibung des Forschungsprogramms der  
Idéologues und philosophische Auseinandersetzung

Lorenz, Ulrich, Das Projekt der Ideologie. Studien zur Konzeption einer Ersten 
Philosophie bei Destutt de Tracy, Stuttgart 1994.

Sandkühler, Hans Jörg, Aufklärung über Ideologie. Destutt de Tracy und Marx. Ent-
wicklung eines wissenschaftlichen Konzepts, in: Dieter Krause, Arnim Regen
bogen (Hg.), Ideologie. Aufklärung über Bewußtsein, Köln 1985, S. 21–43.

Sandkühler, Hans Jörg, Einleitung des Herausgebers. Idéologie – Destutt de Tracys 
naturalisierte »Wissenschaft der Ideen«, in: Antoine Louis Claude Destutt de 
Tracy, Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. I: Ideenlehre im eigentlichen Sinne, auf 
der Grundlage der Übersetzung aus dem Französischen von Claus Sonnen-
schein-Werner, hg. und übers. von Hans Jörg Sandkühler, Stuttgart 2016.

Sandkühler, Hans Jörg, Einleitung des Herausgebers. Zur Einführung, in: Antoine 
Louis Claude Destutt de Tracy, Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. II: Gramma-
tik, hg. und übers. von Hans Jörg Sandkühler, Stuttgart 2016, S. ix–xxiv.

Sandkühler, Hans Jörg, Einleitung des Herausgebers. Zur Einführung, in: Antoine 
Louis Claude Destutt de Tracy, Grundzüge einer Ideenlehre, Bd. III: Logik, hg. 
und übers. von Hans Jörg Sandkühler, Stuttgart 2017, S. ix–xxxviii.

Schandeler, Jean-Pierre, Les lieux de la rationalité de D’Alembert à Destutt de 
Tracy, in: Recherches sur Diderot et sur l’Encyclopédie 25 (1998), S. 101–114 
(URL: http://journals.openedition.org/rde/1281, abgerufen 20.9.2018).

VII. Geschichte des Begriffs Ideologie, Rezeption bei Marx

Boulad Ayoub, Josiane, La leçon de l’Idéologie allemande, in: Philosophiques 10/2 
(1983), S. 221–241.

Dierse, Ulrich, Napoelons Ideologiebegriff. Texte und Dokumente, in: Archiv für 
Begriffsgeschichte 22/1 (1978), S. 30–89.

Eagleton, Terrry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 1993.
Kennedy, Emmet, »Ideology« from Destutt de Tracy to Marx, in: Journal of the 

History of Ideas 40/3 (1979), S. 353–368.
Kennedy, Emmet, Aux origines de l’»Idéologie«, in: Corpus. Revue de philosophie 

26–27 (1994), S. 11–32.



Laurens Schlicht264

VIII. Einzelpersonen und Beziehung der Idéologues  
zu anderen Personen oder Gruppen

Bach, Reinhard, Rousseau et le discours de la Révolution. Au piège des mots. Les 
physiocrates, Sieyès, les Idéologues, Uzès 2011.

Chappey, Jean-Luc, Carole Christen, Igor Mouiller (Hg.), Joseph-Marie de 
Gérando. Connaître et réformer la société, Rennes 2014.

Chinard, Gilbert, Jefferson et les Idéologues d’après sa correspondance inédite avec 
Destutt de Tracy, Cabanis, J. B. Lay et Auguste Comte, Paris 1925.

Dräxler, Hans-Dieter, Die Idéologie in Deutschland. Versuch der Rekonstruktion 
der Rezeption einer französischen wissenschaftlichen Theorie im Deutschland 
des frühen 19. Jahrhunderts, Münster 1996.

Gaulmier, Jean, L’idéologue Volney (1757–1820). Contribution à l’histoire de 
l’orientalisme en France, 3 Bde., Beyrouth 1951.

Harris, Jean-Pierre, Antoine Destutt de Tracy. L’éblouissement des Lumières, 
Précy-sous-Thil 2008.

Messling, Markus, Pariser Orientlektüren. Zu Wilhelm von Humboldts Theorie 
der Schrift, Paderborn u. a. 2008.

Mignet, François-Auguste, La vie et les travaux de Destutt de Tracy, in: Revue des 
Deux mondes 30/5 (1842), S. 685–711.

Staum, Martin, Cabanis. Enlightenment and Medical Philosophy in the French 
Revolution, Princeton 1980.

Cousin, Victor, Les idéologues et les Écossais. Colloque international de février 
1982 au Centre international d’études pédagogiques de Sèvres, Paris 1985.

IX. Literaturwissenschaftliche Perspektiven

Alciatore, Jules C., Stendhal et Destutt de Tracy. La Vie de Napoléon et le Com-
mentaire sur l’esprit des lois, in: Modern Philology 47/2 (1949), S. 98–107.

Alciatore, Jules C., Stendhal et Destutt de Tracy sur la cause première de toute er-
reur, in: Symposium: A Quarterly Journal in Modern Literatures 4/2 (1950), 
S. 358–365.

Bourjade, L., Destutt de Tracy et Stendhal, jugement général sur Destutt de Tracy, 
in: Etre et Penser 36 (1952), S. 9–16.

Du Parc, Yves, Destutt de Tracy, Stendhal et De l’amour, in: Stendhal Club 8 (1960), 
S. 335–340.

Fargher, Richard, The Literary Criticism of the Idéologues, in: French Studies 3/1 
(1949), S. 53–66.

Smith, Colin, Aspects of Destutt De Tracy’s Linguistic Analysis as Adopted by 
Stendhal, in: The Modern Language Review 51/4 (1956), S. 512–521.

Teulon, Fabrice, Idéologie, écriture et fiasco chez Antoine Destutt de Tracy, New 
York 2003.



Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen 265

X. Sonstige zitierte Literatur

Baumgarten-Tramer, Franziska, Die Erkenntnislehre von Maine de Biran. Eine 
historische Studie, Krakau 1911.

Blanckaert, Claude, La Société française pour l’histoire des sciences de l’homme. 
Bilan, enjeux et ›questions vives‹, in: Genèses 10 (1993), S. 124–135.

Blanckaert, Claude, 1800 – Le moment »naturaliste« des sciences de l’homme, in: 
Revue d’histoire des Sciences humaines 3 (2000), S. 117–160.

Blanckaert, Claude, L’histoire des sciences de l’homme, une culture au présent. 
1986–2006: les 20 printemps de la SFHSH, in: La revue pour l’histoire du CNRS 
15 (2006) (URL: http://histoire-cnrs.revues.org/529, online seit 22.1.2007, abge-
rufen 21.11.2014).

Braunstein, Jean-François, Antipsychologisme et philososphie du cerveau chez 
Auguste Comte, in: Revue internationale de philosophie 52/203 (1998), S. 7–28.

Busse, Winfried, Jürgen Trabant, Préface, in: dies. (Hg.), Les idéologues. Sémiotique, 
théories et politiques linguistiques pendant la Révolution française, Amsterdam, 
Philadelphia 1986, S. vii–xvi.

Daled, Pierre F., Le matérialisme occulté et la genèse du »sensualisme«. Écrire l’his-
toire de la philosophie en France, Paris 2005.

Herrnstadt, Martin, Administrating the Self: Sciences of Man, the State and the 
Case of Joseph-Marie de (Gérando (1842–1772), in: Critical Reflections on Al-
ternative Paths to Modernity, a Conference in Honour of Rivka Feldhay at the 
Van Leer Jerusalem Institute (2016) [online Ressource] https://www.youtube.
com/watch?v=zGqN8NtxHTg.

Jainchill, Andrew, Reimagining Politics after the Terror, Ithaca, NY u. a. 2008.
Israel, Jonathan, A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the Origins 

of Modern Democracy, Princeton 2010.
Markov, Walter, Die Napoleon-Zeit. Geschichte und Kultur des Grand Empire, 

Leipzig 1985.
Toellner, Richard, Johann Georg Zimmermann (1728–1795). Der Arzt als Genie 

oder über die Gewißheit der Vorhersage in der Heilkunst, in: Berichte zur Wis-
senschaftsgeschichte 2 (1979), S. 13–24.





Isabel Heinemann

»LA VRAIE FONDATRICE  
DE L’INTERNATIONALE«

Flora Tristan und die vergessenen feministischen Wurzeln  
des internationalen Sozialismus

Der »wissenschaftliche Sozialismus« war ein genuin männliches Projekt1. Es ging 
seinen Protagonisten, den deutschen Exilanten Karl Marx und Friedrich Engels, die 
1848 mit dem »Kommunistischen Manifest« der Bewegung einen zentralen pro-
grammatischen Kern und einen Namen gaben, um die Befreiung der Arbeiterschaft 
aus Ausbeutung und Abhängigkeit. Die Gleichberechtigung beider Geschlechter, 
die Befreiung der Frau, das Frauenwahlrecht waren hierbei nicht vorgesehen bezie-
hungsweise wurden alsbald zum »Nebenwiderspruch« herabgewürdigt.

Doch das Bild der kommunistischen Internationale als Leistung genialer Männer 
bedarf, wie der vorliegende Artikel argumentiert, dringend der Korrektur. Es gab 
sehr wohl eine weibliche Theoretikerin des Sozialismus und des Feminismus, die 
noch dazu fünf Jahre vor Erscheinen des »Kommunistischen Manifests« einen weit-
hin rezipierten Aufruf zur Gründung einer »Arbeiterunion« als internationaler Zu-
sammenschluss der Arbeiterinnen und Arbeiter herausgab. Dabei handelt es sich um 
Flora Tristan (1803–1844), eine französische Publizistin, Feministin und Sozialistin. 
Warum fehlt sie in den Annalen des internationalen Sozialismus und der Geschichte 
der internationalen Arbeiterbewegung – und mit ihr die feministische Komponente 
des sozialistischen Projektes2? Auch in den zahlreichen aktuellen Neuerscheinungen 
zum Marx-Jubiläum taucht Flora Tristan nicht auf3. Dabei hatte die französische Fe-

1	 Für ein dreiwöchiges Karl-Ferdinand-Werner-Fellowship, das mir im Oktober 2018 ausgiebige 
Forschungen in den Pariser Archiven und Bibliotheken ermöglichte, danke ich sehr herzlich 
dem Deutschen Historischen Institut Paris. Dessen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern sowie 
den Teilnehmern und Teilnehmerinnen des Forschungsseminars zur Neueren und Neuesten Ge-
schichte am DHI Paris, die mit mir meine Überlegungen zu Flora Tristan diskutierten, danke ich 
sehr herzlich für hilfreiche Kommentare und Anregungen. Mein besonderer Dank gilt dem/der 
anonymen Gutachter/in der Francia. Lukas Alex danke ich für seinen Scharfblick bei der forma-
len Korrektur.

2	 Zwar gibt es Forschungen zu Frauen des französischen Frühsozialismus, doch die Frage, warum 
die deutschen Exilsozialisten von ihren Ideen keine Kenntnis nahmen respektive sie als »uto-
pisch« abqualifizierten, ist m. E. weiterhin klärungsbedürftig. Vgl. Elke Kleinau, Die Freie 
Frau. Soziale Utopien des frühen 19. Jahrhunderts, Düsseldorf 1987; Michèle Riot-Sarcey, Le 
Procès de la Liberté: une histoire souterraine du XIXe siècle en France, Paris 2016; Dies., His-
toire du féminisme, Paris 2002. 

3	 Vgl. z. B. Jonathan Sperber, Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, München 2013; Jür-
gen Neffe, Marx. Der Unvollendete, München 2017; Jürgen Schmidt, Brüder, Bürger und Ge-
nossen. Die deutsche Arbeiterbewegung zwischen Klassenkampf und Bürgergesellschaft, 1830–



Isabel Heinemann268

ministin Hélène Brion bereits 1919 argumentiert, dass Tristan aufgrund ihrer Schrift 
»Union ouvrière« (1843) als »vraie fondatrice de l’Internationale« gelten müsse, eine 
Einschätzung, die der französische Historiker Michel Winock 2001 bekräftigte4.

Obgleich einige literaturwissenschaftliche und feministische Untersuchungen zu 
Flora Tristan sowie exzellente Quelleneditionen von Tristans Werken existieren5, 
haben gerade die Forschungen zum Sozialismus, zur Geschichte der Gewerkschafts
bewegung und zum Kommunismus bislang keinerlei Notiz von ihr genommen6. Be-
zieht man jedoch Tristans in den 1830er- und 1840er-Jahren vor allem in Frankreich, 
aber eben auch unter den dortigen deutschen Exilsozialisten populäre Schriften in 
die Analyse ein, sind einige Kurskorrekturen am Forschungsprogramm zur Frühge-
schichte des sozialistischen Projektes fällig – im Sinne einer transnationalen und gen-
dertheoretischen Perspektivierung. Dies ist das Ziel der folgenden Arbeit.

1870, Bonn 2018; Jürgen Herres, Marx und Engels. Porträt einer intellektuellen Freundschaft, 
Stuttgart 2018; Michael Heinrich, Karl Marx und die Geburt der modernen Gesellschaft, 1818–
1841, Bd. 1, Stuttgart 2018. Christina Morina thematisiert einzig Rosa Luxemburg als sozialisti-
sche Theoretikerin – und mit ihr acht Männer. Christina Morina, Die Erfindung des Marxis-
mus. Wie eine Idee die Welt eroberte, München 2017, S. 333–343. Lediglich Gareth Stedman 
Jones erwähnt Tristan in seiner Marx-Biographie als geplante Autorin für die Deutsch-Franzö-
sischen Jahrbücher, geht aber nicht weiter auf ihren Vorschlag zur internationalen Organisation 
der Arbeiterschaft ein. Gareth Stedman Jones, Karl Marx. Die Biographie, Frankfurt a. M. 
2017, S. 182.

4	 Hélène Brion, Flora Tristan. La vraie fondatrice de l’Internationale, Auxerre 1919. Auch die 
Literaturwissenschaftlerin Yolanda Marco hat schon 1977 darauf hingewiesen, dass Tristans 
Zielsetzung politisch wegweisend war: die Einigung der Arbeiterklasse in Antagonismus zur 
Bourgeoisie – und das vor Marx. Yolanda Marco, Einführung (1977), in: Flora Tristan, Ar-
beiterunion. Sozialismus und Feminismus im 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1988, S. 44–45, 
50–51; Michel Winock, Flora Tristan – Une femme invente la classe ouvrière, in: Ders (Hg.), 
Les voix de la liberté. Les écrivains engagés au XIXe siècle, Paris 2001, S. 222–234.

5	 Zur Wiederentdeckung Flora Tristans durch die Frauenbewegungen der 1970er- und 1980er-Jah-
re vgl. die Vielzahl der Publikationen dieser Jahre, z. B. Berta Rahm, Flora Tristan, Zürich 1971; 
Dominique Desanti, Flora Tristan. La femme révoltée, Paris 1972; Joyce Anne Schneider, 
Flora Tristan. Feminist, Socialist, and Free Spirit, New York 1980; Claudia von Alemann, Do-
minique Jallamion, Bettina Schäfer (Hg.), Das nächste Jahrhundert wird uns gehören. Frauen 
und Utopie 1830 bis 1840, Frankfurt 1981; Luis Alberto Sánchez, Flora Tristán. Una mujer sola 
contra el mundo, Caracas 1992 (Erstausgabe 1942); Doris Beik, Paul Harold Beik, Flora Tristan. 
Utopian Feminist: Her Travel Diaries and Personal Crusade, Bloomington, IN 1993; Evelyne 
Bloch-Dano, Flora Tristan. La femme messie, Paris 2001.

	 Die beste deutschsprachige Biographie ist noch immer Gerhard Leo, Aufruhr einer Paria. Das 
abenteuerliche Leben der Flora Tristan, Berlin 1990. Vgl. auch Florence Hervé (Hg.), Flora Tris-
tan oder der Traum vom wissenschaftlichen Sozialismus, Berlin 2013; Stéphane Michaud, Un 
fabuleux destin. Flora Tristan, Actes du 1er colloque international Flora Tristan, Dijon 1985; 
ders., Flora Tristan, George Sand, Pauline Roland. Les Femmes et l’invention d’une nouvelle 
morale 1830–1848. Actes du 2e colloque international Flora Tristan, Paris 1994.

6	 Claude Willard, Geschichte der französischen Arbeiterbewegung. Eine Einführung, Frankfurt 
a. M., New York 1981 (frz. Erstausgabe 1978); Klaus Deinet, Die mimetische Revolution oder 
die französische Linke und die Re-Inszenierung der Französischen Revolution im neunzehnten 
Jahrhundert 1830–1871, Stuttgart 2001 (Beihefte der Francia, 50); Helmut Reinalter (Hg.), 
Politische Vereine, Gesellschaften und Parteien in Zentraleuropa 1815–1848/49, Frankfurt a. M. 
2005 (Schriftenreihe der Internationalen Forschungsstelle Demokratische Bewegungen in Mit-
teleuropa 1770–1850, 38).



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 269

Im Einzelnen geht es darum, ausgehend von der »Union ouvrière« und weiterer 
Schriften Flora Tristans zu diskutieren, inwiefern der internationale Sozialismus 
über ein »feministisches Erbe« verfügt, das von den männlichen Protagonisten in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts mehr oder weniger bewusst verdrängt wurde. 
Auch ist zu fragen, worin gegebenenfalls die Gründe hierfür liegen. Hierzu disku-
tiert der Artikel zunächst Flora Tristans Ausgangsüberlegungen zur Stellung der 
Frau in der Gesellschaft auf der Grundlage ihrer frühen kulturanthropologischen 
und sozialhistorischen Schriften (I.). Sodann stellt er ihr Konzept der »Arbeiter
union« vor, welches sie aus diesen Vorarbeiten ableitete (II.). Damit stellt sich die 
Frage, wie sich Tristans Programmatik einer Union ouvrière zu den Gesellschafts- 
und Geschlechterentwürfen anderer frühsozialistischer Autoren verhielt und inwie-
fern Tristan hier Vorbilder fand (III.). Danach ist zu untersuchen, welchen Platz die 
»Frauenfrage« in den Selbstkonstruktionen des wissenschaftlichen Sozialismus be-
anspruchte und ob dessen Protagonisten auf Tristans Arbeiten reagierten (IV.), bevor 
abschließend der Beitrag Tristans zu den genannten Diskursen und ihr Einfluss auf 
die Geschichte des internationalen Sozialismus bewertet werden (V.).7

Die Quellen dieser Untersuchung sind folglich zuallererst die Schriften Flora 
Tristans selbst, ihre edierte sowie unedierte Korrespondenz aus den Archives natio-
nales und der Bibliothèque nationale in Paris sowie die Schriften der französischen 
Frühsozialisten Charles Fourier und Victor Considerant, jene der Saint-Simonisti-
schen Schule und schließlich die frühen Schriften deutscher Sozialisten, die sich um 
die Jahrhundertmitte in Frankreich aufhielten, insbesondere Karl Marx, Friedrich 
Engels und Arnold Ruge.

I. Flora Tristan als Sozialchronistin und Feministin

Flora Tristans umfassender Vorschlag zur nationalen und internationalen Organisa-
tion der Arbeiterschaft und zur Gleichberechtigung der Frau, wie sie ihn 1843 in ih-
rer programmatischen Schrift »Union ouvrière« unterbreitete, beruhte auf einer 
Reihe von Erfahrungen und Vorarbeiten. Zwar stellte die »Union ouvrière« als ge-
sellschaftstheoretischer, genossenschaftlich orientierter Gestaltungsentwurf zwei-
fellos Flora Tristans Hauptwerk dar und wurde auch von ihr selbst so verstanden8. 
Doch die Grundgedanken der Einheit, der internationalen Solidarität und Humani-

7	 Mit dem Postulat, die Frühgeschichte des sozialistischen Projektes neu zu betrachten, schließt 
dieser Artikel u. a. an die Überlegungen von Anne Kwaschik an, welche die Siedlungsgenossen-
schaften des Frühsozialismus als transnationale Formen der Produktion und Umsetzung sozia-
len Wissens interpretiert hat. Anne Kwaschik, Gesellschaftswissen als Zukunftshandeln. Soziale 
Epistemologie, genossenschaftliche Lebensform und kommunale Praxis im frühen 19. Jahrhun-
dert, in: Francia 44 (2017), S. 189–211. Auch die Analyse der von Tristan verbreiteten Forderung 
nach Gleichberechtigung der Frau als Basisvoraussetzung für die Emanzipation der Arbeiter-
klasse führt zu einer Neubewertung der Geschichte des Gesellschaftsdenkens in der ersten Hälf-
te des 19. Jahrhunderts.

8	 Vgl. z. B. Flora Tristans Brief an den Maler und Freund Charles Traviès von Ende Mai 1843, in 
dem sie ihm mitteilt, dass sie ihre »Union ouvrière« vollendet habe: »Oh! Si je pouvais aimer un 
être humain autant que j’aime mon livre! Si je pouvais vivre avec lui comme je vis avec ma 
pensée«. Zit. bei Stéphane Michaud, Flora Tristan. Lettres. Réunies, présentées et annotées par 
Stéphane Michaud, Paris 1980, S. 166. 



Isabel Heinemann270

tät sowie der Organisation einer ganzen Klasse (hier: der Frauen) findet sich bereits 
in einer kleinen Schrift zur Gründung einer Organisation für alleinreisende Frauen aus 
dem Jahr 18359. Sensibilität für die Lage der Arbeiterinnen und Arbeiter entwickelte 
sie in ihrer Sozialreportage »Promenades dans Londres« (1840)10. Tristan präsentierte 
sich hier als frühe Sozialexpertin, indem sie Erkenntnisse aus eigener Anschauung und 
der Rezeption umfänglicher Forschung kombinierte, sich sozialstatistischer Metho-
den und sozialkritischer Beobachtungen bediente11. Tristan schrieb bewusst, um Ge-
sellschaft zu gestalten, und nutzte ihre eigene Erfahrung, um die allgemeine Situation 
der Frauen zu problematisieren und gesellschaftliche Veränderungen einzufordern12.

Dabei war Flora Tristan weder eine Karriere als Pariser Intellektuelle noch als so-
zialistische Vordenkerin vorgezeichnet. Geboren am 7. April 1803 als Tochter einer 
Französin und eines Offiziers der spanischen Krone und peruanischen Adeligen 
verlebte Flora Tristan ihre ersten Lebensjahre im Wohlstand vor den Toren von Pa-
ris. Als ihr Vater jedoch 1807 überraschend starb, begann für ihre Mutter – die Ehe 
war nur kirchlich, aber niemals zivilrechtlich geschlossen worden – und die beiden 
Kinder ein Abstieg in die Armut. Sie zogen nach Paris und Flora begann im Alter 
von fünfzehn Jahren in der Werkstatt des Druckers André Chazal als Koloristin zu 
arbeiten. Als Siebzehnjährige heiratete sie ihren Arbeitgeber und bekam in rascher 
Folge drei Kinder, die zwei Söhne Alexandre und Ernest und die Tochter Aline. 
Noch vor der Geburt ihrer Tochter im Jahr 1825 verließ Flora Tristan den Gatten 
wegen seiner Neigung zu Glückspiel und Gewaltattacken. Sie erlebte die Julirevolu-
tion 1830 in Paris, die sie begeisterte und weiter politisierte. 

Einem größeren Publikum bekannt wurde Flora Tristan zunächst als Reiseschrift-
stellerin mit ihrem autobiographischen Reisebericht »Mémoirs et pérégrinations 
d’une Paria« von 1838; der Text erlebte noch im gleichen Jahr eine zweite Auflage13. 
Darin verarbeitete sie ihre abenteuerliche Reise von Bordeaux nach Valparaíso in 
Chile und weiter nach Lima in Peru – allein die Transatlantikfahrt dauerte fast fünf 

9	 Flora Tristan, Nécessité de faire un bon accueil aux femmes étrangères, Paris 1835, S. 25. Deut-
sche Übersetzung erstmals bei von Alemann, Jallamion, Schäfer (Hg.), Das nächste Jahr-
hundert (wie Anm. 5), S. 244–260.

10	 Flora Tristan, Promenades dans Londres, Paris 1840, Paris 21842. Neuausgabe auf der Basis der 
Edition von 1842 von François Bédarida, Paris 2003. In der Folge wird, sofern nicht anders an-
gegeben, aus dieser Ausgabe zitiert. Für eine deutsche Übersetzung siehe die von Paul Kleiser 
besorgte Ausgabe: Flora Tristan, Im Dickicht von London oder Die Aristokratie und die Pro-
letarier Englands, Köln 1993. 

11	 Für das Konzept der Verwissenschaftlichung des Sozialen als Durchdringung aller Gesell-
schaftsbereiche mit humanwissenschaftlichem Expertenwissen im 20. Jahrhundert vgl. Lutz Ra-
phael, Embedding the Human and Social Sciences in Western Societies, 1880–1980. Reflections 
on Trends and Methods of Current Research, in: Kerstin Brückweh u. a. (Hg.), Engineering 
Society. The Role of the Human and Social Sciences in Modern Societies, 1880–1980, New York 
2012, S. 41–56; ders., Die Verwissenschaftlichung des Sozialen als methodische und konzeptio-
nelle Herausforderung für eine Sozialgeschichte des 20. Jahrhunderts, in: Geschichte und 
Gesellschaft 22 (1996), S. 165–193.

12	 So schrieb sie in ihrem Vorwort, es ginge ihr um »toutes les femmes qui se trouvent dans la même 
situation« – und nicht nur um ihr eigenes Erleben. Flora Tristan, Mémoirs et pérégrinations 
d’une paria (1833–1834), Paris 21838, Bd. 1, S. XXIV. 

13	 Tristan, Mémoirs et pérégrinations (wie Anm. 12), auf Deutsch: Dies., Meine Reise nach Peru. 
Fahrten einer Paria, Frankfurt 1983; dies, Méphis, 2 Bde., Paris 1838.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 271

Monate –, die sie 1833/34 unternahm. In Lima versuchte sie, Kontakt zur väterlichen 
Familie und ihrem Onkel Pio Tristan y Moscoso zu knüpfen und den ihr zustehen-
den Anteil am väterlichen Erbe zu beanspruchen. Der Onkel fand sich jedoch nur 
zur Zahlung einer bescheidenen Rente bereit, was ihre beständigen finanziellen Sor-
gen zumindest vorübergehend linderte.

Das Reisebuch schildert Tristans intellektuellen und persönlichen Emanzipations-
prozess, vor allem enthält es hellsichtige Sozial- und Kolonialkritik. So beschrieb sie 
die Sklaverei auf den Kapverden und auf einer Zuckerrohrplantage nahe Lima und 
analysierte die Situation der Frauen Limas14. Tristan griff hier zu dichten ethnogra-
phischen Beschreibungen auf der Basis persönlicher Anschauung, lieferte also eine 
Frühform kulturanthropologischer Studien im Medium des Reiseberichtes. Dabei 
bereiste Flora Tristan Peru lange, bevor ab den 1880er-Jahren die ersten ethnologi-
schen Forschungsexpeditionen begannen15. Sie verband ihre Beobachtungen der pe-
ruanischen Kultur mit politischen Schlussfolgerungen, wie ihre ausgiebige Beschrei-
bung der vorteilhaften Kleidung der Frauen aus der limanischen Oberschicht zeigt. 
Diese trugen einen eng anliegenden, vielfach gefältelten Rock, die sogenannte saya, 
und darüber einen manto, einen das Gesicht fast vollständig verhüllenden Umhang. 
Tristan stellte fest, dass diese Tracht den Frauen durch das damit verbundene Inkog-
nito erhebliche Bewegungsfreiheit im sozialen Raum ermöglichte16. Diese würde 
von den Frauen bewusst und subversiv zur Überschreitung der engen Geschlechter-
grenzen eingesetzt: Trotz mangelnder Bildung und offizieller Entrechtung bliebe die 
Frau stets die Herrin im Haus, denn »lorsque le ménage l’ennuie par trop, elle met sa 
saya et sort comme les hommes le font en prenant leur chapeau«17. Tristan reflektier-
te an dieser Stelle nicht, dass sie hier gewissermaßen eine Gender-Utopie entwarf, 
waren doch solche subversiv erweiterten Handlungsspielräume bestenfalls wenigen 
Frauen der Limanischen Oberschicht zugänglich. 

Ende 1834 kehrte Flora Tristan nach Paris zurück und begann sich als Publizistin 
und Intellektuelle zu profilieren. Zu diesem Zeitpunkt trat sie erstmals öffentlich für 
die Rechte der Frauen ein. In ihrer Broschüre »Nécessité de faire un bon accueil aux 
femmes étrangères« aus dem Jahr 183518 beschrieb sie die Schwierigkeiten, auf die al-
leinreisende Frauen in Paris trafen – gleichgültig, ob sie reisten, um sich zu bilden, 
Geschäfte zu tätigen oder sich gar vor Familie oder Ehemann zu verstecken. Überall 

14	 Vgl. Tristan, Mémoires et pérégrinations (wie Anm. 12), Bd. 1, S. 66–72, 78 (»sur l’esclavage a 
Praya, Îles Capverdes«), Bd. 2, S. 403–414 (»sur l’esclavage au Pérou, sucrecrie de M. Lavalle«). 

15	 Zwar hatte 1802 schon Alexander von Humboldt auf seiner Südamerikareise Lima besucht, und 
kurz nach Tristan kam der Naturforscher Charles Darwin 1834/1835 auf seiner Weltreise auch 
nach Chile und Peru, diese interessierten sich aber nicht für die Situation der Frauen in Peru. Le-
diglich Darwin konnte sich für die Saya, die traditionelle Bekleidung der wohlhabenden Lima-
nerin erwärmen, vgl. seinen Tagebucheintrag vom 29.7.1835. Leo, Aufruhr einer Paria (wie 
Anm. 5), S. 82 f. Zu Alexander von Humboldts seinerzeit unveröffentlichten Reisenotizen über 
seinen Besuch in Peru vgl. Alexander Lotz, Alexander von Humboldt in Lima, in: Jahrbuch für 
die Geschichte Lateinamerikas 7 (1970), S. 264–290. Vgl. auch Charles Darwin, Voyage of the 
Beagle. Journal of Researches into the Natural History and Geology of the countries visited dur
ing the voyage round the world of H. M. S. Beagle, London 1913 (Erstausgabe 1860), S. 360–395.

16	 Tristan, Mémoirs at pérégrinations (wie Anm. 12), Bd. 2, S. 377 f., Hervorhebungen im Original.
17	 Ibid., S. 379 f., Hervorhebungen im Original.
18	 Tristan, Nécessité de faire un bon accueil (wie Anm. 9). 



Isabel Heinemann272

würden sie schlechter behandelt als Männer, abschätzig angesehen, betrogen und 
verspottet. Zur konkreten Besserung ihrer Situation schlug Tristan die Gründung ei-
ner philanthropischen »Gesellschaft für fremde Frauen vor« unter dem Leitspruch 
»vertu, prudence, publicité«. Sie entwarf eine Satzung: einzelne Zellen sollten aus 
mindestens elf Mitgliedern bestehen – Präsident, Vizepräsident, drei Sekretäre, sechs 
Mitglieder des »externen Komitees«, welche auf die fremden Frauen zugehen und 
ihnen Hilfe anbieten sollten; das Vereinslokal sollte allen Frauen offen stehen mit 
Büros, Bibliothek, Salon und Festsaal; Männer und Frauen konnten gleichberechtigt 
Mitglieder sein; Vereinslokal und Angehörige der Gesellschaft sollten durch ent-
sprechende Abzeichen als solche kenntlich sein19. Damit unterbreitete Tristan bereits 
1835 einen ersten konkreten Vorschlag zur Organisation eines Interessenverbands 
einer mehrfach benachteiligten Gruppe (gewissermaßen intersektional avant la lettre) 
mit Vorstand, Satzung, einem konkreten Ort und einem Motto. 

Anlass für diese Gründungsidee war ihre Diagnose einer eklatanten Ungleichbe-
handlung der Frauen in der französischen Gesellschaft: »Une classe entière, formant 
la moitié du genre humain, est au nombre de ces êtres malheureux que notre civilisa-
tion condamne à vivre dans la douleur«20. Tristans Vorschlag zur Verbesserung der 
Situation der Frauen und damit der Gesellschaft als Ganzes zielte auf den Zugang 
der Frauen zu Bildung: »Les femmes sentent qu’une ère nouvelle commence pour el-
les, et qu’elles aussi sont appelées, pour leur part, à entrer dans le sanctuaire de l’ins-
truction«21. An dieser Stelle vermischte sie selbst class (als soziale Klasse) und gender 
(als soziales Geschlecht), indem sie von den Frauen als »benachteiligte Klasse« 
sprach22. Ihr Klassenbegriff war hier noch uneinheitlich, ging von fehlenden Partizi-
pationschancen aus, nicht ausschließlich von wirtschaftlichen Produktionszusam-
menhängen. Das sollte sich später ändern.

Tristans nächster Vorstoß für Frauenrechte war im Jahr 1837 eine Petition an die 
Französische Nationalversammlung um Wiedereinführung der legalen Scheidung, 
die in Frankreich seit 1816 verboten war23. Sie begründete ihr Anliegen mit ihrer So-
lidarität gegenüber anderen Frauen (»amour pour mes semblables«) und ihrer eige-
nen Erfahrung, die sie gelehrt habe, dass Glück in den Familien nur unter den Bedin-
gungen der Freiheit herrschen könne24. In ihrem Bekenntnis zur Freiheit berief sich 
Tristan auf die Revolution, welche die »Befreiung der Gedanken zum Ziel« gehabt 
hätte, die Vernunft sowie den Fortschritt: Dieser Prozess würde – mit schlimmen 
Folgen für das Individuum, insbesondere die Frau – durch das Scheidungsverbot 
konterkariert, »qui punit l’erreur d’un instant par les tourmens de la vie entière, 
l’obéissance filiale par un long esclavage«25. Ihr Engagement für die Rechte der Frau-
en speiste sich somit aus mehreren Quellen: Neben die persönliche Erfahrung als al-

19	 Tristan, Nécessité de faire un bon accueil (wie Anm. 9), S. 17–20: Statuts de la Société pour les 
femmes étrangères.

20	 Ibid., S. 3 f. 
21	 Ibid., S. 15.
22	 Ibid., S. 3 f. 
23	 Flora Tristan, Pétition pour le rétablissement du divorce à MM. les députés, Paris, 20.12.1837, 

gedruckt bei Stéphane Michaud, Lettres (wie Anm. 8), S. 73–76, hier S. 76.
24	 Ibid.
25	 Ibid., S. 75.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 273

leinerziehende, alleinstehende, alleinreisende Frau, der noch dazu die formale Schei-
dung von ihrem ungeliebten und gewalttätigen Mann verwehrt wurde, trat die 
Einsicht, dass die Französische Revolution nicht zur rechtlichen Gleichstellung der 
Frau geführt hatte26. Im Jahr 1838 überlebte sie nur knapp einen Mordanschlag ihres 
Ehemannes, der sie mit mehreren Pistolenschüssen lebensgefährlich verletzte. Tris-
tan erholte sich und konnte als Resultat immerhin die Scheidung durchsetzen. 

Doch nicht nur in Frankreich stellte Flora Tristan eine eklatante Ungleichbehand-
lung der Frauen fest, in England sah sie ihre Geschlechtsgenossinnen sowohl der 
bürgerlichen als auch der politischen Rechte beraubt27. Nach ersten Aufenthalten in 
den Jahren 1826, 1831 und 1835 reiste sie 1839 erneut nach Großbritannien. Sie inte-
ressierte sich vor allem für die Ränder der Gesellschaft, beobachtete die Lebensver-
hältnisse von Prostituierten, irischen Einwanderern, Juden und allgemein die Situa-
tion von Frauen. Ihre Beobachtungen veröffentlichte sie ein Jahr später unter dem 
Titel »Promenades dans Londres«28. Besonders signifikant für das Ungleichverhält-
nis zwischen den Geschlechtern erschien ihr das Prostitutionsgeschäft in London. 
Vor ihrer Reise recherchierte sie ausführliche Literatur zum Thema, wobei sie mit be-
merkenswerter Akkuratesse zu Werke ging, gewissermaßen als Sozialwissenschaft
lerin avant la lettre: Erst las sie sich ein, konsultierte das Werk des Londoner Arztes 
Michael Ryan aus dem Jahr 1839, »Prostitution in London«, die erste wissenschaft-
liche Arbeit über die Prostitution in der Stadt29. Zudem rezipierte sie die Jahresberich-
te der 1835 gegründeten »Society for the Prevention of Juvenile Prostitution« von 
James Beard Talbot30. Sie zog Vergleiche zur Situation in Paris, über die sie sich an-
hand einschlägiger Untersuchungen ebenfalls informiert hatte31. Auch die Statistik 
interessierte sie, aus den Berichten Talbots und Ryans entnahm sie die Zahl von rund 
80 000 bis 100 000 Prostituierten in London, von denen bis zu zwei Drittel minder-
jährig seien32. Dann brach sie auf, um sich selbst ein Bild zu machen. »Accompagnée 
de deux amis armés de cannes« zog sie erst zum Straßenstrich und dann in die ein-
schlägigen Viertel und Lokale der Stadt33. Während die Prostituierten ihr Mitgefühl 

26	 Stéphane Michaud, Idolatrie. Darstellungen in Kunst und Literatur, in: Georges Duby, Michel-
le Perrot u. a. (Hg.), Geschichte der Frauen, 19. Jahrhundert, Bd. 4, Frankfurt a. M., New York, 
1994, S. 141–164, S. 143. Vgl. auch Elisabeth G. Sledziewski, Die Französische Revolution als 
Wendepunkt, in: Duby, Perrot (Hg.), Geschichte der Frauen, Bd.  4, S.  45–61, bes. S.  53 f. 
Olympe de Gouges, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris 1791; Jean 
Condorcet, Sur l’admission des femmes au droit de cité, in: Journal de la société de 1789, 
3.7.1790, Nr. 5. 

27	 Vgl. das Kapitel »Les femmes anglaises« in: Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), 
S. 262–276.

28	 Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm 10). 
29	 Michael Ryan, Prostitution in London, with a Comparative View of that of Paris and New York, 

with an Account of the Nature and Treatment of the Various Diseases, London 1839.
30	 James Beard Talbot hatte die Gesellschaft 1835 in London gegründet, seit 1839 firmierte diese als 

»Society for the Protection of Young Females«. Flora Tristan traf ihn in London, seine Studie er-
schien erst nach den »Promenades«. James Beard Talbot, The Miseries of Prostitution, London 
1844; Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 122.

31	 Jean-Baptiste Parent-Duchâtelet, De la prostitution dans la ville de Paris, considerée sous le 
rapport de l’hygiène publique, de la morale et de l’administration, Paris 21836. 

32	 Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 137.
33	 Ibid., S. 127. 



Isabel Heinemann274

weckten, erregten die Kunden ihre besondere Abscheu – Herren der Aristokratie 
und des Bürgertums, die sich allabendlich in den sogenannten finishes, verrufenen 
Kellerlokalen, vergnügten: Dort erniedrigten die adeligen und bürgerlichen Männer 
der »honorable société« die jugendlichen Prostituierten auf jede nur erdenkliche Art 
und Weise. Besonders beliebt sei es, die Mädchen erst durch Alkohol wehrlos zu ma-
chen und ihnen dann ein Gemisch aus Essig, Senf und Pfeffer einzuflößen, um sich 
anschließend an den Krämpfen und Zuckungen der so Gequälten zu ergötzen. Auch 
sei es üblich, die hilflos am Boden liegenden Mädchen mit jedweder Flüssigkeit zu 
übergießen34.

Angewidert und erschüttert recherchierte sie die Lebenserwartung der Mädchen. 
Die meisten überlebten ihren Beruf nur wenige Jahre35. Doch stets rückten neue Kin-
derprostituierte nach, von kriminellen Händlern verschleppt, um die Lücken zu 
schließen. Tristan zog ein sarkastisches Fazit und verband es mit einer scharfen Kri-
tik am malthusianischen Denken und dessen Moralvorstellungen: »Evidemment, la 
consommation annuelle de huit à dix mille enfants par la luxure des riches rentre 
dans le système de Malthus pour la diminution de la population, et, sous ce point de 
vue, le teneur de mauvaise maison est un homme de respectabilité, un homme utile au 
pays«36.

Das Grundübel lag aber für Tristan an anderer Stelle, befürchtete sie doch, »jusqu’à 
ce que l’émancipation de la femme ait lieu, la prostitution ira toujours croissant«37. 
Dabei irritierte sie besonders, dass bislang in England keine Frau – und auch keine 
Frauenbewegung – gegen die empörende Ungleichheit von Mann und Frau aufbe-
gehrt habe38. Lediglich Mary Wollstonecrafts Schrift »A Vindication of the Rights 
of Women«, welche bereits 1792 erschien, ließ Tristan gelten39 – allein, so schloss sie 
resigniert, diese Schrift sei kaum bekannt40!

Mit ihrer fundamentalen Forderung nach Gleichheit der Geschlechter, vor allem 
Gleichheit in der Bildung, in der Gesellschaft und in den privaten Beziehungen, war 
Tristan weiter und radikaler als viele Frauenrechtlerinnen und Feministinnen ihrer 
Zeit, in Europa und den USA41. Doch kein anderer Beobachter aus dem Ausland – 
und schon gar keine Frau – hat sich bereits zu Beginn der 1840er-Jahre ähnlich weit 

34	 Ibid., S. 130.
35	 Ibid., S. 131 f.
36	 Ibid., S. 148. Tristan bezieht sich hier auf Thomas Robert Malthus’ (1766–1834) »Essay on the 

Principle of Population« von 1798, in dem sich der Ökonom gegen staatliche Armenunter
stützung wandte, da diese das Bevölkerungswachstum antreibe. Für die Forschungen zur Arbei-
terklasse in England vgl. z. B. Gareth Stedman Jones, Language of Class. Studies in English 
Working Class History, 1832–1982, Cambridge u. a. 1983. Allerdings fehlt hier Tristans Lon-
don-Buch, Stedman Jones bezieht sich lediglich auf Engels.

37	 Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 124.
38	 Ibid., S. 272. 
39	 Mary Wollstonecraft, A Vindication of the Rights of Woman, London 1792, Neuaufl. Ox-

ford, London 2009; Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), hier zu Wollstonecraft 
S. 272–276, Zitat auf S. 276.

40	 Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 276. Zur britischen Frauenbewegung vgl. 
Barbara Caine (Hg.), English Feminism, 1780–1980, Oxford, New York 1997; Mary Lyndon 
Shanley, Suffrage, Protective Labor Legislation, and Married Women’s Property Laws in Eng-
land, in: Signs 12 (1986), Nr. 1, S. 62–77.

41	 Vergleichbare Forderungen für eine rechtliche Gleichstellung der Frau finden sich erst wieder 



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 275

vorgewagt in ethnographischer Feldforschung wie Tristan, die nicht nur die Londo-
ner Prostituierten, sondern auch Insassen von Irrenanstalten und Gefängnissen, iri-
sche Einwanderer und Juden jeweils vor Ort aufsuchte, anstatt nur über sie zu 
schreiben42.

Obgleich sie sich gut verkauften, wurden die »Promenades dans Londres« von der 
zeitgenössischen französischen Presse weitgehend ignoriert – ganz anders als ihr 
Reisebericht über Peru. Lediglich einige sozialistische und republikanische Blätter 
druckten Würdigungen43. Zwar hatte Flora Tristan die Misere der englischen Arbei-
ter geschildert und zugleich die sozialen Initiativen der Chartisten honoriert. Doch 
auch in Frankreich spürte man, dass sie den Kern des Problems auch der gegenwär-
tigen französischen Gesellschaft, die krasse Ausbeutung der Unterschichten und 
deren fehlende soziale Absicherung, klar benannt hatte, und fürchtete den damit 
verbundenen politischen Sprengstoff44.

II. Flora Tristans »Union ouvrière« (1843): 
Emanzipation der Frauen und des Proletariats

Im Frühjahr 1843 erschien in Paris im kleinen Verlag Édition populaire in sehr res-
pektabler Auflage von 4000 Stück eine Schrift, die nichts weniger anstrebte als eine 
Internationale des Proletariats, gleichberechtigt gebildet von beiden Geschlechtern: 
Flora Tristans »Union ouvrière« plädierte für die Gründung einer gleichnamigen 
Dachorganisation aller Arbeiterinnen und Arbeiter Frankreichs45. Durch die Verab-
schiedung gemeinsamer Statuten und durch eine einheitliche Organisationsstruktur 
sollte diese die Vorstufe einer Internationale der Arbeiter überhaupt bilden. Das war 
schon deshalb visionär, weil es eine einheitliche Klasse der »Arbeiterschaft« zu dem 
Zeitpunkt in Frankreich noch gar nicht gab, sondern diese in kleine Handwerker, 
Tagelöhner, Fabrikarbeiter und Heimarbeiter zerfiel. Die Arbeiterinnen und Arbei-
ter Frankreichs als eine soziale Klasse zu verstehen, setzte zunächst eine erhebliche 
intellektuelle Konstruktionsleistung voraus. Innovativ war auch die Struktur der 

bei Charlotte Perkins Gilman, Women and Economics. A Study of the Economic Relation be
tween Men and Women as a Factor in Social Evolution, Boston, MA 1898, S. 9–22. 

42	 Ausnahmen wären die bereits zitierten Ärzte sowie Eugène Buret, auf dessen Werk Tristan in 
der zweiten Auflage ihrer Promenades mehrfach verweist, welches sie aber bei der Niederschrift 
des Textes noch nicht kannte, da es ebenfalls 1840 erschien. Aber Buret, anders als Tristan, hatte 
nicht speziell die Lage der Frauen im Blick. Eugène Buret, De la misère des classes laborieuses 
en Angleterre et en France, Paris 1840; vgl. Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm.10), 
Avant-propos 1842, S. 59.

43	 Vorwort von Mario Vargas Llosa in der deutschen Ausgabe der Promenades: Tristan, Im 
Dickicht von London (wie Anm. 10), S. 14.

44	 Das erkannte nicht zuletzt Tristan selbst, die beklagte, ihr Buch habe zwar im europäischen Aus-
land und nicht zuletzt in England eine breite Rezeption erfahren, nicht aber in Frankreich selbst, 
dort sei es »étouffé par la presse parisienne«. Tristan an Monsieur le ministre de l’Instruction pu-
blique, 24.7.1841. Gedruckt bei Stéphane Michaud, Flora Tristan. Le paria et son rêve. Corres-
pondance établie par Stéphane Michaud. Préface de Mario Vargas Llosa, Paris 2003, S. 135–
137, dort S. 136.

45	 Flora Tristan, L’union ouvrière, Paris 1843. Dritte Auflage: Union ouvrière, troisième édition, 
contentant un chant: La marseillaise de l’atelier, Paris, Lyon 1844, S. 6. In der Folge wird nach 
dieser Ausgabe zitiert.



Isabel Heinemann276

Arbeiterunion die Tristan vorschlug: Sogenannte palais des ouvriers sollten als Zent-
ren für die gemeinschaftlich finanzierte Alten- und Krankenbetreuung sowie zur 
Bildung und Erziehung der Jugend dienen – unübersehbar eine Weiterentwicklung 
der Phalanstères Charles Fouriers. Der Frühsozialist hatte bereits in der ersten Hälf-
te des 19. Jahrhunderts den Bau von genossenschaftlichen Wohn- und Arbeitsstätten 
geplant. Victor Considerant setzte als sein Nachfolger die École sociétaire fort46.

Tristans Arbeiterunion sollte sich durch Beiträge der Einzelnen finanzieren in ei-
nem »grande œuvre commune, au profit de tous et de toutes«47. Durch die große 
Zahl der Arbeiterinnen und Arbeiter, die Tristan auf der Grundlage der ihr zugängli-
chen Statistiken und Schätzungen auf etwa sieben Millionen schätzte48, rechnete sie 
mit einer enormen Beitragssumme (14 Millionen Francs jährlich, bei einem Jahres-
beitrag von 2 Francs), der binnen kurzem erlauben würde, eine effektive und solven-
te Organisation zu errichten und mittelfristig eine gerechte Entlohnung, bessere Bil-
dung und Überwindung des materiellen Elends zu erreichen49.

Tristan schwebte vor, in jedem Departement mindestens einen »Arbeiterpalast« 
aus Eigenmitteln der Arbeiterunion errichten zu lassen: Herausragende Architekten 
sollten mit dem Bau beauftragt werden, um angenehme, gesunde, aber auch der Indi-
vidualität wie der Gemeinschaft zuträgliche Bauten zu planen. Die palais des ou­
vriers sollten Heimstatt, Fabrik und Hof in einem sein und zwischen 2000 und 3000 
Personen Platz bieten. Hier würden zur einen Hälfte Alte ab 60 Jahren und Versehr-
te sowie zur anderen Hälfte Kinder ab sechs Jahren Aufnahme finden. Je nach Alter 
und körperlicher Verfassung sollten sowohl die Kinder als auch die Alten einen Teil 
des Tages angeleiteter Arbeit nachgehen, allerdings ohne die Notwendigkeit, so für 
ihren Lebensunterhalt zu sorgen, der ja bereits aus dem Vermögen der Union ou
vrière bestritten wurde. Die Bildung der Kinder der Arbeiterinnen und Arbeiter 
sollte einen hohen Stellenwert haben; die Lehrer daher gut bezahlt und auf ganzheit-
liche Lehrmethoden festgelegt werden50. Ein nationales Zentralkomitee, bestehend 
aus 50 Mitgliedern, 40 Männern und 10 Frauen, sollte das System der palais des ou­
vriers leiten. In den europäischen Städten sollten korrespondierende Komitees ent-
stehen, »afin que les ouvriers et ouvrières de toutes les nations européennes puissent 
se faire inscrire dans les registres de l’UNION OUVRIÈRE comme membres de 
l’UNION«51. Tristan hatte also eine internationale Verbreitung ihrer Idee von Be-
ginn an mitgedacht. Das Zentralkomitee wiederum sollte die Finanzen verwalten, 
die lokalen und korrespondierenden Komitees koordinieren und für die Idee der Ar-

46	 Siehe Charles Fourier, L’harmonie universelle et le phalanstère exposés, Paris 1849; Charles 
Fourier, Cités ouvrières. Des modifications à introduire dans l’architecture des villes, Paris 
1849; Victor Considerant, Descriptions du Phalanstère et Considerations sociales sur l’archi-
tectonique, Paris 1979; Victor Considerant, Fouriers System der sozialen Reformen, Leipzig 
1906, S. 105–108.

47	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 6.
48	 Aus heutiger Sicht sind ihre Zahlen zu hoch gegriffen. So lebten Mitte des 19. Jahrhunderts etwa 

18 Prozent der Bevölkerung von Fabrikarbeit, Bauwirtschaft oder Handwerk und der Zensus 
des Jahres 1866 zählte 2,8 Millionen Industriearbeiter. Kleiser, Vorwort zur deutschen Erstaus-
gabe, in Tristan, Arbeiterunion (wie Anm. 4); Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 6. 

49	 Ibid., S. 6–10. 
50	 Auch hier bezieht sich Tristan bewusst auf Fourier und Owen. Ibid., S. 98–107, 101.
51	 Ibid., S. 74.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 277

beiterunion und ihre Verbreitung unter den anderen Klassen der Gesellschaft wer-
ben52. Vor allem aber hätte das Zentralkomitee den »défenseur de l’union ouvrière«, 
einen »Verteidiger« der Arbeiterunion zu berufen – eine Art bezahlten Fürsprecher, 
dem die Aufgabe oblag, die Union nach außen zu repräsentieren und für die Belange 
der Arbeiterschaft einzutreten. Allein die Existenz und Arbeit eines Repräsentanten, 
»nommé et salarié de l’UNION«, so Tristan, »sera la preuve vivante que la classe ou-
vrière est bien réellement constituée«53.

Flora Tristan verstand ihre Union nicht als Sozialutopie, sondern als konkreten 
Schritt zur Verwirklichung einer besseren Gesellschaft – »un pont jeté entre une civi-
lisation qui se meurt et l’ordre social entrevu par des esprits supérieurs«. Sie sollte 
zunächst der »réhabilitation du travail manuel« dienen, also der Anerkennung der 
produktiven Leistung der Arbeiterinnen und Arbeiter. Der zweite wichtige Effekt 
der Arbeiterunion, so Tristan, »sera d’établir de fait l’égalité réelle entre tous les 
hommes«, und zwar durch Erziehung der Arbeiterjugend und Verwirklichung der 
Gleichberechtigung der Arbeiterinnen und allgemein der Frauen54.

Den Druck der ersten Auflage ihrer »Union ouvrière« finanzierte Tristan über 
eine Subskriptionskampagne unter ihren Bekannten und Freunden in Paris – vom 
Wasserträger bis zur prominenten Schriftstellerin George Sand55. Das Werk verkauf-
te sich jedoch so gut, dass bald nachgedruckt werden musste; zwei weitere Auflagen 
jeweils in Höhe von 10 000 Stück folgten kurz darauf, so dass die Schrift 1844 bereits 
in 24 000 Exemplaren vorlag. Zum Vergleich: Das Kommunistische Manifest hatte 
1848 eine Erstauflage von 2000 Exemplaren56.

Flora Tristans »Union ouvrière« muss als »wichtigste sozialistische Programm-
schrift vor Erscheinen des Kommunistischen Manifests« gelten57. Sie war in dreierlei 
Hinsicht wegweisend: Erstens erklärte Tristan die Arbeiterklasse zum eigenständi-
gen Akteur der Geschichte – und zwar verstanden als Arbeiterinnen und Arbeiter 
(»ouvriers et ouvrières«) unter Einbeziehung beider Geschlechter. Mit Blick auf die 
Geschlechterordnung war das revolutionär, war doch im »Kommunistischen Mani-
fest« (1848) wie auch in den weiteren Kerntexten des Kommunismus immer nur vom 
»Proletarier« und »Arbeiter« (in der männlichen Form) die Rede. Zudem kommt 
Tristan das Verdienst zu, erstmals konkrete Informationen über die Arbeiterschaft in 
Frankreich gesammelt zu haben, wobei sie von rund fünf Millionen Arbeitern und rund 
zwei Millionen Arbeiterinnen ausging58. Sodann konstatierte sie deutlich das ökono-

52	 Ibid., S. 147.
53	 Ibid., S. 79, Hervorhebung im Original.
54	 Ibid., S. 104–106, Hervorhebung im Original.
55	 Siehe die Subskribentenlisten in Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), zur dritten Edition 

S. V, zur zweiten Edition S. XXIII–XXV, zur ersten Edition S. XXXIX–XLII. Die Liste der 
Subskribenten der beiden ersten Editionen ist auch abgedruckt bei Jules-Luis Puech, La vie 
et l’œuvre de Flora Tristan 1803–1844 (L’Union ouvrière), Paris 1925, S. 439–446.

56	 So die Schätzung der Herausgeber einer kritischen Leseausgabe aus dem Karl-Marx-Haus Trier. 
Das Kommunistische Manifest von Karl Marx und Friedrich Engels. Mit einem Editions
bericht von Thomas Kuczynski, Trier 1995 (Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Trier, 49), S. 63, 
76 f.

57	 Kleiser, Vorwort zur deutschen Erstausgabe (wie Anm. 4), S. 7.
58	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 6. Vgl. auch ihren Briefwechsel mit den Zunftmeistern 

Agricole Perdiguier und Pierre Moreau, aber auch den Handwerkern Jacques Gosset und Achille 



Isabel Heinemann278

mische und soziale Ungleichgewicht zwischen Arbeiterklasse und Besitzenden, 
ohne jedoch zum offenen Klassenkampf aufzurufen oder eine Revolution der beste-
henden Gesellschaftsordnung zu fordern59. Zwar wollte sie die politische Repräsen-
tation der Arbeiterinnen und Arbeiter stärken – unter anderem durch Erwerb eines 
Sitzes im französischen Abgeordnetenhaus aus den Mitteln der Union ouvrière. Vor 
allem aber sollten die Arbeiterinnen und Arbeiter durch Bildung und gemeinschaft-
lich finanzierte Alters- und Krankenversorgung ihre soziale Situation verbessern – 
aus eigener Kraft. Damit hat sich Tristans Klassenbegriff seit ihrer Schrift zur Grün-
dung einer Gesellschaft für alleinreisende Frauen im Jahr 1835 deutlich gewandelt: 
Sie fokussierte nun auf soziale Ungleichheit als Leitkategorie, legte dabei jedoch we-
niger das Augenmerk auf die fehlende Kontrolle der Arbeiterinnen und Arbeiter 
über die Produktionsfaktoren. Zugleich kombinierte sie mit den Achsen soziale Un-
gleichheit, Geschlecht und mangelnder Zugang zu Bildung in ihrem Klassenbegriff 
verschiedene sich überschneidende Ausbeutungsverhältnisse und artikulierte damit 
ein frühes Verständnis von Intersektionalität.

Zweitens zielte sie von vornherein auf eine internationale Organisation der Arbei-
terschaft ab60. Ihrer Überzeugung nach konnte die Arbeiterklasse sich nur durch ei-
gene Aktionen befreien – ein Grundaxiom der marxschen und engelsschen Theorie. 
Doch es war Tristan, die diesen Gedanken in der »Union ouvrière« erstmals in aller 
Deutlichkeit ausformulierte: Sie rief die französischen (und internationalen) Arbei-
ter zu gemeinsamer Aktion auf: »Or, le jour est venu où il faut agir et c’est à vous, à 
vous seuls, qu’il appartient d’agir dans l’intérêt de votre propre cause. – Il y a pour 
vous de la vie … ou de la mort! De cette mort horrible qui tue à chaque instant: la 
misère et la faim«61. Dabei erwachse, so Tristan, die Bedeutung der Arbeiter aus ihrer 
großen Zahl, die einzige Chance liege im vereinten Handeln: »Isolés, vous êtes faib-
les et tombez accablés sous les poids de misères de toutes sortes! – Eh bien! sortez de 
votre isolement; unissez-vous! L’union fait la force. Vous avez pour vous le nombre, 
et le nombre, c’est beaucoup!«62 Das klang wie die Quintessenz des Kommunisti-
schen Manifestes »Proletarier aller Länder, vereinigt Euch!«, allerdings unter Ein-
schluss von Arbeiterinnen und Arbeitern. Zudem ging Tristan ganz klar von Rech-
ten aus – dem Recht auf Arbeit, dem Recht auf Organisation – welche sie mit ihrer 
Union verwirklichen wollte, nicht von einer Revolution der Gesellschaft oder der 
Besitzverhältnisse – ein klarer Unterschied zum »Kommunistischen Manifest«63.

François von Ende 1842/Frühjahr 1843, der unter anderem dazu diente, genau diese Informatio-
nen zu beschaffen; gedruckt bei Michaud, Paria (wie Anm. 44), S. 150, 158–160, 170–180. 

59	 »En nous faisant travailler, vous vivez, vous et votre famille, comme des banquiers anglais. Vous 
amassez des richesses plus ou moins considérables. Nous, en travaillant pour vous, nous avons 
bien de la peine à vivre et à nourrir notre pauvre famille. Ceci, c’est de l’ordre légal.« Vgl. den 
kleinen Abschnitt »aux chefs d’usines« bei Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 86. Vgl. 
auch Jules-Louis Puech, Flora Tristan et le Saint-Simonisme, Paris 1925, S. 2.

60	 Das brachte den britischen Historiker C. D. H. Cole bereits 1951 zu der Einschätzung, das Tristan 
»the first person to put forward a definite plan for an all-inclusive proletarian International« ge-
wesen sei. C. D. H. Cole, Socialist Thought. The Forerunners, 1789–1850, London 1951, S. 187 f. 

61	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 4, Hervorhebung im Original.
62	 Ibid., S. 5, Hervorhebung im Original. 
63	 Zum Recht auf Arbeit und Recht auf Organisation siehe Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), 

S. 23 f., 41–43, 108.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 279

Drittens sei nur die Arbeiterklasse im Stande, die Gleichberechtigung der Frau zu 
verwirklichen. Indem sie die Emanzipation der Frau an diejenige der Arbeiter kop-
pelte und vice versa, offenbarte Tristans Schrift ihr eigentlich revolutionäres Poten-
zial. Ihre Diagnose war knapp: »La loi qui asservit la femme et la prive de l’instruc­
tion, vous opprime, vous, hommes prolétaires«64. Ohne Befreiung der Frauen und 
Arbeiterinnen könnten auch die Arbeiter niemals frei sein – eine fundamentale Ein-
sicht, die im 20. Jahrhundert unter anderem von Erich Mühsam, Karl Jaspers und 
Hannah Arendt abstrakter gedacht werden sollte65. Zur Überwindung des immer-
währenden Kreislaufs von Armut und Unwissenheit, dem die Arbeiterschaft ausge-
setzt war, forderte Tristan die Verwirklichung von Frauenrechten und Frauenbil-
dung: »Je réclame des droits pour la femme, parce que je suis convaincue que tous les 
malheurs au monde proviennent de cet oubli et mépris qu’on a fait jusqu’ici des droits 
naturels et imprescriptibles de l’être femme. Je réclame des droits pour la femme, 
parce que c’est l’unique moyen qu’on s’occupe de son éducation, et que de l’éduca-
tion de la femme dépend celle de l’homme en général, et particulièrement celle de 
l’homme du peuple«66. Zwar findet sich diese Wertschätzung der Frauen als Er-
zieherin ihrer Kinder und damit Zuständige für die Verbesserung der Situation der 
gesamten Gesellschaft zeitgleich beispielsweise auch im US-amerikanischen Schrift-
tum zur Republican motherhood und in der deutschen Sozialreformbewegung. 
Dort ist sie aber geknüpft an Konzepte republikanischer Bürgerlichkeit, die noch 
nicht auf die sozialen Unterschichten übertragen wurden – das geschah ab der zwei-
ten Hälfte des 19. Jahrhunderts67. Auch in der Einbeziehung der Arbeiterinnen in 
ein bislang dem Bürgertum vorbehaltenes Konzept war Tristan folglich ihren Zeit-
genossen weit voraus.

Doch insbesondere die Forderung, die Arbeiter sollten nun, mehr als 50 Jahre nach 
der Revolution und der Erklärung der Menschenrechte (1791) darangehen, die Frau-
en als die »letzten Sklaven« in der französischen Gesellschaft zu befreien, war revo-
lutionär68. Dazu sollten sie eine Erklärung der Rechte der Frau (»déclaration des 
droits de la femme«) in die Statuten der Union aufnehmen69. Damit ging Tristan sehr 
viel weiter als die Schlüsseltexte des Sozialismus und Kommunismus, die sämtlich 
die bestehende Geschlechterordnung nicht antasteten, wenngleich sie auch die bür-
gerliche Familie als Institution angriffen70.

64	 Sie widmet der Gleichberechtigung der Frau, deren Verwirklichung sie als Einlösung der Revo-
lutionsversprechen betrachtet, ein ganzes Kapitel »Le pourquoi je mentionne les femmes«: Tris-
tan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 43–71, Zitat auf S. 67, Hervorhebungen im Original.

65	 Erich Mühsam, Befreiung der Gesellschaft vom Staat. Was ist kommunistischer Anarchismus? 
(1932), in: Prosaschriften II, hrsg. v. Günther Emig, Berlin 1978, S. 256; Barbara Holland-Cunz, 
Gefährdete Freiheit. Über Hannah Arendt und Simone de Beauvoir, Opladen, Berlin, Toronto 
2012, S. 119. Ich danke Jürgen Finger für den Hinweis auf Mühsam und Jaspers.

66	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 62 f., Hervorhebungen im Original.
67	 Barbara Welter, The Cult of True Womanhood, 1820–1860, in: American Quarterly 18 (1966), 

Nr. 2, Part 1, S. 151–174; Linda Kerber, Women of the Republic. Intellect and Ideology in Re-
volutionary America, Chapel Hill, NC 1980; Jeanne Boydston, Home and Work. Housework, 
Wages, and the Ideology of Labor in the Early Republic, New York 1994.

68	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 70.
69	 Ibid., S. 70 f.
70	 Friedrich Engels, Karl Marx, Manifest der Kommunistischen Partei (ursprünglich 1848, hier 



Isabel Heinemann280

Dieses Bekenntnis zur absoluten Gleichheit des Mannes und der Frau verschrift-
lichte Tristan einige Jahre vor den vergleichbaren Erklärungen der Frauenbewegun-
gen in den USA und den europäischen Staaten71. Vor allem in der Herausarbeitung 
der doppelten Diskriminierung der Arbeiterfrauen, durch Klasse und Geschlecht, 
war Tristan eine absolute Vorreiterin72. Eine weitere zentrale Leistung bestand darin, 
dass Tristan von einem Recht auf Arbeit ausging, um den Arbeitern und Arbeiterin-
nen ihre Existenz zu ermöglichen. Auch das hatte noch niemand in dieser Deutlich-
keit ausgesprochen73.

Um für ihren Plan einer Union ouvrière zu werben und ihre Ideen bekannt zu ma-
chen, lud sie nicht nur Schriftsteller und Intellektuelle in ihren Pariser »Salon« ein, 
sondern auch Arbeiter und Arbeiterinnen sowie Vertreter der Handwerksvereine. 
Schließlich brach sie selbst zu einer Vortragsreise quer durch Frankreich auf 
(1843/44), besuchte Arbeiterhochburgen wie Lyon und Bordeaux ebenso wie kleine 
Provinzstädte, wo sie zu den Arbeiterinnen und Arbeitern sprach, um sie für ihre 
Organisationsidee zu gewinnen74. In ihren Reisenotizen richtete sie einen ähnlich 
ethnographischen Blick wie zuvor auf Menschen in Peru und England nun auf die 
französische Arbeiterschaft. Deren Veröffentlichung konnte sie jedoch nicht vollen-
den. Entkräftet und erschöpft erlitt Flora Tristan in Bordeaux im Herbst 1844 einen 
Schlaganfall, dem sie am 14. November erlag. Zwei Tage später wurde sie dort unter 
großer Anteilnahme beigesetzt. Vier Jahre später widmeten Arbeiter und fortschritt-
liche Bürger Tristan ein Denkmal auf dem Cimetière de la Chartreuse. Anlässlich der 
Einweihung im Oktober 1848 – wenige Monate nach der blutigen Niederschlagung 
des Juniaufstandes in Paris – fand in Bordeaux die bis dahin größte Arbeiterkund
gebung in der Geschichte der Stadt statt. Nach Presseberichten beteiligten sich etwa 
sieben- bis achttausend Menschen an dem Demonstrationszug75. Die Arbeiterunion 
überlebte ihre Gründerin jedoch nur kurze Zeit, zu organisatorischen Schwierigkei-
ten kam der politische Druck durch die Ereignisse des Jahres 1848, das Scheitern der 
Revolution und die Errichtung der kurzlebigen bürgerlichen Republik. Ihr Reise-
buch erschien bezeichnenderweise erst posthum im Jahr 1973. 

Doch den Titel hatte die Autorin noch zu Lebzeiten festgelegt: »Le Tour de France. 
État actuel de la classe ouvrière sous l’aspect moral – intellectuel – matériel«. Akri-
bisch hielt sie die soziale und ökonomische Situation der Arbeiterschaft fest, fand 

nach der 4. deutschen Ausgabe von 1890), in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (MEW), 
Bd. 4, Berlin 1972, S. 459–493, hier v. a. S. 478 f. zur bürgerlichen Familie.

71	 Zu den frühen Feministinnen in den USA und ihrer Declaration of Sentiments vgl. Lisa Te-
trault, The Myth of Seneca Falls. Memory and the Women’s Suffrage Movemement, 1848–
1898, Chapel Hill, NC 2014; Sally McMillen, Seneca Falls and the Origin of the Women’s 
Rights Movement, New York 2008; Judith Wellman, The Road to Seneca Falls. Elizabeth Cady 
Stanton and the First Woman’s Rights Convention, Urbana, IL 2004.

72	 Für ihre Forderung nach Gleichberechtigung der Frau berief sich Tristan auf Olympe de Gou-
ges und insbesondere Mary Wollstonecraft. Diese beiden hatten allerdings nicht die Emanzipa-
tion der Frau mit derjenigen der Arbeiterinnen und Arbeiter verknüpft.

73	 Siehe Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 18), S. 30–43. 
74	 Hierzu siehe ihr Reisejournal, das aus dem Nachlass veröffentlicht wurde. Flora Tristan, Le 

Tour de France, journal inédit 1843–1844. État actuel de la classe ouvrière sous l’aspect moral, 
intellectuel, matériel, Paris 1973.

75	 Leo, Aufruhr einer Paria (wie Anm. 5), S. 245–250.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 281

beispielsweise die Arbeiter und Arbeiterinnen Lyons besser gebildet und intelligen-
ter als in anderen französischen Städten, zugleich aber von besonderer Armut nie-
dergedrückt. Sie interessierte sich auch für deren Religiosität und Glaubensprakti-
ken, was sie zu einer scharfen Kritik an der katholischen Kirche motivierte – und das, 
obwohl sie sich ja selbst als »Apostel« in göttlicher Mission begriff76. Flora Tristan 
kam zu der nüchternen Einschätzung, dass die Priester die Emanzipation der Arbei-
terschaft verhinderten: »Tant qu’il aura des prêtres, et qu’ils auront quelque pouvoir 
sur le peuple, il est impossible de songer à l’affranchissement des prolétaires«77. Die 
Kirche und ihre Priester seien der erste Feind der Arbeiter, die Bourgeoisie der zwei-
te. Beide hätten einen »pacte infâme« geschlossen, der dazu diene, das Volk in Un-
mündigkeit zu halten (»dans l’ignorance, dans l’abrutissement, dans la résignation«): 
Der Bürger bezahle den Priester, dieser wiederum predige dem Volk sein »poison 
affreux«78! Tristan argumentiert hier ganz ähnlich wie Marx, der quasi zeitgleich (im 
April 1844, Tristans Tagebucheintrag ist vom Mai 1844) sein berühmtes Verdikt pub
lizierte, Religion sei »das Opium des Volks«79.

Die Widmung des unveröffentlichten Reiseberichts an die Arbeiterinnen und Ar-
beiter, ihre eigentlichen Adressaten80, offenbart schließlich einen für Flora Tristans 
Denken ganz wichtigen Punkt: ihre Selbstverpflichtung zur Wahrhaftigkeit. Sie zi-
tiert den bekannten Ausspruch, dass zu Zeiten, als der französische König mit der 
Nation gleichgesetzt wurde, nur wenige Menschen den Mut aufbrachten, ihm, 
dem König, die Wahrheit zu sagen – um dann fortzufahren: »Aujourd’hui que la 
classe ouvrière, elle qui produit est en réalité, la nation, je crois accomplir un devoir 
et rendre au pays un éminent service – en osant dire, […] la vérité à la classe ou
vrière!«81 Nur die schonungslose Wahrhaftigkeit gegenüber der Arbeiterschaft als 
solcher beinhalte, so Flora Tristans Überzeugung, die Chance zur Veränderung und 
Verbesserung ihrer Lebensbedingungen. Daraus ergibt sich in einem nächsten 
Schritt die Frage, wie sich Tristans Gesellschaftskonzepte zu denjenigen der Früh-
sozialisten verhielten.

76	 Die Vorstellung eines »Apostolats«, durch das sie reisend und verkündend die Welt verbessert, 
hat sie von den Saint-Simonisten und auch den frühen Feministinnen der Zeitschrift »La Femme 
Libre«, später »Tribune des Femmes« geborgt. Vgl. z. B. die Texte weiblicher Anhängerinnen des 
Saint-Simonismus bei von Alemann, Jallamion, Schäfer (Hg.), Das nächste Jahrhundert 
(wie Anm. 5), S. 43–182.

77	 Tristan, Tour de France (wie Anm. 74), Lyon, 12.5.1944, S. 74.
78	 Ibid., S. 73.
79	 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: Deutsch-Französische Jahrbü-

cher, hrsg. von Arnold Ruge und Karl Marx, 1ste und 2te Lieferung, Paris 1844, S. 71–85, dort 
S. 72.

80	 »Je dédie mon livre à ce grand et vaillant peuple de travailleurs pour lequel je l’ai fait. – Je lui off-
re ici deux années de travaux apostoliques (en action) et quinze années de médiations sur ses 
droits – ses devoirs – et ses véritables intérêts«. Tristan, Tour de France (wie Anm. 74), S. 285.

81	 Ibid.



Isabel Heinemann282

III. »Je suis ni saint-simonienne, ni fouriériste, ni owénienne«: 
Tristan und die französischen Sozialisten

Unter den von Marx und Engels als »Utopisten« geschmähten französischen Früh-
sozialisten82 – deren Arbeiten dennoch für die jungen Deutschen prägend waren – 
gilt gemeinhin lediglich Charles Fourier als Vertreter eines frühen Feminismus, ja als 
Urheber des Begriffes selbst, steht damit jedoch ziemlich isoliert83. Fourier hatte 
schon in seinem Hauptwerk, der »Théorie des quatre mouvements« von 1808, mit 
Blick auf die Ehe und die Stellung der Frau in der Gesellschaft argumentiert, dass 
»die Unterdrückung der Frau dem Mann keineswegs zum Vorteil gereicht«84. Für 
seine Kritik an der bürgerlichen Gesellschaft allgemein hatte ihm ein Jahrhundert 
später vor allem August Bebel Respekt gezollt, jedoch ohne speziell auf Fouriers Fe-
minismus einzugehen85. Für Marx und Engels war Fourier wichtig, jedoch nicht pri-
mär als Verfechter einer neuen Geschlechterordnung, sondern vor allem als Kritiker 
der Klassengesellschaft und des »rücksichtslos« eingesetzten Privateigentums86. Wie 
auch den Grafen Saint-Simon betrachteten sie Fourier als »utopischen Vorläufer« 
des Kommunismus87.

Flora Tristan hingegen entwickelte ihre Ideen zur internationalen Organisation 
der Arbeiterschaft und zur Gleichberechtigung der Frau im Spiegel persönlicher Er-
fahrung und sozialhistorischer Beobachtung. Gleichzeitig waren aber auch die Ge-
sellschaftskonzepte der französischen Frühsozialisten und des britischen Sozialre-
formers Robert Owen von eminenter Bedeutung für sie. Hiervon zeugen nicht nur 

82	 Vor allem Claude Henri de Saint-Simon, Charles Fourier, Pierre-Joseph Proudhon. Vgl. Engels, 
Marx, Kommunistisches Manifest (wie Anm. 70), hier v. a. S. 488 zu Proudhon, eingestuft als 
»Bourgeois-Sozialist«, S. 489–491 zu Saint-Simon und Fourier. Victor Considerant wird in-
teressanterweise nicht erwähnt. Für eine Rekonfiguration des Begriffes »Frühsozialismus« als 
Phase rationaler und keinesfalls »utopischer« Gesellschaftsentwürfe in der Übergangsphase 
zur »Verwissenschaftlichung des Sozialen« vgl. Kwaschik, Gesellschaftswissen S.  210 f. (wie 
Anm. 7). Ein Vergleich der verschiedenen frühsozialistischen Schulen bei Ralph Bambach, Der 
französische Frühsozialismus, Opladen 1984.

83	 Kleiser, Vorwort zur deutschen Erstausgabe, in: Tristan, Arbeiterunion (wie Anm. 4), S. 24. 
84	 Charles Fourier, Théorie des quatre mouvements. Œuvres complètes, Paris 21841, Bd.  1, 

S. 162–172, 192–196, in der deutschen Ausgabe: Charles Fourier, Theorie der vier Bewegungen 
und der allgemeinen Bestimmungen, hg. v. Theodor W. Adorno, Wien 1966, hier v. a. die Kapi-
tel über »Die Leiden der Männer im isolierten Haushalt« und die »Erniedrigung der Frauen in 
der Zivilisation«, S. 165–172, hier S. 167, 188–190. Für eine leicht abweichende Übersetzung vgl. 
die Passagen »Über Liebe und Ehe« bei Thilo Ramm (Hg.), Der Frühsozialismus. Ausgewählte 
Quellentexte, Stuttgart 1956, S. 95–134. 

85	 August Bebel, Charles Fourier. Sein Leben und seine Theorien, Bonn 1973 (Erstausgabe 1907, 
Nachdruck basierend auf der Ausgabe von 1921), S. 249–253.

86	 Erst in späteren Werken bekannten sich beide explizit zu Fouriers Forderung nach Gleichbe-
rechtigung der Geschlechter. Siehe z. B. Friedrich Engels, Der Ursprung der Familie, des Privat-
eigentums und des Staats im Anschluß an Lewis H. Morgans Forschungen (ursprünglich 1884, 
hier nach der 4. Auflage 1892), Berlin 1973, S. 85, 199 f.; ders., Herrn Eugen Dührings Umwäl-
zungen der Wissenschaft (»Anti-Dühring«), in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (MEW), 
Bd. 20, Berlin 1972 (ursprünglich 1878, hier nach der 3. Auflage 1894), S. 90, 242 f. Vgl. auch ei-
nen Brief von Karl Marx an Ludwig Kugelmann von 1868. Zitiert bei Antje Schrupp, Nicht 
Marxistin und auch nicht Anarchistin. Frauen in der Ersten Internationale, Königstein i. Ts. 
1999, S. 241.

87	 Marx, Engels, Kommunistisches Manifest (wie Anm. 70), S. 489–491.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 283

Tristans Bemühungen um entsprechende Lektüre, sondern auch persönliche Kon-
takte und vor allem die intensiven Briefwechsel in Tristans verstreutem Nachlass. 

Anknüpfungspunkt waren für Tristan zunächst die Gesellschaftsanalysen von 
Henri de Saint-Simon und insbesondere seines Schülers Barthélemy Prosper Enfan-
tin, mit dem sie in den 1830er-Jahren korrespondierte88. Saint-Simon hatte argumen-
tiert, dass die Ausbeutung der Arbeiterschaft auf einer langen Tradition der Erblich-
keit von Reichtum basiere und erstmals Klasse als Begriff für die Arbeiterschaft (»die 
zahlreichste Klasse«) verwandt89. Er plädierte für eine Reform der Gesellschaft (ohne 
jedoch konkrete Vorschläge für eine Umsetzung zu unterbreiten) im Sinne der »Ver-
wirklichung der Weltgemeinschaft«, wobei Religion eine große Bedeutung einnahm. 
Sympathisch war Tristan dabei der Gedanke, dass die soziale Hierarchie nicht mehr 
auf Abstammung, sondern auf Intelligenz und Fähigkeit gründen sollte und jeder/
jede nach seinen/ihren Fähigkeiten beteiligt und entlohnt werden sollte90. Auch be-
nannte Saint-Simon die Unterdrückung der Frau als Problem der Gesellschaftsord-
nung91. Tristan lobte in ihrer »Union ouvrière« Prosper Enfantin, der sich 1832 mit 
einem Kreis von männlichen Gefolgsleuten auf sein Landgut Ménilmontant zurück-
gezogen hatte, für die Aufwertung der Handarbeit: Dort hatten alle Saint-Simonis-
ten sämtliche Handarbeiten selbst zu verrichten. Zugleich kritisiert sie ihn heftig für 
seinen Wandel vom Verfechter von Arbeiter- und Frauenrechten in den 1830er-Jah-
ren zum Befürworter einer militärischen (und aus ihrer Sicht völlig anachronisti-
schen) Gesellschaftsorganisation, wie er sie in seiner 1843 erschienenen Schrift zur 
»Colonisation de l’Algérie« vorgeschlagen hatte92. Ankläge an die Saint-Simonisti-
sche Lehre einer religion industrielle und der Erwartung einer femme messie, einer 
weiblichen Erlöserin (besonders ausgeprägt bei Enfantin), finden sich indes auch bei 
Tristan. Sowohl in ihrem Reisejournal als auch in Briefen inszenierte sie sich als 
apôtre und Trägerin einer mission. Bei den Frauen der Saint-Simonisten, die ab 1832 
begannen, eine eigene Zeitung zu veröffentlichen (»La femme libre«) und sich selbst 
klar für Frauenrechte, das Recht auf Ehescheidung, die Beibehaltung des mütterli-
chen Namens einzusetzen, fand sie dagegen Argumente und Vorbilder für den prag-
matischen Kampf für die Rechte von Frauen allgemein und die Verbindung von 
Arbeiterrechten und Frauenrechten93.

88	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 3. Briefwechsel Tristans mit Prosper Enfantin, Bib-
liothèque Nationale de France (BN), Bibliothèque de l’Arsénal, Ms. 7613, Ms. 7678, Ms. 7788. 

89	 Darstellung der saint-simonistischen Lehre, Erstes Jahr, Sechste Sitzung, 25.2.1829, in: Thilo 
Ramm (Hg.), Der Frühsozialismus. Ausgewählte Quellentexte, Stuttgart 1956, S. 81–90, dort 
S. 83, 85.

90	 Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 318.
91	 Darstellung der Saint-Simonistischen Lehre, Erstes Jahr, Sechste Sitzung, 25.2.1829, in: Thilo 

Ramm (Hg.), Der Frühsozialismus (wie Anm. 89), S. 81–90. Für eine frühe Auseinandersetzung 
mit den Sympathien Floras für den Saint-Simonismus vgl. Puech, Flora Tristan (wie Anm. 59).

92	 Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 38. Prosper Enfantin, Colonisation de l’Algérie, 
Paris 1843.

93	 Vgl. die programmatische Erstlingsnummer von »La femme libre«: Apostolat des femmes, 
15.8.1832. Zu den saint-simonistischen Feministinnen um 1832 vgl. den Aufsatz von Caroline 
Arni, der jedoch Tristan überhaupt nicht erwähnt. Caroline Arni, Die freien Frauen von 1832. 
Wie Arbeiterinnen den Feminismus erfanden, in: Merkur 72 (2018), Heft 833, S. 5–20.



Isabel Heinemann284

Charles Fourier, mit dem Tristan ebenfalls Briefe austauschte, war noch wichtiger 
für ihr Denken. Sie bezeichnete ihn als »prophète sans chercher à être apôtre«, lobte 
den Universalismus seiner Sozialtheorie, die auf die Verbesserung der Menschheit 
insgesamt durch Besserung des Loses der Unterdrückten zielte, und vor allem seine 
Forderung nach Befreiung der Frau94. Fourier hatte zudem bereits den Vergleich der 
Situation der Arbeiter mit derjenigen der Frauen formuliert; der Fortschritt der 
Frauen stellte für ihn die Vorbedingung für sozialen Fortschritt dar – ein Gedanke, 
den Flora Tristan vorbehaltlos übernahm95. Zugleich standen seine Phalanstères, 
kommunale Wohnstrukturen als ideale Lebens- und Arbeitsräume, Pate für ihren 
Entwurf der palais des ouvriers96. Auch unterstützte Tristan Fouriers Forderung, Ar-
beit attraktiv zu gestalten. Sie ging sogar darüber hinaus, indem sie die Rehabilitation 
manueller Arbeit forderte, die nicht mehr als »entehrend« gelten dürfe97. Schließlich 
war Victor Considerant, der Schüler Fouriers und dessen Nachfolger als Leiter der 
École sociétaire, für Flora zeitlebens ein wichtiger Gesprächs- und Briefpartner98. 
Sie stimmte seiner Forderung nach einer umfassenden Organisation der Arbeiter-
schaft und nach einem Recht auf Arbeit vorbehaltlos zu, war jedoch skeptisch, ob 
damit die von Considerant angestrebte »universelle Harmonie durch Assoziation« 
erreichbar wäre99. Sie schätzte sein Talent als Redner und seine Integrität und hätte 
ihn gerne als défenseur de l’union ouvrière, also als Verteidiger und politischen 
Repräsentanten der Arbeiterunion verpflichtet100.

Dem britischen Unternehmer, Sozialreformer und Frühsozialisten Robert Owen 
widmete Tristan sogar ein ganzes Kapitel ihres London-Buches101. Sie bewunderte 
ihn als Reformpionier, Pragmatiker und wissenschaftlichen Beobachter. Zugleich re-
flektierte sie, dass es Owen – im Unterschied zu Saint-Simon oder Fourier – weniger 
um eine kohärente, universalistische Gesellschaftstheorie gehe, denn um die konkre-
te, rationale und finanziell ertragreiche Verbesserung der Lebensbedingungen der 
Industriearbeiter102. Obwohl Tristan Owen vorsichtig für seinen Materialismus kri-

94	 So Flora Tristan über Fourier: Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm 10), S. 318. Vgl. 
ihr Lob Fouriers in der Union ouvrière: dies., Union ouvrière (wie Anm. 45), S. 50. Für Tristans 
Bedürfnis, sich in Dienst der Fourieristen zu stellen, vgl. ihre Briefe an Fourier vom 26.4.1836, 
Archives Nationales (AN), 10 AS 25, 11.10.1835 und 21.8.1835; AN, AS 42 (5).

95	 Fourier, Theorie der vier Bewegungen (wie Anm. 84), S. 167.
96	 Siehe ders., L’harmonie universelle (wie Anm.  46); Ders., Cités ouvrières (wie Anm. 46); 

Considerant, Fouriers System (wie Anm. 46), S. 105–108; ders., Descriptions du Phalanstère 
(wie Anm. 46). 

97	 Tristan, Arbeiterunion (wie Anm. 4), S. 158.
98	 Briefwechsel Flora Tristans mit Fourier und Considerant in der BN François Mitterand, 10 AS 

25, 681 MI/39: Dossier 3, 26.4.1836. Ein Abdruck dieses Briefes bei Michaud, Lettres (wie 
Anm. 8), S. 67. Weitere Briefe in BN, François Mitterand, 10 AS 42, 681 MI/74: Dossier 5, u. a. 
Tristan an Considerant, August 1836. Die Briefwechsel sind auch gedruckt bei Michaud, Paria 
(wie Anm. 44). 

99	 Victor Considerant, Fouriers System der sozialen Reform, Leipzig 1906, S. 105–108.
100	Tristan, Arbeiterunion (wie Anm. 4), S. 109 f.
101	Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm.  10), zu Owen S.  317–329. Vgl. auch Hervé 

(Hg.), Flora Tristan (wie Anm. 5), S. 138. Leo, Aufruhr einer Paria (wie Anm. 5), S. 98 f. 
102	In seinen Mustersiedlungsprojekten New Lanark in Schottland (1799–1825) und New Harmo-

ny in Indiana (1825–1827) hatte Owen versucht, sowohl die Lebens- und Arbeitsbedingungen 
der Arbeiterinnen und Arbeiter zu verbessern, als auch ökonomisch profitabel zu wirtschaften. 



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 285

tisierte, nahm sie ihn vor dem Vorwurf des Atheismus in Schutz: Sein Einsatz für die 
Arbeiter sei gelebte Nächstenliebe103. Vor allem lobte sie seine Exaktheit in der Pla-
nung und materiellen Umsetzung konkreter Reformvorhaben: »Disons-le, Owen ne 
s’occupe pas assez des besoins animiques; – mais, en revanche, Owen me paraît ad-
mirable quand il organise les intérêts matériels«104. Was Tristan jedoch am meisten an 
ihm überzeugte, war seine Bildungstheorie – alle Menschen, Männer wie Frauen, 
gleich welcher sozialen Schicht, erschienen gleichermaßen bildungsfähig und da-
durch verbesserbar. Um bereits im Kindesalter mit der Bildung beginnen zu können, 
organisierte Owen in New Lanark Schule und Erziehung neu, suchte die besten Me-
thoden und die besten Lernmaterialien zu kombinieren, um die Intelligenz der Ar-
beiterkinder zu entwickeln105. Tristan griff diesen Fokus auf Bildung und die Quali-
tät der Erziehung in ihrer »Union ouvrière« auf, attestierte Owen aber bereits in den 
»Promenades dans Londres« dafür »l’amour le plus pur de ses semblables«, einen 
uneigennützigen Willen zur Verbesserung der Menschheit106.

Robert Owen seinerseits ließ Tristans Texte ins Englische übertragen. Zuvor hatte 
er, mutmaßlich auf Vermittlung der britischen Schriftstellerin und Feministin Anna 
Wheeler, Tristan im Sommer 1837 in ihrem Pariser Salon aufgesucht107. Tristan wie-
derum besuchte eine Vortragsveranstaltung Owens im August 1837 in Paris und be-
kannte sich in der anschließenden Aussprache öffentlich zu Owen und seinem Pro-
gramm der Gesellschaftsreform108. 

Obgleich sie wichtige Grundgedanken der französischen Frühsozialisten und auch 
Owens übernahm, bestand Tristan auf ihrem eigenen sozialpragmatischen Ansatz 
und erklärte im Owen-Kapitel ihrer »Promenades dans Londres«: »Je suis ni saint-
simonienne, ni fouriériste, ni owénienne«109. Es war ihr wichtig, dass ihre Schrift nicht 
als sozialwissenschaftliche Abhandlung missverstanden würde: »Mon livre n’est pas 
un traité sur les théories sociales«110.

Doch inwiefern fanden die gesellschaftskritischen Überlegungen Flora Tristans, 
die sich hier so überzeugt als pragmatische Sozialreformerin inszenierte, und die dies 
in ihrer »Union ouvrière« noch weiter ausformulierte, Eingang in die Theoriebil-
dung des wissenschaftlichen Sozialismus? Dies soll der folgende Abschnitt klären.

Vgl. Robert Owen, Address delivered to the Inhabitants of New Lanark (1816), Address to the 
Working Classes (1819), Report to the County of Lanark (1821), in: Selected Works of Robert 
Owen, Bd.  1: Early Writings, London 1993, S.  120–142, 278–332. Vgl. auch u. a. Orphélie 
Siméon, Robert Owen’s Social Experiment at New Lanark, New York 2007; Ian Donnachie, 
Robert Owen of New Lanark and New Harmony, East Lothian 2000.

103	Für Owens Kritik an der Religion als solcher, der Amtskirche und der christlichen Ehe siehe 
z. B. Robert Owen, The New Religion (1830), sowie: Lecture on the Marriages of the Priesthood 
of the Old Immoral World (1835), in: Selected Works of Robert Owen, Bd. 2: The Development 
of Socialism, London 1993, S. 191–199, 261–270.

104	Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 319 f.
105	Robert Owen, A New View of Society; Or, Essays on the Principle of the Formation of the 

Human Character, and the Application of the Principle to Practice (1813–1816), in: Selected 
Works of Robert Owen, Bd. 1 (wie Anm. 102), S. 25–100, v. a. S. 33–40 (First Essay).

106	Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 322–327, hier 327.
107	Nachweise u. a. bei Leo, Aufruhr einer Paria (wie Anm. 5), S. 98 f., 140.
108	Ibid., S. 99.
109	Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 317.
110	Ibid., S. 317, S. 355.



Isabel Heinemann286

IV. Tristans (Nicht-)Rezeption durch die deutschen Sozialisten

Es ist nicht ganz klar, ob Marx oder Engels Flora Tristan persönlich kannten oder 
trafen. Marx lebte zum Zeitpunkt der Veröffentlichung der »Union ouvrière« (1843) 
in Paris, wenige Schritte von Tristans Domizil in der rue du Bac entfernt. Mit Engels 
stand Marx ab 1842 in brieflichem, ab 1844 in persönlichem Kontakt. Tristans Schrif-
ten lasen die beiden Begründer des wissenschaftlichen Sozialismus in jedem Fall111. 
Tristan stand auf der Liste möglicher Autorinnen und Autoren für Marx’ und Ruges 
Projekt der Deutsch-Französischen Jahrbücher 1843/44, auch wenn es zu keiner 
Kooperation kam112. Friedrich Engels hingegen hatte Tristans Forderung nach Orga-
nisation der Arbeiterinnen und Arbeiter zwar im vierten Kapitel des Werkes »Die 
heilige Familie« (1845) gegen Kritik des Junghegelianers Edgar Bauer verteidigt113. 
Letzterer hatte ihr Werk 1844 für die Allgemeine Literaturzeitung rezensiert und 
ihr »weiblichen Dogmatismus« vorgeworfen. In ihren späteren Schriften schwiegen 
sich jedoch sowohl Marx als auch Engels über Tristan aus – ein Befund der erklä-
rungsbedürftig ist. Das später angefügte Register zur »heiligen Familie« titulierte 
Tristan zudem als »Vertreterin eines kleinbürgerlichen utopischen Sozialismus«, was 
das grundlegende Missverstehen ihres auf Gleichberechtigung der Frauen und der 
Arbeiterklasse ausgerichteten Organisationsentwurfs auch durch spätere Generatio-
nen von Sozialisten zusätzlich unterstreicht114.

Dabei wurde Tristans »Union ouvrière« im Zirkel der deutschen Exil-Sozialisten 
in Paris sehr wohl diskutiert. Arnold Ruge, der gemeinsam mit Marx in den Jahren 
1843/44 an der Herausgabe der Deutsch-Französischen Jahrbücher arbeitete, mach-
te bereits am 18. August 1843 gemeinsam mit den deutschen Literaten German Mäu-
rer und dem Philosophen Moses Hess ihre Bekanntschaft115. Tristan ihrerseits hatte 
ihm wenige Tage zuvor ihre »Union ouvrière« zukommen lassen und lud ihn zu Be-
ginn September erneut in ihren Salon ein116. Ein weiteres Treffen Ruges mit Tristan in 
Paris ist für den Mai 1844 verbürgt117. In seinem autobiographischen Bericht »Zwei 
Jahre in Paris« zeigte sich der Schriftsteller nachhaltig beeindruckt:

111	Florence Hervé geht davon aus, dass Arnold Ruge es war, der Marx die Lektüre der Werke 
George Sands und Flora Tristans ans Herz legte. Hervé, Flora Tristan (wie Anm. 5), S. 139. 

112	Stedman Jones, Marx (wie Anm. 2), S. 182; Leo, Aufruhr einer Paria (wie Anm. 5), S. 206; Arnold 
Ruge, Karl Marx (Hg.), Deutsch-Französische Jahrbücher, 1ste und 2te Lieferung, Paris 1844.

113	Friedrich Engels, Karl Marx, Die Heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik, Frankfurt 
a. M. 1845, in: dies., Werke (MEW), Bd. 2, Berlin 1959, S. 3–223, hier S. 19 f., 200. Rezension der 
»Union ouvrière« durch Edgar Bauer in der »Allgemeinen Literaturzeitung«, Heft 5, 1844.

114	Das Personenregister des zweiten Bandes der Werkausgabe führte sie später als »Vertreterin ei-
nes kleinbürgerlichen utopischen Sozialismus«, in: Marx, Engels, Werke, Bd. 2 (wie Anm. 113), 
Berlin 1959, S. 710.

115	Dazu die Berichte Ruges in seinem Reisebuch und in einem Brief an seine Frau. Arnold Ruge, 
Zwei Jahre in Paris, Bd. 1, Leipzig 1846, S. 102; ders., Briefwechsel und Tagebuchblätter aus den 
Jahren 1825–1880, Dokument 205, Bd. 1, Berlin 1886, S. 325 f. 

116	Flora Tristan an Arnold Ruge, 2.9.1843, Auszug gedruckt bei Michaud, Lettres (wie Anm. 8), 
S. 187.

117	Ruge, Zwei Jahre (wie Anm. 116), Bd. 1, S. 102.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 287

»Sie geht selbst in die Werkstätten und Wirtshäuser der Arbeiter und, was den 
Männern nicht gelingt, sie weiß sich das Zutrauen dieser ungeleckten Bären zu 
erwecken. Eine höchst merkwürdige Erscheinung. […] Wir fanden eine große, 
schwarz gekleidete und schwarz aussehende, aber sehr freundliche Dame, die 
mit Leichtigkeit […] die Unterhaltung dirigierte und über Politik und die Fra-
gen der Gesellschaft […] mit bewunderungswürdigem Verstande sprach. Sie 
erkundigte sich, ob denn bei uns die Damen auch mit dergleichen seriösen 
Dingen sich befassten und ob die Männer es erlaubten. Natürlich konnte ich 
nicht sagen, dass es unseren Frauen nicht erlaubt würde«118.

Aus Ruges Berichten über Tristans Salon geht hervor, wie die französische Sozialis-
tin nicht nur ihn beeindruckte, sondern auch seine Begleiter Hess und Mäurer. Letz-
terer war Mitglied im Pariser »Bund der Gerechten«, Geheimbund und Keimzelle 
der sozialistischen und kommunistischen Parteien Europas, der 1840 nach London 
verlegt und dort 1847 von Marx und Engels in »Bund der Kommunisten« umbe-
nannt wurde. Als er hörte, wie Tristan in ihrem Salon die Monarchie kritisierte, 
staunte Mäurer: »Welch ein Weib! Sie wird die Fahne nehmen und voranziehn [sic]! 
Erst jetzt begreif ich die Franzosen!«119 Im Anschluss lieferte sich Tristan ein von 
Ruge protokolliertes Wortgefecht mit Mäurer, der beklagte, ihre Schriften seien we-
niger radikal als ihre mündlich vorgebrachten Forderungen nach dem Sturz der Mo-
narchie. Tristan entgegnete, man könne sich erst dann offen äußern, wenn man nicht 
gleich von der Polizei ergriffen und politisch stillgestellt würde. In ihren Worten 
hieß das, nicht eher »die Brandfackel in das System« zu schleudern, »als bis man si-
cher ist, dass sie unlöschbar zündet«. Mäurers Forderung nach unbedingter, radika-
ler Aktion sei dagegen naiv und gefährlich: »Sie sind kein Schriftsteller, sonst würden 
sie nicht fordern, dass man aufhören sollte zu existiren [sic], ehe man noch angefan-
gen«120. Moses Hess dagegen widmete Tristan eine Erwähnung in der »Kölnischen 
Zeitung« vom 5. September 1843, in der er lobt, dass »die bekannte Flora Tristan eine 
Art Akademie zur Bildung sozialistischer Professoren unter den Arbeitern und Ar-
beiterinnen eingerichtet [habe], welche sodann in ihren Kreisen die Lehre von der 
gemeinschaftlichen Arbeit stets weiterverbreiten. Man kann wohl behaupten, dass 
eine neue weltgeschichtliche Idee erst dann anfängt, ins Leben einzugreifen […], 
wenn sich die Frauen, die Mütter derselben bemächtigen«121. Nimmt man diese Äu-
ßerungen Ruges, Mäurers und Hess’ beim Wort, so ist klar, dass sie Tristan persön-
lich begegneten, ihre Ideen und in Sonderheit ihre »Union ouvrière« im Kreise deut-
scher Exil-Sozialisten bekannt waren und auch auf Zustimmung stießen. 

118	Arnold Ruge in einem Brief an seine Frau Agnes vom 17.8.1943, die Schilderung wurde am 20.8.1843 
ergänzt, in: Ruge, Briefwechsel und Tagebuchblätter (wie Anm. 116), Dokument 205, S. 322–327, 
dort S. 325–326. Vgl. auch den Bericht über Tristans Salon bei Arnold Ruge, Zwei Jahre in Paris 
(wie Anm.  115), Bd.  1, S.  93–102. Gerhard Leo vermischt in seiner Tristan-Biographie beide 
Quellen zu einer fortlaufenden Schilderung. Leo, Aufruhr einer Paria (wie Anm. 5), S. 209–214.

119	Das Zitat stammt von Ruge, der die Sitzung bei Tristan am 18.8.1843 ausführlich protokolliert 
hat. Ruge, Zwei Jahre in Paris (wie Anm. 115), Bd. 1, S. 94.

120	Ibid., S. 95.
121	Moses Hess, Philosophische und sozialistische Schriften, Berlin 1961, S. 248; Leo, Aufruhr einer 

Paria (wie Anm. 5), S. 205 f.



Isabel Heinemann288

Gleiches gilt für Engels, der im August 1844 auf der Rückreise von London Marx 
in Paris besuchte, bevor er sich dann im heimischen Barmen an die Verschriftlichung 
seiner Sozialkritik »Zur Lage der arbeitenden Klasse in England« machte, die 1845 
erschien122. Neben der »Union ouvrière« muss er auch Tristans »Promenades dans 
Londres« gekannt haben. Schon seine Widmung an die Arbeiterklasse ist fast wört-
lich identisch mit derjenigen Tristans aus der Volksausgabe des Londonbuches von 
1842: »Arbeiter! Euch widme ich ein Werk, in dem ich den Versuch gemacht habe, 
meinen deutschen Landsleuten ein treues Bild eurer Lebensbedingungen, eurer Lei-
den und Kämpfe, eurer Hoffnungen und Perspektiven zu zeichnen«123. Tristan hatte 
formuliert: »Travailleurs, c’est à vous, tous et toutes, que je dédie mon livre; c’est 
pour vous instruire sur votre position que je l’ai écrit: donc, il vous appartient«124.

Ein wesentlicher Unterschied bestand darin, dass Tristan sich explizit an männli-
che wie weibliche Arbeiter richtete, wohingegen Engels lediglich die Männer adres-
sierte. Doch auch seine Beobachtungen zur sozialen Misere der Arbeiterschaft, zu 
mangelnder Bildung, desaströsen Wohnverhältnissen, endemischer Kriminalität, 
sittlicher Verrohung und Prostitution, zur irischen Einwanderung und besonders 
zum Verfall der Arbeiterfamilie aufgrund des Übermaßes von äußerem Druck ver-
raten die Kenntnis von Tristans Schrift125. Zugleich ging Tristan in ihrem London-
buch umfassender vor als Engels, zielte sie doch auf eine Beschreibung der gesam-
ten Gesellschaft, die eben auch das Leben der Oberschicht, das Funktionieren von 
Politik und Verwaltung miteinschloss. Engels mochte insgesamt länger in Manches-
ter (1842–1844) gelebt haben; Tristan jedoch hatte dank ihrer vier Aufenthalte in 
England seit 1826 den Vorteil, die Zuspitzung der sozialen Frage über mehr als ein 
Jahrzehnt hinweg aus eigener Ansicht schildern zu können. Auch verarbeitete sie 
die frühe sozialkritische Literatur der Zeit – und zollte den Autoren in ihren An-
merkungen Reverenz. Dagegen konnten Engels zahlreiche Plagiate insbesondere 
der Arbeit von Eugène Buret nachgewiesen werden; auch enthielt er sich jedes Hin-
weises auf Tristans Werk126. Flora Tristan hingegen berücksichtigte Burets Schrift 

122	Zum Besuch von Engels bei Marx in Paris vgl. Herres, Marx und Engels (wie Anm. 3), S. 24.
123	Friedrich Engels, Zur Lage der arbeitenden Klasse in England. Nach eigener Anschauung und 

authentischen Quellen, Leipzig 1845. Hier wird nach der Ausgabe Bonn 1952 zitiert, die wiede-
rum auf Engels letzter Überarbeitung von 1892 basiert, vgl. insbes. S. 1, 171–177. Die ersten 
Ausgaben des Werkes (1845, 1848) brachten das Vorwort an die Arbeiter (»Working Men!«) 
noch auf Englisch.

124	Dabei sprach Tristan zwar direkt die französischen Arbeiter an, zog jedoch den Vergleich zur 
Lage der Arbeiter in England. »En Angleterre, le peuple n’est affranchi que de nom; vingt-quatre 
millions de prolétaires portent encore le joug de l’aristocratie. Le peuple anglais n’a pas, comme 
vos pères et comme vous, commencé à conquérir l’égalité et la liberté dans de glorieuses révolu-
tions.« Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm.  10), Kapitel »Aux classes ouvrières«, 
S. 47, 51, Hervorhebung im Original.

125	Hierzu vgl. Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 52 f. Kapitel »Aux classes ou-
vrières«, vgl. auch S. 110–121 (»ouvriers des manufactures«), S. 262–276 (»femmes anglaises«). 

126	Die Forschung hat Engels in diesem Text inzwischen mehrere ungekennzeichnete Zitate und 
Plagiate nachgewiesen, so aus Peter Gaskells »The Manufacturing Population in England« von 
1833 und Eugène Burets »La misère des classes laborieuses en Angleterre et en France« aus dem 
Jahre 1840. Vgl. z. B. Friedrich Engels, The Condition of the Working Class in England (trans-
lated and edited by W. O. Henderson and W. H. Chaloner), Stanford, CA 1958, S. 9–12. Ein 
kurzer Text des österreichischen Anarchisten Rudolf Großmann (Pseudonym: Pierre Ramus) 



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 289

für die Neuauflagen der »Promenades«, da diese erst nach deren Erstausgabe 1840 
erschien127.

Marx hingegen besuchte im Sommer 1844 in Paris Versammlungen der französi-
schen Arbeiter, wie sie eben auch von Flora Tristan organisiert wurden, und äußerte 
sich gegenüber Ludwig Feuerbach begeistert: »Sie müssen einer der Versammlungen 
der französischen ouvriers beigewohnt haben, um an die Jungfräuliche [sic] Frische, 
an den Adel, der unter diesen abgearbeiteten Menschen hervorbricht, glauben zu 
können«128. Dies wiederum klang wie eine Antwort auf Tristans Bericht über die Re-
aktionen der Arbeiter auf ihre »Union ouvrière« in ihrem Vorwort zur zweiten Auf-
lage des Büchleins (Januar 1844): »Il [der Leser, I. H.] verra combien les ouvriers, en 
apparence plongés dans une torpeur touchant de près à la mort, sont susceptibles 
pourtant de s’éveiller tout-à-coup lorsqu’on vient leur parler au nom de leurs intérêts 
réels, de leurs droits essentiels et de leur dignité d’hommes libres comme citoyens et 
frères«129. Dabei gingen viele von Tristans Vorschlägen aus der »Union ouvrière« un-
mittelbar in die Theoriebildung des wissenschaftlichen Sozialismus ein. So dachte 
Marx in einer Ausarbeitung über Arbeitslöhne 1847 auch über Arbeiterassoziatio-
nen nach und lobte diese als »Mittel der Vereinigung der Arbeiterklasse, der Vor-
bereitung zum Sturz der ganzen alten Gesellschaft mit ihren Klassengegensätzen«. 
Allerdings erwähnte er hier die »Union ouvrière« mit keinem Wort130.

Auch Engels‘ Schrift »Die Lage der arbeitenden Klasse in England« (1845) enthält 
– neben ihrer inhaltlichen Nähe zu Flora Tristans »Promenades dans Londres« – 
Hinweise auf eine Auseinandersetzung mit Tristans Überlegungen zur Überwin-
dung der Geschlechtergegensätze in der »Union ouvrière«131. Allerdings setzte En-
gels nicht bei der Organisation und Bildung auch der Arbeiterinnen an, sondern bei 
der klassischen Kernfamilie als Basis der Gesellschaft und prangerte Frauenarbeit als 
Zerstörung der traditionalen Geschlechterordnung, Auflösung der Familie und Fol-
ge des Kapitalismus an132. Soweit wollte Tristan nicht gehen, für sie war die Berufs
tätigkeit der Arbeiterfrauen ökonomische und soziale Notwendigkeit, die sie nur 
verbessern, nicht abschaffen wollte. Engels dagegen folgerte: »Ist die Herrschaft der 
Frau über den Mann, wie sie durch das Fabriksystem notwendig hervorgerufen 
wird, unmenschlich, so muß auch die ursprüngliche Herrschaft des Mannes über die 
Frau unmenschlich sein«133. Das Kommunistische Manifest (1848) fordert kurz dar-
auf plakativ, es gelte »die Stellung der Weiber als bloßer Produktionsinstrumente 

aus dem Jahr 1906 beschreibt Engels gar als Plagiator unter Verweis auf zahlreiche direkt über-
nommene Textstellen Burets. Pierre Ramus, Engels als Plagiator, in: Ders. (Hg.), Die Urheber-
schaft des Kommunistischen Manifests, Berlin 1906, S. 27–40.

127	Tristan, Promenades dans Londres (wie Anm. 10), S. 59 f. 
128	Marx an Ludwig Feuerbach, 11.8.1844, in: Karl Marx, Friedrich Engels, Gesamtausgabe, Ber-

lin 1975 ff. (MEGA2) III/1, S. 63 f., zit. nach Herres, Marx und Engels (wie Anm. 3), S. 44, der 
noch eine Reihe ähnlich lautender Zitate von Marx präsentiert.

129	Tristan, Union ouvrière (wie Anm. 45), S. V–VI, Hervorhebungen im Original.
130	Karl Marx, Arbeitslohn (1847), in: Karl Marx, Friedrich Engels, Kleine ökonomische Schrif-

ten. Ein Sammelband, Berlin 1955, S. 223–249, hier S. 247.
131	Engels, Zur Lage der arbeitenden Klasse (wie Anm. 124). 
132	Ibid., S. 211–213.
133	Ibid., S. 214 f.



Isabel Heinemann290

aufzuheben« – wie sie bislang in der »bürgerlichen Familie« bestehe134. Als Ausweg 
formulierte Engels später unter Bezug auf Fourier »die moralische und rechtliche 
Gleichstellung von Mann und Frau« solle künftig die Grundlage der Familie bilden, 
wobei »der Grad der weiblichen Emanzipation der Gradmesser der allgemeinen 
Emanzipation« sein werde135. Wie das genau aussehen sollte und welche Konsequen-
zen dies für die Verteilung von Erziehungs- und Reproduktionsarbeit haben sollte, 
sagte Engels jedoch nicht.

Wenn es folglich inhaltliche, situative und persönliche Berührungspunkte zwi-
schen der älteren Tristan und den jungen deutschen Sozialisten gab, warum schwie-
gen sich diese später so offensichtlich über die Vorschläge Tristans zur internationa-
len Organisation der Arbeiter aus? Warum taucht ihr Name in der Geschichte des 
sozialistischen Projektes nicht auf – trotz ihrer bahnbrechenden Organisationsvor-
schläge und Sozialdiagnosen? Hierzu sind meines Erachtens mehrere Punkte zu 
bedenken: Zunächst konterkarierte Tristans plötzlicher Tod im November 1844 die 
Vollendung ihres Projektes der Union ouvrière. Auch erlebte sie nicht die Revolu-
tion 1848 und deren Niederschlagung, was ihr die Weiterentwicklung ihres poli-
tisch-sozialen Denkens erlaubt und dieses wahrscheinlich radikalisiert hätte. Außer-
dem hatten die beiden deutschen Sozialisten in ihren Frühwerken eine deutliche 
Tendenz, die Arbeiten der in Deutschland wenig bekannten französischen Frühsozi-
alisten ohne Quellenangabe in ihre eigenen Denkgebäude zu integrieren – nur um 
diese später als »utopische« Sozialisten abzuqualifizieren. 

Wichtiger erscheinen mir jedoch programmatische Differenzen in den Konzepten 
für die Organisation der Arbeiterklasse: Für Tristan war die Emanzipation des Pro-
letariats erstens untrennbar an die Befreiung der Frau gebunden – letztere hatte für 
die deutschen Sozialisten keine Priorität, im Gegenteil. Tristan ging es zweitens we-
niger um politische Revolution, denn um Reform der sozialen Verhältnisse – vor al-
lem durch Bildung der Arbeiter und der Frauen sowie durch gemeinsames Eintreten 
für ihre Rechte. Drittens umfasste Tristans Denken bei aller Kritik am katholischen 
Klerus eine religiöse Dimension – kondensiert in der Vorstellung ihrer Mission und 
ihres Apostolats –, die den beiden Gründervätern des Kommunismus völlig fremd 
war. Viertens bekannte sie sich zur rücksichtslosen Wahrhaftigkeit, auch ohne Rück-
sicht auf Opportunität oder Partikularinteressen: ein weiterer zentraler Unter-
schied.

Fragt man nun nach dem Stellenwert von Frauenrechten in den Theoriegebäuden 
der beiden sozialistischen Vordenker, so zeigen sich deutliche Ambivalenzen. Einer-
seits formulierten sowohl Marx als auch Engels die Gleichberechtigung der Frau in 
Lohnarbeit und Familie als Grundlage der sozialistischen Gesellschaft136. Anderer-
seits hatte die Emanzipation des Arbeiters aus seiner ökonomischen Ausbeutung 
und politischen Unterdrückung für beide eindeutig Priorität vor der Emanzipation 

134	Marx, Engels, Kommunistisches Manifest (wie Anm. 70), S. 478 f.
135	Engels, Herrn Eugen Dührings Umwälzungen (wie Anm. 86), S. 90, 242; ders. Ursprung der 

Familie (wie Anm. 86), S. 8, 84 f., 197–199. Vgl. auch Hans-Günther Krüsselberg, Friedrich 
Engels – Die Vision von der Gleichheit der Geschlechter in Familie, Wirtschaft und Gesellschaft, 
in: Rosemarie Nave-Herz (Hg.), Die Geschichte der Familiensoziologie in Portraits, Würzburg 
2010 (Familie und Gesellschaft, 25), S. 59–79, hier S. 61, 74.

136	Vgl. die Belege in Anm. 86.



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 291

der Frau vom Arbeiter in Recht, Bildung und Familie. Der Sozialismus verstand sich 
selbst als primär männliche, von Männern getragene Bewegung, die auf einer patriar-
chalen Geschlechterordnung gründete. Dies und die Privilegierung von Klasse als 
primäre Ungleichheitskategorie machte es den sozialistischen Feministinnen sehr 
schwer, auf der Bekämpfung der Ungleichheit auf Grund von Geschlecht zu behar-
ren. Ein Beispiel hierfür ist der Ausschluss der US-amerikanischen 12. Sektion der 
Feministin, Verlegerin und Journalistin Victoria Woodhull Martin (1838–1927) auf 
dem Kongress der Internationalen Arbeiter-Assoziation (IAA) im Jahr 1872 in Den 
Haag, den Karl Marx rhetorisch sekundierte137. Woodhull hatte sich rückhaltlos zur 
Emanzipation »der männlichen und weiblichen Arbeiter«, zur Gleichsetzung von 
Frauen- und Arbeiterrechten bekannt, und wurde dafür von Marx als »bürgerliche 
Schwindlerin« und rücksichtslose Geschäftemacherin diffamiert138. Auffällig ist, 
dass der Wortlaut, den der Vertreter der 12. Sektion, William West, in seiner Rede 
vor dem Kongress der IAA 1872 wählte, fast wörtlich mit den Forderungen Flora 
Tristans aus ihrer »Union ouvrière« übereinstimmte: »Jede Emanzipation der Arbei-
terklasse muss die Emanzipation der arbeitenden Frauen mit einschließen. Die 
Gleichheit der Geschlechter ist der erste Schritt auf dem wahren Weg der Freiheit. 
Solange Frauen versklavt sind, werden die Männer niemals frei sein«139.

Einzig August Bebel (1840–1913) mit seiner Schrift »Die Frau und der Sozialis-
mus« (Erstausgabe 1879) sticht aus der sozialistisch-patriarchalen Theoriebildung he-
raus, verknüpfte er doch genau wie Flora Tristan die Frage der Gleichberechtigung 
der Frau mit der »Aufhebung der gesellschaftlichen Gegensätze und Beseitigung der 
aus diesen hervorgehenden Übel« – allerdings ohne Tristan namentlich zu erwäh-
nen140. Eine Orientierung an Fourier ist – genau wie bei Tristan – unübersehbar. Für 
Bebel fielen »Lösung der Frauenfrage« und »Lösung der sozialen Frage« zusammen, 
idealtypisch verkörpert im Streben der Sozialisten nach vollständiger Neuordnung 
der Gesellschaft141. Neben die rechtliche Gleichstellung der Frau (Desiderate sah er 
vor allem beim Scheidungsrecht, beim Sorgerecht über die Kinder sowie beim Besitz-
recht) müsse auch die politische Gleichberechtigung (Wahlrecht!) treten. Hier erfass-
te Bebel die Verbindung zwischen Unterdrückung der Frauen und der Arbeiterklasse 
besonders deutlich: »Was für die Arbeiterklasse recht ist, kann für die Frauen nicht 
unrecht sein.« Frauen hätten nicht nur das Recht sondern auch die Pflicht, »sich eine 
unabhängige Stellung zu erobern«142. Bebels Vision für die Frau der Zukunft beinhal-
tete auch das Ende des Patriarchats: Frauen wie Arbeitern sollten künftig alle Entfal-

137	Karl Marx, Die Internationale in Amerika, Der Volksstaat, Nr. 57, 17.7.1872, in: Karl Marx, 
Friedrich Engels, Werke (MEW), Bd. 18, Berlin 1962, S. 97–103, abgedruckt in: Karl Marx, 
Friedrich Engels, Wladimir Iljitsch Lenin, Über die Frau und die Familie. Auswahlband, Ver-
lag für die Frau, Leipzig 1972, S. 102–107. Zu Victoria Woodhull siehe Schrupp, Nicht Marxis-
tin (wie Anm. 86), S. 194–240, bes. S. 222–237.

138	Marx, Internationale in Amerika (wie Anm. 137), S. 104 f.
139	William West vor dem Kongress der IAA in Den Haag, 1872, zitiert bei Schrupp, Nicht Marxis-

tin (wie Anm. 86), S. 194.
140	August Bebel, Die Frau und der Sozialismus, Berlin 1879, hier zitiert nach dem Nachdruck der 

Jubiläumsausgabe von 1929, Bonn 1972, S. 39.
141	Ibid., S. 43.
142	Ibid., S. 272, 427.



Isabel Heinemann292

tungsmöglichkeiten offenstehen143. Doch Bebels Szenario blieb Zukunftsmusik. Erst 
die zweite Welle der Frauenbewegungen ab den 1960er-Jahren sollte die Diskriminie-
rung der Frau in der modernen Gesellschaft vom »Nebenwiderspruch« (neben dem 
»Hauptwiderspruch« des Klassenantagonismus) zum Kernthema machen144.

Als erste sozialistische Theoretikerin bezog sich Clara Zetkin zu Beginn des 
20. Jahrhunderts explizit auf Tristan. In der kleinen Schrift »Zur Geschichte der pro-
letarischen Frauenbewegung« widmete sie der Französin ein ganzes Kapitel145. Sie 
lobte Tristan für die »Einheitlichkeit und Geschlossenheit ihres Willens, die Arbeiter 
als international vereinigte Klasse ihrer Befreiung aus eigener Kraft entgegenzufüh-
ren und mit den Arbeitern die Frauen, die gesamte Menschheit«146. Besonders impo-
nierte Zetkin, dass Tristan sich auch mit den sozialen Grundlagen des Lebens der Ar-
beiterinnen befasste und Frauenbildung sowie die Gleichstellung der Frau als Weg 
zur Freiheit verstand: »Moralische, intellektuelle und fachliche Erziehung der Frau-
en des Volkes ist unumgängliche Voraussetzung dafür, dass diese zu Trägerinnen der 
moralischen Energie der Männer des Volkes werden. Rechtliche Gleichstellung von 
Mann und Frau ist der einzige Weg zur menschlichen Freiheit«147. Doch Tristan habe 
verkannt, »dass die Klassengegensätze ihre Grundlage in den gesellschaftlichen Pro-
duktionsverhältnissen haben und dass sie mitten im Rahmen der bürgerlichen Ei-
gentumsordnung nicht aufzuheben sind«148. Durch ihre Weigerung, die Proletarier 
und Proletarierinnen zum revolutionären Klassenkampf antreten zu lassen, und ihr 
Festhalten an der Möglichkeit einer Kooperation von Arbeiterklasse und herrschen-
den Klassen hätten sich ihre Gedanken zwangsläufig »im Utopismus« verloren: »So 
trennt noch ein tiefes Tal Flora Tristan von dem Felsen des wissenschaftlichen Sozia-
lismus, von dessen Gipfel aus Marx und Engels wenige Jahre später das Proletariat 
zur internationalen Vereinigung und zum Sturz des Kapitalismus aufriefen«149.

Tristan im Tal und die Begründer des wissenschaftlichen Sozialismus auf dem Gip-
fel – das Bild bringt die Geschlechterkonzeptionen relevanter Teile der sozialisti-
schen Bewegung anschaulich auf den Punkt. Auch Zetkin hatte bereits 1889 argu-
mentiert, dass im wissenschaftlichen Sozialismus die »Gleichberechtigung der Frau« 
der Emanzipation des Proletariats nachgeordnet sei: »Die Frage der vollen Emanzi-
pation der Frau erweist sich also in letzter und entscheidender Instanz als eine öko-
nomische Frage […]. Die Sache der Frau und die Sache der Arbeiter gehören un-
trennbar zusammen und finden ihre letzte Lösung nur in einer sozialistischen, auf 
Emanzipation der Arbeit vom Kapitalisten begründeten Gesellschaft«150. Damit wur-

143	Ibid., S. 421. Für eine polemische Auseinandersetzung mit Bebels Text vgl. Luc Jochimsen, So-
zialismus als Männersache. Oder kennen Sie »Bebels Frau«? Seit 100 Jahren ohne Konsequenz, 
Frankfurt a. M. 1978. S. 98 f.

144	Figga Haug, Sozialistischer Feminismus. Eine Verbindung im Streit, in: Ruth Becker, Beate 
Kortendiek (Hg.), Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Em-
pirie, Wiesbaden 32010, S. 52–58, dort S. 52 f.

145	Clara Zetkin, Zur Geschichte der proletarischen Frauenbewegung Deutschlands, Frankfurt 
a. M. 1978, S. 116–135, veröffentlicht aus dem Nachlass Zetkins, verfasst zwischen 1905 und 1928.

146	Zetkin, Geschichte der proletarischen Frauenbewegung (wie Anm. 146), S. 135. 
147	Ibid., S. 23, siehe auch S. 129. 
148	Ibid., S. 23.
149	Ibid., S. 23 f.
150	Clara Zetkin, Die Arbeiterinnen- und Frauenfrage der Gegenwart, Berlin 1889, online: Sozialis-



»La vraie fondatrice de l’Internationale« 293

de zu Beginn des 20. Jahrhunderts Tristans Organisationsentwurf in der Arbeiterfra-
ge als zu begrenzt, jedoch in der Frauenfrage als zu weitgehend verworfen – ausge-
rechnet durch eine prominente Vertreterin der sozialistischen Frauenbewegung.

V. Fazit und Ausblick: Forschungsperspektiven  
für eine Gendergeschichte des internationalen Sozialismus  

im 19. und 20. Jahrhundert

Vergleicht man Flora Tristans »Union ouvrière«, die nicht nur die internationale Or-
ganisation des Proletariats forderte, sondern diese Forderung auch an die Gleichbe-
rechtigung der Arbeiter und Arbeiterinnen knüpfte, mit den nur wenig später ent-
standenen Schlüsseltexten des wissenschaftlichen Sozialismus, so zeigt sich eine 
bedeutsame Schieflage: In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entwickelte sich 
der internationale Sozialismus zu einem patriarchalen Projekt. Anders als den Schrif-
ten der Frühsozialisten der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts ging es Marx, Engels 
und den Mitgliedern der Ersten Internationale primär um die qualifizierte männliche 
Arbeiterschaft. Die Frauen wurden primär auf den Bereich der Reproduktion und 
des Arbeiterhaushalts reduziert, das hatte Engels schon in seinem England-Buch 
deutlich gemacht. Damit übertrugen deutsche Sozialisten die Idee der getrennten 
Sphären der Geschlechter, von männlich codierter Öffentlichkeit und weiblicher 
Privatheit, aus der bürgerlichen Welt, in der sie ja selbst sozialisiert waren, auf die 
Arbeiterschaft151. So postulierten sie zwar, dass mit der Überwindung der Klassen-
herrschaft auch jede andere Herrschaft verschwinden würde. Vor allem aber vertrug 
sich die bedingungslose Gleichberechtigung der Frau, wie Fourier sie angedacht und 
Tristan sie ausbuchstabiert hatte, in den Augen der männlichen sozialistischen Vor-
denker nicht mit der Emanzipation der Arbeiterklasse, machte dieser vielmehr Kon-
kurrenz als die wahrhaft universelle und damit auch radikalere sozialrevolutionäre 
Forderung. Man(n) entkleidete sie folglich ihres revolutionären Potentials und er-
klärte sie zum »Nebenwiderspruch«, der sich im Zuge der sozialistischen Gesell-
schaftsrevolution selbst auflösen werde. 

Zugleich fiel sowohl Marx als auch Engels und selbst Bebel in ihren Werken nichts 
Substantielles zur Reorganisation von Reproduktion und Familienarbeit ein. Viel-
mehr drängt sich der Eindruck auf, dass selbst die männlichen Revolutionäre sich 
hier nicht von ihrem zutiefst bürgerlichen Denken in Geschlechterdichotomien lö-
sen mochten oder konnten. Zwar kritisierten Marx und Engels die bürgerliche Fami-

tische Klassiker 2.0 (unpaginiert), https://sites.google.com/site/sozialistischeklassiker2punkt0/ 
zetkin/zetkin-frauenbewegung/clara-zetkin-die-arbeiterinnen--und-frauenfrage-der-gegenwart 
(abgerufen 27.1.2020).

151	Grundlegend noch immer Karin Hausen, Die Polarisierung der »Geschlechtscharaktere« – eine 
Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.), So
zialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Stuttgart 1976, S. 363–393; Gisela Bock, Bar-
bara Duden, Arbeit aus Liebe – Liebe als Arbeit. Zur Entstehung der Hausarbeit im Kapitalis-
mus, in: Frauen und Wissenschaft, Berlin 1976, S. 118–139. Für eine Verbindung zu aktuellen 
Debatten um das Paradigma öffentlich-privat vgl. Ulla Wischermann, Feministische Theorien 
zur Trennung von privat und öffentlich. Ein Blick zurück nach vorn, in: Feministische Studien 1 
(2003), S. 23–34.

https://sites.google.com/site/sozialistischeklassiker2punkt0/zetkin/zetkin-frauenbewegung/clara-zetkin-die-arbeiterinnen--und-frauenfrage-der-gegenwart
https://sites.google.com/site/sozialistischeklassiker2punkt0/zetkin/zetkin-frauenbewegung/clara-zetkin-die-arbeiterinnen--und-frauenfrage-der-gegenwart


Isabel Heinemann294

lie als Keimzelle der kapitalistischen Gesellschaft, die es zu zerschlagen gelte. Doch 
die Lohnarbeit von Frauen dürfe nicht zu Lasten der althergebrachten Geschlechter-
rollen gehen, wie Engels in »Zur Lage der Arbeiterklasse in England« darlegte. Da-
gegen war Tristans Erklärung für Frauenrechte (déclaration des droits de la femme), 
auf deren Unterzeichnung sie die männlichen Arbeiter verpflichten wollte, deutlich 
revolutionär. Zudem verstanden sich die von ihr projektierten palais des ouvriers 
auch als Entlastung der Arbeiterfrauen von einem Teil der familiären Sorgearbeit, 
boten sie doch genossenschaftlich finanzierte, kostenlose Bildung und Erziehung 
der Kinder und Versorgung der Alten.

Welcher Befund ergibt sich hieraus und welche Perspektiven lassen sich für die Er-
forschung des internationalen Sozialismus im 19. und 20. Jahrhundert ableiten? Zu-
nächst einmal erscheint es nötig, die Konzepte sozialistischer Vordenkerinnen wie 
Flora Tristan inhaltlich ernst zu nehmen und sie aus der jahrhundertelangen Diskre-
ditierung als »Blaustrümpfe«, deren Schriften allenfalls für ein feministisches Prose-
minar taugten, herauszulösen: Flora Tristan schrieb als Sozialexpertin, Gesellschafts-
organisatorin, politische Vordenkerin. Ihr Programm einer Union ouvrière ging weit 
über die zeitgenössischen Organisationskonzepte der Handwerksvereine auf der ei-
nen und die produktivgenossenschaftlichen Experimente der Frühsozialisten auf der 
anderen Seite hinaus. Damit hatte sie bereits fünf Jahre vor Marx und Engels den 
Grundgedanken des Kommunistischen Manifests »Proletarier aller Länder, verei-
nigt Euch« vorweggenommen. Flora Tristan muss also, wie Hélène Brion schon 
1919 erkannte, als »vraie fondatrice de l’Internationale« gelten. Tristans besondere 
Leistung liegt aus heutiger Sicht zudem in der Verknüpfung von Frauenrechten und 
Arbeiterrechten – als Voraussetzung gesellschaftlichen Fortschritts. Zwei große bis-
lang entrechtete Gruppen – zusammen weit mehr als die Hälfte der Menschheit – 
sollten als historische Akteure befreit werden.

Dieser Befund wirft jedoch zugleich eine Reihe neuer Fragen auf: Wenn in den 
1840er-Jahren die Gleichberechtigung der Geschlechter als Kernelement und Vor-
aussetzung der internationalen Organisation und Befreiung des Proletariats in einem 
zumindest in Frankreich weitverbreiteten Werk formuliert und unter den Arbeitern 
diskutiert wurde, warum konnte das sozialistische Projekt in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts und vor allem im 20. Jahrhundert so effektiv von diesen feministi-
schen Wurzeln abgetrennt werden? Wie und wodurch wich der Gedanke eines trans-
nationalen feministischen Sozialismus einem weitgehend patriarchalen kommunisti-
schen Projekt? Hier sollten weitere Forschungen zur Geschichte des Sozialismus im 
19. und 20. Jahrhundert ansetzen.

Vor allem aber eröffnet die Untersuchung Flora Tristans als Frühsozialistin und 
frühe (Sozial)Expertin des 19. Jahrhunderts drei wichtige Forschungshinsichten für 
die Geschichte des internationalen Sozialismus wie auch des frühen Feminismus: 
Erstens auf die Rolle von Frauen bei der Gewinnung und Vermittlung theoreti-
schen und praktischen Wissens über die Gestaltung von Gesellschaft; zweitens auf 
die Instrumentalisierung von traditionellen Gendernormen, Sittlichkeits- und Mo­
ralvorstellungen durch die männlichen Sozialisten, um genau diese Frauen und ihre 
Entwürfe zu diskreditieren; drittens auf eine transnationale Entwicklungs- und Wir­
kungsgeschichte des Sozialismus, welche bereits bei den Frühsozialistinnen und ihren 
Themen ab den 1830er-Jahren ansetzt.



Léonard Dauphant

L’HISTORIOGRAPHIE DES FRONTIÈRES ET DES ESPACES 
FRONTALIERS EN FRANCE DEPUIS TRENTE ANS

I. Introduction

La frontière est à la mode parmi les historiens français, aussi bien le mot, le thème que 
la réalité: on compte des dizaines de publications par an qui étudient le fait frontalier 
ou utilise la notion de frontières. En dresser le tableau tient de la gageure, aussi, plu-
tôt que de chercher une exhaustivité illusoire, je voudrais en introduction revenir aux 
origines de ce courant si fécond. Il me semble qu’on peut situer un nœud important 
à la fin du XXe siècle, plus précisément vers 1986–1991: c’est au moment où les fron-
tières européennes, que l’on croyait fixées, se remirent à bouger, que quelques histo-
riens se sont réapproprié la frontière. On la croyait un donné, ces pionniers en ont 
refait un objet d’Histoire.

Le premier que je citerais sera Michel Foucher. C’est à la lecture de »L’invention 
des frontières«, paru en 1986, que je suis, après bien d’autres, entré dans les coulisses 
de la production des frontières. Or construire les frontières révèle l’artificialité de 
leur tracé et les conventions de leur cartographie. Foucher le dit bien: la ligne est un 
»mythe, élégant, du cartographe«1. Pour le médiéviste français, à qui on a tant ensei-
gné que le flou des frontières médiévales devait céder la place à la frontière linéaire 
de la modernité, une telle lecture a été libératrice. Le second, bien sûr, est Daniel 
Nordman. Son ouvrage »Frontières de France. De l’espace au territoire, XVIe–XIXe 
siècles«, 1989, a joué le rôle du destructeur de mythes, et d’abord celui de la frontière 
naturelle. Dans les études anciennes sur les conflits frontaliers, la question posée était 
souvent »où la frontière passe-t-elle vraiment?« au lieu de se demander ce qu’elle si-
gnifiait pour les acteurs sociaux qui la construisaient et traversaient. D. Nordman a 
rendu la frontière et l’espace à l’histoire sociale. La même année 1989, Peter Sahlins pu-
blie »Boundaries: The Making of France and Spain«, traduit en français en 1996 sous 
le titre moins provocateur de »Frontières et identités nationales«. Il y étudie le Rous-
sillon comme un laboratoire de l’effet frontière. Les deux auteurs jouent sur les 
points de vue complémentaires de l’État traceur de frontière et des frontaliers – ou de 
ceux qui le deviennent. Ils inauguraient ainsi une histoire vue de la frontière, intégrée 
à une réflexion scalaire. Au colloque de Tours en 1988 sur »Les frontières religieuses 
du XVe au XVIIIe siècle«, Janine Garrisson les décrivait, dans le cas de la France des 

1	 Notre article est la version remaniée de la communication prononcée le 22 mai 2019 à l’Institut 
historique allemand lors de l’université d’été sur »Perceptions et représentations des frontières 
et des espaces frontaliers au Moyen Âge et à l’époque moderne (IXe–XVIIIe siècles)«. Les ou-
vrages présentés dans le texte sont référencés dans la bibliographie en fin d’article. Les références 
plus ponctuelles sont présentées en bas de page. 



Léonard Dauphant296

XVIe et XVIIe siècles, comme »feuilletée[s], multiple[s], avec des dimensions territo-
riales (entre ville et campagne, entre fiefs), politiques (entre principautés), sociales 
(entre élites et petit peuple)«. Problématique en 1988, la frontière confessionnelle est 
vite devenue un objet historiographique majeur, puisque dans le contexte européen, 
elle oblige à vivre avec l’autre et donc à redéfinir sa propre identité. J. Garisson devait 
en justifier la notion; aujourd’hui, elle est le prototype de ce que nous étudions comme 
des frontières. L’historien cherche désormais à comprendre les contacts. C’est alors 
que le tournant anthropologique et sociologique transforme nos points de vue et nos 
concepts. Toujours en 1988, Serge Gruzinski publie sa thèse, »La colonisation de 
l’imaginaire. Sociétés indigènes et occidentalisation dans le Mexique espagnol« qui a 
eu une influence durable. La même année 1988, Michel Espagne dirige un numéro de 
la »Revue de Synthèse: Transferts culturels franco-allemands«. La notion a connu un 
immense succès. Dans ce contexte, la frontière ne sera plus d’abord une ligne de 
douane mais une interrogation existentielle. Ainsi peut se comprendre l’apparent pa-
radoxe: les études sur les frontières se multiplient en Europe au moment où l’Europe 
efface ses frontières. Mais les questionnements historiques portent moins sur les fron-
tières outils de l’État, qui s’amenuisent à l’intérieur de l’Union européenne, que sur les 
discontinuités entre les sociétés qui, bien évidemment, persistent.

Depuis, la tradition historiographique française a été remise en cause, purifiée de 
ses mythes étatiques, la perspective s’est déplacée vers les circulations, vers les 
échelles, dans une perspective sociale. Étudier la frontière, c’est accepter de rentrer 
dans un jeu complexe. Très souvent, la frontière n’est pas une ligne séparant deux 
États mais un carrefour entre une pluralité d’acteurs: les pouvoirs, les communautés 
locales, le terrain. Les acteurs sociaux sont désormais au centre des recherches. Pour 
rendre compte de la place de cet objet complexe dans les travaux historiographiques 
français depuis un tiers de siècle, je commencerai par tirer les fruits de cette recherche 
en termes de périodisation: une nouvelle définition de la frontière a donné une nou-
velle chronologie, encore en construction. Puis je me concentrerai sur la notion d’es-
pace frontalier: l’épaisseur de la frontière a été réhabilitée. Les riverains vivent sur la 
limite ou de la limite, avec leurs voisins: la marche n’est pas une phase de transition 
mais un milieu de vie. La frontière est-elle couture ou coupure? Souvent les deux à la 
fois. Je terminerai en observant combien la frontière apparaît désormais comme un 
laboratoire historiographique privilégié: elle n’est plus une marge de la société mais 
un lieu où on peut l’étudier dans toutes ses dimensions contradictoires.

II. Pour une nouvelle périodisation de la frontière politique

Revenons à l’historiographie avant le temps de Nordman. La frontière française était 
celle de l’État. Son récit était une évolution formelle de la marche, épaisse, forestière, 
vers la ligne, qui caractérise l’État moderne, administrateur et cartographe, et que cet 
État tracerait seul, par exemple en contexte colonial: elle devait être sans enclaves, ap-
puyée sur des éléments du paysage, fixée par des traités et enregistrée sur des cartes. 
Les questions de la coexistence et de l’altérité n’étaient pas centrales. Les recherches 
contemporaines ont bouleversé notre notion formelle de la frontière et permettent 
de lui donner une nouvelle chronologie, politique et culturelle, dans le cadre de la 
France, autour de trois grandes charnières.



L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers 297

Quel était le sens de la frontière au haut Moyen Âge? Le modèle de la Frontier de 
Turner2 est devenu prédominant, et avec lui les questions d’altérité et de fluidité des 
identités, ainsi à propos de l’ethnogenèse et de la conversion des peuples païens (Ge-
neviève Bührer-Thierry, Bruno Dumézil). Ce modèle pose la question du régime de 
territorialité: l’espace et la frontière ont-ils le même sens au haut Moyen Âge et au 
Bas Moyen Âge? Florian Mazel, dans »L’évêque et le territoire: l’invention médié-
vale de l’espace«, paru en 2016, part du postulat ancien de la continuité entre le dio-
cèse tardo-antique, hérité du pagus gallo-romain, et le diocèse de la fin du Moyen 
Âge central, dont la cohésion est bien connue grâce aux pouillés. Ces pouillés ont 
servi de base pour la cartographie des pagi gallo-romains, dans une belle logique cir-
culaire. Florian Mazel, lui, établit une solution de continuité. Elle n’est pas tant dans 
l’ancrage au sol du diocèse lui-même: le diocèse du Mans, par exemple, bien docu-
menté, semble peu évoluer par rapport à ses voisins. La solution de continuité est 
dans la culture: les diocèses mérovingiens et carolingiens ne sont plus des territoires 
comme les circonscriptions antiques, le pouvoir de l’évêque est pensé comme un lien 
personnel avec les clercs.

Le premier nœud se place donc aux XIe–XIIe siècles avec l’importance majeure de 
la réforme grégorienne. Selon Florian Mazel, la réforme grégorienne reconstruit une 
territorialité rigoureuse et appuyée sur des listes – tels les pouillés. Le changement 
culturel est fondamental et marque, pour les diocèses, la naissance de la frontière telle 
que nous l’entendons, comme on peut le voir dans la thèse d’Anne Lunven, éditée en 
2014. Or ce modèle diocésain s’est ensuite appliqué à l’échelle supérieure aux pa-
roisses, puis sans doute aussi aux pouvoirs laïcs. On peut ainsi redéfinir l’encellule-
ment non seulement quant à l’occupation du sol, mais aussi pour la territorialité qu’il 
génère. Une des conséquences de l’encellulement  est la formation d’un immense 
maillage territorial, un nouveau régime de territorialité. Bernard Guenée évoquait 
l’espace tardo-médiéval comme un »puzzle«3: le nombre des pièces peut décourager 
l’historien, mais elles s’emboîtent avec cohérence. Chaque communauté s’inscrit 
dans une paroisse territoriale, qui dépend toujours d’un diocèse. De même, les vil-
lages dépendent d’une châtellenie: les États se fondent sur un monde organisé en ter-
ritoires locaux. Les paroisses émergent comme territoires entre les XIIe et XIVe 
siècles4. Quatre siècles plus tard, Daniel Nordman constate l’existence de ce monde 
fait de cellules quand la diplomatie de cabinet cherche à trancher dedans pour remo-
deler les espaces frontaliers. Or les pouvoirs centraux ont plus de mal à découper un 
finage qu’à dévaster une province. Force est de respecter la plupart du temps les 
pièces de ce puzzle: les diplomates modifient l’allégeance de la communauté en trans-
portant son territoire comme un bloc. 

Le second moment est l’émergence de la frontière d’État, au cours des XIVe–XVe 
siècles. Cet avènement de la ligne est un processus long, compliqué, inégal. Le débat 

2	 Frederick Jackson Turner, The frontier in American history, New York 1996.
3	 »Puzzle gigantesque, difficile, mais non désespéré«: Bernard Guenée, Tribunaux et gens de jus-

tice dans le bailliage de Senlis à la fin du Moyen Âge, vers 1380–vers 1550, Strasbourg 1962, 
p. 319.

4	 Dominique Iogna-Prat, Élisabeth Zadora-Rio (dir.), La paroisse. Genèse d’une forme 
territoriale, dans: Médiévales 49 (automne 2005) (https://journals.openedition.org/medievales/ 
[23.02.2020]).

https://journals.openedition.org/medievales/


Léonard Dauphant298

demeure sur sa chronologie précise. On peut rappeler la discussion entre Jacques 
Chiffoleau et Jean-Marie Moeglin lors du colloque sur »Lyon, de l’empire au 
royaume« en 2012 sur la spatialité de la politique médiévale, et en particulier celle de 
Philippe IV à propos de Lyon: s’agissait-il d’agrandir la France ou d’étendre des 
droits? Le royaume est-il un territoire ou une juridiction? Jean-Marie Moeglin ap-
profondit la question lors de deux colloques sur la notion même d’agrandissement 
territorial, publiés sous le nom »Annexer? Les déplacements de frontières à la fin 
du Moyen Âge«, en 2016. La diversité des situations de terrain demeure à la fin de 
l’époque, comme le montrent deux cas d’école, le Dauphiné et la Bretagne. Le Dau-
phiné étudié par Anne Lemonde est défini par la frontière du Rhône lors du traité de 
1355: c’est un laboratoire pour les traceurs de frontières capétiens, parangon de la 
modernité étatique autoritaire, avec son arsenal des frontières naturelles c’est-à-dire 
appuyées sur des limites naturelles (ici des fleuves et des montagnes), des déplace-
ments massifs d’allégeance (le Faucigny) et des cartes (Château-Dauphin, 1422). Au 
contraire, des marches apparaissent en Bretagne dans le contexte de l’essor des États 
princiers: ce paradoxe se retrouve en haute Saône5. Dans les marches séparantes entre 
Bretagne, Anjou et Poitou, les principautés cherchent à produire une limite linéaire, 
mais l’aristocratie, elle, entend maintenir son contrôle des deux côtés de la frontière: 
elle vit avec la marche et de la marche. C’est peut-être aussi le cas en haute Saône. La 
frontière est complexe parce que les intérêts des groupes sociaux sont divergents.

La nouvelle chronologie de l’État à partir du XIVe siècle est un contre-coup de la ge-
nèse de l’État moderne. Or c’est à ce moment-là que le mot frontière apparaît en fran-
çais dans son sens actuel. Pour Lucien Febvre comme pour Daniel Nordman, »fron-
tière« passe du militaire au civil au cours du XVIIe siècle. En fait, cet usage existe déjà 
sous Charles VII dans les ordonnances des ports et passages, l’administration des 
douanes royales. Ce mot apparaît donc très vite dans le jargon des douaniers. Il est lié 
à une vision obsidionale de la frontière: protéger le territoire de l’épuisement en con
trôlant la sortie des métaux, dans une optique pré-colbertiste. La frontière d’État de-
vient un cadre d’action politique, mais on peut également en percevoir l’effet sur les 
représentations communes. Thierry Dutour, dans »Sous l’empire du Bien«, n’étudie 
pas les frontières en tant que tel mais définit son objet (la pensée de sens commun et 
ses expressions) selon un cadre linguistique. Aux XIIIe et XIVe siècles, la frontière lin-
guistique définit l’espace mental, car la langue est un système de communication mais 
aussi un système de valeurs sociales. Or, entre les XIVe et XVIe siècles, la définition du 
pays passe peu à peu du linguistique (l’espace de la langue d’oïl) au politique (le 
royaume des quatre rivières). Ce sont deux conceptions de la France; le Bassin pari-
sien, tourné vers le nord picard, flamand et anglo-normand se tourne alors davantage 
vers le sud, étranger par la langue mais réuni sous la même couronne. Les frontières 
politiques sont appropriées, apprivoisées comme un cadre de référence commun6.

5	 Léonard Dauphant, Intrus et forains. Une société transfrontalière sur une limite contestée, la 
haute Saône au temps de Charles VII, dans: Marie-Pascale Halary, Manuel Guay (dir.), Intus et 
foris: une catégorie de la pensée médiévale?, Paris 2013, p. 115–127.

6	 Léonard Dauphant, Géographies. Ce qu’ils savaient de la France (1100–1600), Ceyzérieu 2018, 
p. 238–239, 252–258.



L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers 299

La troisième transformation majeure, aux XVIe et XVIIe siècles, est le passage du 
juridictionnel au militaire. La frontière westphalienne n’est pas une invention mo-
derne: la ligne simple et sans enclaves appuyée sur le relief était une idée médiévale. 
Mais elle est alors érigée en règle à l’échelle européenne (sans pour autant vaincre les 
résistances du terrain et des sociétés). Ce changement »de l’espace au territoire« se-
lon Daniel Nordman est en fait un changement de définition de l’État. Le royaume 
médiéval était défini en fonction du ressort du Parlement de Paris. Le basculement 
commence sous François Ier: le pouvoir du roi est défini par le contrôle militaire. On 
passe du paradigme de la justice à celui de la guerre, de l’auctoritas à la potestas. La 
frontière moderne majeure est militaire, et elle est épaisse: les systèmes défensifs 
de type Vauban construisent une défense en profondeur. À cette époque, l’État 
producteur de frontière produit aussi des cartes. L’histoire de la cartographie est 
culturelle mais aussi sociale, pour étudier les corps de métier qui produisent ces 
cartes. La frontière apparaît alors comme un creuset de l’État.

Cette nouvelle périodisation médiéviste est peu à peu prise en compte par les mo-
dernistes. Citons une série de journées d’études interdisciplinaires récentes, »Deux 
frontières aux destins croisés« qui ont adopté la chronologie XIVe–XXIe siècles pour 
étudier deux frontières étatiques entre France et Suisse.

III. L’espace frontalier contre l’imaginaire du mur

Quelle que soit sa forme, la frontière a toujours plusieurs côtés: elle n’est pas un mur 
mais une discontinuité. On ne peut donc pas l’étudier sans exploiter plusieurs fonds, 
souvent dans plusieurs pays. C’est un défi pour l’historien, qui doit dépasser les cloi-
sonnements historiographiques nationaux. Le risque est bien d’écrire une histoire de 
la frontière qui serait celle d’un seul de ses côtés. En France même, il doit aussi dépas-
ser le cloisonnement entre les secteurs frontaliers: la France a des frontières avec six 
grands pays. Le simple comparatisme entre secteurs frontaliers français n’est tou-
jours pas une évidence. Chacun a sa mémoire propre, ses centres universitaires, son 
historiographie et son dialogue transfrontalier. Il existe par exemple, à côté de 
l’historiographie franco-allemande, une historiographie lorraino-sarroise7 (Walther 
Mohr, Michel Parisse). Est-elle lue en France en dehors de la Lorraine?

1. Écrire une histoire à deux faces

La frontière ne doit pas produire un récit univoque, puisqu’elle confronte des points 
de vue. Un bon exemple est l’»Atlas historique d’Alsace« conçu à Mulhouse depuis 
2002: l’Alsace contemporaine a été définie par la frontière du Rhin. Le projet d’un 
Atlas transfrontalier a été l’occasion d’une réflexion: quel cadre donner aux cartes? 
Faut-il abandonner la rive droite du fleuve au blanc de la carte? C’est ce cadre pré
établi, l’Alsace jusqu’au Rhin, qui a été reconsidéré, au profit d’un espace qui est celui 
du Rhin supérieur, l’Oberrhein. L’Alsace médiévale et moderne était un espace fron-
talier: elle était définie par des systèmes d’appartenance qui se chevauchaient. Le 
Rhin permettait de penser le pays d’Alsace, mais les diocèses de Strasbourg et Bâle, 

7	 Walter Mohr, Geschichte des Herzogtums Lothringen, 3 vol., Trier 1974–1986; Michel Parisse 
(dir.), Lothringen: Geschichte eines Grenzlandes, Saarbrücken 1984.



Léonard Dauphant300

eux, n’étaient pas définis par le fleuve. Les problèmes pratiques de l’Atlas ont été 
nombreux: faire coïncider des données cartographiques établies dans deux États, 
mais aussi recadrer une historiographie cloisonnée et meurtrie par les conflits franco-
allemands. Mais les réflexions qu’ils ont suscitées ont nourri les journées d’études 
»Clio en cartes« depuis 2013, notamment »Clio« 5 en 2017: »Cartographier la fron-
tière«, jusqu’au colloque de 2019, »Produire la carte: représentations transfronta-
lières et interculturelles de l’Antiquité à nos jours«.

L’espace frontalier est aussi une réalité pour l’État, réalité majeure mais discrète: un 
État fort construit non une ligne mais un faisceau de lignes car il entend contrôler les 
deux côtés de la frontière. L’État construit une barrière mais ne s’y enclot pas; le mur 
n’existe que pour les riverains. On retrouve cette réalité dans nombre de situations 
médiévales de frontières dissymétriques entre les pouvoirs ou entre le maître de la 
frontière et les frontaliers, ainsi pour les Quatre rivières. Cela n’est pas un archaïsme: 
Michel Foucher observe aussi que l’Union européenne construit en même temps des 
frontières, celles de ses membres, et des limites, en fonction de coopérations régio-
nales à envergures très variables. Les frontières de ses États-membres ne bornent pas 
le pouvoir de l’UE: elles en sont un élément8.

Le danger contemporain pour l’écriture d’une histoire à deux faces serait une vi-
sion irénique de la frontière. Elle est un lieu de rencontre et d’hybridation, mais la 
conflictualité ne doit pas être minorée: c’est le cas du Limes romain, dont les antiqui-
sants ont peut-être trop accentué la dimension de lieu d’échange entre Romains et 
barbares. Pour les modernistes, il faut citer ici la traduction française, en 2009, du 
livre de Richard White sur la rencontre entre Français, Anglais et Amérindiens (1991) 
sous le titre franglais: »Le middle ground. Indiens, Empires et Républiques dans la 
région des Grands Lacs, 1650–1815«. Le middle ground a été reçu comme une notion 
alternative à la frontière. Contre une lecture trop irénique de Richard White, Gilles 
Havard maintient la notion de frontière dans le Pays d’en Haut: le métissage ne fait 
pas disparaître la domination impériale. Il faut conserver la notion de frontière qui 
permet de dire la tension entre le conflit et le bon voisinage, entre la marge, le centre 
et l’extérieur9. Chez White lui-même, le middle ground est une fenêtre temporelle 
entre des épisodes de domination: c’est un moment particulier de la frontière. C’est 
là la complexité de la frontière: elle peut être créatrice malgré ses promoteurs qui 
veulent instaurer un contrôle et pas forcément des échanges.

2. Les sociétés de frontière

La frontière a deux faces, elle a aussi une épaisseur sociale. Les sociétés y 
construisent leur espace, qui n’est pas un donné. Une des meilleures illustrations 
en est l’ouvrage de Renaud Morieux, »Une mer pour deux royaumes«. Selon le 
modèle de Peter Sahlins, il s’agit d’une histoire qui entreprend de se décentrer. 
Renaud Morieux y montre comment la Manche, »lieu commun« entre France et 

8	 Michel Foucher, L’Europe en ses frontières: entre Histoire, géographie et géopolitique, dans: 
Jean-Pierre Rioux, Marcel Spisser (dir.), La Frontière, rencontre des mémoires 2014, s. l. 2016, 
p. 275–284. 

9	 Michel Bertrand, Natividad Planas, Introduction, dans: id. (dir.), Les sociétés de frontière de 
la Méditerranée à l’Atlantique (XVIe–XVIIIe siècle), Madrid 2011, p. 1–20.



L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers 301

Angleterre, est une construction juridique et politique au XVIIIe siècle. Il passe de 
l’histoire des perceptions et des stéréotypes de deux peuples ennemis à une histoire 
d’interactions plus complexes. Au départ est posée l’existence de Français et d’An-
glais de part et d’autre de la mer: mais on aboutit à un espace commun à des popu-
lations beaucoup moins faciles à caractériser. La société de frontière se construit 
aussi en relation avec des discours extérieurs. Le discours d’appartenance est un dis-
cours, justement, qui peut servir des stratégies, comme celles des populations de 
l’entre-deux qui se veulent transnationales, tour à tour pêcheurs, corsaires, contre-
bandiers. Les smogleurs de Dunkerque, des contrebandiers, jouent sur le flou de leur 
appartenance: on ne connaît pas leur »vraie« nationalité. L’espace frontalier n’abrite 
donc pas simplement une société qui se définit en marge de l’État: elle joue un rôle 
structurant pour les groupes sociaux, en contexte impérial notamment. Ici, l’histoire, 
grâce à la sociologie, s’est emparée du concept d’ethnogenèse. L’histoire métisse de 
Serge Gruzinski a ainsi trouvé un terrain d’étude au Chili, avec Guillaume Boccara, 
»Guerre et ethnogenèse mapuche dans le Chili colonial. L’invention du Soi«, paru 
en 1998. Ces problématiques sont devenues fondamentales pour le haut Moyen 
Âge. Le constructivisme permet de penser la production des identités individuelles 
et collectives.

C’est ainsi que l’attention générale, en France comme ailleurs, s’est portée de la 
frontière au frontalier, de l’espace aux circulations et aux trajectoires collectives, 
mais aussi individuelles. Parmi les pionniers cités en introduction, j’aurais pu ou dû 
mentionner Bartholomé et Lucie Benassar, dont »Les chrétiens d’Allah. L’histoire 
extraordinaire des renégats«, paru en 1989, dresse le portrait d’individus inclas-
sables, ballottés par la vie et la mer. Les objets circulent comme les hommes. L’étude 
des transferts culturels, conçue pour étudier les idées, a glissé rapidement vers les 
objets: eux aussi sont des acteurs qui redéfinissent les frontières en les franchissant. 
On peut citer, récent et fascinant, »Exogenèses: objets frontière dans l’art euro-
péen, XVIe–XXe siècle«, qui étudie l’accueil et la transformation en Europe d’ob-
jets venus d’ailleurs: c’est la matérialité des transferts culturels. Ces objets qui co-
lonisent des lieux européens peuvent bien sûr être confrontés à la colonisation de 
l’imaginaire américain de Serge Gruzinski. La circulation des objets pose à son 
tour la question du pillage. La thèse de Rodolphe Keller sur l’économie de préda-
tion a montré combien ces pratiques sont un fondement de la domination sociale 
au haut Moyen Âge. C’est pourquoi la frontière est fondamentale pour les pou-
voirs qui, des deux côtés, se constituent autour de pratiques communes telles que la 
redistribution du butin: ce qui est vrai pour les Scandinaves l’est aussi pour les 
Francs. Finalement, le soi franc ressemble à l’autre barbare, Charlemagne partage 
peut-être la culture de la prédation des vikings. La frontière est alors non un mur 
mais un miroir étonnant.



Léonard Dauphant302

IV. La frontière comme laboratoire historiographique

La frontière est donc moins un mur qu’une société à part entière, liée à l’intérieur 
comme à l’extérieur: c’est bien pour cela qu’elle est un laboratoire d’étude privilégié 
de l’histoire sociale.

1. Des deux côtés, et aussi en haut et en bas

La marge, face aux sociétés voisines, expose les tensions internes et durcit les réalités 
sociales. C’est le cas par exemple entre haut et bas. Dans la politique frontalière, entre 
le pouvoir et les communautés locales, qui manipule qui? Pascal Buresi a étudié la ge-
nèse du mythe du Cid, sur la frontière ibérique: avant d’être le héros de la chrétienté, 
le Cid est une figure parmi d’autres de barons qui se taillent des principautés sur la 
frontière, au service des rois chrétiens ou même de rois musulmans (sans toutefois se 
convertir à l’islam). Ces barons ont aussi lutté contre l’extension du pouvoir monar-
chique. Dans les interstices de la frontière, ils ont l’opportunité de gagner l’indépen-
dance. En retour, on peut observer le grand enjeu de l’émergence de l’État face à eux. 
Christophe Duhamelle, lui, étudie dans l’Eichsfeld des communautés catholiques en-
tourées de protestants (»La Frontière au village«, 2010): la frontière impose ferveur et 
exemplarité face au concurrent confessionnel. Mais au temps des Lumières, les com-
munautés rurales sont également en butte au catholicisme éclairé des élites. La situation 
de frontière rend la réforme insupportable pour les paysans, car ils comparent le nou-
veau modèle aux pratiques de leurs voisins protestants. En Espagne médiévale comme 
en Allemagne moderne, la frontière est pour nous un révélateur indispensable, ne 
serait-ce que parce qu’elle rend les sources explicites. Le contact avec l’autre permet 
d’abord de connaître l’intérieur et ses tensions, de mesurer les niveaux de l’identité.

2. L’articulation du politique et du religieux

La frontière révèle aussi les liens entre les systèmes politiques et religieux. Bruno Du-
mézil montre ainsi combien la conversion des chefs barbares remet en cause leur légi-
timité: pour conserver la protection de ses ancêtres, Radbod le Frison refuse le bap-
tême. La frontière religieuse est aussi une frontière entre systèmes politiques. Les 
Wendes du XIe siècle étudiés par Geneviève Bührer-Thierry refusent le christianisme, 
mais ils combattent surtout l’expansion du pouvoir politique et fiscal ottonien. L’échec 
de la christianisation pacifique de la région peut ainsi être interprété selon la question 
de la frontière politique: à la différence des Polonais, les Wendes sont trop intégrés 
dans l’Empire pour espérer sauver l’indépendance de leur marche en devenant chré-
tiens. Cette proximité entre les types de frontières, où enjeux spirituels et politiques 
s’entremêlent, concerne aussi les pratiques: dans l’Eichsfeld du XVIIIe siècle, les 
processions catholiques marquent la frontière religieuse. Ces pratiques étudiées par 
Christophe Duhamelle ressemblent beaucoup aux formes de marquage du territoire 
urbain étudiées par Olivier Richard à Ratisbonne à la fin du Moyen Âge, avant 
l’époque des divisions confessionnelles10. Civiques ou dévotionnelles, les pratiques 
disent aussi l’honneur des communautés. Une frontière peut en cacher une autre.

10	 Olivier Richard, Mémoires bourgeoises: »Memoria« et identité urbaine à Ratisbonne à la fin du 
Moyen Âge, Rennes 2009.



L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers 303

3. Les mythes frontaliers

En dernier lieu, la frontière apparaît aussi comme un poste d’observation des repré-
sentations. Les frontières sont un double système de représentation: en Europe, la 
cosmographie découpe le monde en régions éternelles aux formes simples: Patrick 
Gautier Dalché l’a mis en valeur dès l’époque carolingienne11. Les territoires poli-
tiques sont plus fragmentés et mouvants mais ils sont toujours en relation avec la cos-
mographie. Ensuite, la frontière fascine: s’en approcher, c’est s’approcher de l’Autre 
mais aussi toucher l’Histoire: elle est du temps sédimenté. Elle fabrique ou on fa-
brique à son sujet des mythes sociaux. L’étude des mythes frontaliers permet un ul-
time travail d’historicisation. Le mythe peut tout d’abord être une source pour iden-
tifier une frontière oubliée. David Bramoullé a étudié l’expression »frontières bien 
gardées« des Fatimides: il s’agit d’un topos littéraire à l’époque mamelouk. Mais l’ex-
pression renvoie à une réalité disparue: le nom du diwan qui avait en charge la pro-
tection des côtes de l’empire fatimide. Les encyclopédistes mamelouks mythifient 
une pratique d’État que la perte des archives masquait largement.

Quand le mythe n’est pas mort, le déconstruire permet de retrouver les niveaux de 
sens de la frontière. Pascal Buresi étudie la genèse du mythe de la coexistence reli-
gieuse en Andalousie et en Espagne en général, la convivencia, qui a été élaboré à par-
tir des sources littéraires. Les sources littéraires islamiques entretiennent l’idée irré-
dentiste du Paradis perdu: ré-interprétées, elles se combinent avec les autres mythes 
de la frontière, qui parlent de régénération, comme celui du Cid. Le mythe de la Re-
conquista s’élabore au centre: la frontière n’a pas été un laboratoire mais un prétexte, 
a posteriori. La frontière devient alors un acteur de l’histoire culturelle, par la fasci-
nation ambiguë qu’elle exerce, faite de prestige et de peur. Dans un contexte plus 
apaisé, celle des frontières juridictionnelles du royaume de France, on trouve de tels 
effets. Claude Gauvard a montré comment les institutions royales, à Paris, utilisent le 
lieu commun de la violence de la frontière pour construire leur pouvoir: il y a là un 
imaginaire négatif de la marge dangereuse qui construit le centre. Mais à son tour, 
Colette Beaune montre que Jeanne d’Arc, telle qu’elle a été comprise par ses contem-
porains, doit venir de la frontière: celle-ci n’est pas seulement une zone de danger 
mais le lieu de tous les possibles. Voilà un grand acquis: de même que l’historien ne se 
contente plus du discours d’État, il tente de ne pas colporter le mythe mais entre-
prend d’en faire l’histoire, pleine de contradictions et de manipulations.

V. Conclusion

Notre conclusion doit d’abord remarquer le triomphe d’une approche sainement 
constructiviste: on n’étudie plus la frontière comme donné, mais sa »fabrique«, son 
»invention«, voire the Making of France, elle aussi fruit de l’histoire. Cette construc-
tion se déploie à son tour dans l’épaisseur du temps et de l’espace. Un angle mort de-
meure, cependant: l’écologie. Le lien entre la frontière et le milieu est pourtant fon-

11	 Patrick Gautier Dalché, Rapport préliminaire, dans: Thomas Lienhard (dir.), Construction 
de l’espace au Moyen Âge: pratiques et représentations. XXXVIIe Congrès de la SHMES (Mul-
house, 2–4 juin 2006), Paris 2007, p. 19.



Léonard Dauphant304

damental et dès 1988, Daniel Nordman évoquait ces enjeux dans les recherches hors 
de France dans une note critique. Le sujet devient plus brûlant chaque année, mais 
aujourd’hui encore, l’historiographie française ne s’intéresse guère à ces questions. 
Le paysage est encore pris comme un donné, et non comme une construction. L’éco-
système est-il la dernière frontière historiographique?

Dans cette ébullition, la définition des frontières est restée ambiguë: de quoi parle-
t-on, précisément? Nous sommes face au défi d’un dialogue renouvelé entre des dis-
ciplines aux objets différents. C’est ainsi que les border studies, associant géographes, 
sociologues et politistes, et l’Histoire, surtout pré-contemporaine, ont encore deux 
champs différents, qui dialoguent peu. Parle-t-on donc de la même chose? On peut 
observer, je pense, deux grandes tendances: poursuivre l’historicisation de l’étude des 
frontières politiques, où le discours d’État n’est plus relayé mais analysé comme un élé-
ment social parmi d’autres. C’est par exemple ma démarche de géohistorien. L’autre 
tendance a été d’aller chercher notamment dans l’historiographie anglo-saxonne un 
appareillage conceptuel inspiré de Frederick Jackson Turner. Les deux tendances 
doivent évidemment s’épauler; je remarquerai seulement qu’elles élisent des temps et 
des espaces différents, en fonction du développement des États et des régimes de ter-
ritorialité. J’étudie une frontière d’État sans conflit armé, qui ne sépare pas des peuples 
mais des juridictions tardo-médiévales. Dans des contextes de frontières impériales 
ou coloniales, ou dans le contexte du haut Moyen Âge, l’État est-il plus ou moins 
présent, plus ou moins violent, ou sommes-nous en face d’objets différents, de part et 
d’autre d’un fossé, celui de l’encellulement et de la genèse de l’État moderne? Nous ne 
pouvons donc que plaider pour un vrai comparatisme, qui pense les notions dans leur 
contexte et articule représentations et pratiques de terrain, et qui soit appuyé 
massivement sur la cartographie, pour saisir toutes les dimensions de la frontière.

Bibliographie sélective

Atlas historique d’Alsace (http://www.atlas.historique.alsace.uha.fr/fr/ [23/02/2020]).
Nacima Baron et al. (dir.), Ériger et borner diocèses et principautés au Moyen Âge, 

Villeneuve d’Ascq 2017.
Colette Beaune, Jeanne d’Arc, Paris 2009. 
Bartholomé et Lucie Benassar, Les Chrétiens d’Allah. L’histoire extraordinaire des 

renégats, Paris 1989.
Hélène Blais et al. (dir.), Histoires d’espaces. Territoires et limites: autour de Daniel 

Nordman, Saint-Denis 2018.
Ead. et al. (dir.), Territoires impériaux. Une histoire spatiale du fait colonial, Paris 2011.
Guillaume Boccara, Guerre et ethnogenèse mapuche dans le Chili colonial. L’in-

vention du Soi, Paris 1998. 
David Bramoullé, Les Fatimides et la mer (341–567/953–1171): du rêve mystique à 

l’empire du large, thèse dir. Christophe Picard, Paris I, 2012.
Geneviève Bührer-Thierry, Les »réactions païennes« dans le nord de l’Europe au 

milieu du XIe siècle, dans: L’expansion occidentale (XIe–XVe siècles). Formes et 
conséquences, XXXIIIe Congrès de la SHMES, Madrid 2002, p. 203–214.

Pascal Buresi, La frontière entre chrétienté et Islam dans la péninsule Ibérique: du 
Tage à la Sierra Morena, fin XIe–milieu XIIIe siècle, Paris 2004.

http://www.atlas.historique.alsace.uha.fr/fr/


L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers 305

Id., La frontière: laboratoire des mythes dans la péninsule Ibérique (Xe–XVe siècle)?, 
dans: Cahiers de la Méditerranée 86 (2013), p. 237–256.

Benjamin Castets-Fontaine et al. (dir.), Deux frontières aux destins croisés? Étude 
interdisciplinaire et comparative des délimitations territoriales entre la France et 
la Suisse, entre la Bourgogne et la Franche-Comté (XIVe siècle–XXIe siècle), 
Besançon 2019.

Sabine du Crest (dir.), Exogenèses: objets frontière dans l’art européen, XVIe–XXe 
siècle, Paris 2018.

Léonard Dauphant, Le Royaume des quatre rivières. L’espace politique français au 
XVe siècle (1380–1515), Seyssel 2012.

Christophe Duhamelle, La Frontière au village: une identité catholique allemande 
au temps des Lumières, Paris 2010.

Bruno Dumézil, Les racines chrétiennes de l’Europe: conversion et liberté dans les 
royaumes barbares, Ve–VIIIe siècle, Paris 2005.

Thierry Dutour, Sous l’empire du Bien. »Bonnes gens« et pacte social (XIIIe–XVe 
siècles), Paris 2015.

Lucien Febvre, Frontière, dans: Revue de synthèse historique 14 (1928), p. 31–44; 
rééd.: Frontière, le mot et la notion, dans: id., Vivre l’Histoire, éd. Brigitte 
Mazon, Paris 2009, p. 379–389.

Michel Foucher, L’invention des frontières, Paris 1987.
Id., Fronts et Frontières: un tour du monde géopolitique, Paris 1988.
Claude Gauvard, L’opinion publique aux confins des états et des principautés au 

début du XVe siècle , dans: Les Principautés au Moyen-Âge. Actes du 4e congrès 
de la SHMES, Bordeaux 1973, p. 127–152.

Géoconfluence, article »Frontière« (http://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/
frontieres [23/02/2020]).

Serge Gruzinski, La colonisation de l’imaginaire. Sociétés indigènes et occidentali
sation dans le Mexique espagnol XVIe–XVIIIe siècle, Paris 1988.

Gilles Havard, Empire et métissages: Indiens et Français dans le Pays d’en Haut, 
1660–1715, Paris, Québec 2003.

Rodolphe Keller, Laury Sarti (dir.), Pillages, tributs, captifs. Prédation et sociétés 
de l’antiquité tardive au haut Moyen-Âge/Plünderungen, Tributzahlungen und 
Gefangennahmen: die Aneignung von fremdem Eigentum von der Spätantike 
zum frühen Mittelalter, Paris 2018.

Anne Lemonde, Le temps des libertés en Dauphiné: l’intégration d’une principauté 
à la couronne de France, 1349–1408, Grenoble 2002.

Anne Lunven, Du diocèse à la paroisse. Évêchés de Rennes, Dol et Alet/Saint-Malo 
(Ve–XIIIe siècle), Rennes 2014.

Florian Mazel, L’évêque et le territoire: l’invention médiévale de l’espace, Paris 2016.
Renaud Morieux, Une mer pour deux royaumes, Rennes 2008; trad. augm.: The 

Channel: England, France and the construction of a maritime border in the eigh-
teenth century, Cambridge 2016.

Daniel Nordman, Frontières de France. De l’espace au territoire XVIe–XIXe siè-
cle, Paris 1989.

Id., Frontière, histoire et écologie, dans: Annales 43/1 (1988), p. 277–283.

http://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/frontieres
http://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/frontieres


Léonard Dauphant306

Stéphane Pecquignot, Pierre Savy (dir.), Annexer? Les déplacements de frontières 
à la fin du Moyen Âge, Rennes 2016.

Jean-Marie Poisson (dir.), Frontière et peuplement dans le monde méditerranéen au 
Moyen Âge, Rome, Madrid 1992.

Peter Sahlins, Boundaries: The Making of France and Spain in the Pyrenees, 
Berkeley, California 1989; trad. fr.: Frontières et identités nationales: la France 
et l’Espagne dans les Pyrénées depuis le XVIIe siècle, Paris 1996.

Robert Sauzet et al. (dir.), Les Frontières religieuses en Europe du XVe au XVIIe 
siècle. Actes du XXXIe colloque international d’études humanistes, Tours, 1988, 
Paris 1992.

Transferts culturels franco-allemands, Revue de Synthèse, avril–juin 1988, n° spécial 
dirigé par Michel Espagne et Michael Werner.

Nicolas Verdier, La carte avant les cartographes: l’avènement du régime carto-
graphique en France au XVIIIe siècle, Paris 2015.



Susanne Rau

GRENZEN UND GRENZRÄUME IN DER 
DEUTSCHSPRACHIGEN GESCHICHTSWISSENSCHAFT

Bei einem ersten Blick auf das Thema möchten sich Expertinnen oder Experten fra-
gen, worin denn die Aktualität und Innovativität des Grenzthemas in der Geschichts-
wissenschaft liege1. Meiner eigenen wissenschaftsbiographischen Erinnerung nach 
begann die historische Grenzforschung mit Peter Sahlins Buch über die Pyrenäen-
Grenze (1989)2,während etwa zu derselben Zeit im Zuge des Falls der Mauer For-
schungen zur deutsch-deutschen sowie zur Ost-West-Grenze angestoßen wurden, 
die sich bald auch auf die früheren Epochen ausweiteten3. »Aktuell« ist das Thema 
aber nach wie vor – bzw. erneut: Seit der sogenannten Flüchtlingskrise (2015/2016), 
seit den Plänen des US-amerikanischen Präsidenten, eine Mauer im Süden der USA 
zu ziehen, beschäftigt es uns wieder. Und dies nicht nur in der öffentlichen Debatte, 
sondern weil wir auch persönlich davon betroffen sind, weil unsere Mobilität wieder 
zunehmend kontrolliert wird. Erfahrbar wird es an den vermehrten Grenzkontrollen 
an den Landesgrenzen wie auch an den Flughäfen. Und wer heute dienstlich ins Aus-
land reisen möchte, muss einen Nachweis der Sozialversicherung mit sich führen. 
Diese sogenannte A1-Bescheinigung muss rund acht Wochen vor Abreise beantragt 
werden: mit genauen Daten des Auslandsaufenthalts wie auch der Adresse der Unter-
kunft. Wird an der Grenze festgestellt, dass man keine solche Bescheinigung bei sich 
hat, hat man gegen ein EU-Gesetz verstoßen. Bis zu 50 000 Euro Strafe können einem 
selbst bzw. dem Arbeitgeber auferlegt werden, sollte man dabei ertappt werden. 

Diese politische Aktualität fordert auch unsere Konzepte heraus. Der italienische 
Philosoph Giorgio Agamben hat es so formuliert: 

»The refugee should be considered for what he is, that is, nothing less than a 
border concept that radically calls into question the principles of the nation-
state and, at the same time, helps clear the field for a no-longer-delayable 
renewal of categories4.« 

1	 Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, der anlässlich der Sommeruniversität »Grenzen 
und Grenzräume« des Deutschen Historischen Instituts Paris im Mai 2019 gehalten wurde. Er 
bildet das Pendant zu dem die französische Forschung betreffenden Beitrag von Léonard Dau-
phant in diesem Band (S. 295–306). Für einen ausführlichen Tagungsbericht vgl. Jan-Luca Al
brecht, Christina Ehemann, Wahrnehmung und Darstellung von Grenzen und Grenzräumen 
in der Vormoderne (9.–18. Jahrhundert)/Perceptions et représentations des frontières et des 
espaces frontaliers au Moyen Âge et à l’époque moderne (IXe–XVIIIe siècles), 21.5.2019–
24.5.2019 Paris, in: H-Soz-Kult, 12.11.2019, URL: <www.hsozkult.de/conferencereport/id/
tagungsberichte-8508> (1.12.2019).

2	 Peter Sahlins, Boundaries. The Making of France and Spain in the Pyrenees, Berkeley 1989. 
3	 Wulf Wäntig, Grenzerfahrungen. Böhmische Exulanten im 17. Jahrhundert, Konstanz 2007. 
4	 Giorgio Agamben, We Refugees, in: Symposium 49/2 (1995), S. 114–119; online-Version: The 



Susanne Rau308

Wenn wir Geschichtswissenschaft auch als Gegenwarts-Wissenschaft betreiben wol-
len, in dem Sinne, dass uns gegenwärtige Probleme dazu anregen, neues (histori-
sches) Wissen zu produzieren, altes Wissen zu korrigieren oder aber unsere Katego-
rien zu überdenken, dann ist genau dies jetzt unsere Aufgabe. 

Der Fokus soll im Folgenden auf der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 
liegen und diesen Forschungsstand rekapitulieren. Eine deutsch-französische Ar-
beitsaufteilung lässt sich jedoch aus verschiedenen Gründen nicht konsequent durch-
halten, gerade weil es auch in diesem Forschungsfeld längst einen Austausch über die 
nationalen Grenzen hinweg gibt und wir entweder gemeinsam forschen oder Anre-
gungen – eben ohne Rücksicht auf Sprache und Nation, wie das im 20. Jahrhundert 
noch lange der Fall war – übernehmen. 

Um einen Ausgangspunkt zu haben, nimmt man jedoch am besten die jüngst er-
schienene Habilitationsschrift von Andreas Rutz über territoriale Grenzziehungen 
im Heiligen Römischen Reich zur Hand5.

Beginnen möchte ich mit einer kurzen Einleitung zum Problem des Grenzbegriffs 
und zum Zusammenhang von Grenzen und Räumen bzw. zur Rolle von Grenzen in 
sozialen Verräumlichungsprozessen (I.). Anschließend folgt eine deutsche und fran-
zösische Perspektive auf den Rhein aus der Zeit um 1930 (II.). Dann gehe ich noch-
mals etwas vertiefter auf die Geschichte der Grenze und ihrer Begrifflichkeiten (III.) 
ein und schließe mit einer Rekapitulation des Forschungsstandes (IV.) und einem 
Fazit (V.). 

I. Einleitung

Grenzen muss man historisch und systematisch betrachten. Dies erscheint nicht zu-
letzt deshalb notwendig, weil der Begriff der Grenze nicht nur die Bedeutung einer 
territorialen und sozialräumlichen Markierung trägt, sondern weil es auch einen me-
taphorischen Gebrauch gibt. Jürgen Osterhammel schrieb bereits 1995, dass es sich 
bei dem Grenz-Begriff um eines der schillerndsten Metaphern-Konzepte der Sozial- 
und Kulturwissenschaften handele6. Dies macht die Sache schwierig, weil die Ebe-
nen oft vermischt werden. Andererseits gibt es auch Übergänge zwischen realen 
(also materialisierten) und metaphorischen (unsichtbaren oder imaginierten) Gren-
zen. Diese sind auch in einem viel zitierten Satz der Simmelschen Theorie der Gren-
ze enthalten: »Die Grenze ist nicht eine räumliche Tatsache mit soziologischen 
Wirkungen, sondern eine soziologische Tatsache, die sich räumlich formt7.« Das 
Verhältnis zwischen Sozialem und Räumlichem ist nach Simmel also nicht einfach 

European Graduate School, URL: http://www.faculty.umb.edu/gary_zabel/Courses/Phil%20
108-08/We%20Refugees%20-%20Giorgio%20Agamben%20-%201994.htm (19.12.2019). 

5	 Andreas Rutz, Die Beschreibung des Raums. Territoriale Grenzziehung im Heiligen Römi-
schen Reich, Köln, Weimar, Wien 2018 (Norm und Struktur, 47). 

6	 Jürgen Osterhammel, Kulturelle Grenzen in der Expansion Europas, in: Saeculum 46 (1995), 
S. 101–138, hier S. 108. 

7	 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung [1908], in: 
Georg Simmel Gesamtausgabe, Bd. 11, Frankfurt a. M. 1992, S. 697; zum Simmelschen Raumbe-
griff vgl. auch Georg Simmel, Soziologie des Raumes, in: ders., Aufsätze und Abhandlungen 
1901–1908, hg. von Rüdiger Kramme u. a., Frankfurt a. M. 1995, S. 132–183. 



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 309

relational, sondern, wenn man diesen Satz ernst nimmt, als Nacheinander zu sehen. 
Zuerst formiert sich eine Gruppe – ggf. auch eine große Gruppe wie ein Staat –, dann 
verräumlicht sich diese Gruppe oder auch ein sozialer Prozess. Es mag im realen Le-
ben immer Gegenbeispiele geben, wichtig ist hier eher die dahinterstehende theore-
tische Aussage, welche besagt, dass eine Grenze nicht als räumliche Tatsache quasi 
natürlich vorgegeben ist, sondern selbst etwas gesellschaftlich Geschaffenes ist. 

Grenzen, so habe ich an anderer Stelle bereits geschrieben, stellen eine wichtige 
Raumfigur dar, insofern sie zur Unterscheidung von Gruppen dienen, die sich damit 
ihre eigenen Räume zuweisen. Grenzen müssen nicht immer materiell sein, sie kön-
nen symbolisch (durch Umritte oder Umgänge) vollzogen werden oder nur in den 
Köpfen existieren8. Verschiedene Typen lassen sich unterscheiden, funktional (von 
Nachbarschaftsgrenzen bis Staatsgrenzen) wie förmlich (von Grenzsymbolen über 
punktuelle Markierungen bis zu Linien). Dies kann noch weiter ausdifferenziert 
werden, und es wird dabei auch deutlich, dass auch die Grenze eine Geschichte hat. 
Zunächst soll jedoch auf die angekündigte Gegenüberstellung zweier Perspektiven 
auf den Rhein, der zu einer bestimmten Zeit deutsch-französische Grenze wurde, 
eingegangen werden. Nicht weiter relevant ist, aber keineswegs vergessen soll dabei 
werden, dass der Strom bereits von Cäsar als Grenze zur zivilisierten römischen 
Welt imaginiert, zugleich aber als Transportweg genutzt wurde9. 

II. Eine deutsch-französische Perspektive:  
Karl Haushofer und Lucien Febvre

Ich möchte im Folgenden Karl Haushofer und Lucien Febvre in eine Gegenüberstel-
lung bringen. Haushofer war Geograph, Febvre Historiker; beide haben sie jedoch 
disziplinäre Grenzen überschritten, der Erste mehr zur Politik, der andere mehr zur 
Geographie. Beide sind wichtige Grenzforscher des frühen 20. Jahrhunderts, der 
eine auf deutscher, der andere auf französischer Seite. Beide haben sie ein Buch zum 
Rhein geschrieben, doch sie argumentieren und schreiben auf sehr unterschiedliche 
Weise. 

Karl Haushofer (1869–1946) Lucien Febvre (1878–1956)
– �Grenzen in ihrer geographischen und 

politischen Bedeutung, Berlin-Grune-
wald 1927 (mit 32 Skizzen); Heidelberg 
21939 (mit 89 Skizzen).

– �(Hg.): Der Rhein. Sein Lebensraum, 
sein Schicksal, 3 Bde., Berlin-Grune-
wald 1928–1931.

– �(mit Albert Demangeon) Le Rhin. 
Problèmes d’histoire et d’économie, 
Paris 1931; Der Rhein und seine Ge-
schichte, übers. von Peter Schöttler, 
Frankfurt a. M. 2006.

8	 Susanne Rau, Räume. Konzepte – Wahrnehmungen – Nutzungen, Frankfurt a. M. 22017 (Histo-
rische Einführungen, 14), S. 149. 

9	 Ulrich Lambrecht, Der Rhein im Denken der Römer, in: Internetportal Rheinische Ge-
schichte, URL: http://rheinische-geschichte.lvr.de/Epochen-und-Themen/Themen/der-rhein-
im-denken-der-roemer/DE-2086/lido/5d63a243246c37.82044604 (30.12.2019). 



Susanne Rau310

Zunächst zu Karl Haushofer: Dieser war ein Münchner Geograph und prägte das 
deutsche Verständnis eines deterministischen Raumbegriffs auf Basis der Arbeiten 
von Friedrich Ratzel (1844–1904), der Zoologe und Geograph war10. Seine Geopoli-
tik beruhte auf dem Verständnis, dass räumliche Bedingungen eine wichtige Voraus-
setzung für die Erklärung politischer Strukturen und Prozesse besonders im inter-
nationalen Kontext begründen. Deswegen sei auch der Staat keine abstrakte Größe, 
sondern unmittelbar auf seine geographischen Bedingungen bezogen. Geopolitik 
verstand er als »biogeographische Ergänzung einseitig bodenfremder Staatslehren«11. 

Diese Geopolitiker übernahmen den Begriff »Lebensraum« aus der Biologie und 
übertrugen ihn auf ihre machtpolitischen Überlegungen in den Beziehungen zwi-
schen Großmächten und kleineren Staaten. So war Haushofer ein Mitbegründer der 
deutschen Variante der Geopolitik, trug dazu bei, dass das Wort »Lebensraum« in 
die nationalsozialistische Sprache einfloss und legitimierte damit indirekt die Le-
bensraumpolitik der Nationalsozialisten. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde sein 
Raumbegriff diskreditiert, und seine Person verschwand in der Bedeutungslosigkeit. 

Die Verräumlichung des politischen Denkens im Laufe des 19. Jahrhunderts war 
kein speziell deutsches Phänomen, sondern ein europäisches, das mit der Entwick-
lung und Konkurrenz der Nationalstaaten und der Herausbildung nationaler Volks-
wirtschaften einherging. Dennoch gab es Unterschiede bezüglich der Liaison von 
Wissenschaft und Politik, insbesondere, wenn aus biogeographischen Verhältnissen 
politische Ansprüche abgeleitet wurden. Zur Veranschaulichung soll hier noch eine 
Passage aus seiner Grenz-Schrift dienen. Haushofer zufolge ist das »Raumgefühl« 
der Deutschen »kontinental und potamisch«12. Schon die »Germanen als Söhne was-
serreicher Ursiedlungen« hätten ein besonderes Verhältnis zur »Wasserlaufgrenze« 
gehabt. Als »flusslebiges Volk« seien die Germanen notwendigerweise jeweils auf 
beiden Ufern anzutreffen. Für solche Völker können Flüsse niemals Grenzen sein. 
Potamisches Raumempfinden könne sich nur schwer mit politischen Entschei-
dungen abfinden, die Ethnie und Raum auseinanderreißen. In diesem Stil geht die 
Argumentation weiter. In gleicher Weise führte Haushofer den sogenannten Bevöl-
kerungs-»Druckquotienten« ein, auf dessen Basis er von einer neuen politischen 
Ordnung verlangte, über die staatspolitischen Grenzen hinauszugreifen. Das dahin-
terliegende geopolitische Prinzip lautete: Volksgrenzen mit Staatsgrenzen in Über-
einstimmung zu bringen13. 

Lucien Febvre hingegen war ein Historiker mit Interessen für die Geographie; er 
gehörte der ersten Generation von Schülern des Geographen Paul Vidal de la Blache 
an. Er vertrat die These, dass Geschichte und Geographie zusammengehören, und 
setzte dem deterministischen Raumbegriff von Ratzel einen auf Possibilismus basie-

10	 Das Folgende beruht im Wesentlichen auf Rau, Räume (wie Anm. 8), S. 33 f., und Dan Diner, 
»Grundbuch des Planeten«. Zur Geopolitik Karl Haushofers, in: Vierteljahreshefte für Zeitge-
schichte 32 (1984), S. 1–28. 

11	 Zit. nach Diner, »Grundbuch« (wie Anm. 10), S. 3. 
12	 Ibid., S. 19 f.; Karl Haushofer, Grenzen in ihrer geographischen und politischen Bedeutung, 

Berlin-Grunewald 1927, Kap. XVI. Die Wasserlaufgrenze, S. 159–169. – »Potamisch« leitet sich 
von der Potamologie her. Das ist ein Teilgebiet der Hydrologie und Geographie, das sich mit der 
Erforschung von Flüssen beschäftigt. »Potamisch« heißt bei Haushofer folglich »flussbezogen«.

13	 Diner, »Grundbuch« (wie Anm. 10), S. 20. 



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 311

renden entgegen. Für ihn galt nicht die Unterwerfung unter natürliche Gegebenhei-
ten, sondern die Nutzung gegebener Möglichkeiten durch Akteure. 

In seiner Studie über den Rhein steht mit dem Fluss Rhein zwar ein geographi-
sches Objekt im Zentrum, jedoch wird es nicht als naturgegeben angenommen, son-
dern als von Menschen geschaffen interpretiert. 

Febvre arbeitete mehrere grundlegende Annahmen über räumliche Dimensionen 
des Flusses heraus. Zum einen, dass der Rhein ein Produkt der menschlichen Ge-
schichte sei, und zum anderen, dass er als Grenze eine politische Funktion wahrneh-
me. Des Weiteren ist die Geschichte des Rheins als Geschichte der urbanen Kultur 
zu verstehen, und schließlich stellt er den kulturellen Aspekt und den Einfluss auf 
und die Vereinnahmung des im Grenzgebiet lebenden Individuums durch die beiden 
Nationen Frankreich und Deutschland in den Vordergrund. 

Für ihn vereint der Rhein Sprachen, Kulturen und Wirtschaftssysteme. Er sah im 
Rhein also vor allem die verbindende Funktion und sprach von einem Schmelztie-
gel14. Es war erst der Mediävist Jacques Rossiaud, der viele Jahre später formulierte, 
dass die Frage, ob ein Fluss Trennlinie oder Verbindung sei, falsch gestellt sei, weil 
ein Fluss – wie jede andere Grenze auch – immer beides sei, Trennlinie und Verbin-
dung15. 

Febvre hat mit seinem Ansatz die Forschung in Europa inspiriert, die Grenzthe-
matik unter dem ambivalenten Verhältnis von Natur und Raum sowie Kultur und 
Mentalität zu untersuchen. Febvre thematisierte den Rhein als eine Geschichte der 
Grenzmentalität und gilt deswegen zusammen mit Marc Bloch als Pionier der Men-
talitätsgeschichte, die als Ablösung der klassischen Ereignisgeschichte gesehen wird. 
Er begründete damit eine Mikro-Geschichte von Grenzräumen. 

Bertrand Müller hat in seinem Buch über Febvre dessen Verhältnis zu Haushofer 
herausgearbeitet16. Der Studie von Müller ist zu entnehmen, dass Febvre sehr genau 
die Forschungen outre-Rhin verfolgt hat. Febvre hat 1929 in der »Revue critique 
d’histoire et de littérature« die Entwicklung einer Kartographie der Geopolitik nach-
gezeichnet, indem er dem französischen Publikum die neue Disziplin der sogenann-
ten Siedlungskunde sowie eine Serie neuer Atlanten vorstellte. Unter dem Anschein 
des Neuen trete hier etwas auf, das in seinen Augen nichts anderes als eine »replâtra-
ge du ratzélianisme d’avant 1914« sei, also ein Nachverputzen oder Abkupfern eines 
Ratzelianismus von vor 1914, der vergeblich versuche, Rasse, Boden und Staat zu 
verbinden. Dies habe jedoch weder etwas mit politischer Geographie noch mit der 
historischen Geographie nach Jean Brunhes und Camille Vallaux zu tun. Die Geo-
politik in der Nachfolge von Ratzel und Haushofer kritisierte er auf Schärfste, insbe-
sondere beklagte er deren politische Tendenzen, die Unterwerfung zunächst unter 
pan-germanistische, dann unter nazistische Thesen. 1932 publizierte auch Albert 

14	 Lothar Baier, Wie eine Grenze entsteht und vergeht, in: Die Zeit, 7. Oktober 1994, URL: https://
www.zeit.de/1994/41/wie-eine-grenze-entsteht-und-vergeht/komplettansicht (23.12.2019): 
»Der Rhein gibt sich nicht damit zufrieden, eine Grenze zu sein, also etwas, das abseits, am 
äußersten Rand liegt: wie ein Saum oder irgendein Graben. Er will vielmehr ein Schmelztie-
gel sein.« 

15	 Jacques Rossiaud, Le Rhône au Moyen Âge, Paris 2007, S. 114 f. 
16	 Bertrand Müller, Lucien Febvre, lecteur et critique, Paris 2003. Vgl. hier auch für die Nachwei-

se zum Folgenden. 



Susanne Rau312

Demangeon, ein Schüler Vidal de la Blaches, einen Artikel in den »Annales de la 
géographie«, der in dieselbe Richtung ging: »nous devons constater que la géopoli-
tique allemande renonce délibérément à tout esprit scientifique. Depuis Ratzel, elle 
n’a pas progressé. […] La géopolitique est un coup monté, une machine de guerre«. 

Ob nun hellsichtige Geographen und Historiker wie Demangeon und Febvre da-
für verantwortlich sind, dass die französischen Geographen nicht ins Politische ab-
gedriftet sind, lässt sich heute schwer sagen. Wenn sie nicht gerade dem Possibilis-
mus Febvres gefolgt sind, haben sie sich wirtschaftlichen Fragen zugewandt oder 
haben Regionalstudien betrieben. Jacques Ancel, ein Zeitgenosse Febvres, meinte 
einmal, dass die Untersuchung der Beziehungen zwischen zwei Ländern in Frank-
reich nur in zwei Werken gründlich durchgeführt worden sei: in »La France de 
l’Est«, ein Buch über Elsass-Lothringen von Vidal de la Blache17, und in »Le Rhin« 
von Demangeon und Febvre. 

III. Eine kurze Geschichte der Grenze und der Grenzbegriffe

Im Folgenden soll ein kurzer historischer Abriss zu Grenzformationen sowie ein 
Einblick in die Begriffsgeschichte gegeben werden. Auf die Geschichte der Grenze 
einzugehen, heißt immer auch, sich mit der Dynamik dieser Raumfigur zu beschäf-
tigten bzw. diese Dynamik als Grundmerkmal anzuerkennen. 

Eine radikale Historisierung der Grenze bedeutet nicht zuletzt auch, dass Gren-
zen historische Produkte sind und deren Funktionen entsprechende gesellschaftsge-
schichtliche Hintergründe haben. Sie sind niemals einfach nur »natürlich«, sondern 
von Menschen gesetzt oder bestimmt – und damit allenfalls mit Bedeutungen verse-
hene Markierungen in der Natur (Gebirgszüge, Flussläufe etc.). Typisch für die Vor-
moderne scheint mir zu sein, dass verschiedene Grenzen keineswegs deckungsgleich 
sein mussten und dass sich insofern die durch sie eingegrenzten (politischen, diö-
zesanen, rechtlichen, sprachlichen etc.) Räume verschachtelten oder überlagerten. 
Schon eine kursorische Geschichte der Grenze zeigt die latente Instabilität dieser 
Raumfigur auf, die sich in Prekarität, Vagheit, Durchlässigkeit, Unterwanderungs-
möglichkeit (z. B. bei Flucht oder wirtschaftlichem Tausch), temporären Öffnungen 
oder auch ihrem Fortleben nach offizieller Abschaffung zeigt. Eine solche Geschich-
te der Grenze läuft schließlich auf die Formulierung zweier Paradoxien hinaus:

1. Eine Grenze funktioniert oft nur, solange sie nicht infrage gestellt wird. 
2. Ohne Grenzen gibt es kein Miteinander (also keine sozialen Gruppen). 

Grenzen sind demnach ebenso notwendig wie prekär. Diese Hypothesen zu disku-
tieren ist wichtig, um Perspektiven für eine interdisziplinäre Grenzforschung zu for-
mulieren. 

Schon ein kurzer Blick in die Begriffsgeschichte kann zeigen, dass der deutsche 
Begriff Grenze sehr viel stärker mit Starrheit, Linearität oder Präzision konnotiert 
wird als etwa die englischen border, boundary und frontier oder die französischen 
Ausdrücke confin oder frontière. Begriffsgeschichtlich lässt sich verfolgen, wie sich 

17	 Paul Vidal de la Blache, La France de l’Est (Lorraine – Alsace), Paris 41917.



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 313

das semantisch weite Bedeutungsfeld der Grenze – als lokale und temporale Bestim-
mung, verschiedene Bedeutungen wie Linie, Gebiet und Zone umfassend – seit dem 
Spätmittelalter in den indogermanischen Sprachen verengt und wie sich insbesonde-
re im Deutschen die Vorstellung von der Linearität der Grenze (das vom slawischen 
granica als etwas, das herausragt, kommt) durchsetzt18. Verstanden als Linie ist die 
Grenze das Produkt eines neuzeitlichen Ordnungsdiskurses und einer philosophisch 
inspirierten Praxis, die Dinge der Welt einer begrifflichen Trennung und Kategorisie-
rung zu unterziehen. Diese kulturell erzeugten Ordnungsdiskurse haben sich auch in 
bestimmten Grenzpraktiken niedergeschlagen bzw. wurden zu Grenzordnungen ver-
stetigt. Solche Ordnungen wurden dann häufig auch spatialisiert, indem Grenzen – 
die eben nie einfach gegeben sind – gesetzt wurden, um den Raum zu markieren und 
damit neue geographische Objekte hervorzubringen. Als Raumfigur wird die Gren-
ze dann auch zu einer Figur gesellschaftlicher Öffnung und Schließung.

Gehen wir weit in die Geschichte zurück, so zeigen sich die ältesten materiellen, 
zivilisatorischen Grenzen in Form von Stadtmauern. Diese dienten aller Wahr-
scheinlichkeit nach nicht nur dem Schutz vor Feinden, sondern auch dem Schutz 
vor Naturgewalten wie etwa dem Hochwasser19. Dies konnte für den Fall der Mau-
ern von Jericho gezeigt werden. Denn bei starkem Regen verwandelten sich die 
benachbarten Wadis schnell in reißende Ströme. Religiös-kultische Elemente an 
einem Turm der Stadtbefestigung von Jericho, die als eine der ältesten Städte der 
Welt gilt, weisen zudem darauf hin, dass der Turm neben einer möglichen fortifika-
torischen auch eine kultische Funktion hatte. Ahnenkult und dazugehörige Riten 
konnten auch dazu dienen, einschneidende Ereignisse – sei es ein Hochwasser oder 
ein Angriff von außen – zu bewältigen bzw. zu transzendieren. Wir befinden uns 
hier im jüngeren vorkeramischen Neolithikum, in der Zeit zwischen etwa 8600 und 
6200 v. Chr. 

Für das europäische Mittelalter hat Reinhard Stauber ferner darauf hingewiesen, 
dass die Vorstellung von Grenze eng mit dem Gedanken des Eigentums zusammen-
hängt, und zwar zunächst nur in einem privatrechtlichen Sinne: Wer Grund und Bo-
den oder ein Haus besaß, durfte dieses – zu seinem Schutz – abgrenzen20. Bislang gibt 
es allerdings keine Belege für die zunächst naheliegend erscheinende These, Grenze 
habe in diesem Sinne zuerst die Scheidelinie zwischen privaten Besitztümern be-
zeichnet, die dann auf politische Gebilde übertragen worden sei. 

18	 Stefan Böckler, ›Grenze‹ und frontier. Zur Begriffs- und Sozialgeschichte zweier Schließungs-
paradigmen der Moderne, in: Petra Deger, Robert Hettlage (Hg.), Der europäische Raum. 
Die Konstruktion europäischer Grenzen, Wiesbaden 2007, S. 25–48; vgl. auch Susanne Rau, 
Benjamin Steiner, Europäische Grenzordnungen in der Welt Ein Beitrag zur Historischen 
Epistemologie der Globalgeschichtsschreibung, in: Themenportal Europäische Geschichte, 
01.01.2013, URL: www.europa.clio-online.de/essay/id/artikel-3734 (20.12.2019). Daher stammt 
auch der im Text folgende Satz. 

19	 Hermann Parzinger, Die Kinder des Prometheus. Eine Geschichte der Menschheit vor der 
Erfindung der Schrift, München 2015, S. 118–128, bes. S. 122–124. 

20	 Zum Folgenden: Reinhard Stauber, Kinji Akashi, Grenze, in: Friedrich Jaeger (Hg.), Enzy
klopädie der Neuzeit Online, URL: http://dx.doi.org/10.1163/2352-0248_edn_a1509000 (23.12.
2019).



Susanne Rau314

Erste herrschaftliche Grenzbeschreibungen lassen sich in Europa schon im 8. Jahr-
hundert nachweisen21. Solche Grenzbeschriebe finden sich vielfach in Urkunden. 
Als Grenzen wurden vor allem Gewässerverläufe und Wege genannt, also Dinge, die 
in der Natur vorkamen. Im Spätmittelalter tauchen vermehrt Grenzpfähle aus Holz 
und Grenzsteine auf. 

Erst in der Frühen Neuzeit, insbesondere im Zeitalter des Absolutismus, haben 
wir es mit der Einführung von Territorialgrenzen zu tun. König Heinrich IV. von 
Frankreich etwa hat Grenzverläufe aufnehmen und kartieren lassen. So entstand um 
1600 auch eine erste Kartenfolge, auf der die Picardie in Form einer gepunkteten Li-
nie eingezeichnet war. Unter Ludwig XIV. hat der Festungsbaumeister Vauban die 
französische Außengrenze angelegt und mit Bastionen versehen. Grenzumritte und 
-befragungen lassen sich Mitte des 17. Jahrhunderts auch im Herzogtum Gotha 
nachweisen, wo Veit Ludwig von Seckendorff (1626–1692) als Hof- und Justizrat tä-
tig war22. Typisch für die Vormoderne ist ferner, dass es verschiedene »eingegrenzte 
Flächen« (z. B. Herrschaften oder Diözesen) gab, die aber keineswegs immer de-
ckungsgleich waren, sondern sich oft nur teilweise überlappten. Zur Nicht-De-
ckungsgleichheit kirchlicher, politischer, bisweilen auch noch juristischer Realitäten 
kamen Praktiken wie der Handel oder Transhumanz hinzu, die sich an etwaigen 
Grenzlinien wenig störten. Alle diese sich überlappenden Realitäten (wie die weitere 
Existenz von Adelsherrschaften) zeigen, wenn nicht die »Grenzen«, dann wenigs-
tens eine Alternative des Nationalstaats auf.

Nicht zu vergessen ist schließlich, dass Europäer auch Grenzen außerhalb Euro-
pas setzten und nach wie vor setzen. Dies war vielfach in den Kolonien der Fall, 
deren Bewohner mit den von den europäischen Kolonialmächten gezogenen Grenz
linien oft gar nicht umgehen konnten oder aber ihre eigenen kreativen Umgangswei-
sen entwickelten23. Viele daraus entstehende »Missverständnisse« oder auch – im 
Sinne Alf Lüdtkes – »eigensinnige« Nutzungen zeigen, dass verschiedene Kulturen 
im Lauf der Geschichte unterschiedliche Grenzkonzepte und Grenzpraktiken ent-
wickelt haben. Auch heute noch hat Europa außerhalb Europas Grenzen. Die Frage, 
wo Europa liegt bzw. wo dessen Außengrenzen verlaufen, stellt sich beispielsweise 
bei den französischen Übersee-Departements, was sich an der erst 2011 hinzuge-

21	 Zum Frühmittelalter zuletzt: Hans-Werner Goetz, Limes, confinia, marca – Zur Wahrnehmung 
und Bedeutung von Grenzen in der Karolingerzeit, in: Oliver Auge, Jens Boye Volquartz 
(Hg.), Der Limes Saxoniae. Fiktion oder Realität? Beiträge des interdisziplinären Symposiums 
in Oldenburg/Holstein am 21. Oktober 2017, Berlin 2019, S. 123–167. Auf die Vorstellung line-
arer Grenzen, bereits im Frühmittelalter, hat schon Reinhard Schneider hingewiesen: Reinhard 
Schneider, Lineare Grenzen – Vom frühen bis zum späten Mittelalter, in: Wolfgang Hau-
brichs, Reinhard Schneider (Hg.), Grenzen und Grenzregionen. Frontières et régions fronta-
lières. Borders and Border Regions, Saarbrücken 1993, S. 67. Einige Frühmittelalterhistoriker 
(zu denen Goetz und Schneider gehören) wenden sich dezidiert gegen die ältere, aber keines-
wegs ausgestorbene Forschungsmeinung, in der Karolingerzeit habe es noch keine klare Vorstel-
lung politischer Grenzen gegeben; vgl. Goetz, Limes (wie Anm. 21), S. 132. 

22	 Rainer Prass, Die Etablierung der Linie. Grenzbestimmungen und Definition eines Territo
riums. Sachsen-Gotha 1640–1665, in: Historical Social Research 38/3 (2013), S. 129–149. 

23	 Vgl. dazu die Fallgeschichten zu verschiedenen Kontinenten (Afrika, Asien, Australien) des 
online-Themenhefts: Rau, Steiner, Europäische Grenzordnungen (wie Anm. 18). 



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 315

kommenen Insel Mayotte illustrieren lässt24. Hier liegt eine europäische Außengren-
ze auf dem Wasser, zwischen Mayotte und den Komoren, wodurch sich die europä-
ische Flüchtlingsfrage noch einmal ganz anders stellt. 

Das letzte Kapitel beschäftigt sich mit einer Auswahl neuerer Forschungen zur 
Geschichte der Grenze. 

IV. Neuere Forschungen und Fragen25

Wenn wir mit Osterhammel analytisch zwischen materialisierten und metaphori-
schen Grenzbegriffen unterscheiden, finden wir auf der einen Seite eine Reihe von 
Forschungen zu »unsichtbaren Grenzen«, einen Begriff, dessen Prägung wir vor al-
lem Étienne François und seiner Studie zu Augsburg zu verdanken haben26. Unsicht-
bare oder soziokulturelle Grenzen gibt es zwischen Konfessionen, Geschlechtern, 
Sprachen etc. Sie bilden immer noch ein äußerst reges Forschungsfeld27.

Seit einiger Zeit werden jedoch auch politische, rechtliche und administrative so-
wie allgemein territoriale Grenzen thematisiert: von der Entstehung von Landes-
herrschaft im Mittelalter28 bis zur Analyse der Entstehung von Territorialstaaten 
inklusive der Verfahren zur Beschreibung und Markierung von Grenzen, wie dies 
jüngst Andreas Rutz für das Heilige Römische Reich vorgeführt hat29. 

Dazwischen gibt es ein Forschungsfeld, das sich mit der Verräumlichung kulturel-
ler und sozialer Grenzen beschäftigt. Hier liegt der Fokus auf Prozessen der Materi-
alisierung, Verortung oder Verräumlichung von Grenzen30. 

Grenz-Forschung ist freilich nichts Neues, aber sie findet heute unter anderen 
Prämissen statt, wie auch das Eingangsbeispiel zeigen sollte; ältere Forschungsansätze 
müssen also aktualisiert werden31. Auch Friedrich Ratzels Unterscheidung von 
Grenzsaum und Grenzlinie kann man heute so nicht mehr stehen lassen. 

Mit den neuen Denkanstößen, unter anderem aus Frankreich in den 1980er- und 
1990er-Jahren, kam auch die Einsicht, dass es sich bei (Herrschafts-)Räumen und 
Grenzen um soziale Konstruktionen handelt32. Hierzu trug nicht zuletzt die Über-
setzung von Febvres Buch durch Peter Schöttler bei. Dazu gehört aber auch die Wie-
derentdeckung Georg Simmels, wie sie sich etwa in den Forschungen Wolfgang 

24	 Vgl. dazu Susanne Rau, Meere und Ozeane als Grenze – wie kommt es, dass Europa auch im 
Indischen Ozean liegt? URL: https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:gbv:547-202000318 (2.6.2020). 

25	 Grundlage für die folgenden Bemerkungen ist Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5), S. 34–51. 
26	 Étienne François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augsburg 1648–

1806, Sigmaringen 1991. 
27	 Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5), S. 35. 
28	 Karl Heinemeyer, Über geistliche und weltliche Grenzen im frühen und hohen Mittelalter. Ein 

Beitrag zur Entstehung der Landesherrschaft, in: Blätter für deutsche Landesgeschichte 148 
(2012), S. 61–96.

29	 Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5), S. 43.
30	 Vgl. dazu Susanne Rau, Räume und Grenzen – Dynamiken und Relationen. Historische und 

systematische Betrachtungen, in: Christiane Spiel u. a. (Hg.), Grenzen in den Wissenschaften, 
Wien u. a. 2017 (OEFG, 20), S. 35–54; zur Entstehung von Verschiebung von Grenzen im Osten 
Frankreichs: Alexis Charansonnet u. a. (Hg.), Lyon, entre Empire et Royaume (843–1601). 
Textes et documents, Paris 2015.

31	 Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5), S. 36. 
32	 Ibid., S. 41. 



Susanne Rau316

Kaisers zeigt, er selbst ein Grenzgänger zwischen Deutschland und Frankreich33. In 
umgekehrter Richtung war Christophe Duhamelle unterwegs, der, wenngleich er 
auf Französisch publizierte, zum Eichsfeld forschte, einer noch heute stark katho-
lisch geprägten Region im sonst eher protestantischen Thüringen34.

Vom Konstruktions- oder vielmehr Produktcharakter von Räumen konnte man 
indes schon seit den 1970er-Jahren bei Henri Lefebvre lesen, der in »La production 
de l’espace« Raum als ein soziales Produkt und kapitalistisches Herrschaftsmittel 
untersuchte35. Eine Umsetzung dieser These fand sich in Frankreich schon bald bei 
Paul Alliès, der in seiner Studie zur »Erfindung des Territoriums« die französische 
Verwaltung des Ancien Régime und die »Erfindung« Frankreichs als homogenen 
Raum untersuchte, welcher durch die staatliche Bürokratie konstruiert worden sei36. 
Mit anderen Aktzentsetzungen wurde diese absolutistische Raumkonstruktion circa 
30 Jahre später auch noch von David Bitterling – einem in Frankreich promovieren-
den Deutschen – aufgegriffen37. Eine systematische Rezeption Lefebvres in der deut-
schen Geschichtswissenschaft musste dagegen lange auf sich warten lassen38. 

Weder eine deutsche noch eine französische Arbeit, sondern die Studie des ameri-
kanischen Historikers Peter Sahlins »Boundaries. The Making of France and Spain 
in the Pyrenees« von 1989 markiert einen Gegensatz zur vorangegangenen For-
schung und zu Standpunkten anderer Autoren39. Sahlins ging bei der Analyse der 
Konstruktion von Staatlichkeit nicht mehr vom Zentrum aus, sondern untersuchte 
diesen Prozess von seinen Rändern her und zeigt hier die allmähliche Durchsetzung 
des Territorialprinzips seit der Mitte des 17. Jahrhunderts auf. Befördert wurde der 
Prozess der Territorialisierung, Sahlins zufolge, auch durch die sozialen Strategien 
der Anwohner, die die staatlichen Grenzziehungen zu ihrem Vorteil (beispielsweise 
in Steuerfragen) nutzten und so erst die Bedeutung von Grenzen und Trennlinien 
festgeschrieben haben40. 

Die erwähnten Arbeiten haben im Verbund mit der Raumwende in den Kultur-
wissenschaften und dem Fall der Berliner Mauer auch in Deutschland zu einer Er-
neuerung der Grenz-Forschung geführt. Diese Forschungen wurden nicht mehr nur 
vor dem Hintergrund nationalstaatlicher Auseinandersetzung betrieben, sondern 
auch mit Blick auf den deutschen Einigungsprozess und die fortschreitende euro
päische Integration. Ein Aufsatz von Hans Medick von 1991, in den Folgejahren 
mehrfach erweitert, erschloss der deutschen Forschung den internationalen Diskus

33	 Wolfgang Kaiser, Claudius Sieber-Lehmann, Christian Windler (Hg.), ›Eidgenössische 
Grenzfälle‹: Mülhausen, Genf / En marge de la Confédération: Mulhouse et Genève, Basel 2001.

34	 Christophe Duhamelle, La frontière au village. Une identité catholique allemande au temps des 
Lumières, Paris 2010.

35	 Henri Lefebvre, La production de l’espace, Paris 1974.
36	 Paul Alliès, L’invention du territoire, Grenoble 1980.
37	 David Bitterling, L’invention du pré carré. Construction de l’espace français sous l’Ancien 

Régime. Lecture française de l’espace absolu, Paris 2009.
38	 Vgl. zuletzt: Jenny Bauer, Robert Fischer (Hg.), Perspectives on Henri Lefebvre. Theory, 

Practices and (Re)Readings, Berlin, Boston 2018, darin insbesondere die Einleitung (Preface). 
39	 Sahlins, Boundaries (wie Anm. 2). 
40	 Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5), S. 42. 



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 317

sionsstand41. Medick hat übrigens auch die Arbeit von Wulf Wäntig zu den Grenz
erfahrungen der böhmischen Exulanten betreut42. 

Dadurch entstanden zwei ambivalente, sich jedoch ergänzende Forschungsansätze 
in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft der 1990er-Jahre: 

1) Ein Forschungsansatz knüpfte an die vorangegangene französische Forschung 
und die Bedeutung von Grenzen für die Konstruktion von Staatlichkeit und (natio-
naler) Identität an. Er geht von der Grundprämisse aus, dass Grenzen nicht nur nach 
außen, sondern auch nach innen (also gruppenbildend) wirken43.

In den letzten Jahren wurden vermehrt Forschungen zu territorialen Grenzen und 
Grenzziehungen durchgeführt, die die Konstruktion territorialer Identitäten 
exemplarisch diskutierten und entsprechende Publikationen nach sich zogen: Daniel 
Nordmann und Léonard Dauphant arbeiteten zur Entstehung von Frankreichs 
Grenzen44, Sébastien Dubois zur französisch-niederländischen Grenze45, Renaud 
Morieux zur englisch-französischen Kanalgrenze46, Reinhard Stauber zum südli-
chen Alpenraum47, Achim Landwehr zur Republik Venedig48 und Antonio Stopani 
zum Großherzogtum Toskana49. Es ging hier also meist um einzelne Regionen bzw. 
Grenzen zwischen zwei Herrschaften. Erst Andreas Rutz hat 2018 eine Gesamtdar-
stellung zum Heiligen Römischen Reich (mit Fokus auf Rheinland-Westfalen, Fran-
ken und Bayern), auch zu Grenzen innerhalb des Reiches, also der Territorialgren-
zen der Reichsstände, vorgelegt – und damit zugleich eine Verknüpfung mit der 
landesgeschichtlichen Forschung zum spätmittelalterlichen und neuzeitlichen Terri-
torialisierungsprozess vorgenommen50.

2) Der zweite Forschungskomplex geht davon aus, dass Grenzen nicht mehr aus-
schließlich als Synonyme für Trennendes wahrgenommen werden können, sondern 
auch als Chiffre für Verbindung und für Begegnung begriffen werden müssen. 
Grenzregionen werden als Zwischenräume mit einem vom staatlichen Kernland ab-
weichenden Charakter verstanden, die eigene politische und militärische Strukturen 
aufweisen können51. 

41	 Hans Medick, Zur politischen Sozialgeschichte der Grenzen in der Frühen Neuzeit, in: Sozial-
wissenschaftliche Informationen 20 (1991), S. 157–163.

42	 Wäntig, Grenzerfahrungen (wie Anm. 3). 
43	 Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5), S. 43–47. 
44	 Daniel Nordman, Frontières de France. De l’espace au territoire, XVIe–XIXe siècle, Paris 1998; 

Léonard Dauphant, Le Royaume des quatre rivières. L’espace politique français au XVe siècle 
(1380–1515), Seyssel 2012.

45	 Sébastien Dubois, Les bornes immuables de l’État. La rationalisation du tracé des frontières au 
siècle des Lumières (France, Pays-Bas autrichiens et principauté de Liège), Kortrijk-Heule 1999. 

46	 Renaud Morieux, Une mer pour deux royaumes. La Manche, frontière franco-anglaise (XVIIe–
XVIIIe siècles), Rennes 2008. 

47	 Reinhard Stauber, Der Zentralstaat an seinen Grenzen. Administrative Integration, Herr-
schaftswechsel und politische Kultur im südlichen Alpenraum 1750–1820, Göttingen 2001. 

48	 Achim Landwehr, Die Erschaffung Venedigs. Raum, Bevölkerung, Mythos 1570–1750, Pader-
born 2007.

49	 Antonio Stopani, La production des frontières. État et communautés en Toscane (XVIe–XVIIIe 
siècles), Rom 2008. 

50	 Rutz, Beschreibung (wie Anm. 5). 
51	 Ibid., S. 44. 



Susanne Rau318

Daraus ergibt sich die Frage, inwieweit die spezifische Struktur des Grenzraumes 
und das Leben an der Grenze die Ausbildung einer eigenen Mentalität der Grenzge-
sellschaft zur Folge hatte52. Die Forschung hat sich in diesem Bereich jedoch fast nur 
mit religiösen und ethnischen Grenzen beschäftigt53. Die neuere Forschung betont 
hier eher die Durchlässigkeit dieser Grenzgesellschaften und stellt Assimilations- 
und Akkulturationsprozesse sowie Formen von kulturellem Synkretismus in den 
Vordergrund54. 

Im Rahmen der Migrationsgeschichte und Kulturtransferforschung bildete sich 
auch noch das Forschungsfeld Grenzgänger und die Analyse von Grenzüberschrei-
tungen heraus55. Typische Grenzgängerfiguren sind: Adlige, Diplomaten, Künstler, 
Kaufleute, Studenten, Schmuggler, Vaganten, Soldaten, Pilger und Exulanten. 

V. Fazit

Die deutschsprachige Grenz-Forschung hat sich längere Zeit mit »unsichtbaren 
Grenzen« zwischen Konfessionen, den Geschlechtern, sozialen Schichten, Spra-
chen, Kulturen und Ethnien beschäftigt, und diese wird auch gegenwärtig noch in-
tensiv betrieben. 

Seit einigen Jahren ist aber parallel dazu eine verstärkte Hinwendung zu Grenzen 
im Raum und hier speziell zu territorialen bzw. staatlichen Grenzen festzustellen. 
Dabei geht es auch immer mehr um Repräsentation und Markierung von Grenzen 
durch deren verbale Beschreibung, kartographische Repräsentation oder das Setzen 
von Grenzzeichen wie Steinen oder Holzkreuzen in der Natur. Dies liegt ganz im 
Trend der kulturwissenschaftlichen Raumforschung, nach der nicht nur Räume, 
sondern auch Grenzen als eine Raumfigur »gemacht« sind. 

Dennoch sind wir noch weit davon entfernt, das Phänomen abschließend beur
teilen zu können. Denn es fehlen, so Rutz, sowohl Detailstudien zu zahlreichen 
Ländern und Regionen als auch systematische Arbeiten zu einzelnen Aspekten des 
Themas, wie Grenzziehungspraktiken, Grenzregime und Grenzübertritt, ganz zu 
schweigen von Untersuchungen zu individuellen Wahrnehmungen oder Erfahrun-
gen von Grenzen. 

52	 Ibid., S. 45.
53	 Ibid., S. 46.
54	 Ibid., S. 46. 
55	 In Auswahl: Monika Fludernik, Hans-Joachim Gehrke (Hg.), Grenzgänger zwischen Kultu-

ren, Würzburg 1999; Wäntig, Grenzerfahrungen (wie Anm. 3); Frank Präger, Grenzüber-
schreitende Wanderungen von Vaganten nach Franken im 18. Jahrhundert, in: Rainald Becker 
u. a. (Hg.), Akteure – Beziehungen – Ideen: bayerische Geschichte im interterritorialen Zusam-
menhang. Festgabe für Alois Schmid zum 65.Geburtstag, Kallmünz 2010, S. 235–245; Stefan 
Ehrenpreis, Protestantische Kaufleute als Grenzgänger zwischen dem Rheinland und den Nie-
derlanden im 16. und 17. Jahrhundert, in: Christine Roll, Frank Pohle, Matthias Myrczek 
(Hg.), Grenzen und Grenzüberschreitungen in der Frühen Neuzeit. Bilanz und Perspektiven 
der Frühneuzeitforschung, Köln u. a. 2010, S. 223–235; Christian Hesse, Tina Maurer (Hg.), 
Von Bologna zu ›Bologna‹. Akademische Mobilität und ihre Grenzen, Basel 2011. Die Beiträge 
des von Roll, Pohle und Myrczek herausgegebenen Bandes gehen auf die Vorträge zurück, die 
zwischen 24. und 26. September 2008 anlässlich der 8. Arbeitstagung der Arbeitsgemeinschaft 
»Frühe Neuzeit« an der RWTH in Aachen gehalten wurden.



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 319

Entscheidend für die Zukunft ist, die Forschungen zu Grenzen einerseits stärker 
in jüngere Diskussionszusammenhänge wie etwa »spatial turn«, symbolische Kom-
munikation, Zeremoniell, Objektgeschichte usw. einzubinden und dabei anderer-
seits die zahlreichen Ergebnisse älterer Politik-, Verfassungs-, Rechts- und Ideenge-
schichte – etwa vom »Personenverbandsstaat« – nicht ganz über Bord zu werfen, 
sondern in die kulturwissenschaftliche Diskussion einzubeziehen. Mich persönlich 
haben immer die Studien besonders angesprochen, die eine Gemengelage von Gren-
zen untersuchen, die nicht deckungsgleich sind – politische, rechtliche, diözesane 
etc. –, und die sich daraus ergebenden Handlungsspielräume der Bewohnerinnen 
und Bewohner einer solchen Region. Auch Widersprüche, Missverständnisse oder 
Widerstände in Bezug auf Grenzen halte ich weiterhin für ein interessantes Thema: 
etwa wenn Kolonialherren Grenzen setzen, die von den Einheimischen aber nicht 
respektiert werden. Die gegenwärtige Situation mit ihrer Schizophrenie von »offe-
nen Grenzen« und Abschottung bzw. Mobilitätskontrolle (vgl. die eingangs erwähn-
ten Versicherungspapiere) stellt uns meines Erachtens die Aufgabe zu zeigen, dass 
der Nationalstaat mit seiner Grenzmanie, historisch betrachtet, eine recht junge Er-
scheinung ist. Was die Akteure betrifft, so müssen wir ihren Willen oder ihre Nöte 
anerkennen, sich in verschiedenen Gruppenzusammenhängen wiederzufinden, nicht 
nur in einem staatlichen. Und man sollte zeigen, dass Länder nicht auf eine einzige 
Raumordnung – die territoriale, mit ihren linearen Grenzen – reduziert werden müs-
sen. Denn Heterogenität lässt sich mediatisieren, auch politisch vermitteln. Sie zu 
eliminieren, ist keine gute Lösung, wenn uns kulturelle Vielfalt wichtig ist. 

Schließen lässt sich dieser kursorische Überblick nur mit dem Appell, dass es auf 
uns selbst ankommt, in der Grenz-Forschung nicht nur die genannten Lücken zu 
füllen, sondern auch neue Akzente zu setzen. Angesichts der Aktualität des Themas 
ist man freilich geneigt, sich als Historiker oder Historikerin auch politisch einzumi-
schen. Hier empfiehlt es sich allerdings, dies in reflektierter und historisch-kritischer 
Weise zu tun – denn man sollte uns später nicht vorwerfen: »Ils ont renoncé délibéré-
ment à tout esprit scientifique«56.

Auswahlbibliographie

Jan-Luca Albrecht, Christina Ehemann, Wahrnehmung und Darstellung von Gren-
zen und Grenzräumen in der Vormoderne (9.–18. Jahrhundert) / Perceptions et re
présentations des frontières et des espaces frontaliers au Moyen Âge et à l’époque 
moderne (IXe–XVIIIe siècles), 21.05.2019–24.05.2019 Paris, in: H-Soz-Kult, 
12.11.2019, URL: <www.hsozkult.de/conferencereport/id/tagungsberichte-8508> 
(01.12.2019). 

Paul Allies, L’invention du territoire, Grenoble 1980. 
Lothar Baier, Wie eine Grenze entsteht und vergeht, URL: https://www.zeit.

de/1994/41/wie-eine-grenze-entsteht-und-vergeht (14.05.2019).
David Bitterling, L’invention du pré carré. Construction de l’espace français sous 

l’Ancien Régime. Lecture française de l’espace absolu, Paris 2009. 

56	 Vgl. oben, S. 311 f. bzw. Müller, Febvre (wie Anm. 16). 



Susanne Rau320

Stefan Böckler, ›Grenze‹ und frontier. Zur Begriffs- und Sozialgeschichte zweier 
Schließungsparadigmen der Moderne, in: Petra Deger, Robert Hettlage 
(Hg.), Der europäische Raum. Die Konstruktion europäischer Grenzen, Wies-
baden 2007, S. 25–48. 

Alexis Charansonnet, Jean-Louis Gaulin, Pascale Mounier, Susanne Rau 
(Hg.), Lyon, entre Empire et Royaume (843–1601). Textes et documents, Paris 
2015.

Christophe Duhamelle, La frontière au village. Une identité catholique allemande 
au temps des Lumières, Paris 2010 [dt.: Die Grenze im Dorf. Katholische Identi-
tät im Zeitalter der Aufklärung, übers. von Falk Bretschneider, Baden-Baden 
2018].

Michael G. Esch, Béatrice von Hirschhausen (Hg.), Wahrnehmen – erfahren – 
gestalten. Phantomgrenzen und soziale Raumproduktion, Göttingen 2017. 

Lucien Febvre, Der Rhein und seine Geschichte, übers. von Peter Schöttler, Frank-
furt a. M. 2006. [frz.: Id, Albert Demangeon, Le Rhin. Problèmes d’histoire et 
d’économie, Paris 1931].

Étienne François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augs-
burg 1648–1806, Sigmaringen 1991. 

Hans-Werner Goetz, Limes, confinia, marca – Zur Wahrnehmung und Bedeutung 
von Grenzen in der Karolingerzeit, in: Oliver Auge, Jens Boye Volquartz 
(Hg.), Der Limes Saxoniae. Fiktion oder Realität? Beiträge des interdiszipli
nären Symposiums in Oldenburg/Holstein am 21. Oktober 2017, Berlin 2019, 
S. 123–167. 

Karl Haushofer (Hg.), Der Rhein. Sein Lebensraum, sein Schicksal, 3 Bde., Ber-
lin-Grunewald 1928–1931.

Ders, Grenzen in ihrer geographischen und politischen Bedeutung, Berlin-Grune-
wald 1927; Heidelberg u. a. 21939. 

Karl Heinemeyer, Über geistliche und weltliche Grenzen im frühen und hohen 
Mittelalter. Ein Beitrag zur Entstehung der Landesherrschaft, in: Blätter für 
deutsche Landesgeschichte 148 (2012), S. 61–96. 

Klaus Herbers, Nikolas Jaspert (Hg.), Grenzräume und Grenzüberschreitungen 
im Vergleich. Der Osten und der Westen des mittelalterlichen Lateineuropa, 
Berlin 2007. 

Wolfgang Kaiser, Claudius Sieber-Lehmann, Christian Windler (Hg.), ›Eidge-
nössische Grenzfälle‹: Mülhausen und Genf / En marge de la Confédération: 
Mulhouse et Genève, Basel 2001. 

Achim Landwehr, Die Erschaffung Venedigs. Raum, Bevölkerung, Mythos 1570–
1750, Paderborn 2007. 

Henri Lefebvre, La production de l’espace, Paris 1974. 
Hans Medick, Zur politischen Sozialgeschichte der Grenzen in der Frühen Neuzeit, 

in: Sozialwissenschaftliche Informationen 20 (1991), S. 157–163. 
Bertrand Müller, Lucien Febvre, lecteur et critique, Paris 2003. 
Dorit Müller, Sebastian Scholz (Hg.), Raum – Wissen – Medien. Zur raumtheore-

tischen Reformulierung des Medienbegriffs, Bielefeld 2012.
Jürgen Osterhammel, Kulturelle Grenzen in der Expansion Europas, in: Saeculum 

46 (1995), S. 101–138. 



Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft 321

Rainer Prass, Die Etablierung der Linie. Grenzbestimmungen und Definition eines 
Territoriums. Sachsen-Gotha 1640–1665, in: Historical Social Research 38/3 
(2013), S. 129–149. 

Susanne Rau, Benjamin Steiner, Europäische Grenzordnungen in der Welt. Ein 
Beitrag zur Historischen Epistemologie der Globalgeschichtsschreibung, in: 
Themenportal Europäische Geschichte (2013), URL: http://www.europa.
clio-online.de/2013/Article=611 (20.12.2019).

Susanne Rau, Meere und Ozeane als Grenze – wie kommt es, dass Europa auch im 
Indischen Ozean liegt?, URL: https://www.uni-erfurt.de/forschung/einblicke/
text-beitraege/meere-und-ozeane/meere-und-ozeane-als-grenze-wie-kommt- 
es-dass-europa-auch-im-indischen-ozean-liegt/ (20.03.2020). 

Dies., Räume und Grenzen – Dynamiken und Relationen. Historische und syste-
matische Betrachtungen, in: Christiane Spiel, Reinhard Neck, Heinrich Schmi-
dinger (Hg.), Grenzen in den Wissenschaften, Wien u. a. 2017 (OEFG, 20), 
S. 35–54.

Dies., Räume. Konzepte – Wahrnehmungen – Nutzungen, Frankfurt a. M. 22017 
(Historische Einführungen, 14). 

Dies., The History of the Border / Zur Geschichte der Grenze, in: EUTOPIA 
09/2015. 

Christine Roll, Frank Pohle, Matthias Myrczek (Hg.), Grenzen und Grenzüber-
schreitungen in der Frühen Neuzeit. Bilanz und Perspektiven der Frühneuzeit-
forschung, Köln u. a. 2010. 

Andreas Rutz, Die Beschreibung des Raums. Territoriale Grenzziehung im Heili-
gen Römischen Reich, Köln, Weimar, Wien 2018 (Norm und Struktur, 47). 

Peter Sahlins, Boundaries. The Making of France and Spain in the Pyrenees, Ber-
keley 1989.

Reinhard Schneider, Lineare Grenzen – Vom frühen bis zum späten Mittelalter, in: 
Wolfgang Haubrichs, Reinhard Schneider (Hg.), Grenzen und Grenzregio-
nen. Frontières et régions frontalières. Borders and Border Regions, Saarbrü-
cken 1993, S. 51–68. 

Georg Simmel, Soziologie des Raumes, in: ders., Aufsätze und Abhandlungen 
1901–1908, hg. von Rüdiger Kramme u. a., Frankfurt a. M. 1995, S. 132–183. 

Reinhard Stauber, Der Zentralstaat an seinen Grenzen. Administrative Integration, 
Herrschaftswechsel und politische Kultur im südlichen Alpenraum 1750–1820, 
Göttingen 2001. 

Paul Vidal de la Blache, La France de l’Est (Lorraine – Alsace), Paris 41917. 
Wulf Wäntig, Grenzerfahrungen. Böhmische Exulanten im 17. Jahrhundert, Kons-

tanz 2007. 





Miszellen

Till Stüber

CLERMONT, BURGUND UND THÜRINGEN

Zur Chronologie des Arcadiusaufstands  
bei Gregor von Tours (Historien III 9–13)

Die Überlieferung zur Merowingerzeit hält bekanntlich einige Fallstricke bereit. Wenngleich 
die Quellen während der Lebenszeit des geschichtsschreibenden Bischofs Gregor von Tours 
(† 594) etwas großzügiger fließen1, sind unsere Informationen für den übrigen Zeitraum sehr 
dünn gesät. So kann bereits die Beantwortung vermeintlich einfachster Fragen den Historiker 
vor nahezu unlösbare Aufgaben stellen: Wann erfolgte Chlodwigs Übertritt zum Christen­
tum2? Welche Funktion(en) hatte sein Vater Childerich inne3? Worauf zielte der sogenannte 
Staatsstreich des Pippiniden Grimoald4? Und – hat es einen solchen überhaupt gegeben? Die 
Schwierigkeiten liegen nicht selten darin, die einzelnen, mitunter bruchstückhaften Informa­
tionen, die sich der Überlieferung entnehmen lassen, in einen sinnfälligen Zusammenhang zu 
bringen und auf dieser Grundlage zu deuten. Beim Gegenstand der nachfolgenden Überlegun­
gen, einer aristokratischen Verschwörung in Clermont während der 520er Jahre, verhält es sich 

1	 Über die Hälfte der »Historien« schildert erlebte Zeitgeschichte: Die Bücher 5 bis 10 handeln von 
der Geschichte des Frankenreiches vom Tode des Königs Sigibert I. († 575) bis zum Beginn der 
590er Jahre. Die übrigen Bücher behandeln folgende Zeitabschnitte: Buch 1: Von der Erschaf­
fung der Welt bis zum Tod des Bischofs Martin von Tours († 397); Buch 2: Vom Tod Martins bis 
zum Tod Chlodwigs († 511); Buch 3: Von der Reichsteilung unter Chlodwigs Söhnen bis zum 
Tod Theudeberts I. († 548); Buch 4: Von Ereignissen in den 540er Jahren bis zum Tod Sigiberts – 
mit dem 22. Kapitel beginnt die Zeit während der Herrschaft der Söhne Chlothars I. († 561), die 
Gregors Zeitgenossen waren. – Für die kritische Durchsicht des Beitrags danke ich Frau Anja 
Schwarzbach, M. A.

2	 Stellvertretend seien hier nur genannt: die beiden Tagungsbände von Michel Rouche (Hg.), Clo­
vis. Le baptême de Clovis, l’événement, Bd. 1, Paris 1997; ders. (Hg.), Clovis. Le baptême de Clo­
vis, son écho à travers l’histoire, Bd. 2, Paris 1997; außerdem Danuta Shanzer, Dating the Bap­
tism of Clovis. The Bishop of Vienne vs the Bishop of Tours, in: Early Medieval Europe 7 (1998), 
S. 29–57; und zuletzt Bruno Dumézil, Le baptême de Clovis. 24 décembre 505?, Paris 2019 (Les 
journées qui ont fait la France). 

3	 Vgl. Stéphane Lebecq, The two faces of King Childeric. History, Archaeology, Historiography, 
in: Walter Pohl, Maximilian Diesenberger (Hg.), Integration und Herrschaft. Ethnische Iden­
titäten und soziale Organisation im Frühmittelalter, Wien 2002 (Forschungen zur Geschichte 
des Mittelalters, 3), S. 119–132.

4	 Vgl. Matthias Becher, Der sogenannte Staatsstreich Grimoalds. Versuch einer Neubewertung, 
in: Jörg Jarnut, Ulrich Nonn, Michael Richter (Hg.), Karl Martell in seiner Zeit, Sigmaringen 
1994 (Beihefte der Francia, 37), S. 119–147.



Till Stüber324

nicht anders. Zwar hat dieses Ereignis die Forschung nicht im selben Maße beschäftigt wie die 
drei genannten Beispiele, doch besteht auch hier die zentrale Herausforderung darin, die ein­
zelnen – einander auf den ersten Blick zum Teil widersprechenden – Wissenssplitter zu gewich­
ten und zu kontextualisieren. Erst vor diesem Hintergrund kann sinnvollerweise versucht wer­
den, über die Motivation der Verschwörer Klarheit zu gewinnen – ein Unterfangen, das der 
Forschung bisher nicht recht geglückt ist.

Im dritten Buch seiner »Historien« berichtet Gregor von dem gallorömischen Aristokraten 
Arcadius5 aus Clermont, der aus illustrer Familie stammte: Sidonius Apollinaris, der einstmals 
Bischof von Clermont und zuvor praefectus urbi Romae gewesen war6, war sein Groß-, der 
weströmische Kaiser Eparchius Avitus sein Urgroßvater7. Diesem Arcadius kam das Gerücht 
zu Ohren, dass König Theuderich – der damalige Herrscher über die Auvergne – im fernen 
Thüringen bei einem Feldzug ums Leben gekommen sei. Er sah die Gunst der Stunde gekom­
men, die Geschicke seiner Heimatstadt nunmehr selbst in die Hand zu nehmen, und sprach 
eine Einladung an Theuderichs Halbbruder Childebert aus, nach Clermont zu kommen und 
die Stadt seinem Reich einzugliedern. Allem Anschein nach sah der Auvergnate im vermeintli­
chen Tod des Herrschers eine günstige Gelegenheit, die Bedingungen der Königsherrschaft neu 
auszuhandeln; er mag dabei auf ein großzügiges Entgegenkommen Childeberts gehofft haben. 
Diese Hoffnungen wurden indes enttäuscht: Childebert nahm die Einladung zwar bereitwillig 
an, er musste Clermont allerdings bald wieder verlassen, nachdem er erfahren hatte, dass Theu­
derich wider Erwarten doch noch am Leben war. Der sollte den Treubruch nicht vergessen: Als 
seine beiden Halbbrüder Childebert und Chlothar einen Heerzug gegen Burgund planten und 
seine eigenen Gefolgsleute ihn drängten, der Beute wegen ebenfalls nach Burgund zu ziehen, 
überzeugte Theuderich seine Truppen, stattdessen in die »untreue« Auvergne zu ziehen, wo sie 
so viel Beute machen könnten, quantum vestra potest desiderare cupiditas. »Dort«, so zitiert 
Gregor den König, könnten sie sich »Vieh, Sklaven, Kleider im Überfluss zulegen«8. Diese Straf­
expedition, bei der nicht nur Kirchen geplündert, sondern auch zahlreiche Menschen niederge­
metzelt und andere versklavt wurden, sollte sich tief in das Gedächtnis der Nachwelt einprägen: 
Nicht nur der nachgeborene Gregor, der selbst gebürtiger Auvergnate war, kommt des Öfteren 
auf sie zu sprechen; auch die »Formulae Arvernenses«, eine Urkundensammlung, die im 8. Jahr­
hundert redigiert wurde, haben die Erinnerung an diese traumatischen Ereignisse bewahrt9.

5	 Vgl. Luce Pietri, Marc Heijmans (Hg.), Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, Bd. 4/1: 
Prosopographie de la Gaule chrétienne (314–614), Paris 2013, S. 180 f.; John R. Martindale, 
The Prosopography of the Later Roman Empire, Bd. 2: A. D. 395–527, Cambridge u. a. 1980, 
S. 131 f.

6	 Zu Sidonius vgl. jetzt: Gavin Kelly, Joop van Waarden (Hg.), The Edinburgh Companion to 
Sidonius Apollinaris, Edinburgh 2020.

7	 Vgl. Martindale, The Prosopography (wie Anm. 5), S. 196–198.
8	 Gregorii episcopi Turonensis libri historiarum X, ed. Bruno Krusch, Wilhelm Levison, in: 

MGH. SS rer. Merov., Bd. 1/1, Hannover 21951, hier liber III 11, S. 108: Me sequimini, et ego vos 
inducam in patriam, ubi aurum et argentum accipiatis, quantum vestra potest desiderare cupidi­
tas, de qua pecora, de qua mancipia, de qua vestimenta in abundantiam adsumatis.

9	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 11–13; ders., Liber de pas­
sione et virtutibus sancti Iuliani martyris, ed. Bruno Krusch, in: MGH. SS rer. Merov., Bd. 1/2, 
Hannover 1885, ND 1969, S. 112–134, hier c. 13 und 23; ders., Liber vitae patrum, ibid., S. 211–
294, hier c. V 2; Formulae Arvernenses, ed. Karl Zeumer, in: MGH. Leges, Bd. 5, Hannover 
1886, S. 26–31, hier c. 1; dazu Godefroid Kurth, Les ducs et les comtes d’Auvergne au VIe siè­
cle, in: ders., Études franques, Bd. 1, Paris, Brüssel 1919, S. 183–203, hier S. 187 f. Zu möglichen 
Motivationen der Strafexpedition vgl. auch David Jäger, Plündern in Gallien 451–592. Eine Stu­
die zu der Relevanz einer Praktik für das Organisieren von Folgeleistungen, Berlin, Boston 2017 
(Reallexikon der Germanischen Altertumskunde. Ergänzungsbände, 103), S. 293–302.



Clermont, Burgund und Thüringen 325

Der knappe Abriss, den Gregor von den Begebenheiten in Clermont bietet, wirft allerdings 
einige Probleme auf. So zeigt ein Blick auf die verschiedenen Synchronismen und ereignisge­
schichtlichen Kontextualisierungen, die Gregor gibt, dass diese nicht ohne Weiteres miteinan­
der in Einklang gebracht werden können und sich zum Teil sogar widersprechen. Es stellt sich 
die Frage, ob und wie es angesichts dieser Überlieferungslage möglich ist, die einzelnen Infor­
mationen dennoch zu einem stimmigen Gesamtbild zu fügen. 

Zunächst einmal muss irritieren, dass Gregor die Strafexpedition Theuderichs ausdrücklich 
in einen zeitlichen Zusammenhang mit der Niederwerfung des Burgunderreiches stellt: Wäh­
rend Chlothar und Childebert dessen Geschicke endgültig besiegelten, soll Theuderich gegen 
Clermont gezogen sein10. Da die Einnahme des Burgunderreiches allerdings erst, wie der 
Chronik des Marius von Avenches zu entnehmen ist, im Jahr 534 erfolgte, kann der Synchro­
nismus Gregors unmöglich stimmen11: Wie Gregor selbst mehrfach berichtet, erfolgte die Ver­
geltungsaktion Theuderichs zur Amtszeit des Bischofs Quintianus von Clermont, der spätes­
tens 525 gestorben ist12. Nach dem »Liber vitae patrum« hatten es die Bürger von Clermont 
ausdrücklich Quintianus zu verdanken, dass sie vor noch Schlimmerem verschont wurden13. 
Der terminus ante quem für den Auvergne-Zug fällt demnach in das Jahr 525, das spätestmög­
liche Todesjahr dieses Bischofs. Darüber hinaus ist Cassiodor zu entnehmen, dass 534, im Jahr 
der Niederwerfung des Burgunderreiches, auch Theuderich nicht mehr unter den Lebenden 
weilte14. Dies stimmt auch mit den Informationen des Marius überein, der Theuderich denn 
auch gar nicht zu den Frankenkönigen rechnet, die sich das Burgunderreich unterwarfen, wohl 
aber dessen Sohn Theudebert dazuzählt, der im Vorjahr die Nachfolge seines Vaters angetreten 
hatte15. Die Strafexpedition Theuderichs in die Auvergne hat also mit der endgültigen fränki­

10	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 11, S. 108: Chlothacharius 
vero et Childeberthus in Burgundiam dirigunt, Agustidunumque obsedentes, cunctam, fugato 
Godomaro, Burgundiam occupaverunt.

11	 Vgl. Marii episcopi Aventicensis chronica, ed. Justin Favrod, La chronique de Marius d’Aven­
ches (455–581), Lausanne 21993, hier ad a. 534, S. 72. Auf die Unvereinbarkeit des Gregor- und 
des Marius-Zeugnisses hat bereits Ian N. Wood, Clermont and Burgundy. 511–534, in: Not­
tingham Medieval Studies 32 (1988), S. 119–125, hier S. 122 aufmerksam gemacht. Zur Verläss­
lichkeit der Konsulatsdatierung der angeführten Marius-Notiz vgl. Justin Favrod, Les sources 
et la chronologie de Marius d’Avenches, in: Francia 17 (1990), S. 1–21, hier S. 16, 20. 

12	 Vgl. Bruno Krusch, in: MGH. SS rer. Merov., Bd. 1/2 (wie Anm. 9), S. 235 Anm. 2. 
13	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 12, S. 108: Rex igitur Theu­

doricus ad urbem Arvernam usque accedens, in vici illius suburbana castra fixit. Beatus vero 
Quintianus his diebus erat episcopus; ibid., liber III 13, S. 110: Theudoricus autem ab Arverno dis­
cendens, Sigivaldum, parentem suum, in ea quasi pro custodia dereliquid. Erat ibi tunc temporis 
quidam Lytigius ex minoribus, qui magnas sancto Quintiano parabat insidias (…); ders., Liber 
vitae patrum (wie Anm. 9), c. IV 2, S. 225: Erat enim vir beatus [sc. Quintianus] in oratione assi­
duus et in tantum amator populi sui, ut, adveniente Theodorico ac vallante cum exercitu urbem, 
sanctus Dei muros eius per noctem psallendo circuiret; (…). Da Gregor von der Amtszeit dieses 
Bischofs aus erster Hand unterrichtet war, ist Quintianus’ Pontifikat für die Datierung des au­
vergnatischen Senatorenaufstands ein unerlässlicher Anhaltspunkt (so bereits Erich Zöllner, 
Geschichte der Franken bis zur Mitte des 6. Jahrhunderts, München 1970, S. 80). Weil Louis Du­
praz, Le partage de la succession de Clodomir, fils de Clovis, in: Annales fribourgeoises 41 
(1953), S. 160–175, hier S. 167 f. Quintianus’ Amtszeit ignoriert, führt sein Versuch, die Teilung 
des Chlodomer-Reiches zu datieren, teilweise zu unhaltbaren Ergebnissen. Vgl. zu Quintianus 
auch Pietri, Heijmans (Hg.), Prosopographie chrétienne (wie Anm. 5), Bd. 4/2, S. 1565–1567.

14	 Cassiodori Senatoris Variae, ed. Theodor Mommsen, in: MGH. Auct. ant., Bd. 12, Berlin 1894, 
hier XI 1,12, S. 329; datiert von Sam J. B. Barnish, Selected Variae of Magnus Aurelius Cassio­
dorus Senator. Translated with Introduction and Notes, Liverpool 1992 (Translated Texts for 
Historians), S. 145 auf den 1. September 533.

15	 Marius Aventicensis, Chronica (wie Anm. 11), ad a. 534, S. 72: Indictione XII, Paulino Iuniore. 



Till Stüber326

schen Annexion Burgunds nichts zu tun, sie muss deshalb in einem anderen zeitlichen und, was 
entscheidend ist, sachlichen Zusammenhang stehen16. 

Ich glaube, dass man den tatsächlichen Hintergründen auf die Spur kommt, wenn man eine 
beiläufige Bemerkung Gregors näher beachtet: So sollen, durch das Anrücken Theuderichs 
alarmiert, einige Verschwörer aus Clermont geflüchtet sein. Placidina und Alcima, die als Mut­
ter und Tante des Arcadius dessen Politik mitgetragen hatten, schafften es bis nach Cahors, 
wurden aber dort gefangen gesetzt, enteignet und exsilio condemnatae – was darauf hindeutet, 
dass diese Stadt zum Reiche Theuderichs gehörte17. Arcadius blieb dieses Schicksal hingegen 
erspart, weil es ihm gelungen war, sich nach Bourges abzusetzen, das, wie Gregor ausdrücklich 
sagt, in regno Childeberthi regis lag18. Da Bourges nach Chlodwigs Tod dem Teilreich seines 
Sohnes Chlodomer zugeschlagen wurde19, kann sich die Flucht des Arcadius frühestens nach 
Chlodomers Ableben abgespielt haben, als dessen Erbe unter seinen Brüdern aufgeteilt wor­
den war. Chlodomers Tod kann man – wiederum dank Marius von Avenches – in das Jahr 524 
datieren20. Theuderichs Intervention in der Auvergne lässt sich demnach recht genau in einem 
knappen Zeitrahmen von zwei Jahren (524/525) unterbringen, dessen Anfangs- und Endpunkt 
vom Tode Chlodomers und dem Tod des Quintianus markiert werden21.

Hoc consule reges Francorum Childebertus, Chlotarius et Theudebertus Burgundiam obtinue­
runt et fugato Godomaro rege regnum ipsius diviserunt.

16	 Dem sich hieraus ergebenden Problem versuchen Michel Rouche, L’Aquitaine des Wisigoths 
aux Arabes (418–781). Essai sur le phénomène régional, Bd. 1, Paris 1972, S. 491 Anm. 13 und 
Zöllner, Geschichte der Franken (wie Anm. 13), S. 80 mit der Schlussfolgerung beizukommen, 
es müsse zwei Strafexpeditionen Theuderichs gegen die Auvergne gegeben haben. Wie Ian 
N. Wood, The Ecclesiastical Politics of Merovingian Clermont, in: Patrick Wormald, Donald 
Bullough, Roger Collins (Hg.), Ideal and Reality in Frankish and Anglo-Saxon Society. 
Studies Presented to J. M. Wallace-Hadrill, Oxford 1983, S. 34–55, hier S. 38 Anm. 8 gezeigt 
hat, beruhen die diesbezüglichen Prämissen offenbar auf einem Missverständnis von Gregorius 
Turonensis, De virtutibus Iuliani (wie Anm. 9), c. 23. 

17	 So auch Auguste Longnon, Géographie de la Gaule au VIe siècle, Paris 1878, S. 522; vgl. aller­
dings Eugen Ewig, Die fränkischen Teilungen und Teilreiche (511–613), in: Akademie der Wis­
senschaften und der Literatur Mainz. Abhandlungen der geistes- und sozialwissenschaftlichen 
Klasse, Bd. 9, Wiesbaden 1953, S. 649–715, hier S. 659, der darauf hinweist, dass sich die Zugehö­
rigkeit von Cahors zum Ostreich quellenmäßig erst sicher mit dem Vertrag von Andelot (a. 587) 
belegen lässt.

18	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 12.
19	 Vgl. Longnon, Géographie (wie Anm. 17), S. 95 f.; Dupraz, Le partage (wie Anm. 13), S. 171 

und Ewig, Teilungen (wie Anm. 17), S. 661.
20	 Marius Aventicensis, Chronica (wie Anm. 11), ad a. 524, S. 70: Eo anno contra Flodomerem re­

gem Francorum Viseroncia proelavit ibique interfecto Chlodomere. Wenngleich der Versuch von 
Carl Binding, Das burgundisch-romanische Königreich (von 443 bis 532 n. Chr.). Eine reichs- 
und rechtsgeschichtliche Untersuchung, Bd. 1, Leipzig 1868, S. 257 f. Anm. 890, das Tagesdatum 
der Schlacht mit Hilfe einer Grabinschrift zu bestimmen (Corpus Inscriptionum Latinarum 
XIII.1, Nr. 1657), faszinierend ist, kann das Ergebnis wegen der willkürlichen Textergänzungen 
doch kaum als gesichert angesehen werden.

21	 Wegen der bereits erfolgten Besetzung von Bourges durch Childebert und der sich hieraus erge­
benden Sinnfälligkeit des Arcadiusverrats, der offenbar darauf abzielte, das nun vergrößerte 
Childebert-Reich zu arrondieren, müssen die Datierungsversuche von Wood, Clermont and 
Burgundy (wie Anm. 11), S. 123 (wonach die Schlacht von Vézeronce während Theuderichs 
Strafexpedition stattgefunden habe) und Reinhold Kaiser, Die Burgunder, Stuttgart 2004, S. 71 
(wonach Theuderichs Expedition vor der Schlacht von Vézeronce erfolgte) zurückgewiesen 
werden. Da bereits der Verrat des Arcadius (und somit auch die Strafexpedition Theuderichs) 
das Ergebnis der Vézeronce-Schlacht voraussetzt, kann dieser definitiv erst nach der Schlacht 
stattgefunden haben. 



Clermont, Burgund und Thüringen 327

Dieser zeitliche Rahmen lässt nun auch die Motivationen des Arcadiusverrats deutlich er­
kennen: Chlodomer war 524 gegen die Burgunderkönige Godomar und dessen Bruder Sigis­
mund zu Felde gezogen, wohl mit dem Ziel weiteren Landgewinns22. Seine Rechnung ging al­
lerdings nicht auf, da er einer feindlichen Finte zum Opfer fiel und bei der Schlacht ums Leben 
kam23. Es ist gut vorstellbar, dass der Tod dieses Frankenkönigs bei seinen Brüdern umgehend 
Begehrlichkeiten nach seinem Erbe auslöste, was durch Gregors Zeugnis auch ausdrücklich 
bestätigt wird: »Ohne zu zögern nahm Chlothar das Weib seines Bruders, das Guntheuca hieß, 
zur Ehe24.« Während dieser Schritt Chlothars als Versuch gewertet werden kann, Ansprüche 
auf das Erbe seines Bruders zu erheben25, blieben die Erbansprüche der Chlodomer-Söhne, die 
die Großmutter Chrodechilde in ihre Obhut nahm, indes vorerst formell unangetastet26. Da 
diese das regierungsfähige Alter noch nicht erreicht hatten, sah sich damals allerdings noch kei­
ner ihrer Onkel zu unmittelbarem Handeln genötigt. Gleichwohl zeigt der Umstand, dass 
Bourges bereits kurze Zeit nach Chlodomers Schlachtentod an Childebert gelangt war, klar, 
dass die überlebenden Chlodwig-Söhne gegenüber ihren unmündigen Neffen energisch Erb­
ansprüche anmeldeten, wenngleich es sich dabei offiziell zunächst noch nicht um den end­
gültigen Antritt der Nachfolge, sondern vielmehr um eine Form vorläufiger Regentschaft ge­
handelt haben mag27. Obzwar sich kaum beurteilen lässt, auf wen das Gerücht vom Tode 

22	 Zur Motivation Chlodomers vgl. Kaiser, Burgunder (wie Anm. 21), S. 68 f. 
23	 Vgl. Agathias, Historiae, in: Otto Veh (ed.), Prokop, Werke, Bd. 2, Griechisch-Deutsch, Mün­

chen 1966, S. 1107–1213, hier I 3.
24	 Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 6, S. 103: Nec moratus Chlo­

thacharius uxorem germani sui Guntheucam nomine sibi in matrimonio sociavit.
25	 Vgl. auch Cordula Nolte, Die Königinwitwe Chrodechilde. Familie und Politik im frühen 

6. Jahrhundert, in: Michel Parisse (Hg.), Veuves et veuvage dans le Haut Moyen Âge, Paris 1993, 
S. 177–186, hier S.181 f.

26	 Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 6, S. 103: Filios quoque eius 
[sc. Chlodomeris] Chrodechildis regina, exactis diebus luctus, secum recipit ac tenuit. Zum »Thron­
erbrecht« der Chlodomer-Söhne vgl. Heike Grahn-Hoek, Die fränkische Oberschicht im 
6. Jahrhundert. Studien zu ihrer rechtlichen und politischen Stellung, Sigmaringen 1976, S. 159 f. 
u. ö. sowie Sören Kaschke, Die karolingischen Reichsteilungen bis 831. Herrschaftspraxis und 
Normvorstellungen in zeitgenössischer Sicht, Hamburg 2006 (Schriften zur Mediävistik, 7), 
S. 43 f.

27	 Gemäß den Schlussfolgerungen von Dupraz, Le partage (wie Anm. 13), S. 172–175 wurden 
Chlodomers Söhne später (Ende 531?), als sie die Volljährigkeit erreicht hatten, ermordet (Gre­
gorius Turonensis, Libri historiarum [wie Anm. 8], liber III 18). Mag diese Rekonstruktion für 
sich genommen plausibel sein (so auch Eugen Ewig, Studien zur merowingischen Dynastie, in: 
Frühmittelalterliche Studien 8 [1974], S. 15–59, hier S. 21 mit Anm. 35 bzw. ND in Matthias 
Becher, Theo Kölzer, Ulrich Nonn [Hg.], Eugen Ewig, Spätantikes und fränkisches Gallien, 
Bd. 3: Gesammelte Schriften [1974–2007], Ostfildern 2009, S. 213–257, hier S. 219 mit Anm. 35), 
kann doch einer weiteren Hypothese Dupraz’, die faktische Teilung des Chlodomer-Reiches 
könne erst nach der Ermordung der Thronfolger erfolgt sein, nicht zugestimmt werden (wie ge­
sagt, lässt Dupraz die Amtszeit des Quintianus bei seinen Berechnungen völlig außer Acht und 
kommt so zu dem unhaltbaren Ergebnis, der Auvergne-Zug Theuderichs habe erst 532 – sieben 
Jahre nach Quintianus’ Tod! – stattgefunden, vgl. Dupraz, Le partage [wie Anm. 13], S. 171). 
Dupraz geht in seiner Studie wie selbstverständlich davon aus, dass der Teilung des Chlodo­
mer-Erbes die Ausschaltung der Neffen vorangegangen sein müsse. Das scheint mir aber gerade 
nicht der Fall gewesen zu sein, belegt doch Childeberts Besitz von Bourges im Jahr 524/525, dass 
der territoriale Besitzstand des Verstorbenen keineswegs intakt blieb, wenngleich die präsumti­
ven Erbschaftskonkurrenten noch einige Jahre am Leben blieben. Inwieweit das Chlodomer-
Erbe bereits kurz nach dessen Ableben aufgeteilt wurde, lässt sich anhand unserer Quellen gleich­
wohl kaum erschöpfend beurteilen (hierzu Zöllner, Geschichte der Franken [wie Anm. 13], 
S. 81 Anm. 2). Die Befürchtung Childeberts: mater nostra filios fratris nostri secum retinet et vult 



Till Stüber328

Theuderichs zurückging, legt der Gang der Dinge doch immerhin nahe, dass Arcadius in der 
Aufteilung des Chlodomer-Erbes einen günstigen Zeitpunkt sah, die Herrschaft Theuderichs 
abzuschütteln. Im Verbund mit der Nachricht von Theuderichs putativem Ableben scheint die 
Tatsache, dass Childeberts eigenes Herrschaftsgebiet bereits bis zum benachbarten Bourges 
reichte, für diesen ein willkommener Anlass gewesen zu sein, auch die einträgliche Auvergne 
zu annektieren28.

Weshalb Arcadius überhaupt die Herrschaft Childeberts derjenigen Theuderichs vorzog – 
bzw. seines Sohnes Theudebert, der die Nachfolge angetreten hätte –, lässt sich nur erahnen: 
Sicher ist immerhin, dass das Verhältnis zwischen dem ältesten Chlodwig-Sohn und der Fami­
lie des Arcadius bereits in der Vergangenheit nicht ungetrübt gewesen war. So war Apollinaris, 
der Vater des Arcadius, zur Zeit des Westgotenkönigs Alarich II. ein hoher Funktionär gewe­
sen und kämpfte in Vouillé (506) auf Seite der Westgoten gegen Chlodwigs Truppen. Dessen 
Sohn Theuderich war es, der schließlich Clermont einnehmen sollte. Ein gewisser Gegensatz 
zwischen Arcadius’ Familie und dem Merowinger scheint auch in den Ereignissen um die Bi­
schofswahl des schon erwähnten Quintianus auf. Dieser war zunächst Bischof in der westgoti­
schen civitas Rodez gewesen, das zwischenzeitlich – etwa zwischen 507 und 512 – von den 
Franken besetzt war, anschließend aber wieder von den Westgoten zurückerobert wurde. Gre­
gor von Tours zufolge soll Quintianus nach dieser Rückeroberung bei den Westgoten in Ver­
dacht geraten sein, weshalb er nach Clermont flüchtete, das zum regnum Theuderichs gehörte. 
Als der dortige Bischof starb, kam es zu geteilten Meinungen, ob Quintianus dessen Nachfol­
ger werden sollte. Der Gegenkandidat war ausgerechnet Arcadius’ Vater Apollinaris gewesen – 
Gregor bemerkt, dass dieser Theuderichs Zuschlag nur deshalb bekam, weil dessen Familie an­
sehnliche Geschenke an den Königshof geschickt hatte. 

Als Apollinaris dann bereits nach wenigen Monaten starb, war es Quintianus, der seine 
Nachfolge antrat: Nach Theuderichs Einschätzung galt Quintianus als politisch verlässlicher 
Kandidat, weil er, wie es bei Gregor heißt, nostri amoris zelo aus seinem vorigen Bistum vertrie­
ben worden war29. Dass es Quintianus schließlich erreichen konnte, Theuderich in Clermont 
von einer Plünderung innerhalb der Stadtmauern abzuhalten, legt nahe, dass der Bischof sich 
nicht an der Verschwörung des Arcadius beteiligt hatte. Auch wenn diese letztlich scheiterte, 
wurde Arcadius’ Loyalität gleichwohl mit einem hohen Posten im regnum Childeberthi be­
lohnt. So leitete der abtrünnige Auvergnate späterhin die Verhandlungen mit Königin Chrode­
childe über das Schicksal der Chlodomer-Söhne30. Man wird voraussetzen dürfen, dass Childe­

eos regno donari (Gregorius Turonensis, Libri historiarum [wie Anm. 8], liber III 18, S. 118) 
deutet immerhin darauf hin, dass Chrodechilde zu Beginn der 530er Jahre noch immer über ei­
nen Teil des Chlodomer-Erbes verfügte. Dass die Thronerhebung der Chlodomer-Söhne dann 
allerdings doch von der Zustimmung Childeberts und Chlothars abhängig war (ibid.: dirige par­
vulos ad nos, ut sublimentur in regno), ist jedoch auch ein Hinweis darauf, dass diese ihre Herr­
schaft über die bereits aufgeteilten Gebiete in dieser Zeit wohl noch offiziell als eine Art von 
»Regentschaft« bzw. »Interimsverwaltung« auswiesen. So bildeten auch die ehemaligen antrus­
tiones Chlodomers (Gregors viri fortes, vgl. Thilo Offergeld, Reges pueri. Das Königtum Min­
derjähriger im frühen Mittelalter, Hannover 2001 [MGH. Schriften, 5], S. 193 Anm. 486) selbst 
nach dem Tode ihres Herren noch eine einflussreiche Partei (womöglich hatten sie Chrodechil­
de unterdessen die Treue geschworen), was sich zum einen daran zeigt, dass sie die Ermordung 
des dritten Chlodomer-Sohnes Chlodowald verhindern konnten und wohl auch dafür sorgten, 
dass der Schatz Chlodomers bis in die Mitte der 530er Jahre ungeteilt blieb (vgl. Gregorius 
Turonensis, Libri historiarum [wie Anm. 8], liber III 31).

28	 Grundsätzliches zur Wirkmächtigkeit von Gerüchten vom Tod mittelalterlicher Herrscher bringt 
Florian Hartmann, Das Gerücht vom Tod des Herrschers im frühen und hohen Mittelalter, 
in: Historische Zeitschrift 92 (2016), S. 340–362.

29	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 2.
30	 Vgl. ibid., liber III 18.



Clermont, Burgund und Thüringen 329

bert mit dieser heiklen Aufgabe nur einen Mann betraute, dessen Loyalität er absolut sicher 
sein konnte. In der Behandlung des Arcadius durch Childebert treten mutatis mutandis klare 
Parallelen zur großzügigen Behandlung des Bischofs Quintianus durch König Theuderich zu 
Tage: Illoyalität und fides waren demnach – wie konnte es auch anders sein? – Kehrseiten ein 
und derselben Medaille31.

Wenngleich einiges für die hier entwickelte Rekonstruktion der Ereignis- und Interessenzu­
sammenhänge sprechen mag, wirft die Überlieferung doch nach wie vor Fragen auf, auf die im 
Folgenden eingegangen werden soll. Problematisch sind insbesondere

1. �die von Gregor postulierte Gleichzeitigkeit des Arcadius-Verrates mit einem Feldzug 
Theuderichs in Thüringen,

2. �die von Gregor behauptete Teilnahme Theuderichs an der Schlacht von Vézeronce 
sowie

3. �der Burgunderfeldzug Chlothars und Childeberts während Theuderichs Strafexpedi­
tion in die Auvergne.

Unserem Rekonstruktionsversuch scheint erstens der im Ereignisverlauf keineswegs neben­
sächliche  Umstand zu widersprechen, dass Theuderich gerade mit der Unterwerfung des 
Thüringerreiches beschäftigt gewesen sein soll, als Childebert von Arcadius nach Clermont 
eingeladen wurde. Nun ist sich die Forschung allerdings weitgehend darin einig, dass die Un­
terwerfung des Thüringerreiches, die von Theuderich und Chlothar gemeinsam ins Werk ge­
setzt wurde, erst nach dem Tode Theoderichs des Großen (†  26.08.526) in Angriff genommen 
wurde32. Weil der Ostgote seine Nichte Amalaberga dem Thüringerkönig Herminefred zur 
Frau gegeben hatte33, betrachtete man die Thüringer in Ravenna als Bundesgenossen, weshalb 

31	 Vgl. zu diesen Vorgängen jetzt Till Stüber, Der inkriminierte Bischof. Könige im Konflikt mit 
Kirchenleitern im westgotischen und fränkischen Gallien (466–614), Berlin, Boston 2020 (Mil­
lennium-Studien, 82), S. 129–143; außerdem Georg Scheibelreiter, Der Bischof in merowin­
gischer Zeit, Wien 1983 (Veröffentlichungen des Instituts für Österreichische Geschichtsfor­
schung, 27), S. 160 f. zu den ähnlich gelagerten Fällen der Bischöfe Domnolus von Le Mans und 
Fronimius von Vence.

32	 Die communis opinio, wonach die Unterwerfung des Thüringerreiches im Jahr 530/531 stattge­
funden haben müsse, geht auf die Bemerkung Gregors zurück, dass Childebert, nachdem er in 
Clermont davon erfahren hatte, dass Theuderich doch noch am Leben war, in Richtung Spanien 
zog, um dort Amalarich zu bekriegen (vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum [wie Anm. 
8], liber III 10). Dem übereinstimmenden Zeugnis zweier spanischer Chronisten ist es zu ver­
danken, dass wir Childeberts Spanienexpedition sicher in das Jahr 531 datieren können (vgl. Isi­
dori Iunioris episcopi Hispalensis historia Gothorum, ed. Theodor Mommsen, in: MGH. Auct. 
ant., Bd. 11, Berlin 1894, S. 268–295, hier S. 283 und Chronicorum Caesaraugustanarum reliquiae 
ad a. 531, ed. ders., ibid., S. 221–223, hier S. 223). Da Theuderich aus Thüringen zurückkehrte, 
hat Ludwig Schmidt, Die Westgermanen, München 21938–1940, S. 330 die Niederwerfung der 
Thüringer ebenfalls in dieses Jahr datiert. Wie bereits gezeigt wurde, kann die Strafexpedition 
Theuderichs (die ihrerseits den Aufenthalt Childeberts in Clermont ja voraussetzt) allerdings 
nicht später als 525 erfolgt sein, weshalb ein chronologischer Zusammenhang zum Spanienfeld­
zug Childeberts nicht besteht. Daraus wiederum folgt, dass es keine historiografisch gestützten 
Anhaltspunkte gibt, die endgültige Zerschlagung des Thüringerreiches in die Jahre 530/531 zu 
legen. So muss der terminus post quem 526 – der Tod Theoderichs des Großen – als gesichertes 
Datum für diesen Krieg genügen.

33	 Vgl. Cassiodor, Variae (wie Anm. 14), IV 1; Anonymus Valesianus ed. Ingemar König, in: Aus 
der Zeit Theoderichs des Großen. Einleitung, Text, Übersetzung und Kommentar einer anony­
men Quelle, Darmstadt 1997, S. 96–195, hier c. 70; Iordanis de origine actibusque Getarum, ed. 
Theodor Mommsen, in: MGH. Auct. ant., Bd. 5/1, Berlin 1882, S. 53–138, hier c. 299; Prokop, 



Till Stüber330

die Franken, wie Prokop unmissverständlich sagt, erst nach dem Tode des großen Amalers ei­
nen Krieg gegen Herminefred vom Zaun zu brechen wagten34. Gleichwohl erscheint es recht 
unwahrscheinlich, dass sich Gregor ausgerechnet bei der Kontextualisierung der für ihn so 
traumatischen Strafexpedition gegen seine auvergnatische Heimat getäuscht hat: Die Verbin­
dung zwischen dem Arcadius-Verrat und Theuderichs Thüringenzug (cum autem adhuc Theu­
doricus in Thoringiam esset) dürfte also kaum aus der Luft gegriffen sein35. Indes lässt sich die­
ser Widerspruch leicht ausräumen, wenn man bedenkt, dass Theuderichs Intervention gegen 
Herminefred nicht der einzige Krieg des Austrasiers gegen einen thüringischen König war. 
Folgt man Gregors Darstellung, ist zu ersehen, dass dem gemeinsamen Schlag Theuderichs und 
Chlothars gegen Herminefred eine Unternehmung vorausgegangen war, die Theuderich allein 
bestritten hatte36. Der Ausgang dieses früheren Krieges lieferte den Grund für den gemeinsa­
men Waffengang der beiden Merowinger: Obzwar die betreffende Erzählung Gregors bereits 
von beginnender Legendenbildung zeugt37, kann ihr doch immerhin entnommen werden, dass 
Herminefred den Theuderich bat, ihn bei einer gemeinsamen Unternehmung gegen seinen 
Bruder Baderich zu unterstützen, um sich dessen Herrschaftsbereich einzuverleiben38. Als die­
ses Ziel erreicht und Baderich gefallen war, enthielt Herminefred dem Austrasier jedoch seinen 
Beuteanteil vor (die Hälfte der dazugewonnenen Gebiete), den er Theuderich als Gegenleis­
tung für dessen Waffenhilfe versprochen hatte39. 

Dass es dieser Waffengang – nämlich derjenige gegen Baderich – war, nach welchem Theude­
rich in die Auvergne zog40, um deren infidelitas41 zu strafen, ist auch problemlos mit der ange­
führten Bemerkung Prokops zu vereinbaren, wonach die Franken aus Respekt gegenüber Theo­

Gotenkriege, ed. u. übers. Otto Veh, in: Prokop, Werke, Bd. 2, Griechisch-Deutsch, München 
1966, hier I (V) 13,1 und IV (VIII) 25,11.

34	 Ibid. I (V) 13,1, S. 104: ’Επεὶ δὲ Θευδέριχος ἐξ ἀνθρώπων ἠφάνιστο, Φράγγοι, οὐδενὸς σφίσιν ἔτι 
ἀντιστατοῦντος, ἐπὶ Θορίγγους ἐστράτευσαν, καὶ Ἑρμενέφριδόν τε τὸν αὐτῶν ἄρχοντα κτείνουσι καὶ 
αὐτοὺς ἅπαντας ὑποχειρίους ποιησάμενοι ἔσχον (»Nach Theoderichs Tod stand niemand mehr den 
Franken im Wege. Sie griffen also die Thüringer an, töteten deren König Herminefred und 
brachten das ganze Volk unter ihre Botmäßigkeit.« Übersetzung: O. Veh, ibid., S. 105). Vgl. 
auch ibid. I (V) 12,23.

35	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 9.
36	 Zur Frage der historischen Verwertbarkeit vgl. Heike Grahn-Hoek, Stamm und Reich der frü­

hen Thüringer nach den Schriftquellen, in: Zeitschrift des Vereins für Thüringische Geschichte 
56 (2002), S. 7–90, hier S. 50–56.

37	 Vgl. dazu Georg Scheibelreiter, Der Untergang des Thüringerreiches. Aus der Sicht des Früh­
mittelalters, in: Helmut Castritius, Dieter Geuenich, Matthias Werner (Hg.), Die Frühzeit 
der Thüringer. Archäologie, Sprache, Geschichte, Berlin, New York 2009 (Reallexikon der Ger­
manischen Altertumskunde. Ergänzungsbände, 63), S. 171–199, hier S. 185 f.

38	 So bereits Adolf Gloël, Zur Geschichte der alten Thüringer, in: Historische Commission bei 
der königl. Academie der Wissenschaften (Hg.), Forschungen zur Deutschen Geschichte, Bd. 4, 
Göttingen 1864, S. 195–240, hier S. 201. Zum Problem der thüringischen Herrschaftsaufteilung 
vgl. Grahn-Hoek, Stamm und Reich (wie Anm. 36), S. 56–60.

39	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 4; vgl. dazu auch Venantius 
Fortunatus, Carminum appendix 3 »Ad Artachin«, ed. Friedrich Leo, in: MGH. Auct. ant., 
Bd. 4/1, Berlin 1881, S. 278 f.

40	 Diese Annahme findet sich auch, wenngleich ohne Angabe von Gründen, in Martindale, The 
Prosopography (wie Anm. 5), S. 131. Der dort zu findende Verweis auf Zöllner, Geschichte 
der Franken (wie Anm. 13), S. 80 führt in die Irre: Zöllner stellt lediglich fest, dass die Anwesen­
heit Theuderichs am Thüringenfeldzug von 531 mit der Amtszeit des Quintianus nicht zu ver­
einbaren ist, und hält deswegen zwei auvergnatische Adelsrevolten – eine um 520 und eine um 
531 – für denkbar.

41	 Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 11, S. 107: At ille [sc. Theudori­
cus] infidelis sibi exhistimans Arvernus.



Clermont, Burgund und Thüringen 331

derich von einem Angriff gegen die mit diesem verbündeten Thüringer abgesehen hätten: 
Denn während sich der Krieg gegen Herminefred, den Schwiegersohn des großen Theoderich, 
tatsächlich gegen einen Bündnispartner der Ostgoten richtete, war das bei Theuderichs Bündnis 
mit Herminefred gegen dessen Bruder Baderich gerade nicht der Fall. Zu dieser Konstellation 
passt nicht zuletzt auch die Bemerkung Gregors, wonach die Eroberungspläne Herminefreds 
ausgerechnet auf Forderungen seiner amalischen Gattin Amalaberga zurückgingen, was jedoch 
nicht allein schon deshalb, weil es einen Topos bedient, bar jeder Wahrheit sein muss42.

Auf die zweite Schwierigkeit, die unsere Ergebnisse ebenfalls infrage zu stellen scheint, hat die 
Forschung bereits aufmerksam gemacht. So bemerkt Gregor, dass Chlodomer die Schlacht von 
Vézeronce (524), bei der er sein Leben lassen sollte, gemeinsam mit seinem Halbbruder Theude­
rich bestritt, den er zuvor um Waffenhilfe gebeten hatte43. Nun sagt Gregor an anderer Stelle – 
was, wie gesagt, durchaus plausibel ist –, dass Arcadius mit seinem Verrat auf das Gerücht 
reagiert habe, Theuderich sei in Thüringen gefallen44. Die Strafaktion Theuderichs gegen die 
Auvergne, die bald nach seiner Rückkehr aus Thüringen erfolgt sein muss45, stellt er dagegen in 
den interessanten ereignisgeschichtlichen Zusammenhang, dass zur gleichen Zeit ein Feldzug 
Childeberts und Chlothars gegen Godomar stattfand, auf den sich Theuderich ausdrücklich 
nicht eingelassen hatte. Anstatt dem Drängen seiner eigenen Gefolgsleute nachzugeben, die, wie 
bereits erwähnt, mit den übrigen Merowingern nach Burgund ziehen wollten, überzeugte Theu­
derich sein Heer mit der Aussicht auf reiche Beute in der »untreuen« Auvergne46. 

Wenn wir dieser Konstellation nicht von vornherein jegliche Historizität absprechen wollen, 
müssen wir konstatieren, dass die beiden von Gregor geschilderten Sachverhalte (Theuderich 
in Vézeronce / Theuderich während des Arcadius-Verrats in Thüringen) einander ausschlie­
ßen: Wie wir gesehen haben, kann der Arcadius-Verrat erst nach der Schlacht von Vézeronce 
(Sommer 524) stattgefunden haben, und er ergibt erst vor dem Hintergrund der Teilung des 
Chlodomer-Reiches überhaupt einen Sinn. Die Rache Theuderichs ließ indes nicht lange auf 
sich warten, da dessen Auvergne-Zug noch zu Lebzeiten des Quintianus († 525) erfolgte. Wenn 
Theuderich tatsächlich in Vézeronce zugegen war, wie Gregor behauptet, wäre ihm bis zum 
nächsten Jahre kaum die Zeit geblieben, noch einen (erfolgreichen!) Feldzug nach Thüringen 
und einen weiteren nach der Auvergne zu unternehmen. Dies wäre nicht nur aus chronologi­
schen Gründen mehr als unwahrscheinlich; auch die Weigerung Theuderichs, mit Chlothar 
und Childebert gegen Godomar zu ziehen, obwohl er diesen gerade erst bekämpft haben soll, 
ließe sich – würden wir an Theuderichs Beteiligung in Vézeronce festhalten – kaum erklären. 

Maurice Chaume, dessen Ergebnisse durch weitere Untersuchungen von Ian Wood und Jus­
tin Favrod bestätigt wurden, konnte indes plausibel machen, dass Gregor den Merowinger of­
fenbar mit dessen ostgotischem Namensvetter, Theoderich dem Großen, verwechselt hat47. 

42	 Vgl. ibid., liber III 4, S. 100: Hermenefrede vero uxor iniqua atque crudelis Amalaberga nomen 
inter hos fratres bellum civile dissimenat. Martina Hartmann, Die Königin im frühen Mittelal­
ter, Stuttgart 2009, S. 14 sieht hierin dagegen ein Beispiel für Gregors »[mehrfache Erfindung] 
unglaubwürdiger Geschichten«. Ähnlich Schmidt, Westgermanen (wie Anm. 32), S. 327 f.

43	 Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 6, S. 102 f.: (…) [Chlodomeris] 
Burgundias petiit, vocans in solatium Theudoricum regem. Ille autem iniuriam soceri sui vin­
decare nolens, ire promisit. Cumque pariter apud Visorontiam locum urbis Viennensis coniuncti 
fuissent, cum Godomaro confligunt.

44	 Vgl. ibid., liber III 9.
45	 Die relative Chronologie Gregors, der zwischen dem Arcadiusverrat und der Strafaktion des 

Theuderich noch den Feldzug Childeberts gegen Amalarich einfügt, hält, wie gesagt, einer Über­
prüfung durch die Parallelüberlieferung nicht stand: Der Spanienfeldzug lässt sich sicher auf das 
Jahr 531 datieren, die Auvergne-Expedition kann dagegen nicht nach 525 stattgefunden haben.

46	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 11.
47	 Vgl. Maurice Chaume, Francs et Burgondes au cours du VIe siècle, in: ders., Recherches d’his­



Till Stüber332

Tatsächlich findet sich sonst – weder in Gregors übriger Beschreibung des Konflikts zwischen 
Chlodomer und Godomar noch in der detaillierten Schilderung der Vézeronce-Schlacht bei 
Agathias48 – nirgends ein Beleg dafür, dass sich Theuderich an Feindseligkeiten gegen Godo­
mar, mit dessen Nichte er übrigens verheiratet war, beteiligt hätte49. Demgegenüber erwähnt 
Prokop für diese Zeit ein ostgotisch-fränkisches Bündnis, das sich gegen Burgund richtete50. 
Da diese Nachricht von Cassiodor bestätigt wird, steht außer Zweifel, dass es sich bei Gregors 
Theudoricus (Historien III 6) um den großen Amaler gehandelt haben muss51. Dass Gregor 
selbst der Ansicht war, es mit dem König von Reims zu tun zu haben, lässt sich übrigens mit 
seiner Fehlannahme erklären, Theoderich sei bereits im Jahr 522, zum Zeitpunkt der Ermor­
dung seines Enkels Sigerich, nicht mehr am Leben gewesen52. Wie wir wissen, starb Theoderich 
allerdings erst vier Jahre später. 

Die dritte Schwierigkeit, die sich bei der Rekonstruktion der Ereignisse ergibt, ist bislang 
nicht aufgelöst worden: Der von Gregor behauptete Zusammenhang des Burgunderzugs von 
Chlothar und Childebert mit der Auvergne-Expedition Theuderichs ist, wie gesagt, insofern 
unstimmig, als dieser Feldzug von Gregor mit der endgültigen Niederwerfung des Burgunder­
reiches identifiziert wird53. Wie unsere bisherigen Darlegungen gezeigt haben, kann das un­
möglich zutreffen. Gleichwohl ist das eigentümliche Angebot an Theuderichs Soldaten, die 
vereitelte Aussicht auf burgundische Beute mit Plünderungen in der Auvergne wettzumachen, 
doch viel zu einprägsam, um dem Bischof von Tours hier eine mnemonische Fehlleistung zu 
unterstellen. Wenn wir aber daran festhalten möchten, dass während des Auvergne-Zugs Theu­
derichs (a. 524/525) ein Burgunderfeldzug Chlothars und Childeberts stattfand, der auf Chlo­
domers Schlachtentod bei Vézeronce folgte, dann muss die Frage lauten, ob sich ein solcher 
fränkisch-burgundischer Krieg, der neun Jahre vor der endgültigen Einnahme Burgunds er­
folgt wäre, nachweisen lässt. 

toire chrétienne et médiévale, Dijon 1947, S. 147–162, hier S. 159 f. Anm. 5; Justin Favrod, His­
toire politique du royaume burgonde (443–534), Lausanne 1997 (Bibliothèque historique vau­
doise, 113), S. 439–443; Wood, Clermont and Burgundy (wie Anm. 11), S. 123 f.

48	 Vgl. Agathias, Historiae (wie Anm. 23), I  3; auch nach Marius Aventicensis, Chronica (wie 
Anm. 11), ad a. 524 wurde die Schlacht allein zwischen Godomar und Chlodomer ausgetragen. 

49	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 5, S.101: Huius [sc. Sigi­
mundi] filiam rex Theudoricus accepit. Vgl. auch Ryan Patrick Crisp, Marriage and Alliance in 
the Merovingian Kingdoms 481–639, Diss. Columbus (OH) 2003, S. 91–96.

50	 Vgl. Prokop, Gotenkriege (wie Anm. 33), I (V) 12,23–32. 
51	 Ganz im Sinne der angeführten Prokopstelle spricht Cassiodor, Variae (wie Anm. 14), VIII 10,8 

davon, dass der ostgotische Befehlshaber Tuluin aus dem Krieg zwischen Burgundern und Fran­
ken gleichsam als lachender Dritter hervorgegangen sei und die Gelegenheit ergriffen habe, der 
res publica Romana ohne Kampfeshandlungen eine weitere Provinz hinzuzufügen! Die ostgoti­
schen Gebietsgewinne werden überdies bestätigt durch die Unterschriften der Konzilien von 
Arles (a. 524), Carpentras (a. 527), Orange (a. 529) und Vaison (a. 529) (vgl. Charles de Clercq 
[Hg.], Concilia Galliae, Bd. 2: A. 511–A. 695, Turnhout 1963 [Corpus Christianorum. Series La­
tina, 148A], S. 45 f., 49–51, 64 f. und 80 f.). Vgl. hierzu im Einzelnen die geistreichen Ausführun­
gen von Favrod, Histoire politique (wie Anm. 47), S. 441 f., 448 Anm. 134.

52	 Das geht aus der Wendung hervor, die Gregor der Gemahlin des Burgunderkönigs Sigismund in 
den Mund legt, die ihren Gatten zur Ermordung ihres Stiefsohnes Sigerich angestiftet haben soll. 
Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 5, S. 101: Hic [sc. Sigiricus] ini­
quos regnum tuum possedere desiderat, teque interfecto, eum usque Italiam dilatare disponit, sci­
licet ut regnum, quod avus eius Theudoricus Italiae tenuit, et iste possedeat. Vor diesem Hinter­
grund greift der Einwand von Kaiser, Burgunder (wie Anm. 21), S. 70 nicht, Gregor könne die 
beiden Theudorici kaum miteinander verwechselt haben, weil er sie ja noch kurz zuvor aus­
drücklich unterscheide. 

53	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 11, S. 108: (…) cunctam, 
fugato Godomaro, Burgundiam occupaverunt.



Clermont, Burgund und Thüringen 333

Ein näherer Blick auf die Überlieferung zeigt, dass genau das möglich ist. In der Forschung 
wird jedoch, soweit ich sehe, nirgends angenommen, dass es unmittelbar nach der Schlacht von 
Vézeronce zu einer weiteren burgundisch-fränkischen Auseinandersetzung gekommen wäre. 
Diese Ansicht stützt sich gemeinhin auf die wortkarge Auskunft des Marius von Avenches, der 
nach der Schlacht von Vézeronce, die für Godomar siegreich endete, nur noch eine einzige wei­
tere fränkisch-burgundische Auseinandersetzung kennt, die schließlich 534 zum Ende des 
Burgunderreiches führte54. Man hat deswegen einen Widerspruch zwischen den Berichten über 
die Vézeronce-Schlacht bei Gregor (Historien III 6) und Agathias (I 3) sehen wollen55. Wäh­
rend Agathias ganz unzweideutig von einer schmachvollen Niederlage der Franken berichtet56, 
kam es laut Gregor nach dem Tod Chlodomers doch noch zu einem fränkischen Sieg: Quod 
Franci cernentes atque cognuscentes Chlodomerem interfectum, reparatis viribus, Godomarum 
fugant, Burgundionis oppraemunt patriamque in suam redigunt potestatem. Am Ende sei es 
aber wieder zu einem Sieg Godomars gekommen: Godomarus iterum regnum recepit57. Gleich­
wohl kann jedoch keineswegs davon die Rede sein, dass Gregor und Agathias hier einander wi­
dersprächen. Der Wortlaut des Gregortexts zeigt sehr deutlich, dass die Kämpfe mit Godomar 
eben gerade nicht in einer einzigen Schlacht ausgetragen wurden, sondern sich über einen län­
geren Zeitraum erstreckten. Während Gregor, wie auch sonst öfter im dritten Buch, mit knap­
pen Worten eine Abfolge mehrerer Ereignisse beschreibt, greift sich Agathias eine einzige 
denkwürdige Begebenheit heraus, nämlich die spektakuläre Enthauptung Chlodomers und die 
Niederlage von dessen Heer bei Vézeronce. Es erscheint deshalb keineswegs unplausibel, das 
erneute »Kräftesammeln« (reparatis viribus) nach dem Tode Chlodomers auf jenen – zunächst 
erfolgreichen – Feldzug Chlothars und Childeberts zu beziehen, der den unmittelbaren Anlass 
für Theuderichs Auvergne-Expedition bot58. Diese Interpretation der Ereignisse nach Véze­
ronce deckt sich im Übrigen vorzüglich mit einer Bemerkung Prokops, der noch zu Theode­
richs Lebzeiten von einem fränkischen Sieg nach langen Kämpfen gegen die Burgunder zu 
berichten weiß: 

»Indessen nahmen die Germanen [sc. die Franken] den Kampf mit den Burgundern 
allein auf. Es entbrannte eine gewaltige Schlacht, die sehr lange unentschieden blieb 

54	 Vgl. Marius Aventicensis, Chronica (wie Anm. 11), ad a. 524 und 534. 
55	 Vgl. Kaiser, Burgunder (wie Anm. 21), S. 70 f. und Favrod, Histoire politique (wie Anm. 47), 

S. 447.
56	 So sei es nach Chlodomers Tod zu einem für die Burgunder äußerst günstigen Friedensschluss 

gekommen, weshalb die Franken froh gewesen seien, mit dem Leben davongekommen zu sein: 
Καὶ δὴ τοῖς μὲν νενικηκόσιν, ᾗπερ ἄριστα αὐτοῖς ἔχειν ἐδόκει καὶ ἐφ’ αἷς ᾤοντο χρῆναι ξυνθήκαις ὁ 
πόλεμος διελέλυτο, τοῦ δὲ Φραγγικοῦ ὁμίλου ὅ τι ἐσέσωστο, ἄσμενοι ἐς τὰ σφέτερα ἐπανῄεσαν (»Die 
Sieger aber schlossen unter den günstigsten Bedingungen Frieden, und der Rest des fränkischen 
Heerbannes war froh, wieder nach Hause zurückkehren zu können.« Agathias, Historiae [wie 
Anm. 23], I 3, S. 1118 f. Übersetzung: O. Veh).

57	 Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 6, S. 103.
58	 Mit einer ähnlichen Wendung: resumptis viribus, leitet Gregor übrigens auch sonst die Wieder­

aufnahme einer bewaffneten Auseinandersetzung nach einer Niederlage ein, vgl. etwa Gregorius 
Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber II 33, III 6, ähnlich auch V 49; aber auch Fre­
degarii chronicae, ed. Bruno Krusch, in: MGH. SS rer. Merov., Bd. 2, Hannover 1888, S. 1–168, 
liber IV 48 sowie Marius Aventicensis, Chronica (wie Anm. 11) ad a. 546. An anderer Stelle 
macht Gregor außerdem selbst darauf aufmerksam, dass er Vézeronce als fränkische Niederlage 
ansah: Quomodo adpraehensum Sigymundum Chlodomeris retrusit in carcerem, dixitque ei Avi­
tus Dei sacerdus: ›Ne inicias manum in eo, et cum Burgundiam petieris, victuriam obtenebis.‹ Ille 
vero abnuens quae ei a sacerdote dicta fuerant, abiit ipsumque cum uxore et filiis interemit petiit­
que Burgundiam, ibique obpraessus ab exercitu, interemptus est (Gregorius Turonensis, Libri 
historiarum [wie Anm. 8], liber V 18, S. 218).



Till Stüber334

und daher auf beiden Seiten viele Tote forderte. Schließlich trieben aber die Franken 
ihre Gegner in die Flucht und jagten sie bis in die äußersten Winkel ihres Landes, wo 
sie viele Befestigungen hatten. Sie selber nahmen inzwischen das ganze restliche Gebiet 
in Besitz59.« 

Sieht man davon ab, dass es sich bei dieser für die Franken erfolgreichen Unternehmung eben 
nicht um den endgültigen Sieg über die Burgunder handelt, muss doch zugegeben werden, dass 
sich Gregors Synchronismus wider Erwarten harmonisch zu den übrigen Quellenzeugnissen 
fügt und es insofern auch durchaus verdient, von der Forschung ernstgenommen zu werden.

Zusammenfassend ergibt sich demnach folgender Ereignisverlauf: Nachdem Chlodomer bei 
seinem Zug gegen Godomar in Vézeronce gefallen60 und es infolgedessen zu einer fränkischen 
Niederlage in Burgund61 gekommen war, machten sich Chlodomers Brüder Childebert und 
Chlothar unversehens daran, sein Erbe faktisch aufzuteilen (Sommer 524). Im Zuge dieser Tei­
lung kam es auch zu Childeberts Besetzung von Bourges, das zuvor zum Teilreich Chlodomers 
gehört hatte62. Vor dem Hintergrund, dass Theuderich in dieser Zeit nach Thüringen gezogen 
war, wo er den Teilkönig Herminefred gegen dessen Bruder Baderich unterstützt hatte63, er­
weckte die Annexion des benachbarten Bourges bei Teilen der auvergnatischen Aristokratie 
die Hoffnung, auch Clermont könne nun unter die Herrschaft Childeberts gelangen. Dabei 
bot das Gerücht, der verhasste Theuderich sei in Thüringen gefallen, genügend Zündstoff, so­
dass Childebert der auvergnatischen Einladung zunächst nachkam. Als nun aber sicher war, 
dass Theuderich lebte und aus Thüringen zurückkehren würde, verließ Childebert die Stadt 
umgehend64. Er zog kurze Zeit später (a. 524/525) nicht, wie Gregor behauptet, nach Spanien, 
sondern gemeinsam mit Chlothar nach Burgund, um den Krieg gegen Godomar wieder aufzu­
nehmen. Offenbar waren sie hierbei zunächst erfolgreich65. Theuderich zog währenddessen 
zwecks seiner Strafaktion in die Auvergne66. Der durch eine gemeinsame Unternehmung Theu­
derichs und Chlothars herbeigeführte Untergang des Thüringerreiches kann sich dagegen erst 
später – allerfrühestens im Herbst 526 – ereignet haben67.

Die Ereignisse im Kontext des auvergnatischen »Senatorenaufstands« mögen sich demzu­
folge etwas anders ausgenommen haben, als es die Lektüre Gregors zunächst nahelegt. Wie ich 

59	 Prokop, Gotenkriege (wie Anm. 33), I (V) 12,28–30, S. 98–100: (…) Γερμανοὶ δὲ κατὰ μόνας Βουρ-
γουζίωσιν ἐς χεῖρας ἦλθον. Μάχης τε καρτεράς γενομένης φόνος μὲν ἑκατέρων πολὺς γίνεται· ἦν γὰρ 
ἀρχώμαλος ἐπὶ πλεῖστον ἡ ξυμβολή· ἔπειτα δὲ Φράγγοι τρεψάμενοι τοὺς πολεμίους ἐς τὰ ἔσχατα χώ-
ρας ἧς τότε ᾤκουν ἐξήλασαν, ἔνθα σφίσι πολλὰ ὀχυρώματα ἦν, αὐτοὶ δὲ τὴν λοιπὴν ξύμπασαν ἔσχον 
(Übersetzung: O. Veh).

60	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 6; Marius Aventicensis, 
Chronica (wie Anm. 11), ad a. 524.

61	 Vgl. Agathias, Historiae (wie Anm.  23), I  3; Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie 
Anm. 8), liber V 18.

62	 Vgl. ibid., liber III 12.
63	 Vgl. ibid., liber III 4.
64	 Vgl. ibid., liber III 9.
65	 Vgl. ibid., liber III 6; Prokop, Gotenkriege (wie Anm. 33), I (V) 12,28–30. Zu damaligen Ansprü­

chen Chlothars auf das Burgunderreich vgl. auch Eugen Ewig, Die Namengebung bei den ältes­
ten Frankenkönigen, in: ders., Spätantikes und fränkisches Gallien, Bd. 3 (wie Anm. 27), S. 163–
211, hier S. 170.

66	 Vgl. Gregorius Turonensis, Libri historiarum (wie Anm. 8), liber III 11.
67	 Vgl. ibid., liber III 7 und Prokop, Gotenkriege (wie Anm. 33), I (V) 13,1. Die chron. Caesarau­

gust. (wie Anm. 32), ad a. 531, S. 223 bietet demgegenüber, anders als von der Forschung bislang 
allenthalben vorausgesetzt, keinen Anhaltspunkt für die Datierung der Niederwerfung des Thü­
ringerreiches; vgl. dazu oben Anm. 32.



Clermont, Burgund und Thüringen 335

hoffe, wurde gleichwohl deutlich, dass sich bei näherem Hinsehen dennoch ein historisch plausib­
les Gesamtbild ergibt, das im Großen und Ganzen beanspruchen darf, mit den Quellen im Ein­
klang zu stehen. Erstaunlicherweise halten die einzelnen von Gregor beschriebenen Begebenhei­
ten und deren ereignisgeschichtliche Kontextualisierung einer historisch-kritischen Überprüfung 
stand, sodass meines Erachtens die Sinnfälligkeit der Zusammenhänge trotz aller Abstriche, die im 
Einzelnen nötig sind, nach wie vor gewahrt bleibt. Dass der behandelte Text gleichwohl leicht in 
die Irre führt, ergibt sich in erster Linie aus Gregors Versuchen, seine Begebenheiten und Syn­
chronismen im Raster einer relativen Chronologie unterzubringen68. Gerade bei länger zurücklie­
genden Ereignissen misslingen ihm diese Versuche, die er sich vom historiografischen Genre auf­
nötigen lässt, allzu oft69. Dies liegt möglicherweise daran, dass Gregor für den hier behandelten 
Zeitraum in erster Linie aus der mündlichen Überlieferung70 schöpfte – und dort obwalten be­
kanntlich andere Gesetzmäßigkeiten als in der Historiografie. 

68	 Vgl. zum chronologisch-annalistischen Anliegen Gregors aber auch Martin Heinzelmann, Gregor 
von Tours (538–594). »Zehn Bücher Geschichte«, Historiographie und Gesellschaftskonzept im 
6. Jahrhundert, Darmstadt 1994, S. 178, der betont, dass die Einhaltung der chronologischen Abfol­
ge der Ereignisse für Gregor vom Prinzip her zwar wichtig, aber nicht vorrangig war. Das heißt, 
dass die ursprüngliche Ereignisfolge in der historiografischen Darstellung bisweilen auch umgestellt 
werden konnte, um eine bestimmte »Thematik« noch deutlicher werden zu lassen. Vgl. insbesonde­
re zur protreptischen Zielsetzung von Gregors Darstellung des Burgunder- und Thüringerkrieges 
Yaniv Fox, Revisiting Gregory of Tours’ Burgundian Narrative, in: Anne Wagner, Nicole 
Brocard (Hg.), Les royaumes de Bourgogne jusqu’en 1032. À travers la culture et la religion, Turn­
hout 2017, S. 229–241, zu Gregors Chronologie ibid., S. 240 f.

69	 Zu einem ähnlichen Befund bezüglich der Arbeitsweise Gregors kommt auch – freilich in einem an­
deren Zusammenhang – Heike Grahn-Hoek, Gab es vor 531 ein linksrheinisches Thüringerreich?, 
in: Zeitschrift des Vereins für Thüringische Geschichte 55 (2001), S. 15–55, hier S. 53 f.: »Eine hohe 
Wahrscheinlichkeit spricht dafür, dass Gregor von Tours im einzelnen richtige Mitteilungen seiner 
Quellen (…) miteinander verbindet, so dass falsche Verknüpfungen entstehen.«

70	 Vgl. Rouche, L’Aquitaine (wie Anm. 16), S. 491 Anm. 13: »Grégoire de Tours ne dispose que de 
traditions orales pour écrire son Histoire entre 417 et 540–550.« Vgl. aber auch Grahn-Hoek, Vor 
531 (wie Anm. 69), S. 27 Anm. 58 und Ian N. Wood, Gregory of Tours, Bangor (ME) 1994, S. 38 f.





Laura Viaut

LES FRAGMENTS MANUSCRITS INÉDITS  
DU CARTULAIRE DE L’ABBAYE DE LIGUEUX

Étude et édition1

En réaction à un monachisme bénédictin jugé trop impliqué dans la société féodale, des mouve-
ments érémitiques sont apparus à la fin du XIe siècle2. Leur développement, dans le Midi de la 
Gaule, doit beaucoup à saint Géraud à qui revient la fondation de nombreuses abbayes qui fleu-
rirent au début du XIIe siècle en Périgord, comme en Limousin3. Ce diacre périgourdin a par-
couru l’Aquitaine dans l’objectif d’évangéliser les populations4. Les évêques de Périgueux et de 
Limoges, sensibles aux vocations qu’il faisait naître, favorisèrent alors l’émergence de ces 
nouveaux établissements5. L’ermitage qui, sous cette impulsion, s’était installé dans la forêt de 
Ligueux6 devint une abbaye vers 1115 à la tête de laquelle Géraud plaça Maximire7. Il est fort 
probable que cette communauté de moniales resta mixte jusqu’à son rattachement à l’ordre de 
saint Benoît dont nous ignorons la date8. 

Le patrimoine originel d’établissement, constitué de donations effectuées par les membres de 
l’aristocratie locale, notamment les grandes familles de Bourdeilles9 et de La Tour10, est connu 
grâce aux fragments de son cartulaire. Mais ce manuscrit n’a pas suscité toute l’attention qu’il 

1	 Que Monsieur Laurent Morelle (EPHE) trouve ici nos sincères remerciements  des précieux 
conseils qu’il nous a fournis.

2	 Patrick Henriet, Les moines du XIe siècle entre cénobitisme et érémitisme, dans Anne Wagner 
(dir.), Les saints et l’Histoire. Sources hagiographiques du haut Moyen Âge, Rosny-sous-Bois 
2004, p. 265–271.

3	 Marcel Berthier, Géraud de Salles, ses fondations monastiques, dans: Bulletin de la société his-
torique et archéologique du Périgord 114 (1987), p. 33–58; Marie-Odette Lenglet, L’implanta-
tion cistercienne dans la Marche Limousine, dans: Mémoires de la société des sciences naturelles 
et archéologiques de la Creuse 46 (1997), p. 259–281.

4	 BHL 3547. Vita B. Geraldi de Salis, dans: AASS Oct. 10, p. 254. Voir également Marie-Odette 
Lenglet, La vie du Bienheureux Géraud de Sales, dans: Citeaux, Commentarii cistercienses 
29-1 (1978), p. 7–40.

5	 Lenglet, L’implantation cistercienne (voir n. 2), p. 260.
6	 Dordogne, arr. Périgueux, c. Thiviers, dioc. Périgueux. 
7	 Il ne reste aujourd’hui que l’église du XIIe siècle et le logis abbatial du XVIIIe siècle. Jean Secret, 

L’église abbatiale de Ligueux, dans: Bulletin de la société historique et archéologique du Périgord 
87 (1960), p. 255. L’acte de fondation est édité ci-dessous, en annexe, n°1. Pour une liste abba-
tiale, voir annexe 2. 

8	 Le cartulaire de l’abbaye évoque, dans plusieurs de ses actes (voir annexe 1), les serviteurs et les 
servantes y servant Dieu. Comme son maître, Robert d’Arbrissel, Géraud avait pour disciples 
des hommes et des femmes. Johannes von Walter, Die ersten Wanderprediger Frankreichs. 
Studien zur Geschichte des Mönchtums, t. 1. Robert von Arbrissel, Leipzig 1903; René 
Niderst, Robert d’Arbrissel et les origines de l’ordre de Fontevrault, Rodez 1952; Jacques 
Dalarun, Robert d’Arbrissel, fondateur de Frontevraud, Paris 1986.

9	 Bourdeilles. Dordogne, arr. Périgueux, c. Brantôme.
10	 La Tour-Blanche. Dordogne, arr. Périgueux, c. Ribérac.



Laura Viaut338

mérite11. Si Wilhelm Wiederhold, dans le cadre de la »Gallia Pontificia«, a livré pour le Périgord 
une fine observation des actes pontificaux12, l’édition du cartulaire, ici proposée en annexe, 
n’avait encore jamais été donnée. L’intérêt historiographique pour l’étude de la cartularisation, 
renouvelé ces dernières décennies, et plus encore pour les régions méridionales, nous invitait 
donc à rouvrir ce dossier13. 

I. Sur les traces d’un manuscrit perdu

Nous connaissons à l’abbaye Notre-Dame de Ligueux un cartulaire rédigé sur parchemin dont 
les écritures dateraient des XIIIe et XVe siècles. Ces fragments furent conservés dans les ar-
chives de l’établissement jusqu’à la Révolution. L’abbaye, en application des décrets de 1792 fut 
évacuée, puis vendue en 1795 à l’homme d’affaires Noël Serlupin pour la somme de 30 000 
francs14. Les documents d’archives avaient été conservés par Antoine Deschands, l’intendant de 
l’abbaye entre 1789 et 1794, puis par son épouse qui en hérita. On ne retrouve leur trace qu’en 
1865 lorsque le curé de Ligueux les rachète lors d’une vente aux enchères15. Ce dernier, en fin de 
vie, promit alors à Pierre Debut, qui était devenu le propriétaire de l’abbaye, de les lui léguer. 
Mais cette promesse orale n’avait pas été consignée sur testament. Lorsqu’il mourut, l’un de ses 
proches brûla par erreur la malle qui contenait l’ensemble des documents16. 

Que les faits se soient ainsi déroulés ou que la légende les ait déformés n’a guère d’impor-
tance ici. Il est certain, au demeurant, que ces cartulaires ont disparu. On ne peut en connaître 
le contenu qu’à travers les notes irremplaçables consignées par les érudits d’Ancien Régime qui 
ont arpenté les abbayes périgourdines pour y transcrire les actes qui pouvaient les intéresser. Le 
premier fut Dom Estiennot (1639–1699), moine bénédictin de la congrégation de Saint-Maur. 
L’abbé, puis chanoine, Pierre Lespine (1757–1831), employé à la bibliothèque du Roi17, ainsi 
que Guillaume-Vivien Leydet (1736–1776), un érudit local, ont poursuivi son travail au siècle 
suivant. 

11	 Avec des yeux et des méthodes différentes, plusieurs érudits locaux ont, avant nous, essayé d’en 
dresser l’histoire, mais leurs travaux sont partiels et contradictoires. Voir Eugène Farnier, Au-
tour de l’abbaye de Ligueux, Périgueux 1931 contra Charles d’Escard, Notice historique sur 
l’abbaye de Ligueux en Périgord, dans: Le chroniqueur du Périgord et du Limousin: revue his-
torique, artistique et religieuse 2 (1854), p. 97. Malgré l’existence de ces études ponctuelles, l’ab-
baye n’a pas encore trouvé son historien.

12	 Wilhelm Wiederhold, Papsturkunden in Frankreich, t. 6. Auvergne, Poitou, Périgord, Angou-
mois, Saintonge, Marche und Limousin, Berlin 1911 (Nachrichten der Königlichen Gesellschaft 
der Wissenschaften zu Göttingen. Philol.-hist. Klasse. 1911, Beiheft); reímpr. dans id., Papst
urkunden in Frankreich. Reiseberichte zur Gallia Pontificia, t. 2, Cité du Vatican 1985 (Acta 
Romanorum pontificum, 8), p. 599–710.

13	 Pierre Chastang, Cartulaires, cartularisation et scripturalité médiévale: la structuration d’un 
nouveau champ de recherche, dans: Cahiers de civilisation médiévale 49 (2006), p. 31; Daniel Le 
Blévec (dir.), Les cartulaires méridionaux, Paris 2006; Olivier Guyotjeannin, Laurent Mo-
relle, Michel Parisse (dir.), Les cartulaires, Paris 1993; Paul Bertrand, Xavier Helary, 
Constructions de l’espace dans les cartulaires, dans: Construction de l’espace au Moyen Âge, 
Paris 2007, p. 199–213.

14	 Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 10), p. 108–115.
15	 Eugène Farnier, Une main de deux mille ans. La relique et le pèlerinage de saint Siméon à 

Ligueux, Périgueux 1925, p. 28.
16	 Ibid.
17	 Pour une notice biographique, voir notamment Albert Dujarric-descombes, Le chanoine Les-

pine, dans: Bulletin de la société historique et archéologique du Périgord 27 (1910), p. 511 et 
Louis Grillon, Note sur le chanoine Lespine, dans: Mémoire de la Dordogne 9 (1996), p. 7.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 339

Leurs notes faisaient déjà état de documents altérés et seulement fragmentaires. L’état qu’en 
a dressé Guillaume-Vivien Leydet vers 1770 est particulièrement significatif:

»Le cartulaire de l’abbaye de Ligueux d’un format in 4 est d’une très bonne note. Il est 
d’une écriture semblable à celle du cartulaire de Chancelade18, mais en très mauvais état. 
Il n’en reste plus que onze feuillets, encore ne sont-ils pas de suite; ce sont des fragmens 
du cartulaire qu’on a ramassés et cousus ensemble depuis les dernières dévastations de 
cette abbaye. Le 9e feuillet même est en bonne partie une répétition de celui qui est le 
premier dans ce cahier. L’un et l’autre sont d’une écriture également ancienne, ce qui 
montre qu’ils ont l’un et l’autre appartenu à deux cartulaires. De même teneur, ils sont 
l’un et l’autre en parchemin. Ce cartulaire est sans commencement ni fin. Heureusement 
il s’est trouvé une copie faite au XVe siècle (vers 1460) du commencement de ce cartu-
laire, et cette copie se lie très bien au 1er feuillet de ce même cartulaire. Ce commence-
ment avec une partie des feuilles. Une deuxième est en une feuille de grand papier fol. 1 
et 2 qu’on a cousue à la fin du cartulaire19.«

Ces propos, qui constituent une voie d’accès aux manuscrits perdus, méritent d’être commen-
tés. On peut en comprendre que le format du recueil avoisinait les 30 x 20 cm et qu’il manquait 
au premier cahier au moins un feuillet. Plusieurs fragments le composent. La première pièce sur 
parchemin daterait du XIIIe siècle tandis que la seconde, sur papier, aurait été confectionnée 
deux siècles plus tard, soit vers 1460. Dès lors trois hypothèses s’offrent à nous pour essayer de 
comprendre l’état primitif de ce recueil inhomogène:

1. �La plus ancienne pièce de parchemin, datée du XIIIe siècle, pourrait être le noyau d’un 
cartulaire qui aurait pu se prolonger jusqu’au XVe siècle et dont il ne resterait que des 
fragments épars. L’hypothèse est peu probable dans la mesure où les cartulaires ne 
sont le plus souvent que prolongés sur un temps court.

2. �La pièce de parchemin constituerait un premier projet arrêté au XIIIe siècle, puis 
prolongé seulement au XVe siècle.

3. �Il aurait été décidé d’unir deux cartulaires distincts. Les morceaux de papier auraient 
été conjoints en amont et en aval de la partie en parchemin. Le deuxième cartulaire 
permettrait ici de s’associer au cartulaire primitif.

Pour affiner l’hypothèse, il est nécessaire de s’interroger sur le contenu du cartulaire. Les pre-
miers actes (folios 1 à 6)20, antérieurs à 1150 et transcrits en latin, concernent essentiellement la 
fondation et la constitution du patrimoine originel de l’établissement. Les actes de donation 
suivants (fol. 7 à 11), datés des alentours de 1170–1240 et rédigés en occitan, y font suite.

18	 Voir Bernard Reviriego, Louis Grillon, Le cartulaire de l’abbaye Notre-Dame de Chance-
lade, Périgueux 2003.

19	 BNF Périgord 34 fol 65r et 43r.
20	 Les folios sont indiqués par les érudits d’Ancien Régime.



Laura Viaut340

Folios initiaux Date Teneur de l’acte Concordance avec 
notre édition

Langue Support

1r Vers 1100 Notice de fondation 1 latin Papier
1r 1100–1104 Donation 2a–c latin Papier
1r 1101–1104 Donation 3 latin Papier
1r Sans date Donation 4a–d latin Papier
1r–1v Sans date Donation 5 latin Papier
2r–3r Sans date Donation 6a–g latin Parchemin
3r Sans date Donation 7 latin Parchemin
3v Feuillet Vierge –
4r Sans date Donation 8 latin Parchemin
4r Sans date Donation 9 latin Parchemin
4r Sans date Donation 10 latin Parchemin
4v Sans date Donation 11 latin Parchemin
5r Feuillet Vierge –
5v Sans date Donation 12 latin Parchemin
6r Sans date Donation 13 latin Parchemin
6r Sans date Donation 14 latin Parchemin
6v Sans date Donation 15 latin Parchemin
6v Sans date Donation 16 latin Parchemin
7r 1177 Donation 17 Occitan Papier
7v Sans date Donation 18 Occitan Papier
8r Sans date Donation 19 Occitan Papier
9v Sans date Donation 20 Occitan Papier
9v–10r Sans date Donation 21 Occitan Papier
10r Sans date Donation 22 Occitan Papier
10r Sans date Donation 23 Occitan Papier
10r Sans date Donation 24 Occitan Papier
10v Feuillet Vierge –
11r 1240 Donation 25 Occitan Papier
11v Feuillet Vierge –

Tableau 1. Actes du cartulaire

Il apparaît bien vite qu’il n’existe aucun plan d’ensemble du cartulaire. Deux aires linguistiques 
apparaissent nettement et de manière parfaitement distincte: les actes latins (papier et parche-
min) et les actes occitans (uniquement papier). 

Papier Parchemin Papier
Folios 1r–1v Folios 2r–6v Folios 7r–11v
Latin Occitan

Tableau 2. Support et langue du recueil

On décèle un changement brut de langue à partir du folio 7r, ce qui inviterait à suggérer que 
deux cartulaires ont été juxtaposés. 



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 341

II. Les différents mouvements de rédaction du cartulaire

L’initiative de la rédaction d’un cartulaire est probablement à mettre à l’actif de l’une des pre-
mières abbesses du lieu qui aurait souhaité au XIIIe siècle disposer d’un »livre d’archives«, au 
sens que lui donne Laurent Morelle21. Mais aucune préface ni postface, au sein desquelles le car-
tulariste nous aurait expliqué la conception et les circonstances de la confection du document 
ne nous est parvenue. On sait toutefois que l’abbatiat d’Almoise (1263–1270) a été marqué par 
d’importantes difficultés dans la gestion de son patrimoine; le vicomte de Limoges, qui émettait 
des prétentions sur le comté du Périgord, commit quelques incursions sur les terres de Ligueux 
et la famille Bourdeilles mit à sac l’abbaye, provoquant par là d’importants dommages22. C’est 
également à cette époque que l’établissement se lie à l’abbaye de Solignac23 qui rayonne bien 
au-delà du Limousin24.

Un cartulaire n’était pas conçu pour être montré, mais pour être utilisé de sorte à com-
prendre où se trouve tel bien, de qui l’établissement le tient et quels revenus en sont tirés25. Les 
principaux apports de la confection de ce type de documents sont la commémoration patri-
moniale, la gestion interne du patrimoine (revenus perçus) ainsi que la protection juridique en 
cas de revendication d’un bien26. Le cartulaire n’est pas la réunion de tous les actes conservés 
dans les archives de l’établissement qui le produit; il résulte d’une construction volontaire, ré-
vélatrice d’un projet propre, répondant à un besoin de mémoire. Il semble que l’abbaye de Li-
gueux s’en soit dotée pour affermir son pouvoir et pour faire rayonner son établissement. La 
première partie du cartulaire, rédigé en latin, permet de se faire une vue générale du patrimoine 
originel de l’établissement. À la notice de fondation succèdent les différents actes de donation 
classés par ordre géographique. La seconde partie du cartulaire, rédigée en occitan, est dis-
tincte. Elle donne des indications sur les biens possédés et sur les revenus qui en sont tirés. Il 
s’agit le plus souvent de biens distincts du cartulaire primitif. Il apparaît bien vite, là encore, 
que les deux pièces qui se juxtaposent dans des langues distinctes sont bien indépendantes 
l’une de l’autre.

Jusqu’ici le Périgord a souvent été délaissé de la recherche sur les cartulaires du Midi, proba-
blement en raison des nombreuses pertes documentaires qui rendent la tâche difficile. On sait 
combien cette documentation est importante pour l’histoire locale; si elle nous livre des in-

21	 Laurent Morelle, Comment inspirer confiance? Quelques remarques sur l’autorité des cartu-
laires., dans: Julio Escalona, Hélène Sirantoine (dir.), Chartes et cartulaires comme instru-
ments de pouvoir, Toulouse 2013, p. 153.

22	 Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 10), p. 35.
23	 Haute-Vienne, arr. Limoges, c. Condat-sur-Vienne.
24	 Une mention de l’abbesse de Ligueux est inscrite au nécrologe de l’abbaye de Solignac. Voir 

Jean-Loup Lemaitre (éd), Les documents nécrologiques de l’abbaye de Solignac, Paris 1984, 
p. 65. On dispose également d’un acte de confraternité liant les deux établissements. Vidimus de 
l’official de Limoges. 1270. AD Haute-Vienne 6 H 139. Il en existe une copie BNF lat. 9193 
p. 406. Édité ibid. p. 65. De plus, un hommage inédit prêté par l’abbesse de Ligueux à l’abbaye 
de Solignac, conforte ce lien. L’établissement périgourdin devait, d’une part, fournir au réfectoire 
de l’abbaye limousine trois belles et grandes nappes après son investissement, mais s’engageait 
surtout à soumettre à l’arbitrage de l’abbé de Solignac tout contentieux qui surviendrait au sein 
de l’abbaye (AD Haute-Vienne 6 H 26). Ce rouleau, dont il ne reste que huit fragments, com-
prend encore 120 hommages prêtés à l’abbaye. La graphie date du XIIIe siècle. Une brève étude 
a été menée par Christian Rémy, La mouvance féodale de l’abbaye de Solignac d’après un rou-
leau d’hommages de la fin du XIIIe siècle, dans: Bulletin de la société archéologique et historique 
du Limousin 137 (2007), p. 51–73.

25	 Ibid., p. 198.
26	 Patrick Geary, Entre gestion et gesta, dans: Guyotjeannin, Morelle, Parisse (dir.), Les car-

tulaires (voir n. 13), p. 7. 



Laura Viaut342

dices sur les structures mentales de l’époque, elle nous donne aussi à voir l’étendue des struc-
tures institutionnelles médiévales et nous invite par là à essayer de reconstituer les actes per-
dus27.

III. La reconstitution des fragments du cartulaire

On dispose, pour reconstituer les fragments du cartulaire, de plusieurs témoins d’Ancien Ré-
gime. Chacun de ces érudits a établi plusieurs séries de transcription partielle du cartulaire, opé-
rant des choix et nous laissant, par là, de nombreuses variantes28. Cet ensemble documentaire 
est, encore aujourd’hui, difficile à manier car il est dépourvu d’outils de repérage. Le plus an-
cien témoin est un recueil rédigé par Dom Estiennot au XVIIe siècle (BNF lat. 12 759). On y 
trouve des copies d’actes contenus dans le cartulaire. Dans les volumes de la collection Périgord 
de la Bibliothèque nationale de France29 se trouvent également cinq séries de copies d’actes ef-
fectuées au XVIIIe siècle par différents érudits.

L’ordonnancement des témoins manuscrits suit l’état de la tradition dressé ci-après:

A. Actes originaux perdus.
B. Cartulaire. XIIIe siècle. En très mauvais état au XVIIIe siècle. Perdu.
C. Copie du cartulaire. XVe siècle. En mauvais état au XVIIIe siècle. Perdu.
D. Copies modernes. BNF lat. 12 759, p. 169–179. Dom Estiennot. Copie du XVIIe siècle, d’après C.
E. Copies modernes. BNF Périgord 77, fol. 102r–v. Lespine. Copie du XVIIIe siècle, d’après B et C.
F. Copies modernes. BNF Périgord 34 fol. 43r–47v. Lespine. Copie du XVIIIe siècle, d’après B et C.
G. Copies modernes. BNF Périgord 11, fol. 324v–325r. Leydet. Copie du XVIIIe siècle, d’après B et C.
H. Copies modernes. BNF Périgord 34 fol. 65r–66v. Baudeau et Lespine. Copie du XVIIIe siècle, 

d’après E, F et G.
I. Copies modernes. BNF Périgord 34, fol. 82r–83v. Lespine. Copie du XVIIIe siècle, d’après D.

27	 Sur l’écrit médiéval, cf. Benoît-Michel Tock (dir.), Les actes comme expression de pouvoir au 
haut Moyen Âge, Turnhout 2003. Laurent Morelle, Des moines face à leur chartrier: étude sur 
le premier cartulaire de Montier-en-Der (vers 1127), dans: Patrick Corbet (dir.), Les moines du 
Der (673–1790), Langres 2000, p. 211 et Laurent Morelle, Pratiques médiévales de l’écrit docu-
mentaire, dans: Annuaire de l’École pratique des hautes études, Section des sciences historiques 
et philologiques 143 (2012), p. 146.

28	 Voir annexe 1 où nous proposons une édition des actes du cartulaire.
29	 Cette collection comprend 183 volumes de notes et copies d’actes transcrits au XVIIIe siècle. 

D’une estimation générale, chaque volume comporte environ 300 à 400 folios. Philippe Bosre-
don, Inventaire sommaire de la collection Périgord de la Bibliothèque nationale de France, 
Périgueux 1890; Philippe Bosredon, Manuscrits de la bibliothèque nationale concernant le 
Périgord, dans: Bulletin de la société historique et archéologique du Périgord 12 (1885), p. 450 
et René Villepet, Le Périgord à la Bibliothèque nationale, dans: Bulletin de la société historique 
et archéologique du Périgord 65 (1938), p. 285–303.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 343

La filiation des états successifs du texte se reconstruit selon le stemma suivant: 

XIIIe siècle Actes originaux (aujourd’hui perdus)

XIIIe siècle  B (cartulaire)

XVe siècle C (cartulaire)

XVIIe siècle D (copie érudite partielle)

 E, F, G (copies érudites)

XVIIIe siècle I (copie érudite partielle) H (copie érudite pasrtielle)

Figure 1. Proposition de stemma codicum du cartulaire 

IV. L’intérêt des fragments du cartulaire

Les fragments du cartulaire de l’abbaye de Ligueux ouvrent trois perspectives de recherche.
La première porte sur l’histoire locale du Périgord. Dans l’état actuel des travaux de re-

cherches, il est généralement admis que cette région a trouvé peu d’éditeurs de texte. Près de la 
moitié du fonds diplomatique périgourdin est encore inédite30. Par ailleurs, on ne connaît au 
Périgord que peu de cartulaires et la majorité des chartes et notices altimédiévales que les fonds 
d’archives ecclésiastiques comprenaient est aujourd’hui perdue31. La mise en lumière du cartu-
laire de Ligueux permettra sans nul doute de mieux connaître le Périgord du Moyen Âge cen-
tral, et notamment les grandes familles qui l’ont construit32. La deuxième porte sur le travail des 
érudits du XIXe siècle, souvent envoyés du roi dans les provinces du royaume. De leurs écrits, 
il reste aujourd’hui une grande collection de 183 volumes (environ 400 folios chacun), conser-
vée à la Bibliothèque nationale33. L’assemblage de chacun de ces manuscrits se révèle très vite 

30	 Une première vague d’éditions avait été lancée au début du XXe siècle, mais la difficulté de la 
tâche a rapidement découragé les chercheurs. La nouvelle vague d’édition des sources médiévales 
périgourdines est une entreprise récente, placée sous la direction des Archives de la Dordogne. 
Jean-Claude Ignace (éd.), Bullaire Périgourdin, Périgueux 2013; Louis Grillon (éd.), Cartu-
laire de l’abbaye Notre-Dame de Chancelade, Périgueux 2003; id. (éd.), Cartulaire de l’abbaye 
Notre-Dame de Dalon, Périgueux 2003; id. (éd.), Chartrier de l’abbaye Saint-Pierre de Saint-
Astier, Périgueux 2007. 

31	 Un seul acte altimédiéval est aujourd’hui conservé en original, AD Dordogne 11 G 1 (acte de 
fondation de la collégiale de Saint-Astier, copie sur parchemin. Latin. 1013).

32	 Par exemple, annexe 4: reconstruction du lignage des Bourdeilles.
33	 BNF, Périgord, vol. 1 à 183. Pour l’époque étudiée, on consultera en priorité les tomes suivants: 

t. 2. Histoire du Périgord. XVIIIe s.; t. 3. Histoire du Périgord. XVIIIe s.; t. 4. Actes périgourdins 
par Leydet. Copie. XVIIIe s.; t. 9. Actes périgourdins par Leydet. Copie. XVIIIe s.; t. 10. Actes 
périgourdins par Leydet. Copie. XVIIIe s.; t. 11. Actes périgourdins par Leydet. Copie. XVIIIe s.;  



Laura Viaut344

confus; les interférences entre les fonds et les doublons d’actes abondent et les thèmes sont sou-
vent mélangés. Certains actes sont intégralement transcrits, d’autres ne sont que partiels et 
d’autres encore sont seulement analysés. Plusieurs documents, provenant de sept établisse-
ments ecclésiastiques périgourdins dont celui de Ligueux, sont aujourd’hui encore inédits.

Établissement Source Remarques

Prieuré de Lamonzie
(dépendance de l’abbaye No-
tre-Dame de Saintes)

BNF Périgord 35 Aucun acte n’est antérieur au 
XIIIe siècle.

Prieuré de Calabre BNF Périgord 33 Aucun acte médiéval conservé. 
Cartulaire perdu.

Abbaye de Boschaud BNF Périgord 33 Aucun acte n’est antérieur au 
XIIIe siècle.

Abbaye de Ligueux

BNF lat. 12 759
BNF Périgord 77
BNF Périgord 34 
BNF Périgord 11

Fragments du cartulaire et du 
chartrier médiéval et moderne

Abbaye de Brantôme BNF Périgord 33 Fragment du chartrier

Abbaye de Peyrouse BNF Périgord 34
BNF Périgord 12

Deux actes du XIIe siècle sont 
donnés intégralement. 
Le reste prend la forme d’un 
répertoire.

Chapitre de la Rochebeaucourt BNF Périgord 34 Copies d’actes du XIIe siècle

Tableau 3. Essai de recensement des établissements périgourdins dont les sources sont encore 
inédites

La troisième perspective de recherche porte sur le phénomène de cartularisation en Périgord. 
Les cartulaires ont longtemps été utilisés comme des recueils qui pouvaient fournir aux histo-
riens des textes qu’il serait vain de chercher ailleurs, car les originaux ont souvent disparu. Mais 

t. 12. Actes périgourdins par Leydet. Copie. XVIIIe s.; t. 15. Mémoires historiques. XVIIIe s.;  
t. 23. Recherches historiques de Leydet sur le Périgord. XVIIIe s.; t. 24. Actes périgourdins par 
Leydet. XVIIIe s.; t. 27. Documents concernant l’évéché de Périgueux. Copie. XVIIIe s.; t. 28. 
Documents concernant l’évéché de Périgueux. Copie. XVIIIe s.; t. 29. Documents concernant 
l’évéché de Périgueux. Copie. XVIIIe s.; t. 33. Documents concernant les abbayes périgourdines. 
Copie. XVIIIe s.; t. 34. Documents concernant les abbayes périgourdines. Copie. XVIIIe s.; t. 35. 
Documents concernant les abbayes périgourdines. Copie. XVIIIe s.; t. 36. Documents concer-
nant le diocèse de Sarlat. Copie. XVIIIe s.; t. 37. Documents concernant les abbayes du diocèse 
de Sarlat. Copie. XVIIIe s.; t. 43. »Vitae Sanctorum Petragorici«. Copie. XVIIIe s.; t. 44. »Vitae 
Sanctorum Petragorici«. Copie. XVIIIe s.; t. 45. »Vitae Sanctorum Petragorici«. Copie. XVIIIe s.; 
t. 46. Villes closes. Copie. XVIIIe s.; t. 47. Villes closes. Copie. XVIIIe s.; t. 48. Villes closes. Co-
pie. XVIIIe s.; t. 49. Villes closes. Copie. XVIIIe s.; t. 50. Villes closes. Copie. XVIIIe s.; t. 51. Châ-
tellenies et Châteaux. Copie. XVIIIe s.; t. 52. Châtellenies et Châteaux. Copie. XVIIIe s.; t. 53. 
Comtes de Périgord. Copie. XVIIIe s.; t. 71. Recherches sur le Périgord par Lespine. XVIIIe s.;  
t. 72. Recherches sur le Périgord par Lespine. XVIIIe s.; t. 73. Recherches sur le Périgord par Les-
pine. XVIIIe s.; t. 74. Recherches sur le Périgord par Lespine. XVIIIe s.; t. 75. Recherches sur le 
Périgord par Lespine. XVIIIe s.; t. 77. Actes périgourdins; t. 81. Chartes du Périgord du XIIIe s. 
Copie. XVIIIe s.; t. 86. »Pariagium monasterii Condomensis«. Original sur parchemin. XIIIe s.; 
t. 92. Papiers de Leydet. XVIIIe s.; t. 93. Papiers de Leydet. XVIIIe s.; t. 95. Notes pour l’histoire 
littéraire du Périgord. XVIIIe s.; t. 107. Journal de l’abbé Lespine. XVIIIe s.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 345

ces trois dernières décennies, la recherche a relancé la question de la cartularisation34. Il s’agit 
désormais de considérer ces pièces manuscrites à l’aune de l’histoire sociale des pratiques de 
l’écrit médiéval. Porter un regard sur la fabrique des sources est fondamental dans la recherche 
actuelle35. La méthode principale qui peut ici être suivie repose sur l’étude des manuscrits. Il 
convient d’étudier le cartulaire en tant que »document-monument«36, au sens que lui donnent 
les diplomatistes. On comprendra par là qu’il est nécessaire de l’appréhender dans ses fonctions 
et dans sa matérialité37. Dans cette perspective, la source doit être étudiée en tant qu’objet au-
tant que pour son contenu. Cette démarche s’inscrit dans un récent champ de recherches sou-
cieux de retourner directement aux sources, notamment en ayant recours aux grilles de lecture 
données par les sciences auxiliaires (paléographie, codicologie, etc.)38. Évidemment, la perte du 
manuscrit original du cartulaire ne facilite pas la tâche, mais les copies d’époque moderne 
constituent tout de même, par les descriptions qu’elles contiennent, une fenêtre sur le docu-
ment initial. Le terme de cartularisation s’entend de deux choses. Il s’agit d’une part du travail 
accompli par le rédacteur du cartulaire lorsqu’il inscrit/transcrit des chartes dans un manuscrit; 
plusieurs éléments entrent alors en jeu pour façonner ses choix. Il s’agit, d’autre part, à un ni-
veau global dans l’histoire de la mémoire documentaire, du phénomène de confection des car-
tulaires. Tout cartulaire entretient des liens étroits avec le temporel de l’établissement qui le 
produit; le montrer est une fonction accessoire, car il est davantage utilisé pour comprendre où 
se trouve tel bien, de qui l’établissement le tient et quels revenus en sont tirés. Le rédacteur 
opère donc un certain nombre de choix39. Il trie tout d’abord les pièces contenues dans le char-
trier entre celles qu’il transcrira et celles qu’il écartera. Il ordonne ensuite les notices faites à 

34	 Sans exhaustivité: Guyotjeannin, Morelle, Parisse (dir.), Les cartulaires (voir n. 13); Pierre 
Chastang, Lire, écrire, transcrire. Le travail de rédacteurs de cartulaires en Bas-Languedoc 
(XIe–XIIIe siècles), Paris 2001; id., Cartulaires, cartularisation et scripturalité médiévale: la struc-
turation d’un nouveau champ de recherche, dans: Cahiers de civilisation médiévale 49 (2006), 
p. 21–31; Jean Vézin, Hartmut Atsma, Gestion de la mémoire à l’époque de saint Hugues (1049–
1109): la genèse paléographique et codicologique du plus ancien cartulaire de l’abbaye de Cluny, 
dans: Histoire et archives 7 (2000), p. 5–29; Olivier Guyotjeannin, Laurent Morelle, Tradi-
tion et réception de l’acte médiéval: jalons pour un bilan des recherches, dans: Archiv für Diplo-
matik 53 (2007), p. 367–404; Daniel Le Blévec (dir.), Les cartulaires méridionaux, Paris 2006; 
Kayoko Matsuo, Pratiques de l’écrit et gestion patrimoniale monastique aux XIe–XIIe siècles, 
d’après le cartulaire de l’abbaye de Saint-Cyprien de Poitiers, thèse, dactyl., Bordeaux 2012.

35	 Michel Zimmermann, Quelle als Metapher. Überlegungen zur Historisierung einer historio-
graphischen Selbstverständlichkeit, dans: Historische Anthropologie 5 (1997), p. 268; Christine 
Nougaret,  Les sources archivistiques.  Production organique ou invention de l’archiviste?, 
dans: Hypothèses 7 (2004), p. 331; Joseph Morsel, Du texte aux archives: le problème de la 
source, dans: Bulletin du centre d’études médiévales d’Auxerre. Hors-série n° 2 (2008): http://
cem.revues.org/4132 (06/06/2020).

36	 Pierre Toubert, Tout est document, dans Jean-Claude Schmitt e. a. (dir.), L’ogre historien. 
Autour de Jacques Le Goff, Paris 1999, p. 85.

37	 Guyotjeannin, Morelle, Tradition et réception (voir n. 34), p. 367–403; Morelle, Des 
moines face à leur chartrier (voir n. 27), p. 211–258 et id., Pratiques médiévales (voir n. 27), 
p. 146–151.

38	 Retour aux sources. Textes, études et documents d’histoire médiévale offerts à Michel Parisse, 
Paris 2004; Ludolf Kuchenbuch, Sind mediävistische Quellen mittelalterliche Texte? Zur 
Verzeitlichung fachlicher Selbstverständlichkeit, dans: Hans-Werner Goetz (dir.), Die Aktualität 
des Mittelalters, Bochum 2000, p. 317–354; Ludolf Kuchenbuch, Sources ou documents? Con
tribution à l’histoire d’une évidence méthodologique, dans: Hypothèses 7 (2004), p. 287–315; 
Karl Acham, Geschichte und Sozialtheorie. Zur Komplementarität kulturwissenschaftlicher Er-
kenntnisorientierungen, Freiburg 1995, p. 231–286 et Zimmermann, Quelle als Metapher (voir 
n. 35), p. 268–287. 

39	 Patrick Geary, Mémoire et oubli à la fin du premier millénaire, Paris 1996, p. 23.

http://cem.revues.org/4132
http://cem.revues.org/4132


Laura Viaut346

partir de ces pièces, en suivant généralement un classement géographique. Le cartulaire de Li-
gueux présente la particularité d’être constitué de notices très courtes, qu’il est parfois difficile 
de dissocier les unes des autres40.

L’ensemble de ces raisons justifiait de donner aujourd’hui l’édition du cartulaire de l’abbaye 
de Ligueux.

40	 Voir annexe 1 édition pièces a–b–c–d.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 347

Annexe 1: Édition des fragments du cartulaire

La proposition d’édition des fragments du cartulaire de Ligueux constitue à la fois la pièce jus-
tificative de notre propos et un outil pour de recherches futures. Après avoir indiqué les règles 
que nous avons suivies (1), nous donnerons l’édition du texte (2) assortie d’un index des noms 
de personne (3).

1. Règles suivies pour l’édition

Il revient à tout éditeur d’avertir son lecteur des choix qu’il a entrepris dans son travail. Celui que 
nous avons effectué aspire seulement à faciliter l’accès au contenu d’un manuscrit aujourd’hui 
disparu et jusqu’ici resté inédit. La reconstitution proposée vise, autant que possible, à restituer 
l’ordre initial du cartulaire rudimentairement décrit par les érudits d’Ancien Régime. Mais parce 
que leurs indications manquent souvent de précisions, il n’a pas toujours été possible de 
connaître la nature de la pièce originale (pancarte, chartes distinctes, etc.). Un choix personnel, 
guidé par des exigences de commodité de lecture, nous a donc conduite à numéroter les actes de 
1 à 24, en déclinant certains d’entre eux en sous-groupes. La référence se compose donc du nu-
méro de l’acte suivi d’une lettre (exemple 2a, 2b). Il faut garder à l’esprit que ces pièces que l’on a 
cru pertinent de dissocier ne formaient peut-être qu’une seule entité dans leur état original.

Nous ne disposons d’aucune copie intégrale du cartulaire, ce qui nous empêche d’établir le 
texte en suivant un seul et même manuscrit. Nous avons, pour chacun des actes, adopté les leçons 
des témoins les plus complets ou les moins fautifs. Toutes les variantes contenues dans les manus-
crits ont été relevées dans l’apparat critique. Les conseils préconisés par Olivier Guyotjeannin et 
Françoise Vielliard41 ont été suivis. Le texte est transcrit intégralement. La ponctuation, les ma-
juscules et les distinctions i/j et u/v respectent l’usage moderne. Les abréviations ont toutes été 
développées en toutes lettres, à l’exception des prénoms lorsque seule l’initiale était connue. 

2. Édition du texte

1.
vers 1100, sans lieu.

Notice rapportant la fondation de l’abbaye par Géraud dans La Forêt de Ligueux.

D. p. 167–169 – E. fol. 100r – F. fol. 43r–43v et 45r – G. fol. 322r–322v – H. fol. 65r – I. fol. 82v. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 
	
(a) In nomine Domini nostri Jesu Christi et sanctae Mariae matris et Sancti Bartholomaei et 
Sancti Nicholai et omnium Sanctorum dominus Geraldus, Deo volente, mundum despiciens 
quoniam praevidet qui praevidit(b) omnia mundana esse transitoria et caduca scriptura testante 
»transit mundus et concupiscentia ejus42« et Salomone dicente: »vanitas vanitatum et omnia va-
nitas43«. Et quia sententiam illam(c) timuit de qua dicit apostolus »quid dabit homo pro anima 
sua44«, Deo et Patri suo obedire desiderans sicut bonus filius bonusque magister sententiam 
evangelicam, in quantum potuit adimplere conatus est si quis mihi ministrat me sequatur et ali-
bi omnis(d) qui reliquerit patrem aut matrem aut uxorem aut filios aut agros propter nomen 
meum centuplum, accipiet et vitam aeternam possidebit et quia minime perdere voluit quod 

41	 Françoise Vielliard, Olivier Guyotjeannin, Conseils pour l’édition des textes médiévaux, 
fasc. 1–2, Paris 2009–2014.

42	 2 Jean 17.
43	 1 Ecclésiaste 2.
44	 8 Marc 37.



Laura Viaut348

Deus(e) ei promiserat, solitariam vitam eligere non dubitavit. Ipse siquidem divinam Dei dispo-
sitione cum magna humilitate, et sicut bonus pauper de terrenis exutus sed sicut credimus de 
spiritualibus vestitus, in silvam que Liguor dicitur hospitatus est. Nos testamur et qui viderunt 
quoniam vitam nimis humilem(f) diligebat peractamque(g) viam gradivi cupiebat illum sermonem 

audiens(h) in quo dicitur »acta est via que ducit ad vitam45«. Postea, vero propter exemplum vite 
sue multi fratres ad eum convenerunt(i) multeque sorores hujus exemplo, facti circumjacentium 
provinciarum proceres commoniti(j) suadenteque prefato Dei viro Geraldo et ad tale opus exem-
plo simul et exhortatione provocante hii ad quorum dominatum locus idem pertinebat, qualiter 
ibidem Deo servientes sustentari possent providere studuerunt.

(a) Ajout Narratio fundationis coenobii de Ligurio ex manuscripto codice Liguriensi D – (b) qui prae-
divit D – (c) mot omis par F – (d) dominus F – (e) dominus FG – (f) mot omis par F – (g) perarctamque D – 
(h) accidiens G – (i) circum venerunt F – (j) commoti F.

2a.
[1101–110446], Preissac47.

Donation par Hélie de Bourdeilles et son épouse de tout ce qu’ils possèdent en alleu dans La 
Forêt de Ligueux.

D. p. 169 – E. fol. 100r – F. fol. 43v – G. fol. 323r – H. fol. 65r.
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Helias de Bourdeilha(a)48, pro salute animae suae, dedit Deo et beatae Mariae et habitatoribus 
loci eiusdem(b) totum quod habebat in libero allodio illo(c), sicut in libertate tenebat uxorque 
sua, in manu Reymundi episcopi infrascripto(d), a Preissac. Audiente Guillelmo, archidiacono 
qui postea episcopus fuit, et P. Petragoricensi49.

(a) Burdelia E; Burdelia F; Bordelha D – (b) mot omis par D – (c) illud EG; mot omis par F – (d) in prato F.

2b.
vers 110050, sans lieu.

Confirmation par Èbles de la donation qu’a précédemment effectuée Hélie de Bourdeilles, son 
père.

D. p. 169 – E. fol. 100v – F. fol. 43v – G. fol. 323r – H. fol. 66r.
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Postea, filius suus Ebolus donum quod pater dedit, ipse concessit, videlicet medietatem silvae. 
Audiente Ademaro de Vilars et P. Anta(a) et Helia Coquo testibus.

(a) Auta F; Aua E.

45	 7 Mathieu 14.
46	 La datation de l’acte ici proposée correspond à l’épiscopat de Raimond.
47	 Preyssac-d’Excideuil. Dordogne, arr. Périgueux, c. Isle-Loue-Auvézère.
48	 Bourdeilles. Dordogne, arr. Périgueux, c. Brantôme.
49	 Périgueux. Dordogne.
50	 Voir acte n° 2a au sein duquel Èbles, fils d’Hélie de Bourdeilles, est également mentionné.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 349

2c.
vers 110051, sans lieu.

Donation par Pierre de La Tour et son fils Pierre, sur le conseil d’Hélie de Bourdeilles et à l’ab-
baye de Ligueux du droit de pacage des porcs de la communauté, de la dîme des porcs d’autrui, 
et du bois, ainsi qu’à son épouse et sa fille, moniales de l’abbaye, un manse situé dans La Forêt 
de Ligueux. 

D. p. 169–170 – E. fol. 100v – F. fol. 43v – G. fol. 323r–323v – H. fol. 66r.
Éd. –
Texte établi d’après H. 

Petrus(a) de Turre52, Petrusque filius ejus, dederunt partem suam quam habebant in loco culto et 
in sylva pasquorum(b) porcorum ibi Deo servientium et decimam alienorum porcorum et ne-
mus ad opus suum et insuper unum mansum in sua parte sylvae dedit uxori sue filieque, quae 
ibi factae sunt monache et quicumque favum illorum tenetur in territorio Agonacensi eis,(c) si 
voluerint dare ibi aliquid ipsi concedunt(d) et hoc consilio supradicti domini Heliae fecerunt. 
Audiente R. de Chalamnhac et Agasone(e) de Boscmauri(f) .

(a) Iterius EFG – (b) pasquarium F; pastum G – (c) si eis F; eis si E; e G – (d) mot omis par F – (e) Aysone 
EG – (f) Boscamnii F.

2d.
vers 1115, sans lieu.

Donation par Pierre de La Tour d’une moitié de la Forêt.

D. p. 170 – E. fol. 101r – F. fol. 43v – G. fol. 323v – H. fol. 66r.
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Similiter, Petrus de Turre medietatem totam(a) sylvae dedit Deo et beatae Mariae et habitatoribus 
praefati loci. Audiente Stephano Bernardi, presbytero, et R. de Longchamp et Helia de Pirac (b) et 
omni conventu.

(a) certam FD – (b) Pirat D.

3.
1115, sans lieu.

Donation par Hélie de Bourdeilles et son fils Èbles, pour le salut de leur âme et celui de leur fa-
mille, l’épouse d’Hélie et son fils Aimeric, sa fille Vierne, et son onclue maternel, d’une partie 
de la Forêt de Ligueux, de la dîme du pacage et de l’herbage, de la dîme des animaux, du bois. 
Permission accordée à leurs hommes d’effectuer une donation similaire. Autorisation, égale-
ment donnée par Itier de la Tour, d’effectuer une donation des biens qu’ils possèdent en com-
mun au château d’Agonac.

D. p. 170–171–172 – E. fol. 101r – F. fol. 44v – G. fol. 323v – H. fol. 66r – I. fol. 82v–83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

51	 Voir acte n° 2a et 2b au sein desquels Èbles et Hélie de Bourdeilles sont mentionnés.
52	 La Tour-Blanche. Dordogne, arr. Périgueux, c. Ribérac.



Laura Viaut350

Helias Burdeliensis et Hebolus(a) filius ejus (b), scientes(c) se esse morituros et cupientes Deo red-
dere animas quas in hac fragili vita maculatas habebant et pro multis offensionibus quas perpe-
traverant contra preceptum Domini, cupientes viam pacis pergere et ad celestem Hierusalem 
reddere quod postremum adquiritur, dederunt Deo et beatae Mariae genitrici Dei pro salute 
animarum suarum et pro salute anime matris et uxoris Heliae et Aymerici, ejus filii(d), et Vierne, 
ejus filie, et pro salute Vierne avuncule, sue partem aliquam Liguriensis(e) sylvae et locum habi-
tatoribus ejusdem loci famulis et famulabus Dei qui secundum Deum ibi manere voluerint(f) et 
decimam partem pascherii, et decimam partem herbarii de omni silva et de omnibus bestiis, 
porcis vel pecoribus qui de ipso loco fuerunt(g). Definitum est ut nulla consuetudo non respicia-
tur(f) sed pergant permanserint(h) per totam sylvam, et per totam sylvam ad aedificationem mo-
nasterii vel domibus quibus necessaria fuerunt(i) ad aedificandi ea opera quae in eadem elemosi-
na inventa non fuerint(j) . Et de omnibus hominibus vel feminis qui in eadem elemosima 
steterunt vel permanserunt, similiter datum est ut reddant pascherium(k) alias herbarium Deo et 
servitoribus ejusdem ecclesie. Et dederunt Deo et beatae Mariae ex omnibus militibus et ex om-
nibus viris suis, quicumque terram vel praedia vel fevum tenerint ipsi(l) Deo et beatae Mariae in 
elemosima dare voluerint(m), ipsi concedantur in allodium. Et constituerunt Helias de Burde-
lia(n) et Iterius de Turre de omni terra quam communem habebant in honore Castri de Agonaci 

qualiscumque donum facere in pascherium voluerit in eodem loco, ut alter non contradicat et 
hoc factum est XV kalendas maii, luna I, epacta IV, anno ab Incarnatione Domini MCXV in 
manu Guillelmi episcopi, episcopatus sui anno XI. Audiente Arnaldo Guillelmo, archidiacono, 
et Guillelmo(o) de Calzada et Bernardo de Palazc(p), canonico Beati(q) Frontonis, et Roberto de 
Albarocha et Helia Robert, fratre suo, et P. Helia de Chambarlac53, Aiz de Bosmauri(r), P. Auta-
no et Helia, fratre ejus, et B. et Guillelmo(s), clericis de la Forest.

(a) Hebolium D – (b) mots intervertis ejus filius D – (c) sciens F – (d) et Aymerico ejus filio F – (e) Ligu-
ricensis F – (f) voluerunt D – (g) fuerunt D – (h) mot omis par D – (i) fuerunt D – (j) fuerunt D – (k) pas-
quierum F – (l) determinaverunt si ipsi D; detenuerunt B – (m) voluerunt D – (n) Burdeliensis D – (o) 

Geraldo F – (p) Pahazac D – (q) Sancti I – (r) Boscmemi FG – (s) W F.

4a.
sans date, sans lieu.

Donation par Hélie de Bournel et son frère, Guillaume, de leurs droits sur toute la terre qu’ont 
donnée leurs seigneurs.

D. p. 172 – E. fol. 101v – F. fol. 45r – G. fol. 323v – H. fol. 66v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Helias de Bournel (a) et Guillelmus, frater ejus, villicationem suam in omni terra quam domini 
sui dederunt vel daturi sunt omnemque rectum suum concesserunt Deo et beatae Mariae omni-
busque servitoribus istius loci. 

(a) Bornel E.

4b.
sans date, sans lieu.

Donation par Hélie de Bournel et son frère Guillaume de plusieurs terres et de leurs droits sur 
La Forêt de Ligueux.

53	 Chamberlhiac, lieu-dit situé à Agonac. Dordogne, arr. Périgueux, c. Trélissac.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 351

D. p. 172–173 – E. fol. 101v – F. fol. 45r – G. fol. 323v – I. fol. 83r.
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Postea, dederunt Deo et sanctae Mariae et sancto conventui de Ligurio de suo fevo de La Forest 
de Ligurio(a) hoc totum quod necessarium fuit supradicto conventui et suae familiae et illud 
totum quod habebant de la forest en Fors54 cultum et incultum et Las Brossas et la bailia et la 
vigaria et omnia que ibi habebant.

(a) Liguria G.

4c.
Post-Ascension55, sans lieu. 

Donation par Étienne d’Arganenc de tout ce qu’il possède dans le fief de La Forêt appartenant 
à l’abbaye de Ligueux.

D. p. 173 – E. fol. 101v – F. fol. 45r – G. fol. 323v – H. fol. 66v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Similiter, Stephanus Agarnencus(a) dedit supradicto conventui de Ligurio totum quicquid habe-
bat in illo fevo quod domini sui supradicti dederunt et hi omnes hoc donum concesserunt et 
confirmaverunt super altare Sanctae Mariae de Ligurio in sexta feria post Ascensionem Domi-
ni. Videntibus et audientibus P. de capellano de Ligario et B capellano et archidiacono de Coi-
turas(b), capellano de Agonaco56, et Guillelmo(c) de Sancto Asterio57 et Helia de Poz et Aiz(d) de 
Las Bordas.

(a) Arganencs F; Arganenes E – (b) Costure F; costuress D – (c) Guilhelmo FG – (d) Ais E.

4d.
sans date, sans lieu. 

Donation par Arnaud de Pozoles et son fils des droits dont ils jouissaient sur La Forêt de 
Ligueux.

D. p. 173 – E. fol. 101v – F. fol. 45r – G. fol. 323v– I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Arnaldus de Pozole(a) et Guilhielmus(b), filius ejus, villicationem suam quam in loco habebant 
dederunt Deo et beatae Mariae, et domino(c) Geraldo(d), consilio Heliae Ramnulphi coram omni 
conventu.

(a) Pozols EF – (b) Guillielmus EFG – (a) domno EF – (d) Geraudo EF.

54	 Localité non identifiée.
55	 Date non fixe.
56	 Dordogne, arr. Périgueux, c. Trélissac.
57	 Saint-Astier. Dordogne, arr. Périgueux, c. Sait-Astier.



Laura Viaut352

5.
sans date, sans lieu. 

Abandon par Alais et son époux Marbod de leur droit et d’une borderie située dans La Forêt de 
Ligueux.

D. p. 173–174 – E. fol. 102r – F. fol. 44r – G. fol. 324r – H. fol. 66v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Alaus(a), filia Ramnulfi(b), et maritus eius Marbonius dimiserunt omnem rectitudinem quam 
habebant in eodem loco et in sylva in manu dominorum suorum. Audientibus(c) Roberto de Al-
barocha et P. Helie de Chambarlhac et Guilhelmo de Bordelia. Quod si quis infringere voluerit, 
ipsi se esse defensores dixerunt et insuper unam bordariam augmentati sunt  que vocata 
est Boeria.

(a) Alanes D – (b) Helie Ramnulfi EFG – (c) vidente E.

6a.
sans date, sans lieu. 

Donation par Hélie Ramnulphe, fils d’Alais, de tout ce qu’il possède dans La Forêt de Ligueux 
et qui est nécessaire à l’abbaye, accompagnée d’un abandon de divers droits.

D. p. 174 – E. fol. 102r – F. fol. 44r – G. fol. 324r – H. fol. 66v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Helias Ramnulfi, filius praedictae Alaus(a), dedit Deo et sanctae Mariae et sancto conventui de 
Ligurio, de suo fevo de la foret, totum quod necessarium fuit supradicto conventui et suae fa-
miliae, et illud totum quod habebat de la forest en fors, quod erat cultum aut incultum, e Las 
Brossas e la bailia, et la vigaria, et omnia quae ibi habebat. Videntibus et audientibus Guilhiel-
mo de Sancto Germano, capellano Liguriensi, et Helia, sacerdote eiusdem loci, et Arnaldo de 
Costuras(b), capellano de Agonaco58, et Helia de Sorges59, presbitero, atque Guillelmo de Sancto 
Asterio60, et Helia de La Brana(c), et G. de Chalamnhac fratre suo, et Fulcherio d’Agonaco, 
Aizon de Boscmauri, et Raymundo vicario de Petragoris, et Helia de Poz, et G. de Bordelia(d).

(a) Alanes D – (b) Costura F – (c) Brande G – (d) Bordeilla F; Bordeila E; Burdelia G.

6b.
sans date, Saint-Astier, Ligueux. 

Confirmation par Hélie Ramnulphe, fils d’Alais, de sa précédente donation.

D. p. 174–175 – E. fol. 102r – G. fol. 324r – H. fol. 66v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

58	 Agonac. Dordogne, arr. Périgueux, c. Trélissac.
59	 Sorges. Dordogne, arr. Périgueux, c. Thiviers.
60	 Saint-Astier. Dordogne, arr. Périgueux, c. Trélissac.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 353

Idem donum factum fuit in ecclesia Sancti Asterii de Agonaco. Et postea, confirmatum super 
altare Sanctae Mariae Ligurii, in praesentia totius conventus, ubi se defensorem et custodem 
praedicte domus in perpetuum promisit. Audientibus et videntibus prenominatis testibus et 
P(a). Fulcodio et R. Bero et Aiz de Las Bordas.

(a) Petro G.

6c.
sans date, sans lieu. 

Confirmation par Bernard Blanquet, son père, Hélie, et Hélie de Ribière de la précédente dona-
tion.

D. p. 174–175 – E. fol. 102r – G. fol. 324r – H. fol. 66v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Hoc idem donum fecerunt Bernardus Blanquet, et Helias, pater suus, et Helias de Ribeira. 
Videntibus et audientibus prenominatis testibus, cum istis tribus novissimis. 

6d.
sans date, Ligueux. 

Donation similaire par Hélie de Ribière, conseillée par Hélie Ramnulphe, son seigneur.

D. p. 175 – E. fol. 102r – G. fol. 324v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Postea, praedictus Helias de Ribeyra apud Ligurium veniens consilio Heliae Ramnulphi, domi-
ni sui, dedit hoc idem donum(a). Audientibus et videntibus Fulcodio et R. Bero, et Aiz de Las 
Bordas in presentia totius conventus Ligurii.

(a) ipsum EG.

6e.
sans date, Ligueux. 

Donation similaire par Géraud de Ribière.

D. p. 175 – E. fol. 102r – G. fol. 324v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Hoc idem donum fecit Geraldus de Ribeyra. Testibus P. capellano Liguriensi, P. de Bournel, 
Guillelmo Ramnulphi, Aymet de Pirac(a), Stephano de Pirac(b) , et omni conventu Ligurii.

(a) Pirat EG. – (b) Pirat EG.



Laura Viaut354

6f.
sans date, Saint-Germain. 

Donation similaire par P. Blanquet et ses frères.

D. p. 175–176 – E. fol. 102r – G. fol. 324v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Hoc idem donum dederunt(a) et concesserunt in vico Sancti Germani P. Blanquet et Bernardus 
et Helias et Stephanus, fratres eius, et filius Bernardus et uxor ejus, in manu Heliae, capellani 
de Ligurio. Audientibus et videntibus P. Fulcodio, P. de Podio, presbitero, et Geraldo de La 
Faya, presbytero, et Guillelmo de Sancto Asterio de Chalannhac, et P. de Manchamp, et P. 
Bordas, et Audiaro(b) Borda et Geraldo de La Faya et Guillelmo Malniero(c) et Simone de 
Chardeil.

(a) fecerunt GI – (b) Audoaro G – (c) Malmero E.

6g.
sans date, sans lieu. 

Donation similaire par la famille de Châtenet. 

D. p. 176 – E. fol. 102r – G. fol. 324v – I. fol. 83r. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Fulcaudus del Chastanet et Helias et Arnaldus et Petrus, filii sui, consilio Heliae Ramnulphi 
domini sui et eodem consilio dictus(a) Blanquet et dictus(b) de Ribeyra hoc idem donum de-
derunt a quibus illud tenebant, super altare Sanctae Mariae de Ligurio. Audientibus et videnti-
bus G. sacerdote, et Helia sacerdote, et Guillelmo de Marolio, et Helia de Pirat(c) et Ademaro 
filio suo.

(a) deus I – (b) deux I – (c) Pirac EI.

7.
sans date, sans lieu. 

Donation de Guiburge de Chabans pour son époux Hélie de Chabans et sa fille Audiarte.

E. fol. 102r – F. fol. 45v.
Éd. –.
Texte établi d’après E. 

Guiborcs(a) de Chabans dedit pro marito suo Helia de Chabans, et filia ejus Audiarte(b), totum 
quod habebant in decima de Champahnac, concessu episcopi W. et ipsa Guiborcs octo denarios 
dedit in Cumba Palenosa. Et Helias de Chabans dedit unum sextarium frumenti et duo sextaria 
de vi franc et sex denarios Petragoricensis monete et unam eminam frumenti, en la bordaria de 
Ruchas et tres chapones. Testes sunt Helias, capellanus de Ligurio, Helias Audebert, P. de Bor-
nel, Helias de La Branda.

(a) Guitborc F – (b) Fin de la transcription F.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 355

8.
sans date, Ligueux. 

Donation par Hélie Ramnulphe d’Agonac, son épouse et ses fils de la Olaria, d’un bois et d’une 
terre voisine.

E. fol. 102r – F. fol. 45r – H. fol. 66v. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Helias Ramnolf de Agonaco(a) dedit Deo et Sanctae Mariae de Ligurio la Olaria et terram quam 
tenuit Raina de La Costa et P. de la Boaria que est inter Olaria et Ramafort. Hoc donum fecit, 
uxor ejus, et filii ejus, super altare sanctae Mariae. Presentibus et videntibus G. de Viga sacer-
dote et Helia sacerdote, R. de Chausada et P. de Chausada, Constanti Varro(b) et filio ejus conce-
dentibus(c) et Raina de La Costa et P. de la Boaria et filiis ejus concedentibus.

(a) Agonac E – (b) Verro E – (c) fin de la transcription E.

9.
sans date, Agonac. 

Concession par les bailes, A. Blanquet et ses parents, de leurs droits sur les terres précédem-
ment données.

E. fol. 102r – F. fol. 45r – H. fol. 66v. 
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Hoc donum de nemore concesserunt li baile, A. Blanquet et fratres ejus et cognati ejus, H. de 
Ribeira et filii ejus, P. de Ribeira similiter. Hoc donum apud Agoniacum firmavit, fidejusssores 
dedit Heliam Foscher, et Foscher d’Agonac et G. de Chambarlhac et Stephanus de Chabans et 
H. frater(a) ejus.

(a) fratrem F.

10.
sans date, sans lieu.

Donation par Raimond Bero, consentie par ses neveux, du quart du manse de Grézèle et de sa 
fille qui devient moniale. Conseil de Gui Flamenc adressé à Beron, le neveu, de Raimond Beron 
de consentir à la donation.

E. fol. 102r – F. fol. 45r – H. fol. 66v.
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Raimons Bero dedit filiam suam monialem Deo et Sanctae Mariae de Ligurio et dedit lo 
quart del mas de Grezelo(a) omni tempore sine ballio. Et hoc donum concesserunt nepotes 
ejus P. Fulcois, Aimar, Descosut et Bero consilio Guido Flamenc. Audientibus et videntibus 
Helia capellano de Ligurio, P. de Bornel et Arnaut de Cadao, capellano de Lemsor, G. de Viga, 
Sicart Belet, priore de Peirosa, P. de Malmont, P. de Bornel, Foscher Ais, Helia de la Vernha 
et G., fratro suo(b), et G. de Lonchamp, Helia de Crezelo, P. de Las Brugieras et multis aliis.

(a) Crezelo E – (b) fratrus suus F.



Laura Viaut356

11.
sans date, sans lieu.

Donation par Hélie de Fraustels et son fils Jaumar de diverses borderies.

E. fol. 102r – F. fol. 45v – H. fol. 66v. 
Éd. –.
Texte établi d’après E. 

Helias de Fraustels et filius suus, Gaumars(a), et(b) soror sua, Maximiria, dederunt Deo et Sanctae 
Mariae de Ligurio, la bordaria Agarn, jaquela del Charpre, el mas de Las Faurgas, e la bordaria 
de La Bessa, jaquela del Lac, jaquela de Lasparra, propter filiam Mariam, monialem. Et hoc do-
num concessit G. de Montao, necnon concesserunt P. de Chaussada, et G . filius suus, et G. de 
Benech(c), Raolf de Chaussada et G. Beneil(d), et Helias frater suus.

(a) Jaumars F – (b) manque dans F – (c) reprise de F – (d) Beneich, frater suus F; Beneih H.

12.
sans date, Ligueux.
Donation par G. de Viges.

F. fol. 45r. 
Éd. –.
Texte établi d’après E.

Sciendum est quod G. de Viga.

13.
sans date, sans lieu.

Donation par les décimateurs de Sorges de la dîme sur la terre de l’abbaye.

D. p. 179 – E. fol. 102r – F. fol. 47v – G. fol. 325r – H. 65v – I. fol. 83v. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 

Sciendum est quod decimarii de Sorgens(a) Helias de Viga(b), G. del Bosc et Gaufredus et Helias(c) 

et alii dederunt Deo et Beatae Mariae de Ligurio in perpetuum decimas illius terrae quam ac-
quisivit Geraldus de Ligurio et Maximira abbatissa, qui primitus aedificaverunt locum ad ser-
viendum Deo. Hoc donum concesserunt G. de Viga, sacerdos, frater ejus, P., nepos ejus, G., 
presbiter, Helias, presbyter, Ramnols Delbosc.

(a) Sorges HG – (b) et alii H – (c) et Helias omis par HI.

14.
sans date, sans lieu.

Donation par les décimateurs de Sorges de diverses dîmes sur des terres de l’abbaye.

D. p. 179–180 – E. fol. 102r – F. fol. 47v – G. fol. 325r – H. fol. 65v – I. fol. 83v. 
Éd. –.
Texte établi d’après D. 



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 357

Amplius dederunt decimas de Belpoy et de Palenosa, et de Ramafort et de Aularia et illius ter-
rae quam habent in pignore de Alais de Lafont. Videntibus et audientibus Helia capellano, 
Gaufredo et aliis.

15.
sans date, sans lieu. 

Donation par Pons d’Agonac, Pons, son fils, Hélie Folque et Raimond d’une borderie et de 
divers biens pour qu’Aquiline, son épouse, devienne moniale à Ligueux.

E. fol. 102r – F. fol. 47v – H. fol. 65v.
Éd. –.
Texte établi d’après F. 

Notum sit quod Poncius d’Agonaco, pro uxore sua Aquilina, moniali, et Poncius, filius suus et 
Helias Folquerii(a) et Raimundus dederunt Deo et Sanctae Mariae de Ligurio Vivarios(b), et to-
tum quod de ipsis tenebant et bordariam de la Gruelia(c) integre. Testes sunt G. de Viga et Helias 
et Jaufres et P., capellani de Ligurio, et Raolf del Barri et alii multi.

(a) Folquierus H – (a) vinarios E – (c) Greuilia E.

16.
sans date, sans lieu. 

Donation par Arsende Belete, qui prend l’habit religieux, et ses fils de deux setiers de vin et de 
six deniers à prélever dans le manse de Vaisère.

E. fol. 102r – F. fol. 45v.
Éd. –.
Texte établi d’après E. 

Arsendis Beleta assumens habitum religionis dedit filiique ejus Guillelmus Bertrandus et Ar-
naldus Belet ecclesie Ligorii duo sextaria vini et sex denarios in manso de Las Vaiseiras. Au-
diente P. de Bornel, Helia capellano de Ligurio et Stephano de Pirac.

17.
vers 117761, sans lieu. 

Donation par Gui Flamenc entre les mains de Pierre évêque de Périgueux.

F. fol. 45v. 
Éd. –.
Texte établi d’après F. 

Gui Flamencs det […](a). Et aisso fo faich en la ma a lebesque de Peregurs en Peiro […](b). Veen et 
auvent en Gautier Vigier et Amieilh de Malmont e Aemar Bestens et maint d’autres.

(a) perte de texte – (b) perte de texte.

61	 La datation est donnée par la présence d’Adémar Bastens dont l’existence est attestée en 1177 
dans le cartulaire de l’abbaye périgourdine de Dalon (voir BNF lat. 17 120 fol. 87).



Laura Viaut358

18.
sans date, Ligueux. 

Donation par Adémar Des Cozut et ses fils de tout ce qu’ils possèdent sur le moulin de la 
Roche entre les mains de l’abbesse.

F. fol. 47v. 
Éd. –.
Texte établi d’après F. 

Aemar Des Cozut et siei filh deren a Deu e a la maijo de Logurs tot quant avian el moli de la Ro-
cha et autreeren en la ma a labaessa de Logurs Naina d’Agonac, et devant tot lo convent de la 
maijo. Veent e auvent W. lo preveire, e Ay. Lo preveire, en Bernart de Betailha chavalier et 
maint d’autres.

19.
sans date, sans lieu.

Donation par P. de Plan d’un setier de blé.

F. fol. 45v.
Éd. –.
Texte établi d’après F. 

[…](a) en P. de Planha preveire, en Grimoart de Vernode chavalier, en P. de Vaus chavalier de 
Vernode, en Giraut de Montardit genre den Esteve Arnaut Mentagut qui fo […](b) de la receptio 
et testemonis del seter del froment et maints d’autres.

(a) perte de texte – (b) perte de texte.

20.
sans date, sans lieu.

Donation par Hélie, prêtre de Sorges, d’une sétérée de terre à La Puervalie.

F. fol. 45v – H. fol. 66r–66v.
Éd. –.
Texte établi d’après H. 

Helias, lo prestre de Sobges, det a Deu e a madonna sancta Maria de Logurs una sestariada de 
terra de son aleu (a) en la Puervalia loqual labora Esteve de la Garija et maihnts d’autres(b).

 (a) alu F – (b)mot omis par F.

21.
sans date, sans lieu.

Donation par les frères Pierre et Hugues de Saint-Silain et leurs enfants Pierre et Raimond de 
cinq sols de cens sur des jardins.

F. fol. 45v.
Éd. –.
Texte établi d’après F. 



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 359

Conoguda chauza sia a totz qui aquest escriut veiran ni auviran aven Peir de Sensila et Nuge sos 
frair et siei filh Peir et Raimons deren et autreeren en Grimoartz a Deu e a sa madomna sancta 
Maria e a la maijo de Logurs v sols chadan de ces redens sobre los ortz qui sun prop de la crotz 
qui es apelada la Crotz de Peira. E aiso fo fh en la mas Helias Vicarii. Veent et auvent Helias J. 
borzes de Peregurs e Arnaut de la Rocha e Helias de la Rocha e Helias de Milhac, en G. Landric 
e mainhts d’autres.

22.
sans date, sans lieu.

Donation par Ramnulphe de L’Estrade.

F. fol. 45v.
Éd. –.
Texte établi d’après F. 

Raolf de Lastrada det a Deu et a la maijo de Logurs el mas de Rossis par larma de so fraire Foschier 
a totz temps. Testimoni P. lo preveire de Logurs, en G. de Viga e Raolf del Barri e mainhs d’autres.

23.
sans date, sans lieu.

Donation par Hugues de Sesac d’une hémine de blé dans sa borie.

E. fol. 103v – F. fol. 45v.
Éd. –.
Texte établi d’après E. 

Hugo de Sesac det a Deu, et a Madona Sancta Maria et a la maijo de Logurs, una emina de 
froment en la soa boria a totz temps.

24.
sans date, Ligueux.

Donation par Itier de Périgueux d’un setier de blé sur la dîme de Valeuil pour sa mère.

F. fol. 46r.
Éd. –.
Texte établi d’après F. 

Itiers de Peregurs det, a Deu et a la maijo de Logurs, I setier de fromen a totz temps en la desma 
d’Avaluilh par sa domna sa mair, e siei baile deven lo redre. E aisso fo faich en la ma a labaesa de 
Logurs. Veen et auven Heblo de Bordelha et Helias son nebot et Naymeric lo preveire de Logurs 
et G. de Las clerc et Helias de Laisla et Hugo Robert et mainht dautres.

25.
vers 124062, sans lieu.

Donation par B. Folcaut et Marguerite, son épouse, d’une rente de trois setiers de grains sur le 
manse de la Gorsade pour l’entrée en religion de leur fille Bernarde.

F. fol. 47r – H. fol. 65v.

62	 Abbatiat de Déa.



Laura Viaut360

Éd. –.
Texte établi d’après F. 

[…](a)ala maijo de Logurs ab la donna Na Dea de Bordelha qui era abadesa de III sesters de blat 
que avia touz longamen qui foren donat per sas armas et an redutz III sesters de froment redens 
a tots temps a la mesura de Montagrer el mas de la Gorsada(b) les parrosia de Brassac et lo II ses-
ters son en la partida Helia de Chastaudel et lautre cester en la partida B. St. E aquel accordi 
parleren Helias de Peregurs et Niters de Peregurs et J. del As frair de la maijo de Logurs, en P. 
Roberts frair de la maijo de Logurs(c). E en aquest accordi la dona Na Dea labaesa receup monja 
Bernarda filha B. Folcaut e Na Margarida molher(d) B. Folcaut e lor filh Helias Bernartz e Iters 
Folcaus fraire e li home sobredih Helias de Chastaudel et Steves la manderen a(e) la maijo de 
Logurs helatmento. Naisso son testimoni(f) lo prior d’Anessa sos frair qui era monje de Clunhier 
e Helias, chapela d’Anessa, Raolf(g) de Crezelo et Ranolf de Rochamauri, Steve Gaanha(h) pre-
veire e chapela de Logurs, Gauters Agarnhenc diagonus e G. del As clerc de Logurs e Helias ses 
chaval qui era bailes.

(a) perte de texte – (b) Gorsa H – (c) ichanselada H – (d) sa mohler H – (e) a totaz temps a la maijo H – (f) tes-
timonis H – (g) Ranolf H – (h) Gaanhat H.

3. Index nominum 

Cet index, qui a pour objectif de faciliter l’accès à l’édition, renvoie aux numéros des actes. Il 
suit les formes francisées des noms de personne. Pour éviter toute ambiguïté, on peut repérer 
trois formes différentes: les noms employés seuls lorsque nous ne disposons d’aucune autre in-
formation, les noms accompagnés de liens de parenté (fille, fils, époux, etc.) et ceux accompa-
gnés de titulatures (évêque, abbesse, etc.). Si une personne est citée comme donataire, la réfé-
rence au numéro d’actes est précédée de la lettre D. Si une personne l’est uniquement comme 
témoin, la référence est précédée de la lettre T, tandis que la lettre F correspond aux personnes 
citées comme fidéjusseurs. Si une personne est seulement mentionnée dans l’acte, la référence 
est précédée de la lettre M.

A. Blanquet, D9
Ademar Bestens, T17
Adémar de Vilars, T2b
Adémar des Cozut, D18
Agasone de Bois-Maur, T2c
Aimar, D10
Aimé de Pirat, T6e
Aimeric, fils de l’épouse d’Hélie de Bourdeilles, M3
Aimeric, prêtre de Ligueux, T24
Aïze de Bois-Maur, T3, T6a
Aïze des Bordes, T4c, T6b
Alaïze de Lafont, M14
Alaïze, fille de Ramnulphe, D5
Amieilh de Malmont, T17
Arnaud Belet, M16
Arnaud de Cadao, chef de chapelle de Lemsor, T10
Arnaud de Costures, chef de chapelle d’Agonac, T6a
Arnaud de Pozols, D4d
Arnaud Guillaume, archidiacre, T3
Arnaud, fils de Foucaud de Châtenet, D6g



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 361

Arnaut de la Roche, T21
Arsende Belete, D16
Audiarte, fille de Guiburge Chabans, M7
Audier Borde, T6f
Ay., T18
 
B., clerc, T3
B. Foucauld, D25
B., chef de chapelle d’Agonac et archidiacre de Coitures, T4c
Bernard Blanquet, D6c, D6f
Bernard de Betailha, chevalier, T18
Bernard de Palac, T3
Bernarde, fille de B. Foucauld et de Marguerite, M25
Béron, D10

Constantin Varro, T8

Déa, abbesse de Ligueux, M25
Descosut, D10
 
Èbles, fils d’Hélie de Bourdeilles, D2b, D3, T24
Estève Arnaud Mentagut, T19
Estève de la Garja, T20
Étienne Bernard, prêtre, T2d
Étienne d’Arganenc, D4c
Étienne de Chabans, F9
Étienne de Pirat, T6e, T16
Étienne Gaanha, T25
Étienne, frère de P., Hélie et Bernard Blanquet, D6f

Foucaud de Châtenet, D6g
Foucher, T6c
Foucher d’Agonac, T6a, F9
Foucher d’Aïze, T10
Fronton, chanoine, T3

G. Beneil, D11
G. d’As, clerc, T25
G. de Benech, D11
G. de Chalamnac, T6a
G. de Chambarlhac, F9
G. de Las, clerc, T24
G. de Longchamp, T10
G. de Montano, D11
G. de Viges, T10, D12, T13, T15, T22
G. du Bois, D13
G. Landric, T21
G., prêtre, T13
G., fils de Pierre de la Chaussade, D11
G., frère d’Hélie de la Vergne, T10



Laura Viaut362

Gautier Agarhenc, diacre, T25
Gautier Vigier, T17
Geoffroy Hélie, D13
Geoffroy, T15
Géraud [de Salles], D1, M13
Géraud de la Faye, T6f
Giraud de Montardit, T19
Goeffroy, T14
Grimoard de Vernode, chevalier, T19
Gui Flamenc, M10, D17
Guiburge Chabans, D7
Guillaume Bertrand, M16
Guillaume de Bourdeilles, frère d’Hélie de Bournel, D4a, D4b, T5, T6a
Guillaume de Calzade, T3
Guillaume de Saint-Astier, T4c, T6a T6f
Guillaume de Saint-Germain, chef de chapelle de Ligueux, T6a
Guillaume Manier, T6f
Guillaume Ramnulphe, T6e
Guillaume, archidiacre, T2a
Guillaume, clerc, T3
Guillaume, frère d’Arnaud de Pozols, D4d
 
H, frère d’Étienne de Chabans, F9
H. de Ribière, D9
Helie, T15
Hélie Audebert, T6g, T7
Hélie Bernard, fils de B. Foucauld et de Marguerite, M25
Hélie Coq, T2b
Helie de Bourdeilles, D2a, M2c, D3
Hélie de Bournel, D4a, D4b
Hélie de Chabans, M7
Hélie de Chamberlhiac, T3, T5
Hélie de Crésèle, T10
Hélie de Fraustels, D11
Hélie de La Brande, T6a, T6g, T7
Hélie de la Roche, T21
Hélie de la Vergne, T10
Hélie de Laisle, T24,
Hélie de Milhac, T21
Hélie de Pirac, T2d
Hélie de Poz, T4c, T6a
Hélie de Ribière, D6e
Hélie de Sorges, prêtre, T6a
Hélie de Viges, D13
Hélie Folque, D15
Hélie Foscher, F9
Helie J. Borzes de Périgueux, T21
Hélie Ramnulphe d’Agonac, D8
Hélie Ramnulphe, fils d’Alaïze, fille de Ramnulphe, D6a, D6b
Hélie Ramnulphe, seigneur, M4d, M6g



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 363

Hélie Robert, frère de Robert d’Albaroche, T3
Hélie, chef de chapelle d’Anesse, T25
Hélie, chef de chapelle de Ligueux, M6 f. T6g, T7, T10, T14, T16
Hélie, chevalier, T25
Hélie, clerc de Ligueux, T6a, T8
Hélie, fils de Foucaud de Châtenet, D6g
Hélie, frère de G. Beneil, D11
Hélie, frère de P. Autun, T3
Hélie, frère de P. et Bernard Blanquet, D6f
Hélie, neveu d’Èbles de Bourdeilles, T24
Hélie, père de Bernard Blanquet, D6d
Hélie, prêtre de Sorges, D20
Hélie, prêtre, T13
Hugues de Saint-Silain, D21
Hugues de Sesac, D23
Hugues Robert, T24

Itier de Périgueux, D24

Januar, fils d’Hélie de Fraustels, D11

Marbon, époux d’Alaïze, fille de Ramnulphe, M5
Marguerite, épouse de B. Foucauld, D25
Maximire, abbesse de Ligueux, M13
Maximire, sœur d’Hélie de Fraustels, D11

P. Anta/Autun, T2b, T3
P. Blanquet,
P. de Bournel, T6e, T6g, T7, T10, T16
P. de La Broère, M8, T8
P. de La Chaussade, T8, D11
P. de Malmont, T10
P. de Monchamp, T6f
P. de Plan, D19
P. de Poi, prêtre, T6f
P. de Ribière, D9
P. de Vaus, chevalier, T19
P. des Bordes, T6f
P. des Brugières, T10
P. Foucher, T6b, T6f
P. Fulcoin, D10
P., chef de chapelle de Ligueux, T4c, T6e, T15
Pierre, D21
Pierre de La Tour, D2c
Pierre de La Tour, fils de Pierre de La Tour, D2c, D2d
Pierre de Périgueux, évêque, T2a, M17
Pierre de Saint-Silain, D21
Pons d’Agonac, D15
Pons, fils de Pons d’Agonac, D15



Laura Viaut364

R. de Chalamnhac, T2c
R. de La Chaussade, T8
R. de Longchamp, T2d
Raimond, D15
Raimond, D21
Raimond, vicaire de Périgueux, T6a
Raimond Beron, T6b, T6c, D10
Ramnulphe de Barri, T15, T22
Ramnulphe de Crésèle, T25
Ramnulphe de L’Estrade, D22
Ramnulphe de la Chaussade, D11
Ramnulphe de Rochemaur, T25
Ramnulphe du Bois, T13
Renée de Lacoste, M8, T8
Robert d’Albaroche, T3, T5

Sicard Belet, prieur de Peyrouse, T10
Simon Chardeil, T6f

Sans nom
–, épouse d’Hélie de Bourdeilles, M3



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 365

Annexe 2: Relecture de la liste abbatiale

Les lacunes archivistiques rendent aujourd’hui toute entreprise d’établissement de la liste 
abbatiale de Ligueux difficile. Ceux qui, avant nous, se sont intéressés à l’histoire de l’abbaye 
nous en ont toutefois laissé quelques ébauches, peu ou prou complètes. La première liste, celle 
de la »Gallia Christiana«63, a le mérite de dresser de façon synthétique un aperçu des abbesses 
mais elle est lacunaire pour plusieurs périodes. G.-V. Leydet et l’abbé Lespine sont allés plus 
loin à l’appui des actes qu’ils ont pu consulter dans les archives de l’abbaye. Leurs notes, au-
jourd’hui conservées à la Bibliothèque nationale de France64, révèlent cependant quelques oublis 
et surtout d’importantes variantes65, probablement dues aux choix qu’ils ont entrepris dans le 
traitement des documents. Les écrits de Dom Estiennot sont plus complets. Le copiste a trans-
crit dans sa totalité le catalogue latin des abbesses qui, à l’époque moderne, était encore conservé 
dans l’abbaye66. Deux historiens ont rouvert ce dossier; l’historien local d’Escars67 a dressé, 
dans la deuxième moitié du XIXe siècle, une liste brève synthétique alors que l’abbé Farnier, 
une cinquantaine d’années plus tard, l’a approfondie, mais de manière incomplète68. Nous en 
proposons une relecture, source à l’appui:

[1]	 Maximira69	 1115
[2]	 [Inconnue]
[3]	 Imberge I70	 1226–1230
[4]	 Dea71 de Bourdeille72	 1234–1243
[5]	 Marguerite73	 vers 1254
[6]	 Almoise74	 1263–1270

63	 Gallia Christiana, t. 2, col. 1497 et suiv: Maximiria, Imberga, Dea, Margarita, Almois, Imberga, 
Eyna, Imberga, Maria, Agnes, Agnes, Margarita, Almois, Margarita, Nona. Cette liste est incom-
plète.

64	 BNF Périgord 34 fol. 63v–64r pour Lespine; BNF Périgord 34 fol. 76r pour Leydet; BNF Péri-
gord 34 fol. 72r et 80r.

65	 Pour Lespine: Maximiria, Imberga, Dea, Margarita, Almoise, Alice, Imberga, Maria, Agnes, 
Agnes, Margarita, Almoise, Margarita, Nona; pour Leydet: Maximiria, Alays de La Tour, Dée, 
Marguerite, Almoys, Imberge, Aine d’Agonac, Imberge.

66	 BNF lat. 12 759 p. 31 et suiv. Le copiste propose une liste abondante accompagnée de quelques 
détails biographiques jusqu’en 1676. Le texte, rédigé en latin, est ici notre source la plus complète.

67	 Charles d’Escard, Notice historique (voir n. 2), p. 97: Maximiria, Alice, Imberge, Dée, Margue-
rite, Almois, Imberge, Eyna, Imberge, Jeanne, Marie, Agnès, Marguerite, Agnes, Marguerite 
Almois, Marguerite, None.

68	 Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 2), p. 25 et suiv. L’auteur ne cite quasiment ja-
mais ses sources. Il devrait s’agir d’un mélange des notes de Lespine (BNF Périgord 34) et de 
celles d’Estiennot (BNF lat. 12 759).

69	 Maximira est la première abbesse de Ligueux. La Gallia Christiana, t. 2, col. 1497 date son abba-
tiat des alentours de 1015, mais le cartulaire de l’abbaye nous informe qu’il s’agit plus vraisembla-
blement de 1115. Nous ignorons tout de sa famille, mais elle devait être l’une des premières sœurs 
attirées par l’ermitage de saint Géraud. Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 2), p. 25.

70	 Gallia Christiana, t. 2, col. 1497
71	 Déa a souvent été nommée Nadéa. Or, il s’agit ici d’une erreur d’occitan; Na, dérivé du latin do-

mina, signifiant »noble«. 
72	 Gallia Christiana, t. 2, col. 1497.
73	 Dom Estiennot passe l’existence de cette abbesse sous silence.
74	 Du temps de cette abbesse, le Périgord a connu quelques agitations. Les difficultés économiques 

qui en résultèrent pour l’abbaye ont été en partie résolues par les aumônes qu’Almoise a pu obte-
nir lors de l’exposition de la relique de saint Siméon en Saintonge (Actes n. 77 et suiv). L’abbesse 



Laura Viaut366

[7]	 Alays de la Tour75	 vers 1272
[8]	 Imberge II	 vers 1280
[9]	 Eyna de Pons d’Agonac76	 1281–1287
[10]	 Imberge III de Goyas77	 1293–1299
[11]	 Jeanne de Bourdeille	 1305–1306 
[12]	 Marie78	 1306–1311
[13]	 Agnès de Neuville79	 1311–1313
[14]	 Marguerite d’Agonac	 1313–1316
[15]	 Agnès de Chambarlhac 	 1316–1322
[16]	 Marguerite de Chambarlhac 	 1328
[17]	 Nona80 de Chambarlhac81	 1331–1332
[18]	 Almoys d’Agonac	 vers 1332
[19]	 Marguerite de Chambarlhac82	 1347–1358
[20]	 Nona83 de Chamberlhac84	 1365–1367
[21]	 Marguerite de Jauvelle	 vers 1374
[22]	 Béatrice Dupuy85	 vers 1403
[23]	 Marguerite de Cleux86 	 1435–1471
[24]	 Louise de Cleux87	 1471–1474
[25]	 Jeanne de Cleux	 1490–1504
[26]	 Jeanne de Bourdeille	 1505–1533

est également mentionnée dans les documents nécrologiques de l’abbaye de Solignac. Jean-Loup 
Lemaitre et. al. (éd.), Documents nécrologiques de l’abbaye Saint-Pierre de Solignac, Paris 1984.

75	 Leydet a placé cette abbesse après Maximira, mais Lespine pense ici qu’il fait erreur. Nous sui-
vons Dom Estiennot qui estime qu’elle fit construire la tour de l’abbaye. BNF lat. 12 759 p. 38.

76	 Cette abbesse s’est attachée à rétablir la discipline de l’abbaye. Farnier, Autour de l’abbaye de 
Ligueux (voir n. 2), p. 37.

77	 Des membres de sa famille sont mentionnés à plusieurs reprises dans le cartulaire de l’abbaye de 
Chancelade. Nous savons seulement qu’elle vient du Périgord. Les auteurs de la »Gallia Chris-
tiana« n’en savaient pas davantage.

78	 L’abbé Farnier émet l’hypothèse qu’elle provienne de la famille Chambarlhac, sans justifications. 
Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 2), p. 38.

79	 Dom Estiennot affirme que cette abbesse avait démissionné ou était décédée en 1311 alors que la 
Gallia christiana, t. 2, col. 1497 nous indique qu’elle visitait le prieuré des Alleux (en Saintonge) 
en 1314 et qu’elle avait une rivale en 1313, Marguerite d’Agonac. BNF lat. 12 759. Nous pensons 
pouvoir, hypothétiquement, dater la fin de son abbatiat en 1313, date à laquelle Marguerite d’Ago-
nac, sa rivale, devient l’abbesse suivante.

80	 Nona n’est pas un nom propre, mais un nom commun latin précédant le nom propre d’une mo-
niale.

81	 L’abbé Farnier passe cette abbesse sous silence. Dom Estiennot estime qu’elle est la sœur de la 
précédente abbesse.

82	 Sœur de la précédente, d’après Dom Estiennot. BNF lat. 12 759 p. 41. 
83	 Voir ci-dessus, n. 75
84	 L’abbé Farnier place ensuite Almois en précisant que Dom Estiennot en passe le nom sous si-

lence. Nous pensons, à plus juste raison qu’il s’agisse d’une erreur de l’auteur qui confond la pre-
mière Nona avec la seconde. Liste ci-dessus, Nona, abbesse en 1331. Farnier, Autour de l’abbaye 
de Ligueux (voir n. 2), p. 41.

85	 Dom Estiennot la plaçait après Maximire au XIIe siècle, mais reconnaît de lui-même que le cata-
logue de l’abbaye est fautif sur ces points. BNF lat. 12 759 p. 37. Toujours d’après Dom Estien-
not, elle serait apparentée à l’évêque Géraud Dupuy. Ibid., p. 42. 

86	 D’après Dom Estiennot, elle a démissionné. Elle serait issue de la famille de Cluys dont sont 
issus un évêque de Tuelle et un abbé de Charroux. Ibid., p. 43.

87	 Nièce de l’abbesse précédente. Ibid., p. 43.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 367

[27]	 Suzanne de Sainte Aulaire88	 1533
[28]	 Jeanne de Bourdeille 	 1533–1555
[29]	 Françoise de Bourdeille 	 1555–1565
[30]	 Marguerite des Cars de Peyrusse89 	 1565–1576
[31]	 Louise des Cars de Peyrusse90	 1577–1583
[32]	 Claude de Villatte91 	 1583–1585
[33]	 Peyronne de Saint Marsault du Verdier92 	 1585
[34]	 Jeanne de la Cueuille93	 1585–1597
[35]	 Suzanne de Sainte Aulaire94 	 1597–1602
[36]	 Suzanne de Sainte Aulaire95	 1607–1646
[37]	 Suzanne de Sainte Aulaire96	 1646–1677
[38]	 Marie de Lanmary de Saine Aulaire97 	 1677–1698
[39]	 Antoinette de Beaupoil de Sainte Aulaire98 	 vers 1698
[40]	 Élisabeth de Beaupoil de Sainte Aulaire99	 1720–1731
[41]	 Julie de Beaupoil de Sainte Aulaire100 	 1731–1745
[42]	 Philippe Charlotte de Beaupoil de Sainte Aulaire101 	 1745–1771
[43]	 Marie Aime de la Marthonie de Caussade102 	 1771
[44]	 Charlotte-Thècle de Sainte Aulaire103 	 1771–1771

88	 D’après BNF lat. 12 759 elle mourut en 1533.
89	 Fille de François des Cars et d’Isabelle de Bourbon. Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux 

(voir n. 2), p. 47. D’après Lespine (BNF Périgord 34 fol. 77r), prise de possession le 10 septembre 
1565, elle décéda en 1576. 

90	 D’après Lespine (ibid., fol. 77r), elle tint la crosse de Ligueux de 1577 à 1583 où elle démissionna.
91	 D’après Lespine (ibid.), décès en 1585.
92	 D’après Lespine (ibid.), elle prit possession les 21 et 22 juillet 1585.
93	 D’après BNF lat. 12 759 elle aurait été religieuse à Bonnesaigne. D’après Lespine (BNF Périgord 

34 fol. 77r), elle résigna en 1597 et se retira à Bonnesaigne.
94	 D’après Lespine (ibid.), elle aurait prêté serment en 1598.
95	 Fondatrice du prieuré du Petit Ligueux. BNF lat. 12 759 p. 46–47. Toujours d’après Dom Estien-

not elle serait la fille de Germain de Sainte Aulaire et de Judith de Carbonnières. D’après Lespine 
(BNF Périgord 34 fol. 77r), elle décéda le 17 mai 1655.

96	 Elle serait la fille d’Henri de Sainte Aulaire d’Agrièrese et de Léonore Taleurand de Chalais. 
D’après Lespine (BNF Périgord 34 fol. 77r), elle devint abbesse coadjutrice en 1646 et fut bénite 
le 1er janvier 1668 par Daniel de Cosn, évêque, et décéda en 1677.

97	 D’après Lespine (ibid.), elle reçut le brevet royal et les lettres de provision de Rome en 1677. Elle 
démissionna en 1698.

98	 D’après Lespine (ibid.), elle reçut son brevet et sa provision en 1698.
99	 D’après Lespine (ibid.), elle fut nommée coadjutrice le 14 août 1719 et prit possession le 15 jan-

vier 1720.
100	D’après Lespine (ibid.), elle reçut le brevet de coadjutrice le 11 novembre 1730 et prit possession 

le 10 avril 1731. Elle décéda en 1745.
101	D’après Lespine (ibid.), elle prit la crosse en 1745 et décéda en 1771.
102	D’après Lespine (ibid.), elle prit possession le 22 août 1771. 
103	Dernière abbesse de Ligueux.



Laura Viaut368

Annexe 3: Liste des prieurés dépendant de l’abbaye

Une lettre-privilège du pape Innocent IV, datée de 1245104 et un acte du comte de Périgueux de 
1238 nous font notamment connaître quelques prieurés qui dépendaient de l’abbaye de Li-
gueux. Toutefois, nous lui en connaissons vingt-sept105, répartis en diverses régions. 

– Prieurés du Périgord:
Pronchères (Proencheras): lieu-dit situé à Manzac106.
Belaygue107 (Bella Aqua): lieu-dit situé à La Gonterie-Boulouneix108.
Fouillousse (Foiloisa): anciennement situé dans la paroisse de Preyssac d’Agonac109.
Gandumas: lieu-dit situé à Saint-Médard-d’Excideuil110. 
Garde-Garlan (Garda-Garlan): lieu-dit situé à Ajat111.
Ponteyraud (Ponte Airaut)112.
Siourac: lieu-dit situé à Saint-Cyprien113. 
Le Toulon (Turum): localité non identifiée.
Tresseyroux114: lieu-dit situé à Les Lèches115. 
Veyrines: Veyrines-de-Domme116. 
Sept-Fonds117: lieu-dit situé à La Change118. 
Saint-Benoît119: Périgueux.
Millegraules120: situé dans la paroisse de Mensignac121. 
La Faye-Vigeraud: situé dans la paroisse de La Chapelle Fauchier122. 

104	BNF Périgord 34 fol. 47v–49v.
105	Lespine, déjà, sous l’Ancien Régime, avait donné une liste de 19 prieurés après avoir dépouillé le 

fonds d’archives de l’abbaye. BNF Périgord 34 fol. 58v–59r. 
106	Dordogne, arr. Périgueux, c. Saint-Astier. L’abbé Lespine situait le prieuré proche de Grignols 

(Dordogne, arr. Périgueux, c. Saint-Astier). Les deux communes se trouvent en effet à environ 
quatre kilomètres l’une de l’autre.

107	Marie-Gaëlle Ponceau, Deux chapelles dépendant de l’abbaye de Ligueux, dans: Bulletin de la 
société historique et archéologique du Périgord 87 (1960), p. 227.

108	Dordogne, arr. Nontron, c. Brantôme.
109	Aujourd’hui Château-l’Évêque. Dordogne, arr. Périgueux, c. Trélissac.
110	Dordogne, arr. Périgueux, c. Isle-Loue-Auvézère.
111	Dordogne, arr. Périgueux, c. Haut-Périgord noir.
112	Dordogne, arr. Périgueux, c. Ribérac.
113	Dordogne, arr. Sarlat-la-Canéda, c. Vallée Dordogne.
114	Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 2), p. 32. Marie-Gaëlle Ponceau, Deux cha-

pelles dépendant de l’abbaye de Ligueux (voir n. 102), p. 227.
115	Dordogne, arr. Bergerac, c. Vallée de l’Isle.
116	Dordogne, arr. Sarlat-la-Canéda, c. Vallée Dordogne.
117	BNF Périgord 34 fol. 51r.
118	Dordogne, arr. Périgueux, c. Haut-Périgord noir.
119	BNF Périgord 34 fol. 58v–59r.
120	Ibid.
121	Dordogne, arr. Périgueux, c. Saint-Astier.
122	Dordogne, arr. Nontron, c. Brantôme.



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 369

– Prieurés du Limousin:
Brunesxart: Limousin. Localité non identifiée. 
Les Hautes-Mesures123: situé dans la paroisse de Brillac124. 
Mas-Gondet: non localisé.
Montaigut: paroisse de Compreignac.
Masgoudet: paroisse de Mouzac.

– Prieurés de Saintonge125:
Mas-Robert: localisation inconnue.
Sablonnières: localisation inconnue.
Les Alleux: localisation inconnue.
Serlclat: localisation inconnue126.

– Prieurés d’Agenais:
Le Petit Ligueux: situé proche de Sainte-Foy-La-Grande127. 
Cleriveyx: situé dans la paroisse de Gensac128. 

– Prieurés du Bordelais:
Mongus: localisation inconnue
Sault: localisation inconnue

123	Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 2), p. 32. L’abbé Lespine parle du prieuré de 
Sonesures. BNF Périgord 34 fol. 58v–59r. Toutefois, c’est avec raison que l’abbé Farnier le corrige 
en évoquant le prieuré des Mesures dont l’origine reste inconnue. Daniel Verdilhac, Notice sur 
le bourg de Brillac, dans: Bulletin de la société archéologique et historique de la Charente 27 
(1846), p. 40. Voir aussi Jean Nanglard, Pouillé historique du diocèse d’Angoulême, An-
goulême 1894–1903.

124	Charente, arr. Confolens, c. Charente-Vienne. 
125	Sur cette localisation, nous renvoyons à Farnier, Autour de l’abbaye de Ligueux (voir n. 2), p. 33.
126	Lespine la localise dans la paroisse de Nonnainville en Angoumois ou en Saintonge. BNF Péri-

gord 34 fol. 58v–59r. Nous ne sommes pas parvenus à la localiser.
127	Gironde, arr. Libourne, c. Le Réolais et Les Bastides.
128	Gironde, arr. Libourne, c. Le Coteaux de Dordogne.



Laura Viaut370

Figure 2. Essai de localisation des prieurés dépendant de l’abbaye de Ligueux au XIIIe siècle

BORDEAUX

Abbaye de Ligueux
Evêchés / Archevêchés médiévaux
Prieurés dépendant de l’abbaye de Ligueux au XIIIe siècle
1. Prieuré de Proenchéras; 2. Prieuré de Belaygue; 3. Prieuré de Fouillousse; 4. Prieuré de Gandumas;
5. Prieuré de Garda-Garlan; 6. Prieuré de Mas-Robert; 7. Prieuré de Ponteyraud; 8. Prieuré de Souriac;
9. Prieuré de Teysseroux; 10. Prieuré de Veyrines.

PERIGUEUX

1
9

7

2 4

5

6 3
8 10

Lot-et-Garonne

Landes

Pyrénées-Atlantiques

Gironde

Dordogne



Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux 371

Annexe 4: Essai de reconstruction généalogique des Bourdeilles
1. Origines

Le nom de Bourdeilles, ou Bordelas, ou encore Bordela semble faire écho à une commune péri-
gourdine éponyme129. Les plus anciens membres de ce lignage sont Guillaume130 et Hélie131 dont 
nous ignorons la nature du lien de parenté. Leur existence est attestée aux alentours de 1115.

2. La branche d’Hélie

Nous pouvons attester l’existence d’Hélie et de son fils Èbles en 1198132. Les règles onomastiques 
nous invitent à penser qu’il s’agirait de la descendance d’Hélie (I). Ces deux chartes mettent en 
exergue une rupture chronologique qu’aucune autre source nous permet de pallier. Une solution 
serait alors de proposer un écart d’une génération, ce qui permet de dresser le stemma suivant:

3. La branche de Guillaume

Nous avons rencontré la même difficulté chronologique pour reconstruire la branche de Guil-
laume. Une charte atteste, à la fin du XIIe siècle, l’existence de deux frères du même prénom, 
Guillaume et Guillaume133. En appliquant les règles onomastiques, nous nous résignerons donc 
à supposer une génération inconnue intermédiaire:

129	Dordogne, arr. Périgueux, c. Brantôme.
130	BNF Périgord 35 fol. 162v et 168r.
131	BNF Périgord 11 fol. 306rv.
132	BNF Périgord 30 fol. 318r.
133	BNF lat. 17 120 p. 140.



Laura Viaut372

En dépit de pouvoir rattacher ces deux branches à un même ascendant, nous devrons donc nous 
contenter du stemma suivant:



Benoît Chauvin

DOCUMENTS PONTIFICAUX DU CHARTRIER D’AUBERIVE

Présentation et regeste (1138–1405)

Présentation

Nichée au cœur de la couverture forestière du Plateau de Langres, entre Champagne et Bour­
gogne, l’abbaye d’Auberive (diocèse de Langres) fut fondée vers 1135 par des moines de Clair­
vaux envoyés par le futur saint Bernard. Les bâtiments conservés offrent à la vue des visiteurs 
l’émouvant chœur probablement dédicacé en 1158 de l’église originelle et un superbe carré 
claustral reconstruit au XVIIIe siècle. L’ensemble constitue l’un des pôles d’attraction du on­
zième Parc national nouvellement créé. 

La préparation du »Recueil de [ses] chartes et documents du XIIe siècle« à paraître pro­
chainement ainsi que les travaux concernant la »Gallia Pontificia« pour le diocèse de Langres 
ont fourni l’opportunité de faire un point complet sur la documentation pontificale de ce 
chartrier, actuelle sous-série 1 H des Archives départementales de la Haute-Marne. Celle-ci 
abrite plus d’une soixantaine de documents médiévaux pontificaux ou faisant suite à un man­
dat pontifical, en originaux ou en vidimus, sous huit liasses différentes distribuées en quatre 
cotes spéciales chronologiques et quatre cotes locales; ou en copies plus ou moins complètes 
dans deux des trois cartulaires conservés, voire en simples mentions dans les trois inventaires 
disponibles.

Les quatre cotes spéciales sont intégralement numérisées; les documents cotés 1 H 57 et 
1 H 83 le sont aussi. Le tout est accessible sur le site: archives.haute-marne.fr/viewer/series/
FRAD052_ suivi de la cote recherchée, 1H008 à 011 ou 057 ou encore 074, le cas échéant elle-
même suivie d’un _ puis du numéro de la pièce isolée voulue, en le faisant toujours précéder 
d’un 0 pour les neuf premières. Exemple: archives.haute-marne.fr/viewer/series/FRAD052_ 
1H008_03/ (23/03/2020).

Cotes spéciales

1 H 8	 8 pièces,	 d’Innocent II à Innocent III (1138–1203).
1 H 9	 12 pièces,	 d’Honorius III à Innocent IV (1218–1246).
1 H 10	 12 pièces,	 d’Innocent IV à Clément IV (1246–1265). 
1 H 11	 8 pièces,	 de Boniface VIII à Benoît XII (1302–1335).

Cotes locales

1 H 57	 1 pièce,	 d’Honorius III [av. 1219].
1 H 74	 2 pièces,	 d’Innocent III (1203–1204).
1 H 83	 3 pièces,	 d’Honorius III à Alexandre IV (1220–1256).
1 H 110	 1 pièce,	 de Benoît XIII (1405).



Benoît Chauvin374

Cartulaires

– �C1 = 1 H 4*. Ne comporte aucun chapitre spécial et ne donne le texte d’aucun document pon­
tifical isolé.

– �C2 = 1 H 3*. Sans titre, mais précédés par la formule Incipiunt privilegia, les fol. 221ro–229ro 
constituent un Liber [VIII] particulier livrant copies de 32 documents pontificaux adressés 
à Auberive, à  l’ordre cistercien ou à des autorités séculières/régulières, tous numérotés en 
marge de manière continue de I à XXXII, sous deux mains différentes: nos I–XXIIII, d’Inno­
cent II à Alexandre IV (1138–1256); nos XXVI à XXXI, de Boniface VIII à Jean XXII (1302–
1318), curieusement encadrés par un document d’Urbain III [1186/87] (no XXV) et un autre 
d’Innocent IV (1245) (no XXXII). D’une main plus récente (fin XVe–début XVIe siècle), les 
fol. 231ro–232ro énoncent deux bulles de Benoît XII (1335) et Benoît XIII (1405). À signaler, 
fol. 223vo, une bulle Audivimus et audientes d’Urbain III (no V) aujourd’hui perdue, dont ce 
cartulaire est le seul à livrer le texte complet.

– �C3 = 1 H 5* et 1 H 6*. Le premier volume, p. 6–58, rapporte 23 documents pontificaux, rangés 
selon une chronologie relative d’Innocent  II à  Jean  XXII (1138–1318). Sous la rubrique 
Vauxbons, le second ne reproduit que la bulle de Benoît XIII (1405). Tiré du chartrier à une 
époque tardive, ce cartulaire ne mentionne aucun document pontifical inconnu par ailleurs.

Inventaires

– �I1 = 19 J 9. Sous le titre Sequuntur extractiones a privilegiis nostris tam propriis pro isto monas-
terio non solum quam communibus pro toto ordine, son Liber V propose, fol. 243vo–256vo, 
une sorte de regeste pontifical à chronologie inconstante, numéroté après coup en marge de 
manière continue de LVI à CII [CIIII]. Une moitié offre des transcriptions intégrales des 
grands privilèges (ceux de la liste ci-dessous, sans les souscriptions) et des tituli majeurs; 
l’autre moitié ne rapporte que les clauses décisionnelles des tituli mineurs.

– �I2 = 1 H 2*. Inventaire sommaire dont les p. 2–6, non rubriquées, livrent une dizaine d’ana­
lyses aussi brèves qu’approximatives, parfois fautives, d’autant de documents pontificaux 
(1138–1335), tous déjà mieux connus.

– �I3 = 1 H 1*. Sa 94e division, fol. 328vo–333ro, intitulée Bulles de confirmation et privilèges 
accordées par les papes, comporte 36 analyses numérotées en marge droite de 1588 à 1623 
d’autant de documents pontificaux. La marge gauche est occupée par une suite chronolo­
gique de millésimes (1138–1334), non dénuée d’erreurs que la main plus récente d’Arcelin, 
alors archiviste départemental, a corrigées au crayon le plus souvent à bon escient. Une 
dizaine de mentions éparses sont en outre à glaner çà et là. Mais ce troisième inventaire 
n’apporte rien de mieux que C2 et I1, sauf à décrire les documents disparus depuis.

Commentaires

Dans son ensemble, la documentation pontificale médiévale d’Auberive est celle d’un chartrier 
bien conservé d’une abbaye cistercienne relativement puissante (Arch. dép. Haute-Marne, 
sous-série 1 H, 138 cotes, 8,5 ml), sans comparaison avec celle du fonds dérisoire d’un monas­
tère pauvre comme Beaulieu (ibid., sous-série 2 H, 11 cotes, 2 ml) ou celle du richissime Clair­
vaux (Arch. dép. Aube, sous-série 3 H, plus de 4 100 cotes, au moins 30 ml), tous les trois du 
diocèse de Langres.

Deux tableaux statistiques permettent d’en apprendre davantage. Quantitativement solide, 
cette base est d’autant plus prometteuse qualitativement que les originaux sont nombreux (38 
sur 66 documents potentiels, près de 60%), ayant pratiquement tous conservé leurs sceaux en 
plomb. Sur les mêmes bases, la voisine Morimond, à  l’envergure historique autrement plus 
large, ne propose plus que 45 actes. Outre qu’à Auberive, on connaît presque tous les textes 
transcrits par le biais de deux des trois cartulaires précités (C2, C3) voire de l’inventaire le plus 



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 375

ancien (I1) ou des nombreux vidimus et copies disponibles (19/66). N’échappent à  l’un ou 
l’autre de ces canevas qu’une dizaine de documents révélés seulement par des mentions d’in­
ventaires (9/66); mais pour être adressés en grand nombre à d’autres abbayes cisterciennes, la 
plupart de leurs textes sont connus par des tituli identiques. Si bien qu’en fin de compte ne 
pourraient rester réellement ignorés que les contenus de quatre mandats envoyés l’un à l’abbé 
d’Auberive pour une affaire extérieure (no 28), et trois autres à l’abbé de Saint-Étienne de Dijon 
(no 59) ou à des dignitaires ecclésiastiques séculiers (nos 30, 31) au sujet d’Auberive, mais selon 
des formulations répétitives faciles à réimputer ou à restituer. Avec, pour résultat ultime, une 
connaissance quasi intégrale d’une telle documentation offerte par ce chartrier à la veille de la 
Révolution. 

La répartition par siècle confirme pleinement ce que l’on rencontre ailleurs: une activité 
constante au XIIe siècle (11/66), une prolificité habituelle au XIIIe (43/66), une continuité en 
l’espèce à remarquer au XIVe (11/66), une disparition ensuite (1/66). Mais une approche plus 
pointue reflète mieux l’histoire de l’ordre: une seule bulle attestée pour le commencement du 
XIIe siècle, pas moins de 52/66 pour le centenaire des années 1162–1265, le petit reste ensuite et 
un cas aussi unique qu’occasionnel au tout début du XVe. Le chartrier pourtant démembré de 
Morimond offre des données assez proches: 12/45 au XIIe siècle, 24 au XIIIe, 2 seulement au 
siècle suivant et 1 au XVe.

nature Auberive 
destinatire

ordre cistercien
destinataire

autres 
destinataires

totaux

XIIe s.
originaux
vidimus/copies
mentions

5
1 1

2
2

7
4

XIIIe s.
originaux
vidimus/copies
mentions

9
3

6
6
5

9
3
2

24
12
7

XIVe s.
originaux
vidimus/copies
mentions

4 2
1
1

2
1

6
3
2

XVe s.
originaux
vidimus/copies
mentions

1

totaux 23 22 21 66

Nombre de documents pontificaux. 

Ce total n’inclut pas l’improbable document no 2, ni ceux à double numérotation comptabilisés 
au titre du seul document principal. Les destinataires se partagent en trois tiers égaux, à savoir 
Auberive à travers son abbé et/ou sa communauté (23/66), l’ordre cistercien en tant que tel 
(22/66) et des dignitaires ecclésiastiques réguliers ou séculiers (21/66). Concentrés sur le der­
nier quart du XIIe siècle et le premier du XIIIe, tous conservés en originaux encore munis de 
leurs sceaux, les sept grands privilèges (1138–1246) trahissent la montée en puissance foncière 
(enumeratio bonorum) puis juridique (privilegia) de l’abbaye, à la manière des dix connus pour 
Morimond (1147–1262).



Benoît Chauvin376

papes années lieux 
d’émission

abbés
destinatires

nature et
bulles *

cotes
ADHM

numéros
du Recueil

Innocent II 1138 Latran Raimbaud A*. 1 H 8–1 6

Alexandre III 1162 Tours Rainier A*. 1 H 8–2 29

Lucius III 1183 Velletri Garnier A*. 1 H 8–3 94

Urbain III 1186 Vérone Garnier A*. 1 H 8–5 113

Innocent III 1203 Anagni Bénigne A*. 1 H 8–8

Honorius III 1220 Viterbe x … x A*. 1 H 9–4

Innocent IV 1246 Lyon x … x A*. 1 H 9–12

Grands privilèges

Les petites bulles répondent à une sollicitation ponctuelle de l’abbaye ou à une demande précise 
de l’ordre. Plus des deux tiers d’entre elles énoncent l’octroi ou la défense de privilèges juri­
diques très variés, notamment les différentes manifestations de l’exemption vis-à-vis de l’évêque 
diocésain; ou stipulent une protection globale sinon particulière du temporel, surtout l’exoné­
ration de dîmes dont jouissaient les cisterciens; mandats personnels et confirmations spéci­
fiques ont les mêmes finalités. À travers ces tituli, c’est toute la position hors normes de l’ordre 
et de ses monastères au sein de l’Église et de la société qui est révélée. C’est aussi toute l’évolu­
tion interne de l’institut cistercien qui apparaît à travers une montée en puissance irrésistible, 
un apogée irréfutable et un déclin irréversible.

Tous les documents de ce regeste sont tirés du chartrier d’Auberive, à l’exception des nos 12 et 
28, rencontrés au cours de la recherche et intégrés ici par provision. Celui no 2 est très impro­
bable. Selon l’usage, quatre des mandements connus (nos 14, 16, 20, 26) sont dédoublés entre le 
mandement lui-même, au texte conservé ou à l’existence seulement impliquée (no 14a …), et la 
décision des juges délégués (no 14b …). Le tout est distribué par ordre chronologique, de 1138 
à 1405. Chaque rubrique livre millésime et jour énoncés ou [proposés] et lieu de promulgation. 
Suit une analyse en français, aussi développée que de besoin pour rendre ces pages utiles, 
à défaut du texte latin parfois malcommode d’accès. Chaque analyse est suivie de son incipit, s’il 
est connu.

Hormis celles des documents du XIIe siècle, ici réduites au nécessaire parce qu’à paraître dans 
le prochain »Recueil des chartes et documents …«, les traditions obéissent au canevas suivant:

A.	 original, avec * si la bulle est conservée.
B.	 vidimus ou copie (avec millésime).
C2.	 Arch. dép. Haute-Marne, 1 H 3*, [Liber VIII], fol[io], Privilegia [no].
C3.	 Arch. dép. Haute-Marne, 1 H 5*, p[age].
I1.	 Arch. dép. Haute-Marne, 19 J 9, Liber V, fol[io], [document] no.
I2.	 Arch. dép. Haute-Marne, 1 H 2*, p[age], [rubrique et no].
I3.	 Arch. dép. Haute-Marne, 1 H 1*, [document] no.
p)	 copie partielle.
a)	 Chauvin, Recueil, [document] no.
Reg.	 Regeste(s).

Regestes locaux

– �Adrien Arcelin, Les bulles pontificales des archives de la Haute-Marne, étude diplomatique, 
paléographique et historique, Paris 1866.



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 377

– �Alphonse Roserot, Répertoire historique de la Haute-Marne …, 2e partie, Catalogue d’actes 
(632–1714), Paris 1901.

– �Odile Grandmottet, Cartulaire factice de l’abbaye cistercienne d’Auberive, [s. l. n. d., Paris, 
Chaumont, vers 1955–1960]. En ligne: http://regecart.irht.cnrs.fr/dossier-47-R1/ms-0030 
(23/03/2020).

– �Odile Grandmottet, Cartulaire [en réalité Regeste de C2] d’Auberive, Archives départe­
mentales de la Haute-Marne, [s. l. n. d., Paris, Chaumont, vers 1955–1960]. En ligne: http://
regecart.irht.cnrs.fr/dossier-42-N1/ms-0033 (23/03/2020).

Éditions et regestes pontificaux

– �Johann Friedrich Böhmer, Regesta Imperii, [auteurs nombreux et variés]: t. IV/4/4/1, 
Papstregesten 1181–1184, Köln, Weimar, Wien 2003; t. IV/4/3, Papstregesten 1185–1187, 
Köln, Weimar, Wien 2012. 

– �Philipp Jaffé, Regesta pontificum Romanorum ad a. p. Chr. natum MCXCVIII. Ed. se­
cundam curaverunt Samuel Loewenfeld, Ferdinand Kaltenbrunner, Paul Ewald, t. I–II, 
Leipzig 1885–1888.

– �Hermann Meinert, Papsturkunden in Frankreich, t. I, Champagne und Lothringen, Berlin 
1932.

– �August Potthast, Regesta pontificum Romanorum inde ab a. p. Chr. natum MCXCVIII ad 
a. p. Chr. natum MCCCIV, t. I–II, Berlin 1874–1875.

– �Bernard Barbiche, Les actes pontificaux originaux des Archives nationales de Paris, t. I–III, 
Città del Vaticano 1975–1982.

Registres pontificaux

– �Die Register Innocenz’ III (1198–1216), [auteurs nombreux et variés]: t. II, Pontifikatsjahr 
1199–1200, Wien 1979; t. VI (1203–1204), Wien 1995; t. VIII (1205–1206), Wien 2002; t. XI 
(1208–1209), Wien 2010.

– �Petrus Pressutti, Regesta Honorii papae III (1216–1227) …, t. I–II, Rome 1888–1895.
– �Lucien Auvray, Les registres de Grégoire IX (1227–1241) …, t. I, Paris 1896.
– �Élie Berger, Les registres d’Innocent IV (1243–1254) …, t. I–III, Paris 1884–1897.
– �Charles Germain Bourel de la Roncière, Les registres d’Alexandre IV (1254–1261) …, Paris 

1902.
– �Jean Guiraud, Les registres d’Urbain IV (1261–1264) …, Paris 1901.
– Édouard Jordan, Les registres de Clément IV (1265–1268) …, Paris 1893–1945.
– �Georges Digard, Les registres de Boniface VIII (1294–1303) …, t. III, Paris 1921.
– �Regestum Clementis papae V (1305–1314), editum cura et studio monachorum Ordinis 

S. Benedicti, t. II–IV, Rome 1885–1887.
– Guillaume Mollat, Jean XXII (1316–1334), Lettres communes …, t. II, Paris 1905.
– Jean-Marie Vidal, Jean XXII (1316–1334), Lettres communes …, t. I, Paris 1903.

Pour toutes ces publications, on s’est borné à indiquer le numéro d’ordre, seul réellement utile. 
Les renvois antérieurs fournis par ces ouvrages n’ont pas été reproduits. L’indication du nom 
de l’auteur suivi d’un –. signifie que le document cité n’y figure pas.

Tituli identiques: Cette rubrique vise à élargir le contexte des documents pontificaux connus du 
chartrier d’Auberive. Elle ne répertorie que les tituli:

– à l’exclusion des grands privilèges et des mandements par trop spécifiques,
– concernant le seul ordre cistercien ou ses monastères,
– à compter du pontificat d’Innocent III,

http://regecart.irht.cnrs.fr/dossier-47-R1/ms-0030
http://regecart.irht.cnrs.fr/dossier-42-N1/ms-0033
http://regecart.irht.cnrs.fr/dossier-42-N1/ms-0033


Benoît Chauvin378

– de l’espace francophone,
– et absents de Potthast.

Par »identiques« ont été retenus les documents pontificaux semblables, à quelques variantes 
mineures près telles la syntaxe du discours, la synonymie ou la leçon des mots; pape émetteur, 
incipit et contenu sont les mêmes. Sans prétendre à une illusoire exhaustivité, elle se fonde sur 
les éditions ayant livré des informations et dont la liste figure ci-après, par ordre alphabétique 
des fonds sous caractères gras. Seuls les documents datés de l’une ou l’autre des trois années qui 
1. précède, 2. accompagne, 3. ou suit celle du document répertorié du chartrier d’Auberive sont 
référencés; et énoncés par ordre chronologique de promulgation.

– �Brigitte Pipon, Le chartrier de l’Abbaye-aux-Bois (1202–1341), Paris 1996 (Mémoires et do­
cuments de l’École des chartes, 46).

– �Benoît Chauvin, Recueil des chartes et documents de l’abbaye cistercienne d’Auberive au 
XIIe siècle, à paraître.

– �Arnaud Delerce, Une abbaye de montagne, Sainte-Marie d’Aulps, son histoire et son do­
maine par ses archives. Reconstitution et édition du chartrier (1097–1307), Thonon-les-Bains 
2011 (Documents d’histoire savoyarde, 4).

– �Claude Evans, Cédric Giraud, L’abbaye cistercienne de Bégard, des origines à 1476: histoire 
et chartes, Turnhout 2011 (Artem, 16).

– �Pierre-Aloïs Verlaguet, Cartulaire de l’abbaye de Bonnecombe, Rodez 1918–1925 (Ar­
chives historiques du Rouergue, 5).

– �Pierre-Aloïs Verlaguet, Jean-Louis Rigal, Cartulaire de l’abbaye de Bonneval en Rouergue, 
Rodez 1938 (Archives historiques du Rouergue, 14).

– �Laurent Veyssière, Jean-Marc Roger, Recueil des chartes de l’abbaye de Clairvaux au XIIe 
siècle, Paris 2004 (Documents inédits sur l’histoire de France, Histoire et philologie des civi­
lisations médiévales, in-8o, 32).

– �Karl Rossel, Urkundenbuch der Abtei Eberbach im Rheingau, t. II, Wiesbaden 1865–1870.
– �Véronique de Becdelièvre, Le chartrier de l’abbaye cisterciennne de Fontfroide (894–1260), 

Paris 2009 (Documents inédits sur l’histoire de France, Histoire et philologie des civilisations 
médiévales, in-8o, 50).

– �Jacques Soyer, Les actes des souverains antérieurs au XVe siècle, II, Fonds de l’abbaye de 
Fontmorigny, dans: Mémoires de la Société des antiquaires du Centre 28 (1904), p. 93–200.

– �Albert Huchet, Le chartrier ancien de Fontmorigny, abbaye de l’ordre de Cîteaux. Étude 
générale et catalogue des actes antérieurs au XIVe siècle (1135–1300), Bourges 1936.

– �Justin Gumy, Regeste de l’abbaye de Hauterive de l’ordre de Cîteaux, depuis sa fondation en 
1138 jusqu’à la fin du règne de l’abbé d’Affry en 1449, Fribourg 1923.

– �Étienne Clouzot, Cartulaire de l’abbaye de Notre-Dame de La Merci-Dieu …, Poitiers 
1905 (Archives historiques du Poitou, 34).

– �Hubert Flammarion, Recueil des chartes de l’abbaye de Morimond au XIIe siècle, Turnhout 
2014 (Artem, 21).

– �Pierre-Aloïs Verlaguet, Cartulaire de l’abbaye de Silvanès, Rodez 1910 (Archives histo­
riques du Rouergue, 1).

– �Benoît Chauvin, Vauxbons, abbaye cistercienne au diocèse de Langres (…1175–1394…): 
étude historique et édition du chartrier, Devecey 2005.

Autres ouvrages cités

– �Hubert Flammarion, Cartulaire du chapitre cathédral de Langres, Turnhout 2004 (Artem, 7).
– �Odile Grandmottet, Catalogue des actes de l’hôpital de Morment (1121–1302), dans: Les 

Cahiers haut-marnais 62–63 (1960), p. 98–175.



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 379

– �Chrysostomus Henriquez, Menologium, regula, constitutiones et privilegia ordinis cister­
ciensis, Anvers 1630.

– �Jean-Berthold Mahn, L’ordre cistercien et son gouvernement, des origines au milieu du XIIIe 
siècle (1098–1265), Paris 21951.

– Angel Manrique, Annales cistercienses …, t. IV, Lyon 1659.
– Louis Meschet, Privilèges de l’ordre de Cisteaux …, Paris 1713.
– �Falko Neininger, Konrad von Urach († 1227), Zähringer, Zisterzienser, Kardinallegat, 

Paderborn 1994.
– Jacques Vignier, Décade historique du diocèse de Langres, t. I–II, Langres 1891–1894.

Regeste

1.
1138 mars 27, Latran. – [a] Innocent II place Auberive et son abbé Raimbaud sous la protection 
apostolique, [b] énonce et confirme son temporel. [c] Clauses comminatoires. [d] Souscrip­
tions. [e] Datation. – In apostolicę sedis.

A*. 1 H 8, no 1. – a) Chauvin, Recueil, no 6. – Reg. Jaffé, no 7882. 

2.
[1145 février 18–1153 juillet 8]1. – Eugène [III] délivre une bulle en faveur d’Auberive2.

Reg. –.
1 Termes du pontificat d’Eugène III (Jaffé, t. II, p. 20–89).
2 Bulle dont, curieusement, ni le texte ni aucune mention ne figure nulle part dans le chartrier abba­
tial, néanmoins énoncée à  titre de document pontifical antérieur (Vorurkunde) par Lucius  III 
(voir no 5) et Urbain III (voir no 6) ci-après. On doit noter que ces deux bulles, tout aussi curieuse­
ment, omettent de citer celle d’Innocent II (voir no 1). En cas d’étonnante, mais possible sinon pro­
bable confusion entre les deux, il convient d’annuler le présent numéro.

3.
1162 novembre 26, Tours. – [a] Alexandre III place Auberive et son abbé Rainier sous la protec­
tion apostolique, [b] réaffirme son appartenance à l’ordre de Cîteaux, [c] énonce et confirme 
son temporel. [e] Clauses comminatoires. [f] Souscriptions. [g] Datation. – Religiosam vitam 
eligentibus.

A*. 1 H 8, no 2. – a) Chauvin, Recueil, no 29. – Reg. Jaffé, no 10 785.

4.
[1183]1 février 14, Velletri. – [a] Lucius [III] rappelle à l’archevêque de Lyon et à ses suffragants, 
aux abbés, archidiacres, doyens et prêtres de leurs évêchés qu’à l’instar de tous ceux de l’ordre 
cistercien, les religieux d’Auberive ont été exemptés par ses prédécesseurs du versement de la 
dîme sur leurs productions propres ou réalisées à leurs frais et qu’il a lui-même confirmé ce pri­
vilège; il s’étonne dès lors que, contrairement à cette faveur octroyée par le Saint-Siège, certains 
prétendent en exiger le paiement et, par une interprétation erronée, affirment qu’il faut com­
prendre de novalibus là où est consigné de laboribus. [b] Selon lui, il est évident à tous ceux rai­
sonnant sainement qu’une telle interprétation est fausse, contraire même au bon sens de la dis­
position prévoyant l’exemption totale de dîmes pour les terres que les cisterciens mettent 
eux-mêmes ou font mettre en culture, cultivent directement ou font cultiver à leurs frais. Afin 
que personne ne dispose de motif de leur nuire ni de les importuner en aucune façon, le pape 
mande à ses correspondants de veiller à ce que tous leurs subordonnés n’extorquent aucune 
dîme d’aucune manière pas plus aux religieux d’Auberive qu’aux autres abbayes cisterciennes 
de leurs diocèses, aussi bien sur les novales, les vignes et autres fonds que ceux-ci cultivent eux-



Benoît Chauvin380

mêmes ou font cultiver à leurs frais, comme sur les productions destinées à l’alimentation de 
leurs animaux; il affirme en effet que s’il avait voulu qu’on comprenne de novalibus là où il 
a écrit de laboribus, il aurait bel et bien consigné de novalibus, comme il l’a fait dans certains 
autres documents. [c] Il ordonne aux destinataires de cette lettre de frapper les laïcs d’une ex­
communication, aggravée pour les ecclésiastiques d’une suspension de leur charge, sans possibi­
lité d’appel et jusqu’à complète résipiscence, si ceux-ci imposaient à ces religieux le paiement de 
dîmes; il leur enjoint, en cas de violences commises contre les cisterciens, d’annoncer publique­
ment une telle excommunication, toutes chandelles allumées, d’agir pour que les excommuniés 
soient mis à l’écart de tous jusqu’à pleine réparation et qu’ils se présentent devant le souverain 
pontife munis de lettres de leur évêque énonçant la réalité des faits. – Audivimus et audientes.

A*. 1 H 8, no 4. – a) Chauvin, Recueil, no 93. – Reg. Jaffé, no 14 840. – Böhmer, Regesta Im­
perii, t. IV/4/4/1, no 488.
1 Seule année où Lucius III se trouve à Velletri un 14 février.

5.
1183 mars 8, Velletri. – [a] À l’exemple d’Eugène [III], Lucius III place Auberive et son abbé 
Garnier sous la protection apostolique, [b] réaffirme son appartenance à l’ordre de Cîteaux, 
[c] énonce et confirme son temporel. [d] Il réitère l’exemption de dîmes dont bénéficie l’ab­
baye sur ses propres travaux ou ceux effectués à ses frais et sur les produits destinés à nourrir 
ses animaux. Il permet à l’abbé d’accueillir librement clercs et laïcs fuyant le monde pour se 
convertir et de les garder en communauté. Il prohibe à tous les religieux y ayant fait profession 
de quitter le monastère sans la permission de leur abbé, et à quiconque de les accueillir [ail­
leurs] sans la caution de lettres communes. Soucieux d’y assurer la tranquillité, il interdit que 
soit commise la moindre violence dans la clôture monastique et les granges, que personne 
n’ose y pratiquer le moindre vol ou rapt. Afin que la quiétude ne soit troublée par aucun ecclé­
siastique ni séculier voisin du monastère, il prohibe que soient construites des habitations 
à proximité, sur ses terres, dans ses granges et les lieux où celui-ci bénéficie de droits d’usages 
ou de pâturages en évitant toute occasion susceptible de provoquer gêne ou scandale au risque 
de perdre ces biens ou ces droits. [e] Clauses comminatoires. [f] Souscriptions. [g] Datation. – 
Quotiens illud a nobis.

A*. 1 H 8, no 3. – a) Chauvin, Recueil, no 94. – Reg. Böhmer, Regesta Imperii, t. IV/4/4/1, 
no 511.

6.
1186 mars 26, Vérone. – [a] À  l’exemple d’Eugène [III] et de Lucius  [III], Urbain III place 
Auberive et son abbé Garnier sous la protection apostolique, [b] réaffirme son appartenance 
à  l’ordre de Cîteaux, [c]  énonce et confirme son temporel dans les mêmes termes que Lu­
cius [III] (voir no 5), n’y ajoutant que les pâturages de Buxerolles et de Faverolles. [d] Il réitère 
l’exemption de dîmes dont bénéficie l’abbaye sur ses propres travaux ou ceux effectués à ses 
frais et sur les produits destinés à nourrir ses animaux. Il renouvelle les permissions et les inter­
dictions stipulées dans la bulle de son prédécesseur. [e] Clauses comminatoires. [f] Souscrip­
tions. [g] Datation. – Religiosam vitam eligentibus.

A*. 1 H 8, no 5. – a) Chauvin, Recueil, no 113. – Reg. Jaffé, no 15 572. – Böhmer, Regesta 
Imperii, t. IV/4/3, no 98.

7.
[1186]1 mars 27, Vérone. – Urbain [III] rappelle aux archevêques, évêques, abbés et autres 
dignitaires ecclésiastiques (idem à l’analyse du no 4). – Audivimus et audientes.

A. Original perdu. – a) Chauvin, Recueil, no  113bis. – Reg. Böhmer, Regesta Imperii, 
t. IV/4/3, no 666.



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 381

1 Urbain III n’est à Vérone un 27 mars qu’en 1186 et 1187. À cause du grand privilège précédent daté 
de la veille, le premier de ces deux millésimes est davantage plausible. 

8.
 [1186 ou 1187] juin 28 ou plutôt juillet 4, Vérone. – Urbain [III] accorde une série de privilèges 
aux abbés de l’ordre de Cîteaux. Si, après avoir été sollicités convenablement, les évêques des 
diocèses où sont situés les monastères refusaient d’exercer leurs obligations épiscopales, il per­
met aux abbés, s’ils sont prêtres, de bénir leurs novices et même de les remplacer dans toute 
autre fonction. En ce cas, les modalités à suivre seront identiques à celles prescrites aux évêques, 
en dépit des dispositions contraires en vigueur depuis les origines de l’ordre, respectées jusqu’à 
présent et même confirmées par décision pontificale. En cas de vacance épiscopale, il pourra 
être fait appel aux évêques voisins, à condition que cela ne porte pas ultérieurement préjudice 
au diocésain. À défaut de l’ordinaire, un évêque de passage sera autorisé à bénir les vases sacrés 
et les vêtements liturgiques, à ordonner les moines et à consacrer les autels. Dans les procès ci­
vils ou criminels impliquant l’abbaye et requérant enquête, il autorise l’abbé à faire appel à ceux 
de ses religieux jugés idoines pour que, faute de témoins, le bon droit de sa maison ne dépérisse 
pas. Il défend que soient donnés ou aliénés personnellement à quiconque terres ou bénéfices 
conférés au monastère sans le consentement de toute la communauté ou de sa majeure et plus 
saine partie; sinon, il considérerait ces donations ou aliénations comme nulles. – Cum ordo ves-
ter.

A. Original? – a) Chauvin, Recueil, no XV. – Reg. Jaffé, no 15 888. – Böhmer, Regesta Im­
perii, t. IV/4/3, no 872.

9.
1199 décembre 10, Latran. – Innocent [III] informe les archevêques de Lyon et de Sens, leurs 
suffragants, les abbés, prieurs, archiprêtres et autres dignitaires de ces diocèses pour constater 
que dans de nombreuses régions les censures ecclésiastiques sont devenues moins efficaces, en 
particulier vis-à-vis de ceux qui nuisent aux bénéficiaires des plus larges privilèges apostoliques. 
Les religieux d’Auberive se plaignent ainsi autant des fréquents dommages des malfaiteurs que 
de la déficience quotidienne de la justice et demandent à tous des mesures pour contrer ces 
maux. Le souverain pontife ordonne que soient excommuniés tous les laïcs portant atteinte 
physique aux religieux, nuisant à leurs hommes ou mettant à mal leurs maisons, retenant injus­
tement les biens légués par testament ou les objets soustraits par des frères fugitifs, extorquant 
des dîmes sur les produits de leurs travaux ou de leurs animaux au mépris des privilèges aposto­
liques. S’il s’agit de laïcs, il ordonne que leur excommunication soit prononcée publiquement, 
toutes chandelles allumées; si ce sont des ecclésiastiques, qu’ils soient suspendus de leur charge 
et de leur bénéfice jusqu’à complète résipiscence, sans possibilité d’appel; que les coupables de 
voies de fait subissent l’anathème et, munis de lettres de leur évêque diocésain, viennent à Rome 
pour implorer l’absolution; que les villages dans lesquels sont retenus par force les biens des re­
ligieux ou de leurs hommes soient placés sous interdit tant que ceux-ci ne seront pas rendus. – 
Non absque dolore.

A*. 1 H 8, no 6. – a) Chauvin, Recueil, no 201.

10.
1200 mai 16, Latran. – En des termes pratiquement semblables à ceux de l’année précédente 
(voir no 9), Innocent [III] ordonne aux archevêques, évêques, abbés, prieurs, doyens, archi­
diacres et autres dignitaires ecclésiastiques de défendre l’abbaye d’Auberive contre les dangers 
et les pratiques susceptibles de nuire à sa communauté et à son temporel. – Non absque dolore.

A. Original perdu. – a) Chauvin, Recueil, no 213.



Benoît Chauvin382

11.
1200 mai 25, Latran. – Innocent [III] confirme l’accord conclu entre l’abbaye d’Auberive et les 
chanoines de Saints-Geosmes au sujet de biens et de droits notamment à Pierrefontaine. – Cum 
a nobis petitur.

A*. 1 H 8, no 7. – a) Chauvin, Recueil, no 214.

12.
[1200] décembre 8, Latran. – Innocent [III] mande aux abbés d’Auberive, de Mores et au prieur 
de Clairvaux de veiller au strict respect des conventions passées entre M[athilde], veuve de 
P[hilippe] comte de Flandre, et le successeur de son défunt mari, B[audouin], sa femme M[ar­
guerite] et leurs fils, au besoin même, forts de l’autorité pontificale et sans possibilité d’appel, 
qu’ils répriment par des sanctions ecclésiastiques toute violation qui y serait portée. – Cum in-
ter dilectam.

A. Original/originaux perdu(s). – a) Chauvin, Recueil, no XXII.

13.
1203 novembre 13, Anagni. – [a] Innocent III place Auberive et son abbé Bénigne sous la pro­
tection apostolique, [b] réaffirme son appartenance à l’ordre de Cîteaux, [c] énonce et confirme 
son temporel: le site du monastère avec toutes ses dépendances, les granges de La Salle, Crilley, 
du Val-Serveux, d’Amorey, Plongerot, Érelles avec leurs dépendances, la pêcherie d’Auberive 
jusqu’à Arbot, les celliers de Dijon, Mussy[-sur-Seine] et Esnoms, les prés de Baissey, le don de 
G[uillaume] de La Marche, les biens et droits détenus à Selongey, Ambreriae, Champele, To­
roillons, Allofroy, Arc-Dessous, Rachese, Quincey, Aquenove, Morsenges, au Val-Clavin, 
à Corrémont et Maroles. [d] Le souverain pontife réitère l’exemption de dîmes dont bénéficie 
l’abbaye sur ses propres travaux et ceux effectués à ses frais dans toutes les terres cultivées ou 
non, jardins, vergers, pêcheries et sur les produits destinés à nourrir ses animaux. Il permet 
à l’abbé d’accueillir librement clercs et laïcs fuyant le monde pour se convertir et de les garder 
en communauté; il prohibe à tous les religieux y ayant fait profession de quitter le monastère 
sans la permission abbatiale, et à personne de les accueillir [ailleurs] sans la caution de lettres 
communes, au risque de la sentence prévue en ce cas vis-à-vis des moines et des convers. À peine 
de nullité, il défend strictement que soient donnés ou aliénés personnellement à quiconque 
terres ou bénéfices conférés au monastère sans le consentement de toute la communauté ou de 
sa plus saine et majeure partie. Sans l’accord de l’abbé, de la plus saine et majeure partie de la 
communauté, il prohibe aussi à tout religieux ou convers de se porter caution pour autrui ou 
d’emprunter à quelqu’un plus que la somme fixée par ladite communauté, sauf utilité manifeste 
de l’abbaye; sinon, celle-ci n’en répondra pas. Il autorise à faire appel au témoignage des reli­
gieux dans les procès civils et criminels impliquant enquête, afin que le bon droit du monastère 
ne dépérisse pas faute de témoins. Le pape interdit encore à tout évêque ou autre de convoquer 
les religieux aux synodes ou assemblées extérieures et affranchit ceux-ci de toute juridiction sé­
culière pour les questions privées ou temporelles; diocésain ou autre ne pourront pas venir au 
monastère pour célébrer les ordinations, traiter quelques affaires, ou convoquer à des assem­
blées publiques; ils ne devront gêner en rien ni l’élection ni l’installation de l’abbé, pas plus que 
la déposition de celui en place, le tout dans un strict respect des statuts cisterciens. Si, une fois 
requis avec l’humilité et le respect convenables, l’évêque ordinaire refusait de bénir le nouvel 
abbé ou d’exercer les tâches incombant à sa fonction, cet abbé, à condition d’être prêtre, pourra 
bénir ses novices et accomplir tout ce qui relève de sa charge; et la communauté pourra obtenir 
d’un autre évêque tout ce que son diocésain lui aura indûment refusé. En outre, lors des profes­
sions que les abbés bénis ou à bénir présentent à l’évêque, celui-ci devra respecter les normes 
instituées dès l’origine de l’ordre cistercien et ne pas obliger les abbés à y déroger. Pour la consé­
cration des églises et des autels, pour les saintes huiles et tout autre rite, personne ne pourra exi­



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 383

ger aucune rétribution sous prétexte de coutume, mais le diocésain devra les accomplir gratui­
tement; sinon il sera possible de faire appel à un autre évêque catholique choisi pour être en 
communion avec Rome, lequel, en vertu de l’autorité pontificale à lui conférée, fera ce qui lui 
sera demandé. En cas de vacance épiscopale, liberté est accordée de recevoir tous les sacrements 
d’un évêque voisin, sans toutefois que cela porte ultérieurement préjudice au diocésain. À dé­
faut de l’ordinaire, un évêque de passage sera autorisé, là encore s’il est en communion avec 
Rome, à bénir les vases et les habits liturgiques, consacrer les autels et ordonner les moines. Le 
souverain pontife défend aux dignitaires ecclésiastiques de fulminer les sentences de suspense, 
d’excommunication ou d’interdit à l’encontre des religieux, des familiers et des salariés du mo­
nastère, pour cause de non-versement des dîmes ou toute autre faveur accordée par le Saint-
Siège, comme à l’encontre des bienfaiteurs pour aides et services charitables rendus les jours de 
travail autorisés dans l’ordre mais fériés ailleurs; à  peine de nullité de telles sentences ne 
mentionnant pas l’ordre cistercien, et par là contraires à ses privilèges apostoliques. Soucieux 
d’assurer la tranquillité à l’intérieur de la clôture monastique et des granges, le pape interdit 
à quiconque d’y pratiquer le moindre vol ou rapt, d’y porter le feu, faire couler le sang, captu­
rer ou tuer un homme ni commettre aucune autre violence. Il confirme enfin tous les privilèges 
et franchises accordés à  l’abbaye par ses prédécesseurs, les rois, les princes et autres fidèles. 
[e] Clauses comminatoires. [f] Souscriptions. [g] Datation. – Religiosam vitam eligentibus.

A*. 1 H 8, no 8. – C3p. p. 18–28, sans les souscriptions. – I1. fol. 247vo, no LXVII. – I2. p. 5, 
Bulles 6 et 7. –I3. fol. 329vo, no 1595. – a) Die Register Innocenz’III, 6. Pontifikatsjahr, –. – Reg. 
Arcelin, no 71. – Potthast, –. – Grandmottet, Cartulaire, no 54.

Grand privilège identique: 1198 mai 25, Flammarion, Morimond, no 180.

14a.
1203 septembre 24, Anagni. – [a] Innocent [III] mande l’évêque de Mâcon, l’abbé de Tonnerre 
[sic] et le prieur de Saint-Pierre de Mâcon, de régler le différend survenu entre l’abbaye d’Aube­
rive et la dame de Châteauvillain1 au sujet de la grange d’Érelles acquise de l’hôpital de Mor­
ment par les cisterciens. [b] En présence de Hugues, cardinal prêtre de Saint-Eustache, nommé 
juge délégué à cet effet, ceux-ci exposaient que cette grange et ses dépendances leur avaient été 
vendues par contrat régulier, qu’ils en avaient été mis en possession et que la dame, par de 
graves violences exercées à l’encontre de certains d’entre eux, les avait spoliés; ils en sollicitaient 
la restitution avec remboursement des dommages causés. Le représentant de la partie adverse 
alléguait au contraire que cette vente avait été conclue par un maître de Morment sans l’accord 
de la majorité de ses religieux, que ceux-ci persévéraient toujours dans leur refus à y souscrire 
et, par suite, que cette vente avait été illicitement contractée; que par ailleurs, nullement sou­
cieux de retourner à son hôpital, ce maître s’était enfui avec le montant de la vente, s’adjugeant 
ainsi les biens en litige que les cisterciens n’avaient pour ainsi dire pas été en mesure de détenir. 
Le caractère abusif de cette vente au préjudice de Morment étant établi, la dame de Châteauvil­
lain avait aussitôt fait occuper les lieux par ses hommes parce que lors de leur cession par feu 
son époux H[ugues]2, celui-ci n’avait pas concédé aux religieux la permission de les confier ou 
de les aliéner; les cisterciens n’étaient donc pas en droit d’entrer en possession de ces biens qui 
devaient rester perpétuellement la possession de l’hôpital au nom duquel ils avaient été donnés. 
Puisque la dame proposait de son plein gré de restituer aux moines la somme versée pour leur 
achat, son représentant insistait en son nom pour que cet hôpital, fondé par les ascendants de 
son mari, n’ait pas à subir les dépends ou les incommodités de cette affaire. [c] Dans l’impossi­
bilité d’y voir clair devant de telles assertions, le pape enjoint ses délégués d’enquêter minutieu­
sement pour déterminer la vérité: s’ils découvrent que les cisterciens ont été spoliés à la suite de 
violences, qu’ils les remettent dans leur juste possession, qu’ils examinent ensuite le fond du li­
tige, y mettent un terme et fassent observer la décision prise sous peine des censures ecclésias­
tiques, sans possibilité d’appel. Qu’ils frappent d’excommunication ceux qu’ils découvriront 



Benoît Chauvin384

coupables de violences à l’encontre des moines, toujours sans possibilité d’appel; que de la ma­
nière la plus stricte, ils fassent en sorte qu’elles ne se renouvellent pas jusqu’à résipiscence 
convenable et que, munis du témoignage de leurs lettres, ces coupables viennent à Rome de­
mander l’absolution. Au cas où les juges requis ne pourraient pas s’occuper tous de l’exécution 
de ce mandat, le pape autorise l’évêque de Mâcon de s’en charger avec au moins l’un d’eux. – 
Pro querela que.

A. Original perdu. – B. 1 H 74, no 5. Copie [1203–1204]. – I3. 1 H 1*, fol. 19ro, no 66. – a) Die 
Register Innocenz’III, 6. Pontifikatsjahr, –. Reg. Arcelin, –. – Potthast, –. – Grandmottet, 
Morment, no 69.
1 Elisabeth de Dreux (Flammarion, Chapitre, no 162).
2 Hugues III de Broyes († 1201) (ibid.), du fief duquel dépendait cette terre, ne fit en réalité qu’ap­
prouver cette donation consentie par Eudes de Marey en 1158 (Grandmottet, Morment, no 12).

14b.
[1203 septembre–1204 septembre]1. – [a] P[once]2, évêque, et P[ierre]3, prieur de Saint-Pierre, 
tous deux de Mâcon, [b] juges délégués à cet effet par un mandat d’Innocent III qu’ils trans­
crivent en entier (voir no 14a), relatent les péripéties du procès ayant opposé l’abbaye d’Aube­
rive à la dame de Châteauvillain au sujet de la grange d’Érelles. [c] Après une, deux et trois 
convocations à l’audience, ils déclarèrent avoir écouté attentivement les positions contradic­
toires des parties. Les moines exposèrent avoir été violemment expulsés d’une possession qui, 
par suite, devait leur être restituée telle qu’auparavant, tous fruits et revenus compris. La partie 
adverse argua ne pas avoir été citée légalement puisque le mandat pontifical mentionnait l’abbé 
de Tonnerre [Tornodorensis] comme juge et qu’elle avait été convoquée par celui de Tournus 
[Trenorchensis]; qu’il fallait en conséquence faire venir celui de Tonnerre. [d] À cela, les cister­
ciens répondirent [par trois arguments]. Qu’on ne devait ni ne pouvait tenir responsable de 
cette erreur leur messager envoyé à Rome pour y quérir le mandat pontifical puisqu’il lui avait 
été expressément dit de faire mentionner un juge de Tournus, une telle localisation étant beau­
coup plus commode pour instruire l’affaire à cause de la proximité avec les autres délégués et 
qu’il n’avait jamais été question d’un juge de Tonnerre, éloigné de quatre journées de déplace­
ment de Mâcon; la confusion des noms devait donc résulter d’une erreur du scribe. Que cette 
méprise provenait de la mort sur place de leur envoyé au Saint-Siège, un moine instruit, rempla­
cé par un convers tombé malade pendant qu’il devait s’occuper de l’obtention du mandat et de 
l’indication des juges, lequel aurait affirmé avoir reçu de la commission l’écrit mentionnant 
Tonnerre au lieu de Tournus avant d’être complètement rétabli; de la mort de ce moine et de la 
maladie de ce convers découlait l’impossibilité de savoir auquel des deux imputer l’interpréta­
tion erronée des noms par le scribe. Qu’enfin même si Tonnerre était mentionné par erreur 
dans le mandat pontifical, puisque la partie adverse avait été citée par le juge de Tournus, que sa 
citation avait été reçue dans les délais prévus par ses pairs, celui-ci avait bien été accepté comme 
tel; et puisqu’il lui avait convenu plusieurs fois, la partie adverse ne pouvait plus le récuser après 
coup. [e] Celle-ci avança encore que l’imminence des moissons impliquait l’ajournement du 
procès jusque-là; les cisterciens répondirent qu’il n’en était rien et qu’il ne serait pas opportun 
de laisser les moissonneurs sans travail pendant cinq semaines; et même que si les moissons ve­
naient à  être pressantes, cela ne devait en aucun cas différer le procès puisque le terme des 
récoltes était juridiquement déterminé par les paysans eux-mêmes; et que, ne s’agissant ni d’une 
dame paysanne ni d’une personne privée, le droit des paysans ne devait en aucun cas être sus­
pendu, d’autant que si le procès était reculé, la décision le serait aussi. [f] [En réalité] sous ce 
prétexte, la partie adverse voulait [seulement se donner du temps pour] présenter des témoins 
au sujet de la propriété [éminente] et, de la sorte, empêcher la restitution aux moines; ceux-ci 
répondirent que de tels témoins n’étaient pas recevables, cette question n’étant pas à l’ordre du 
jour, dès lors que la restitution n’était pas obtenue, plus encore que [seule] la spoliation était dé­



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 385

battue et plaidée; selon eux, la cause réelle de ce procès résidait seulement dans leur demande 
instante de restitution et la réparation de leur spoliation qu’ils étaient [d’ailleurs] prêts à prou­
ver par des témoins crédibles. [g] Investis de l’autorité du mandat pontifical, les juges accep­
tèrent donc la comparution de ces témoins et les écoutèrent avec attention. Une fois entendues 
leurs dépositions éclairantes, la partie adverse demanda un délai pour réfuter leurs allégations. 
Bien que l’obtention d’un tel délai légalement admissible débouchât forcément sur une possi­
bilité d’appel et que les juges fussent en droit de poursuivre sur-le-champ cette affaire, ils 
l’accordèrent afin d’aller vraiment au fond du litige. [h] Mais comme au terme fixé personne ne 
comparut qui puisse modifier sensiblement les dires des témoins, les juges fermèrent toute voie 
d’appel, parce qu’elle était interdite dans le mandat pontifical, qu’à la suite d’un défaut de com­
parution nul ne pouvait bénéficier d’une telle protection, qu’enfin la grave injustice subie par 
les moines étant évidente et notoire, une possibilité d’interjeter appel qui favoriserait l’iniquité 
de la partie adverse ne devait pas être accordée, nonobstant le fait que les protagonistes avaient 
choisi les juges d’un commun accord. [i] La spoliation étant diligemment prouvée, le spolié ne 
devant pas être privé plus longtemps de son bon droit, tous arguments des parties entendus, à la 
suite du conseil unanime d’hommes sages, investis de l’autorité apostolique, les juges ont resti­
tué aux moines d’Auberive la possession4 de la grange d’Érelles avec toutes ses dépendances et 
l’intégralité des fruits et revenus que ceux-ci auraient pu y percevoir depuis le jour de leur spo­
liation; sauf le droit de propriété5 que la dame de Châteauvillain ou quelqu’un d’autre pourrait 
juridiquement obtenir sur ladite grange.

A*. 1 H 74, no 5. – I3. fol. 19ro, no 66. – a) Die Register Innocenz’ III, 6. Pontifikatsjahr, –.
1 Décision postérieure au mandat d’Innocent III (voir no 14a) et antérieure à sa confirmation par 
l’évêque de Langres (voir no 14c). La référence aux moissons proches de quelque cinq semaines dans 
l’argumentaire laisse supposer une décision prise au début de l’été 1204.
2 Gallia Christiana, t. IV, col. 1075–1077.
3 Ibid., col. 1115.
4 Autrement dit la détention, c’est-à-dire de la propriété au sens actuel du terme, nonobstant les pré­
rogatives régaliennes de l’État.
5 Autrement dit la propriété éminente, celle appartenant alors au seigneur, laquelle relève aujourd’hui 
de l’État. La différence de ces deux notions apparaît clairement dans un document de juin 1264, 
Arch. dép. Haute-Marne, 1 H 36, no 7.

14c.
1204 septembre. – Robert, évêque de Langres, rapporte comment les religieux de Morment, 
après avoir vendu la grange d’Érelles à l’abbaye d’Auberive mais désireux de résilier cette vente, 
n’avaient pas cessé d’importuner violemment les cisterciens, et pour cela avaient été justement 
excommuniés par les juges délégués pontificaux. Soucieux de ménager les travaux et les finances 
des deux institutions, il déclare être venu à Morment où il a convaincu les frères assemblés par 
des documents émanés de lui-même et du chapitre [cathédral] que cette transaction avait été 
faite dans les règles conformes au salut éternel; une fois leur erreur publiquement reconnue, 
ceux-ci approuvèrent unanimement cette vente dans la salle du chapitre. Et pour que la posses­
sion troublée soit bien rendue à Auberive, le maître, le sacriste et le prieur de Morment vinrent 
à Érelles où, en sa présence, la restitution fut officialisée.

A*. 1 H 74, no 6. – C1. fol. 87vo–88ro, no IIII. – C2. fol. 143vo, no LXXVIII. – I3. fol. 19ro–19vo, 
no 67. – I3. fol. 20vo, no 74. – Reg. Grandmottet, Morment, no 71. – Ead., Cartulaire, –. – Ead., 
[Regeste C2], –.

15.
1205 décembre 12, Rome, Saint-Pierre. – Innocent [III] confirme à l’abbaye d’Auberive la pos­
session de la grange d’Érelles qu’il place sous la protection apostolique. – Solet annuere sedes.



Benoît Chauvin386

A*. 1 H 74, no 7. – C2. fol. 226vo, Priviliegia XVIII. – C3. p. 30–31. – I1. fol. 247vo–248ro, 
no LXVIII. – I3. fol. 19vo, no 98. – a) Die Register Innocenz’III, 8. Pontifikatsjahr, –. – Reg. 
Arcelin, –. – Potthast, –. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1020.

16a.
[avant ou en 1208]1. – Innocent [III] mande Girard, évêque de Châlons, et le doyen du chapitre 
de régler le différend opposant les abbayes d’Auberive et de Pothières au sujet de l’interpréta­
tion d’un accord passé précédemment entre elles.

A. Original perdu, rapporté dans l’acte suivant. – Reg. Potthast,–. – Die Register Inno­
cenz’ III., –.
1 Mandement antérieur à son exécution.

16b.
1208. – En l’absence de son doyen parti à Jérusalem, juge délégué avec lui par mandement pon­
tifical au sujet de l’interprétation divergente par les abbayes d’Auberive et de Pothières d’un ac­
cord passé précédemment entre elles notamment à propos d’une vigne, et après que les bénédic­
tins intimés eurent déclaré être disposés à en respecter toutes les dispositions, G[irard], évêque 
de Châlons, juge l’affaire. 

A. Original perdu. – C2. fol. 159ro, Muxe IX. – Reg. Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., 
[Regeste C2], no 777.

17.
1218 décembre 19, Latran. – Honorius [III] accorde aux cisterciens que les légats du Saint-
Siège, de passage dans leurs monastères, ne pourront exiger sur place aucun subside pécuniaire, 
et devront se contenter des mets ordinaires sans viande1. – Cum propter pauperem.

A. Arch. nat., L 240, no 53. – B. 1 H 9, no 1.Vidimus (vers 1240/50)2. – I1. fol. 248vo, no LXXII. 
– a) Henriquez, Privilegia, p. 59, no 10, sub 1219 déc. 2. – Reg. Arcelin, no 78. – Potthast, 
no 5944. – Pressutti, no 1754. – Barbiche, no 188, sub 1218 déc. 29.

Tituli identiques: 1218 déc. 1er, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1248. – 1218 déc. 13, Ver­
laguet, Silvanès, no 465. – 1218 déc. 29, Huchet, Fontmorigny, no 238ter. – 1220 juil. 4/7, 
Delerce, Aulps, no B6. – 1220 juil. 10, Verlaguet, Bonnecombe, no 71. – 1220 sept. 18, ibid., 
no 75. – Neininger, Konrad, p. 311–312, regeste no 48 fournit une liste d’une vingtaine de titu-
li identiques adressés à diverses abbayes cisterciennes sous différentes dates et figurant déjà no­
tamment dans Potthast.
1 Sur ces décisions: Mahn, Ordre, p. 157 et note 4.
2 Hugues de Cussey, archidiacre du Lassois, est attesté à partir de 1240. Simon, archiprêtre ou doyen 
rural de Langres, entre 1234 et 1253 (Flammarion, Chapitre, p. 321).

18.
1218 décembre 20, Latran. – Honorius [III] accorde aux cisterciens que les légats du Saint-Siège 
ne peuvent, sauf mandement spécial, ni promulguer des sentences d’excommunication ou de 
suspense à leur encontre ni jeter l’interdit sur leurs monastères, décisions qui seraient contraires 
aux privilèges concédés à l’ordre par les souverains pontifes1. – Cum ordinis vestri.

A. Original? – I1. fol. 248vo–249ro, no LXXIII. – a) Henriquez, Privilegia, p. 59–60, no 11, 
sub 1219 déc. 2. – b) Meschet, Privilèges, p. 29–30, sub 1219 déc. 2. – Reg. Arcelin, –. – Pott­
hast, no 5950, sub 22 déc. 1218. – Pressutti, no 1763. – Barbiche, no 198, sub 1219 sept. 27; 
no 234, sub 1221 janv. 13.

Tituli identiques: 1218 déc. 29, Verlaguet, Silvanès, no 468. – 1219 janv. 4, Huchet, Font­
morigny, no 239bis. – 1220 juil. 6, Delerce, Aulps, no B5. – 1220 sept. 18, Verlaguet, Bonne­
combe, no 74.



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 387

Neininger, Konrad, p. 312–313, regeste no 50 fournit une liste d’une vingtaine de tituli iden­
tiques adressés à diverses abbayes cisterciennes sous différentes dates et figurant déjà notam­
ment dans Potthast.
1 Sur cette décision: Mahn, Ordre, p. 158 et note 1.

19.
1218 décembre 31, Latran. – Honorius [III] autorise les abbés cisterciens à recevoir librement 
au sein de leurs communautés toutes les personnes de condition libre soucieuses de fuir le 
monde, nonobstant l’habitude détestable suivie dans certaines régions où les curés s’y opposent 
tant que ces postulants ne leur ont pas versé un droit appelé mortuaire, comme ils ont l’habitu­
de de le percevoir pour leurs paroissiens décédés. – Constituti juxta verbum.

A. Original? – B. 1 H 9, no 2. Vidimus (1263). – I1. fol. 249ro, no LXXIIII. – Reg. Arcelin, 
no 79, sub 1218 déc. 30. – Potthast, no 5951, sub 1218 déc. 23. – Pressutti, no 1767. – Bar­
biche, no 249, sub 1223 juillet 15.

Tituli identiques: 1219 janv. 5, Verlaguet, Silvanès, no 466. – 1220 mai 13, Delerce, Aulps, 
no B4. – 1220 sept. 18, Verlaguet, Bonnecombe, no 73.

Neininger, Konrad, p. 313, regeste no 51 fournit une liste d’une douzaine de tituli iden­
tiques adressés à diverses abbayes cisterciennes sous différentes dates et figurant déjà notam­
ment dans Potthast.

20a.
[avant 1219 avril]1. – Honorius [III] mande Durand, évêque de Chalon, Simon doyen, et Se­
guin, archidiacre d’Oscheret, de régler le différend opposant l’abbaye d’Auberive à  la com­
mune de Dijon au sujet de la mise en application pratique de la concession du duc de Bour­
gogne de vendanger quarante arpents de vigne hors ban.

A. Original perdu, rapporté dans l’acte suivant. – Reg. Potthast, –. – Pressutti, –.
1 Mandement antérieur à son exécution.

20b.
1219 avril. – Durand, évêque de Chalon, Simon doyen, et Seguin, archidiacre d’Oscheret, juges 
délégués par le pape dans la querelle opposant l’abbaye d’Auberive à la commune de Dijon au 
sujet de quarante arpents de vigne que les moines disaient pouvoir vendanger hors ban à la suite 
de la concession du duc de Bourgogne, ce que contestait ladite commune, rendent leur jugement.

A. 1 H 57, no 5. – C2. fol. 176ro, Cellaria CI. – I3. fol. 118ro–118vo, no 514. – B. 1 H 57, no 6. 
Vidimus (1270). – I2. p. 360, Dijon 43. – I3. fol. 118vo, no 515. – Reg. Grandmottet, Cartulaire, 
no 130. – Ead., [Regeste C2], no 849.

21.
1220 avril 20, Viterbe. – Honorius [III] confirme le don consenti à l’abbaye d’Auberive avec 
l’accord de l’évêque diocésain par Hugues, chevalier de Saint-Broingt, et G[uillaume] son frère 
de l[eurs] dîme[s] à Châtoillenot et Courcelles avec leur maison de Châtoillenot. – Justis peten-
tium precibus.

A*. 1 H 9, no 3. – C2. fol. 226ro, Privilegia XVI. – I1. fol. 248ro, no LXIX. – I3. fol. 330ro, 
no 1598. – Reg. Arcelin, no 80, sub 1220 avril 21. – Potthast, –. – Pressutti, –. – Grandmot­
tet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1018.

22.
1220 avril 24, Viterbe. – [a] Honorius III place Auberive et son abbé sous la protection aposto­
lique, [b] réaffirme son appartenance à l’ordre de Cîteaux, [c] énonce et confirme son temporel: 
le site du monastère avec toutes ses dépendances, les granges de Crilley, La Salle, du Val-Ser­



Benoît Chauvin388

veux, d’Amorey, Plongerot, Érelles, Aquenove avec toutes leurs dépendances, biens et droits 
détenus à  Ambreriae, Champele, au Val-des-Frais et Rachese, Morsenges et Quincey, au 
Val-Clavin et Corrémont, Saint-Loup et Maroles, Espautères et Chavenot avec toutes leurs dé­
pendances, ceux de Perrogney, Pierrefontaine et Escovet, la maison de Dijon avec vignes, prés, 
terres et dépendances, la maison de Ruffey[-lès-Échirey], les possessions d’Esnoms, Cussey et 
La Chaume, la maison de Mussy-sur-Seine avec ses dépendances, les maisons sises à Langres 
avec tous leurs fonds et droits. [d] Le souverain pontife réitère l’exemption de dîmes dont béné­
ficie l’abbaye sur ses propres travaux et ceux effectués à ses frais dans tous les fonds, jardins, 
vergers et pêcheries qu’elle détenait avant le concile général [de Latran IV], sur les produits des­
tinés à nourrir ses animaux et même sur les terres novales. Il permet à l’abbé d’accueillir libre­
ment clercs et laïcs fuyant le monde pour se convertir et de les garder en communauté; il prohibe 
à tous les religieux y ayant fait profession de quitter le monastère sans la permission abbatiale, 
et à personne de les accueillir [ailleurs] sans la caution de lettres communes, au risque de la sen­
tence prévue en ce cas vis-à-vis des moines et des convers. À  peine de nullité, il défend 
strictement que soient donnés ou aliénés personnellement à  quiconque terres ou bénéfices 
conférés au monastère sans le consentement de toute la communauté ou de sa plus saine et ma­
jeure partie. Sans l’accord de l’abbé, de la plus saine et majeure partie de la communauté, il 
prohibe aussi à  tout religieux ou convers de se porter caution pour autrui ou d’emprunter 
à quelqu’un plus que la somme fixée par ladite communauté, sauf utilité manifeste de l’abbaye; 
sinon, celle-ci n’en répondra pas. Il autorise à faire appel au témoignage des religieux dans les 
procès civils et criminels impliquant enquête, afin que le bon droit du monastère ne dépérisse 
pas faute de témoins. Le pape interdit encore à tout évêque ou autre de convoquer les religieux 
aux synodes ou assemblées extérieures, et affranchit ceux-ci de toute juridiction séculière pour 
les questions privées ou temporelles; diocésain ou autre ne pourront pas venir au monastère 
pour célébrer les ordinations, traiter quelques affaires, ou convoquer à  des assemblées pu­
bliques; ils ne devront gêner en rien ni l’élection ni l’installation de l’abbé, pas plus que la dépo­
sition de celui en place, le tout dans un strict respect des statuts cisterciens. Si, une fois requis 
avec l’humilité et le respect convenables, l’évêque ordinaire refusait de bénir le nouvel abbé ou 
d’exercer les tâches incombant à sa fonction, cet abbé, à condition d’être prêtre, pourra bénir 
ses novices et accomplir tout ce qui relève de sa charge; et la communauté pourra obtenir d’un 
autre évêque tout ce que son diocésain lui aura indûment refusé. En outre, lors des professions 
que les abbés bénis ou à bénir présentent à l’évêque, celui-ci devra respecter les normes insti­
tuées dès l’origine de l’ordre cistercien et ne pas obliger les abbés à y déroger. Pour la consécra­
tion des églises et des autels, pour les saintes huiles et tout autre rite, personne ne pourra exiger 
aucune rétribution sous prétexte de coutume, mais le diocésain devra les accomplir gratuite­
ment; sinon il sera possible de faire appel à un autre évêque catholique choisi pour être en com­
munion avec Rome, lequel, en vertu de l’autorité pontificale à lui conférée, fera ce qui lui sera 
demandé. En cas de vacance épiscopale, liberté est accordée de recevoir tous les sacrements 
d’un évêque voisin, à condition que cela ne porte pas ultérieurement préjudice au diocésain. 
À défaut de l’ordinaire, il pourra être fait appel à un autre évêque de passage, là encore s’il est en 
communion avec Rome, pour lui faire bénir les vases et les habits liturgiques, consacrer les au­
tels et ordonner les moines. Le souverain pontife défend aux dignitaires ecclésiastiques de ful­
miner les sentences de suspense, d’excommunication ou d’interdit à l’encontre des religieux, 
des familiers et des salariés du monastère, pour cause de non-versement des dîmes ou toute 
autre faveur accordée par le Saint-Siège, comme à l’encontre des bienfaiteurs pour aides et ser­
vices charitables rendus les jours de travail autorisés dans l’ordre mais feriés ailleurs; à peine de 
nullité de telles sentences ne mentionnant pas l’ordre cistercien, et par là contraires à ses privi­
lèges apostoliques. Si la région où se trouve l’abbaye est frappée d’interdit, il sera néanmoins 
possible de célébrer les offices divins à l’intérieur du monastère, à condition que les personnes 
excommuniées ou interdites n’y assistent pas. Soucieux d’assurer la tranquillité au sein de la 



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 389

clôture monastique et des granges, le pape interdit à quiconque d’y pratiquer le moindre vol ou 
rapt, d’y porter le feu, faire couler le sang, capturer ou tuer un homme ni commettre aucune 
autre violence. Il confirme enfin tous les privilèges et franchises accordés à l’abbaye par ses pré­
décesseurs, les rois, les princes et autres fidèles. [e] Clauses comminatoires. [f] Souscriptions. 
[g] Datation. – Religiosam vitam eligentibus.

A*. 1 H 9, no 4. – Bp. 1 H 83, no 8. Vidimus partiel (1313). – I1. fol. 248ro–248vo, no LXX. – I2. 
p. 5, Bulle 8. – I3. fol. 329vo, no 1597. – Reg. Arcelin, no 81. – Potthast, –. – Pressutti, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, no 138.

Grand privilège identique: 1228 juin 7, Pipon, Abbaye-aux-Bois, no 89.

23.
1220 mai 2, Viterbe. – Honorius [III] confirme et vidime la charte d’installation de la commu­
nauté d’Auberive par Guilain, évêque de Langres, qu’il transcrit intégralement, hormis les 
souscriptions. – Solet annuere sedes.

A*. 1 H 9, no 5. – C2p. fol. 222ro, Privilegia III. – I1. fol. 248vo, no LXXI. – I3. fol. 329vo, 
no 1596. – 

Reg. Arcelin, no  82.  – Potthast, –.  – Grandmottet, Cartulaire, no  139.  – Ead., [Re­
geste C2], no 1005.

24.
1221 mai 4, Latran. – S’adressant aux archevêques, évêques et autres dignitaires ecclésiastiques, 
Honorius [III] s’insurge contre ceux qui, loin de montrer l’exemple, portent gravement atteinte 
aux privilèges et libertés accordés aux cisterciens par le Saint-Siège, sous le faux prétexte de dé­
cisions conciliaires. Il leur ordonne de respecter eux-mêmes et de faire respecter les disposi­
tions prises par le concile général [de Latran IV] au sujet des dîmes: que personne n’exige des 
cisterciens le versement de la dîme sur les terres acquises avant le concile et sur les novales déte­
nues avant ou après; mais rappelle que, sauf accord ponctuel, ceux-ci doivent la verser aux 
églises qui auparavant la percevaient déjà sur les terres ordinaires acquises après le concile. – 
Benefaciens Dominus bonis.

A. Original? – B. 1 H 83, no 11. Vidimus (1461). – I3. fol. 201vo, no 995. – Reg. Arcelin, –. – 
Potthast, –. – Pressutti, –. – Barbiche, no 189, sub 1218 déc. 31.

Tituli identiques: 1219 janv. 2, Huchet, Fontmorigny, no 239. – 1219 janv. 4, Verlaguet, 
Silvanès, no 469. – 1220 sept. 19, Verlaguet, Bonnecombe, no 76.

25.
1221 mai 5, Latran. – Réfutant l’interprétation erronée avancée par certains des décisions du 
concile [de Latran IV], Honorius [III] interdit à quiconque d’exiger des cisterciens le versement 
de la dîme sur les terres novales que ceux-ci cultivent eux-mêmes ou font cultiver à leurs frais 
depuis le concile, cultiveront eux-mêmes ou feront cultiver à l’avenir1. – Contingit interdum 
quod.

A. Original? – B. 1 H 83, no 11. Vidimus (1461). – I3. 1 H 1*, fol. 201vo, no 995. – a) Man­
rique, Annales, t. IV, p. 145, sub 1221 déc. 18 et avec quelques variantes. – Reg. Arcelin, –. – 
Potthast, no 5941, sub 1218 déc. 18. – Pressutti, no 1721, sub 1218 déc. 1er.  – Barbiche, 
no 187, sub 1218 déc. 15; no 199, sub 1219 sept. 27; no 233, sub 1221 janv. 13; no 244, sub 1222 
déc. 20.

Tituli identiques: 1218 déc. 15, Huchet, Fontmorigny, no 238bis. – 1219 janv. 10, Verla­
guet, Silvanès, no 467. – 1220 juil. 1er, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1271.
1 Sur cette décision: Mahn, Ordre, p. 113 et note 4.



Benoît Chauvin390

26a.
[avant ou en 1223]1. – Honorius [III] mande le doyen [du chapitre] de Sens et d’autres juges de 
régler le différend opposant le chapitre de Langres et l’abbaye d’Auberive au sujet de divers 
fonds et droits.

A. Original perdu, rapporté dans l’acte suivant. – Reg. Potthast, –. – Pressutti, –.
1 Mandement antérieur à son exécution.

26b.
1223. – Anséri, doyen, et le chapitre de Langres rapportent que le différend entre eux-mêmes et 
l’abbaye d’Auberive au sujet des dîmes de Châtoillenot et de Courcelles, de fiefs et d’autres 
fonds relevant de l’Église de Langres, acquis à leur préjudice, sans leur autorisation voire contre 
leur gré par les cisterciens, avait été confié par délégation pontificale au doyen de Sens et à ses 
co-juges. 

A. Arch. dép. Haute-Marne, 2 G 553. – C. Arch. dép. Haute-Marne, 2 G 921, fol. 81ro–82ro. 
– C1. fol. 14bisro–14bisvo, [Liber I], no XXIX. – I2. p. 253, Langres 15. – I3. fol. 183ro–183vo, 
no 901. – a) Flammarion, Langres, p. 237–238, no 230; le no 264 est un acte identique notifié par 
l’abbé d’Auberive. – Reg. Grandmottet, [Regeste C1], no 29.

27.
1227 novembre 25, Latran. – Grégoire [IX] accorde aux cisterciens de ne plus pouvoir désor­
mais être cités en justice par lettres apostoliques à plus de deux journées de distance de leurs 
monastères, sauf mention contraire spéciale. – Si adhuc Amalech.

A. Original? – B. Copie (1227) perdue. – I1. fol. 247ro–247vo, no LXV[a]. – Reg. Arcelin, –. – 
Potthast, no 8099, sub 1228 janv. 10. – Auvray, no 168, sub 1228 janv. 10.

Tituli identiques: 1227 nov. 25, Huchet, Fontmorigny, no 286. – 1228 janv. 10, Verlaguet, 
Bonneval, no 147; Delerce, Aulps, no B9. – 1228 janv. 11, Clouzot, La Merci-Dieu, appendice 
no 11–1.

28.
1233 février 17, Anagni. – Grégoire [IX] mande aux abbés cisterciens d’Auberive1 et de Beau­
lieu de se rendre au monastère bénédictin de Bèze, du diocèse de Langres, »déchu aussi bien 
spirituellement que matériellement«, d’y enquêter pour approuver ou non l’accession, sollici­
tée par les moines du lieu, à l’abbatiat de Simon, alors abbé de Luxeuil2. – Exhibita nobis dilec-
torum.

A. Original/originaux, perdu(s)? – a) Manrique, Annales, t. IV, p. 447. – b) Auvray, p. 640–
641, no 1117. – Reg. Potthast, no 9096*, selon a).
1 a) stipule abbates de Altaripa et Belloloco, cisterciensis uterque, suivi en cela par Potthast, autre­
ment dit les abbés de Hauterive et de Beaulieu. C’est bien entendu Albaripa, Auberive, qu’il faut lire, 
comme b) l’a judicieusement corrigé.
2 Roserot, Répertoire, no 945 fait état de troubles à Bèze.

29.
1234 octobre 12, Pérouse. – Grégoire [IX] écrit à l’archevêque de Lyon, à ses suffragants, aux 
abbés, prieurs, doyens, archidiacres, archiprêtres et autres dignitaires de la province lyonnaise 
pour constater que dans de nombreuses régions les censures ecclésiastiques sont devenues 
moins efficaces, en particulier vis-à-vis de ceux qui nuisent aux bénéficiaires des plus larges pri­
vilèges apostoliques. Les religieux d’Auberive se plaignent ainsi autant des fréquents dom­
mages des malfaiteurs que de la déficience quotidienne de la justice et demandent à tous des me­
sures pour contrer ces maux. Le souverain pontife ordonne que soient excommuniés tous les 
laïcs portant atteinte physique aux religieux, nuisant à leurs hommes ou mettant à mal leurs 



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 391

maisons, retenant injustement les biens légués par testament, extorquant des dîmes pourtant 
détenues avant le concile général [de Latran IV] sur les produits de leurs travaux ou de leurs 
animaux au mépris des privilèges apostoliques. S’il s’agit de laïcs, il ordonne que leur excom­
munication soit prononcée publiquement, toutes chandelles allumées; si ce sont des ecclésias­
tiques, qu’ils soient suspendus de leur charge et de leur bénéfice jusqu’à complète résipiscence, 
sans possibilité d’appel; que les coupables de voies de fait subissent l’anathème et, munis de 
lettres de leur évêque diocésain, viennent à Rome pour implorer l’absolution. – Non absque do-
lore.

A*. 1 H 9, no 6. – I3. fol. 330ro, no 1599. – Reg. Arcelin, no 105. – Potthast, –. – Auvray, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, –.

Titulus identique: 1234 fév. 27, Pipon, Abbaye-aux-Bois, no 129.

30.
1234 décembre 10, Pérouse. – [À l’exemple d’Innocent III (voir nos 9 et 10)], Grégoire [IX] 
mande aux archevêques, évêques, abbés, prieurs, doyens, archidiacres et autres dignitaires ec­
clésiastiques de défendre l’abbaye d’Auberive contre les dangers et les pratiques susceptibles de 
nuire à sa communauté et à son temporel.

A. Original? – I1. fol. 247ro, no LXIIII. – Reg. Arcelin, –. – Potthast, –. – Auvray, –.

31.
[1243 juin 28–1244 juin 27]1. – [À l’exemple d’Innocent III (voir nos 9 et 10) et de Grégoire IX 
(voir no 30)], Innocent [IV] mande aux archevêques, évêques, abbés, prieurs, doyens, archi­
diacres et autres dignitaires ecclésiastiques de défendre l’abbaye d’Auberive contre les dangers 
et les pratiques susceptibles de nuire à sa communauté et à son temporel.

A. Original? – I1. fol. 247ro, no LXIII. – Reg. Arcelin, –. – Potthast, –. – Berger, –.
1 Termes de la première année du pontificat d’Innocent IV (Potthast, p. 943–970).

32.
1245 octobre 11, Lyon. – Dans les paroisses où d’anciennes dîmes leur avaient été concédées, 
Innocent [IV] autorise les cisterciens à en lever à même proportion sur les novales sur lesquelles 
personne n’en percevait jusqu’alors. – Justis petentium desideriis.

A*. 1 H 9, no 7. – C2. fol. 226ro, Privilegia XV. – C3. p. 36–37. – I1. fol. 252vo, no LXXXIII. – I3. 
fol. 330vo, no 1602. – a) Henriquez, Privilegia, p. 65–66, no 23, sub 1249 mai 5. – b) Meschet, 
Privilèges, p. 40, sub 1249 mai 5. – Reg. Arcelin, no 116. – Potthast, no 12 132, sub 1246 mai 
31. –. – Berger, no 1225, sub 1245 avril 27. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], 
no 1017.

Tituli identiques: 1245 oct. 3, Huchet, Fontmorigny, no 386. – 1246 fév. 6, Delerce, Aulps, 
no B15. – 1246 nov. 25, Verlaguet, Bonneval, no 165.

33.
1245 décembre 22, Lyon. – À ceux des dignitaires ecclésiastiques enfreignant les privilèges de 
l’ordre de Cîteaux, Innocent [IV] prohibe désormais de prononcer, sous peine de nullité, toutes 
sentences d’excommunication ou d’interdit à l’encontre des familiers, serviteurs et bienfaiteurs 
des abbayes cisterciennes comme des personnes qui moulent dans leurs moulins, cuisent dans 
leurs fours, vont y acheter ou vendre quelque marchandise. – Cum a nobis petitur.

A*. 1  H  9, no  8. – C2. fol.  225ro–225vo, Privilegia  XI. – C3. p.  44–46. – I1. fol.  252ro, 
no LXXVII[a]. – I3. fol. 331ro, no 1606. – B. Copie (?) perdue. – I1. fol. 252ro, no LXXVII[b]. – 
a) Henriquez, Privilegia, p. 63–64, no 19, sub 1245 avril 28. – Reg. Arcelin, no 119. – Pot­
thast, no 11 641, sub 1245 avril 28. – Berger, no 1222. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., 
[Regeste C2], no 1013. – Barbiche, no 478, sub 1244 mars 25; no 524, sub 1245 avril 28.



Benoît Chauvin392

Tituli identiques: 1244 avril 8, Potthast, no 11 324. – 1245 avril 25, Evans, Bégard, no 38. – 
1245 avril 28, Huchet, Fontmorigny, no 383; Clouzot, La Merci-Dieu, appendice no 18.

34.
1245 décembre 22, Lyon. – À ceux des dignitaires ecclésiastiques enfreignant les privilèges ob­
tenus dès leurs origines par les cisterciens, notamment leur exemption vis-à-vis des plaids de 
justice et l’interdiction de toutes condamnations d’excommunication, de suspense ou d’inter­
dit, Innocent [IV] prohibe désormais de lancer de telles convocations et de prononcer de telles 
sentences, sous peine de nullité. Pour éviter frais et tracas, le pape ordonne que tous ces pri­
vilèges soient scrupuleusement respectés, que les bénéficiaires en jouissent paisiblement et, 
qu’ainsi, il n’ait plus à se préoccuper de cette question. – Dilecti filii abbas.

A*. 1 H 9, no 9. – C2. fol. 224vo, Privilegia VII. – C3. p. 41–44. – I3. fol. 331ro, no 1605. – Reg. 
Arcelin, no 120. – Potthast, no 12 126, sub 1246 mai 16. – Berger, no 1227, sub 1245 avril 
27. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1009. – Barbiche, no 551, sub 1245 
oct. 11.

Tituli identiques: 1245 avril 25, Evans, Bégard, no 37; Huchet, Fontmorigny, no 382. – 1246 
fév. 5, Delerce, Aulps, no B13. – 1246 nov. 25, Verlaguet, Bonneval, no 167.

35.
1245 décembre 23, Lyon.– Aux évêques et autres juges ecclésiastiques ordinaires enfreignant les 
privilèges des cisterciens, notamment leur exemption vis-à-vis des plaids de justice et l’interdic­
tion de toutes condamnations d’excommunication, de suspense ou d’interdit, Innocent  [IV] 
prohibe désormais strictement de lancer de telles convocations, sauf pour les questions de foi, et 
de prononcer de telles sentences sans mandat spécial sous peine de nullité. – Cum a nobis petitur.

A*. 1 H 9, no 11. – C2. fol. 223vo–224ro, Privilegia VI. – C3. p. 47–49. – I1. fol. 251vo–252ro, 
no  LXXVI[a]. – I3. fol.  330vo–331ro, no  1604. – a) Henriquez, Privilegia, p.  63, no  18, sub 
1245 avril 28. – b) Meschet, Privilèges, p. 37–38, sub 1245 avril 28. – Reg. Arcelin, no 122. – 
Potthast, no 11 640, sub 1245 avril 28; no 11 648, sub 1245 mai 4; no 12 134, sub 1246 mai 31. – 
Berger, no  1220, sub 1245  avril  28.  – Grandmottet, Cartulaire, –.  – Ead., [Regeste  C2], 
no 1008. – Barbiche, no 484, sub 1244 mars 26. – B1. Copie [1245–1268], perdue. – Bp2. 1 H 9, 
no 8. Vidimus partiel (1313). – I1. fol. 252ro, no LXXVI[b].

Tituli identiques: 1245 oct. 17, Huchet, Fontmorigny, no 387. – 1246 fév. 9, Delerce, Aulps, 
B17. – 1246 avril 20, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1593.

36.
1245 décembre 23, Lyon. – Innocent [IV] confirme à l’ordre cistercien la détention de tous les 
privilèges et immunités accordés par ses prédécesseurs, comme des libertés et exemptions de 
taxes civiles concédées par les rois, princes et autres fidèles. – Solet annuere sedes.

A*. 1 H 9, no 10. – C2. fol. 229ro, Privilegia XXXII. – C3. p. 33–34. – I1. fol. 252ro, no LXXVIII. 
– I3. fol. 330vo, no 1603. – Reg. Arcelin, no 121. – Potthast, no 12 130, sub 1246 mai 31. – Ber­
ger, no 1224, sub 1245 avril 29. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1034. – 
Barbiche, no 687, sub 1252 fév. 5; no 728, sub 1253 sept. 17.

Tituli identiques: 1244 avril 28, Delerce, Aulps, B11. – 1245 juin 26, Verlaguet, Bonne­
combe, no 82. – 1246 avril 20, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1592; 1246 mai 21, ead., no 1595. – 
1246 oct. 11, Huchet, Fontmorigny, no 397; 1253 sept. 17, Pipon, Abbaye-aux-Bois, no 192.

37.
1246 février 3, Lyon. – À l’exception des fiefs, Innocent [IV] autorise les religieux d’Auberive 
à recevoir et conserver les biens meubles et immeubles dont ils auraient hérités s’ils étaient res­
tés dans le monde. – Devocionis vestre precibus.



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 393

A. Original perdu. – C2p. fol. 227ro, Privilegia XXIII. – I1. fol. 252vo, no LXXX. – Reg. Arce­
lin, –. – Potthast, no 12 316, sub 1246 oct. 22; id., no 12 335, sub 1246 oct. 31. – Berger, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, –.  – Ead., [Regeste  C2], no  1025. – Barbiche, no  591, sub 1246 
oct. 31.

Tituli identiques: 1245 juil. 21, Barbiche, no 536 pour Beaulieu (dioc. Noyon). – 1246 juin 7, 
Barbiche, no 577, pour Saint-Denis. – 1246 août 13, Delerce, Aulps, no 223. – 1247 mai 31, 
Gumy, Hauterive, no 456. – 1247 oct. 27, Verlaguet, Bonnecombe, no 86. – 1248 mars 5, de 
Becdelièvre, Fontfroide, no 1628.

38.
1246 février 23, Lyon. – [a] Innocent IV place Auberive et son abbé sous la protection aposto­
lique, [b] réaffirme son appartenance à l’ordre de Cîteaux, [c] et confirme son temporel: le site 
du monastère avec toutes ses dépendances, les granges de La Salle, du Val-Clavin, d’Amorey, 
du Val-Serveux, de Plongerot, Aquenove, Érelles et Ruffey[-lès-Échirey] avec leurs dépen­
dances, la maison dite La Chapelle de Bay avec toutes ses dépendances, les maisons de Langres, 
Dijon, Mussy[-sur-Seine], Esnoms, Cussey[-les-Forges] et La Chaume avec leurs dépendances; 
outre des dîmes, terres, revenus et droits avec leurs dépendances à Châtoillenot, Courcelles, 
Saint-Broingt, Cohons, Dommarien, Baissey, Lons[-le-Saunier], Saint-Loup, Rochetaillée, 
Chameroy, Perrogney, Gurgy, Arbot, Aulnoy, Bay, Germaines, Colmier, Buxerolles, Cham­
bain, Vilars-Montroyer, Beneuvre, Poinson[-lès-Grancey], Vivey, Praslay, Villemoron, La Mar­
gelle, Marac et Ériseul; le moulin de Vauxins avec ses dépendances; prés, vignes, terres, forêts, 
droits d’usage et de pâturages, bois et plains, voies et chemins, tous privilèges et immunités. 
[d] La suite est la même, presque intégralement mot pour mot aux clauses énoncées dans le 
grand privilège d’Honorius III (voir no 22[d]). [e] Clauses comminatoires. [f] Souscriptions. 
[g] Datation. – Religiosiam vitam eligentibus.

A*. 1 H 9, no 12. – C2p. fol. 222ro–223ro, Privilegia IIII, sans les souscriptions. – I1. fol. 249vo–
251vo, no LXXV. – I2. p. 5, Bulle 9, sub 1245. – I3. fol. 330ro–330vo, no 1600. – Reg. Arcelin, 
no 123. – Potthast, –. – Berger, –. – Grandmottet, Cartulaire, no 279, sub 1245. – Ead., 
[Regeste C2], no 1006, sub 1245.

39.
1246  juin  17,  Lyon. – Innocent  [IV] exempte l’abbaye d’Auberive de tout péage, vionage, 
rouage et autres taxes sur le blé, le vin, la laine, le bois, les pierres et autres marchandises occa­
sionnelles vendues ou achetées par l’abbaye, et pour lesquelles elle était tenue de s’en acquitter 
auprès des civils qui les exigeaient. – Solet annuere sedes.

A*. 1 H 10, no 1. – C2p. fol. 227ro, Privilegia XXII. – C3p. p. 31–32. – I1. fol. 252vo, no LXXXI. 
– I3. fol. 330vo, no 1601, sub 1245. – B. Copie (?) perdue. – I1. fol. 227vo, no IX. – Reg. Arcelin, 
no 125. – Potthast, –. – Berger, –. – Grandmottet, Cartulaire, no 285. – Ead., [Regeste C2], 
[no 1024].

Tituli identiques: 1246 mars 23, Barbiche, no 563, pour Foigny. – 1246 mai 10, Barbiche, 
no 570, pour Bohéries. – 1246 juin 25, Barbiche, no 580, pour Fervaques. – 1246 août 9, Bar­
biche, no 585, pour Montreuil (dioc. Laon). – 1248 sept. 22, Verlaguet, Bonneval, no 170. – 
1249 août 4, Barbiche, no 651, pour Le Val.

40.
1246 août 18, Lyon. – Innocent [IV] confirme le privilège originel des cisterciens d’être promus 
aux ordres par les dignitaires ecclésiastiques sans aucun examen, sauf en cas de crime notoire ou 
de vice charnel. – Meritis vestre sacre.

C2p. fol.  226vo–227ro, Privilegia  XXI. – C3p. p.  37–38. – I1. fol.  252vo, no  LXXXII. – I3. 
fol. 331vo, no 1609.



Benoît Chauvin394

a) Henriquez, Privilegia, p. 64, no 21. – Reg. Arcelin, no 130. – Potthast, no 12 254. – Ber­
ger, no 1223, sub 1245 mai 2. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1023. – 
Barbiche, no 527, sub 1245 mai 2; no 552, sub 1245 oct. 12; no 555, sub 1246 oct. 26; no 737, sub 
1254 mars 19.

Tituli identiques: 1245  mai  2, Huchet, Fontmorigny, no  384.  – 1246  mai  31, Potthast, 
no 12 131. – 1245 juin 26, Verlaguet, Bonnecombe, no 83. – 1246 fév. 6, Delerce, Aulps, 
B16. – 1246 avril 20, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1590. – 1246 nov. 25, Verlaguet, Bonne­
val, no 166.

41.
1246 septembre 5, Lyon. – Innocent [IV] déclare que désormais l’abbé et la communauté d’Au­
berive ne pourront plus être contraints d’admettre ou de promouvoir quiconque aux pensions 
et bénéfices ecclésiastiques par lettres apostoliques ordinaires, sans mandement pontifical spé­
cial explicite. – Devotionis vestre precibus.

A*. 1 H 10, no 3. – C2. fol. 225vo, Privilegia XII. – C3p. p. 36. – I1. fol. 253ro, no LXXXIIII. – 
I3. fol. 331ro, no 1607. – Reg. Arcelin, no 131. – Potthast, –. – Berger, –. – Grandmottet, 
Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1014.

42.
1246 septembre 10, Lyon. – Innocent [IV] interdit strictement à quiconque, nonobstant toute 
coutume contraire et sous peine de nullité, de pouvoir obliger l’abbaye d’Auberive à vendre ou 
à aliéner ses biens ou ses droits, présents ou futurs. – Provisionis nostre provenire.

A*. 1 H 10, no 4. – C2. fol. 225vo, Privilegia XIII. – C3p. p. 39. – I1. fol. 253ro, no LXXXV. – I3. 
fol. 331ro, no 1608. – Reg. Arcelin, no 135. – Potthast, –. – Berger, –. – Grandmottet, Car­
tulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1015.

43.
1246 novembre 4, Lyon. – Face aux maux que subit l’abbaye d’Auberive, Innocent [IV] or­
donne à l’archevêque élu de Lyon, à ses suffragants et aux dignitaires ecclésiastiques de la pro­
vince de punir ceux qui attaquent son temporel, retiennent les biens qui lui sont légués ou, au 
mépris de ses privilèges, prononcent des sentences d’excommunication, d’interdit et lui ex­
torquent des dîmes pourtant détenues avant le concile général [de Latran IV]. Si les coupables 
sont des laïcs, il ordonne que leur excommunication soit prononcée publiquement, toutes 
chandelles allumées; si ce sont des ecclésiastiques, qu’ils soient suspendus de leur charge et de 
leur bénéfice jusqu’à complète résipiscence, sans possibilité d’appel; que les coupables de voies 
de fait subissent l’anathème et, munis de lettres de leur évêque diocésain, viennent à Rome pour 
implorer absolution. – Non absque dolore.

A*. 1 H 10, no 5. – C3p. p. 50–52. – I3. fol. 331vo, no 1610. – Reg. Arcelin, no 140. – Potthast, 
–. – Berger, –. – Grandmottet, Cartulaire, –. 

Tituli identiques: 1248 mai 30, Verlaguet, Bonneval, no 168; 1258 mars 17, Pipon, Abbaye-
aux-Bois, no 211.

44.
1248 juillet 4, Lyon. – Innocent [IV] confirme tous les biens alors détenus à la suite d’achats ou 
de donations par Auberive dans la ville et le diocèse de Langres, les donations et chartes oc­
troyées par les anciens évêques de Langres et la maison dite de la Chapelle-sur-Bay acquise de 
l’abbaye de Luxeuil. – Justis petentium desideriis.

A1*. 1 H 10, no 6. – C2. fol. 227ro, Privilegia XXIIII. – Cp3. p. 34–35. – I1. fol. 253ro–253vo, 
no LXXXVI. – I3. fol. 331vo, no 1611. – Reg. Arcelin, no 149. – Potthast, –. – Berger, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, no  298.  – Ead., [Regeste  C2], no  1026. – A2*. 1  H  10–6’. – I3. 



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 395

fol. 331vo, no 1612. – Reg. Arcelin, no 150. – Potthast, –. – Berger, –. – Grandmottet, Car­
tulaire, no 297.

45.
1249 juin 20, Lyon. – À l’exemple explicite de Grégoire [IX] (voir no 27), Innocent [IV] accorde 
aux religieux d’Auberive de ne plus pouvoir désormais être citée en justice par lettres aposto­
liques à plus de deux journées de distance du monastère, sauf mention contraire spéciale. – Si 
adhuc Amalech.

A. Original perdu. – C2. fol. 226vo, Privilegia XIX. – I1. fol. 247vo, no LXV[b]. – Reg. Arce­
lin, –. – Potthast, no 13 794, sub 1249 sept. 1, –. – Berger, –. – Grandmottet, Cartulaire, 
–. – Ead., [Regeste C2], no 1021.

Titulus identique: 1249 oct. 15, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1646.

46.
1249 août 12, Lyon. – Innocent [IV] interdit strictement aux clercs et aux laïcs d’exercer toute 
violence à l’encontre des religieux d’Auberive, de s’en prendre à leurs biens ou à leurs trou­
peaux à la suite de litiges avec l’abbaye et sous prétexte d’une coutume infondée, faute d’avoir 
été satisfaits par la justice ordinaire au demeurant incompétente pour ce genre de conflits et 
parce que nul n’est censé se faire justice soi-même. – Ex parte vestra.

A*. 1 H 10, no 7. – C2. fol. 225vo–226ro, Privilegia XIIII. – C3. p. 40–41. – I1. fol. 253vo, 
no LXXXVII. – I3. fol. 331vo, no 1613. – Reg. Arcelin, no 153. – Potthast, –. – Berger, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1016.

47.
1251 mai 4, Lyon. – Nonobstant la bulle générale ordonnant que les exempts puissent être cités 
devant les évêques ordinaires pour raison de délit, de contrat ou d’action intentée contre eux, 
Innocent [IV] accorde aux cisterciens que cette disposition ne portera aucun préjudice à leurs 
privilèges et immunités. – Cum nuper duxerimus.

A. Original? – B1. Copie (1251) perdue. – I1. fol. 253vo–254ro, no LXXXVIII[a]. – B2. Copie 
(?) perdue. – I1. fol.  254ro, no  LXXXVIII[b]. – B3. Copie (1263) perdue. – I1. fol.  254ro, 
no LXXXVIII[c]. – a) Henriquez, Privilegia, p. 66, no 24, sub 1251 mai 4. – b) Meschet, Privi­
lèges, p. 41, sub 1251 mars 4. – Reg. Arcelin, –. – Potthast, no 14 222a. – Berger, no 5144.

Titulus identique: 1252 oct. 20, Huchet, Fontmorigny, no 448.

48.
1255 juillet 20, Anagni. – Alexandre [IV] autorise les abbés et prieurs cisterciens à lever l’ex­
communication de leurs moines ou des gens soumis à leur autorité qui se seraient livrés à des 
violences entre eux. En cas d’absence, ils pourront désormais commettre à leur place des prêtres 
de l’ordre compétents et instruits pour y procéder1. – Cum sicut ex.

A*. 1  H  10, no  9. – C2. fol.  226vo, Privilegia  XX. – C3p. p.  56–57. – I1. fol.  254ro–254vo, 
no LXXXX. – I3. fol. 332ro, no 1614. – a) Henriquez, Privilegia, p. 67, no 26, sub 1255 fév. 1er. – 
b) Meschet, Privilèges, p. 45, sub 1255 fév. 1er. – Reg. Arcelin, no 160. – Potthast, –. – Bou­
rel, –. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1022.

Tituli identiques: 1255  fév.  1er, 1255  déc.  23, 1256  fév.  11, Potthast, nos  15  663, 16  147, 
16 247. – 1255 juil. 20, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1746.
1 Sur cette décision: Mahn, Ordre, p. 83 et note 5.

49.
1255 décembre 11, Latran. – Alexandre [IV] décharge les cisterciens de toutes collectes, contri­
butions ou autres taxes qui pourraient être levées par le Saint-Siège ou ses légats, sauf lettres 



Benoît Chauvin396

spéciales dérogatoires. Il déclare nulles toutes les sentences d’excommunication, de suspense ou 
d’interdit promulguées contre eux à ce sujet. – Religionis vestre meretur.

A*. 1 H 10, no 10. – C2. fol. 225ro, Privilegia IX. – C3p. p. 55–56. – I1. fol. 254ro, no LXXXIX[a]. 
– I3. fol. 332ro, no 1615. – a) Henriquez, Privilegia, p. 69, no 32, sub 1255 oct. 7. – b) Meschet, 
Privilèges, p. 47, sub 1255 oct. 7. – Reg. Arcelin, no 161, sub anno IIo. – Potthast, no 16 123. – 
Bourel, –. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1011.

Tituli identiques: 1255  oct.  7, Delerce, Aulps, no  B19; Potthast, no  16  401.  – 1246 
fév. 11, 1256 mars 22, 1257 juin 26, id., ibid., nos 16 248, 16 305, 16 902. – 1258 mai 26, Huchet, 
Fontmorigny, no 512. – 1258 nov. 5, de Becdelièvre, Fontfroide, no 1806.

50.
1256 février 23, Latran. – À la demande des cisterciens lui ayant exposé que les évêques diocé­
sains, d’autres dignitaires ecclésiastiques et leurs familiers considéraient comme un dû, sous 
prétexte d’une vieille coutume, d’être reçus dans leurs monastères et d’y recevoir toutes choses 
nécessaires au risque d’en alourdir les charges, Alexandre [IV] interdit strictement cette pra­
tique, et réaffirme qu’une telle hospitalité ne peut être qu’une faveur volontaire. – Intimantibus 
vobis accepimus.

B1. 1 H 10, no 11. Vidimus (1375). – C2. fol. 225ro, Privilegia X. – I1. fol. 254vo, no XCI[a]. – a) 
Henriquez, Privilegia, p. 68, no 30, sub 1255 avril 9. – Reg. Potthast, –. – Grandmottet, 
Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1012. – B2. 1 H 10, no 11. Copie (1375). – I1. fol. 254vo, 
no XCI[b]. – Reg. Arcelin, no 162, sub 1256 février 22. – Bourel, –.

Tituli identiques: 1255 mars 18, Potthast, no 15 753. – 1255 avril 9, de Becdelièvre, Font­
froide, no 1736.

51.
1256  mars  23,  Latran. – Pour que la collation des prieurés ne suscite plus d’embarras, 
Alexandre [IV] décide que personne n’en divulguera le montant, sous peine d’en être immédia­
tement démis. – Quia persone religiose.

A. Original? – B. 1 H 83, no 7. Vidimus (1269). – I3. fol. 200ro, no 991. – Reg. Arcelin, –. – 
Potthast, no 16 300. – Bourel, no 1319.

52.
1256 avril 9, Latran. – À la prière de J[ean de Toledo]1, cardinal prêtre au titre de Saint-Laurent 
in Lucina, [Alexandre IV … ]2 confirme tous les privilèges précédemment concédés par le Saint-
Siège à l’ordre cistercien, nonobstant les décisions promulguées à la requête de prélats de l’église 
gallicane ou autres. Il annule toutes les sentences qui auraient été prononcées contre ses 
membres par lesdits prélats. – [Plantatus olim in]2.

B1. 1 H 10, no 8. Copie (1256). – I1. fol. 254vo, no XCII[a]. – B2. Copie (1257) perdue. – I1. 
fol. 254vo, no XCII[b]. – Reg. Arcelin, no 164. – Potthast, no 16 336. – Bourel, no 1284.

Tituli identiques: 1256 avril 9, Rossel, Eberbach, t. II, no 321. – 1258 oct. 31, de Becde­
lièvre, Fontfroide, no 1804.
1 Mahn, Ordre, p. 166–167.
2 La partie supérieure du parchemin a été amputée de ses deux premières lignes comme en témoignent 
les tracés encore lisibles des hastes inférieures de plusieurs lettres et le défaut de tout le début du 
texte: suscription, adresse, salut, partie du préambule manquent.

53.
[1261 septembre 4–1264 octobre 2]1. – À l’exemple d’Alexandre [IV] et en des termes voisins 
(voir no 49), Urbain [IV] décharge les cisterciens de toutes collectes, contributions ou autres 
taxes qui pourraient être levées par le Saint-Siège ou ses légats, sauf lettres spéciales déroga­



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 397

toires. Il déclare nulles toutes les sentences d’excommunication, de suspense ou d’interdit pro­
mulguées contre eux à ce sujet. 

A. Original? – B. Copie (?) perdue. – I1. fol. 254ro, no LXXXIX[b]. – Reg. Arcelin, –. – 
Potthast, –. – Guiraud, –.
1 Termes du pontificat d’Urbain IV (Potthast, p. 1474–1540).

54.
[1261 septembre 4–1264 octobre 2]1. – À l’exemple d’Alexandre [IV] (voir no 53), Urbain IV 
confirme à l’ordre cistercien tous les privilèges dont celui-ci a été gratifié par ses prédécesseurs.

A. Original? – B. Copie (?) perdue. – I1. fol. 255ro, no XCIII[b]. – Reg. Arcelin, –. – 
Potthast, –. – Guiraud, –.
1 Termes du pontificat d’Urbain IV (Potthast, p. 1474–1540).

55.
1265 décembre 23, Pérouse. – Clément [IV] fixe les modalités d’élection de quinze définiteurs 
au chapitre général. – Super diversis articulis.

B. 1 H 10, no 12. Vidimus (?). – I1. fol. 254ro, no LXXXVIII[d]. – a) Jordan, p. 45–47, no 181. 
– Reg. Arcelin, no 177, sub 1265 déc. 22. – Potthast, –. – Grandmottet, Cartulaire, –.

56.
13021 décembre 18, Latran.– À la demande de Robert, cardinal prêtre de Sainte-Pudentienne, 
religieux profès cistercien et procureur de Cîteaux [en cour de Rome], Boniface [VIII] accorde 
aux abbés, abbesses et communautés de l’ordre que nul ne réclame ni à eux ni à leurs tenanciers 
dîmes ou prémices sur leurs terres cultes et incultes déjà concédées ou à concéder à autrui pour 
être cultivées et sur lesquelles personne n’en percevait précédemment. Il déclare nulle toute 
atteinte à cette disposition. – In ecclesie firmamento.

A*. 1 H 11, no 1. – C2. fol. 227vo–228ro, Privilegia XXVI. – Cp3. p. 52–54. – I1. fol. 255ro, 
no XCV. – I3. fol. 332vo, no 1620, sub 1291. – a) Henriquez, Privilegia, p. 87, no 56, sub 13011 
déc. 18. – b) Meschet, Privilèges, p. 65–66, sub 13011 déc. 18. – Reg. Arcelin, no 200. – Pott­
hast, no  25  200.  – Digard, no  4837.  – Grandmottet, Cartulaire, –.  – Ead., [Regeste C2], 
no 1028. 1249 août 4, Barbiche, no 2203, sub 1302 déc. 18. – B. Copie (»1294«), perdue. – I1. 
fol. 255ro, no XCVI.

Tituli identiques: 1302  déc.  18, Soyer, Fontmorigny, no  51; Verlaguet, Bonnecombe, 
no 103. – 1302 déc. 21, Potthast, no 25 201.
1 En proposant le millésime 1301, a) et b) ont comptabilisé les années du pontificat de Boniface VIII 
à partir de son élection, le 24 décembre 1294, au lieu de sa consécration, le 16 janvier 1295.

57.
1302 décembre 18, Latran. – Boniface [VIII] place sous la protection apostolique la commu­
nauté et le monastère d’Auberive avec tous leurs biens et leurs droits présents ou futurs, puis les 
confirme, dans le respect des dispositions de modération prises lors du concile général [de La­
tran IV] au sujet des dîmes. – Cum a nobis petitur.

A*. 1 H 11, no 2. – C2. fol. 228ro, Privilegia XXVII. – C3. p. 29–30. – I1. fol. 255ro, no XCIIII[b]. 
– I2. p. 5, Bulle 10. – I3. fol. 332vo, no 1619, sub 1291. – Reg. Arcelin, no 201. – Potthast, –. – 
Digard, –. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1029.

58.
1302 décembre 21, Latran. – Boniface [VIII] confirme à l’abbaye d’Auberive la détention de tous 
les privilèges et immunités accordés par ses prédécesseurs, de même que les libertés et exemp­
tions de taxes civiles concédées par les rois, les princes et autres fidèles. – Cum a nobis petitur.



Benoît Chauvin398

A*. 1 H 11, no 3. – C2. fol. 228ro–228vo, Privilegia XXVIII. – I1. fol. 252ro, no LXXIX[a]. – I3. 
fol. 332ro–332vo, no 1618, sub 1291. – Reg. Arcelin, no 203. – Potthast, –. – Digard, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1030.

59.
1306 novembre 29, Bordeaux. – Ayant appris que l’abbé actuel d’Auberive et ses prédécesseurs 
affermaient ou accensaient, y  compris, paraît-il, par actes respectant les règles émanées du 
Saint-Siège, à quelques clercs et laïcs, à long terme et même à perpétuité, certains biens et droits 
de leur monastère de la sorte gravement lésé, Clément [V] mande l’abbé de Saint-Étienne de Di­
jon d’enquêter sur les faits et d’agir sans tenir compte de ces documents officiels pour que ces 
dispositions soient révoquées, en réprimant au besoin les récalcitrants et les témoins qui se ré­
cuseraient par application du droit ecclésiastique, sans possibilité d’appel1.

A. Original perdu. – B. Copie (1307) perdue. – I1. fol. 256ro, no XCIX. – Reg. Arcelin, –. – 
Regestum Clementis papae V, –.
1 Cette analyse est reprise sous réserve et par provision sur celle du no 65 ci-dessous, pour être quali­
fiée ejusdem forme par I1.

60.
13081 juillet 28, Poitiers. – [À l’exemple de Boniface VIII, voir no 58], Clément [V] confirme 
à l’abbaye d’Auberive la détention de tous les privilèges et immunités accordés par ses prédé­
cesseurs, les libertés et exemptions de taxes civiles concédées par les rois, les princes et autres 
fidèles. – Cum a nobis petitur.

A. 1 H 11, no 4. – C2. fol. 228vo, Privilegia XXX. – I1. fol. 252ro, no LXXIX[b]. – I3. fol. 332ro, 
no 1616, sub Clément IV et 1268. – Reg. Arcelin, no 204. – Regestum Clementis papae V, –. – 
Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1032, sub 13071.
1 Voir note 1 de l’acte suivant.

61.
13091 septembre 2, Avignon. – Clément [V] confirme aux cisterciens la détention de tous les 
privilèges et immunités accordés à leurs monastères par ses prédécesseurs, les libertés et exemp­
tions de taxes civiles concédées par les rois, les princes et autres fidèles. – Cum a nobis petitur.

A*. 1 H 11, no 5. – B. Arch. Sec. Vat., Reg. Vat. 56, cap. 678, fol. 140ro. – C2. fol. 228vo, Privi-
legia XXIX. – I1. fol. 252ro, no LXXIX[c]. – I3. fol. 332ro, no 1617, sub Clément IV et 1269. – 
Reg. Arcelin, no 205. – Regestum Clementis papae V, no 4419. – Grandmottet, Cartulaire, 
–. – Ead., [Regeste C2], no 1031, sub 13081. – Barbiche, no 2373.
1 À compter de son jour de consécration, 14 novembre 1305, la quatrième année du pontificat de Clé­
ment V, au 2 septembre, correspond bien au millésime 1309. En proposant 1308, Grandmottet se 
fonde par erreur sur le jour d’élection, 5 juin 1305; comme pour le titulus précédent.

62.
[1309]1 septembre/novembre2 2, Avignon. – Clément [V] confirme et élargit un privilège de Lu­
cius III en faveur des cisterciens3, [a] interdisant aux dignitaires ecclésiastiques de prononcer 
des sentences d’excommunication, suspense et interdit à leur encontre, [b] réaffirmant que les 
compétences de ceux-ci au sujet des professions abbatiales étaient limitées à  celles dont les 
évêques disposaient depuis toujours, [c] et autorisant de produire ce document à titre de preuve 
en cas de procès, faute de disposer d’un original. – Quoddam privilegium felicis.

A. Original? – B. Arch. Sec. Vat., Reg. Vat. 56, cap. 680, fol. 140ro. – I1. fol. 255ro–255vo, 
nos XCVII[a et b]. – a) Henriquez, Privilegia, no 57, p. 88, sub 1308 sept. 2. – b) Regestum Cle­
mentis papae V, no 4421, sub 1309 sept. 4. – Reg. Arcelin, –. – Barbiche, no 2374, sub sep­
tembre.



Documents pontificaux du chartrier d’Auberive 399

1 Clément V n’est pas en Avignon un 2 novembre, mais à proximité immédiate, à Groseau ou/et à 
Pernes, avec présence dans la Cité les jours immédiatement précédents ou suivants en 1309 et 1310. 
En 1311, il est hors Comtat, au concile de Vienne. En 1312 et 1313, il se trouve à Châteauneuf (cf. 
Yvonne Lanhers, Cyrille Vogel, Itinéraire de Clément V, dans Tables des registres de Clément V, 
fasc. 1, Paris 1948, p. 1–4). À la suite du Regestum Clementis papae V, l’année 1309 semble la plus re­
cevable.
2 Le mois de novembre proposé par I1 résulte probablement d’une erreur de lecture pour septembre.
3 [1184] novembre 21, Vérone. – Monastice sinceritas disciplinae (Jaffé, no 15 118).

63.
1313 septembre 20, [Langres]. – Geofroid de Villa et Évrard de Vallibus, clercs de l’officialité de 
Langres, transcrivent des extraits de deux bulles du chartrier d’Auberive, l’une d’Honorius [III] 
(voir no 22), l’autre d’Innocent [IV] (voir no 34).

A. 1 H 83, no 8. – I1. fol. 256vo, no CII. – I3. fol. 200ro–200vo, no 992.
1 Si ces extraits de documents pontificaux n’ont d’évidence pas leur place en tant que tels dans le pré­
sent corpus, leur transcription est potentiellement révélatrice de nécessités pratiques éclairant l’his­
toire d’Auberive, raison pour laquelle il convenait de les signaler ici.
2 La conservation de A, permet de comprendre l’erreur commise par la mention I1 dont l’auteur a re­
tenu le début de la première bulle émanée d’Honorius III et la fin de la seconde promulguée par In­
nocent [IV] le 23 décembre 1245.

64.
1318 mars 22, Avignon. – [À l’exemple de Boniface VIII, voir no 57], Jean [XXII] place sous la 
protection apostolique la communauté et le monastère d’Auberive avec tous leurs biens et leurs 
droits présents ou futurs, puis les confirme, dans le respect des dispositions de modération 
prises lors du concile général [de Latran IV] au sujet des dîmes. – Cum a nobis petitur.

A*. 1 H 11, no 7. – C2. fol. 229ro, Privilegia XXXI. – C3p. p. 57–58. – I1. fol. 255ro, no XCIIII[a]. 
– I2. p. 5, Bulle 11, sub 1317. – I3. 1 H 1*, fol. 332vo, no 1621. – Reg. Arcelin, no 207. – Mollat, 
–. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1033.

65.
1335 mai 13, Avignon. – Ayant appris que l’abbé actuel d’Auberive et ses prédécesseurs affer­
maient ou accensaient, y compris, paraît-il, par actes respectant les règles émanées du Saint-
Siège, à quelques clercs et laïcs, à long terme et même à perpétuité, certains biens et droits de 
leur monastère de la sorte gravement lésé, Benoît [XII] mande l’abbé de Saint-Pierre d’Auxerre 
d’enquêter sur les faits et d’agir sans tenir compte de ces documents officiels pour que ces dis­
positions soient révoquées, en réprimant au besoin les récalcitrants et les témoins qui se récuse­
raient par application du droit ecclésiastique, sans possibilité d’appel. – Ad audientiam nos-
tram.

A*. 1 H 11, no 8. – C2. fol. 231ro, [Privilegia, XXXIII]. – I1. fol. 255vo, no XCVIII. – I2. p. 6, 
Bulle 12, sub 1334. – I3. fol. 332vo–333ro, no 1622, sub 1334. – Reg. Arcelin, no 212. – Vidal, 
–. – Grandmottet, Cartulaire, –. – Ead., [Regeste C2], no 1036, sub Benoît XIII et 1395.

66.
1351 février 4, Avignon. – À la suite des demandes conjointes de Guillaume, évêque de Tuscu­
lum, et de Jean[-le-Bon], roi de France, pour tenter de faire face aux innombrables occupations, 
usurpations, déprédations ou destructions commises à l’encontre des temporels cisterciens fon­
cier et juridique tant par des ecclésiastiques que par des civils, Clément [VI] mande aux abbés 
de Saint-Germain d’Auxerre, de Saint-Pierre de Chalon et au doyen de Langres de mettre en 
œuvre vis-à-vis des coupables toutes les censures ecclésiastiques voire séculières, corrigées à cet 



Benoît Chauvin400

effet des limitations anciennes qui les bridaient comme celles de Boniface VIII. – Militanti ec-
clesie disponente.

A. Original? – B. Arch. Sec. Vat., Reg. Vat. 203, fol. 14ro, no 75. Copie (XIVe s.). – B1. Vidimus 
(1398) perdu. – B2. 1 H 11, no 6. Vidimus (1409). – I3. fol. 333ro, no 1623. – Reg. Arcelin, –.

Tituli identiques: 1351 fév. 4:Verlaguet, Bonnecombe, nos 109 et 110.

67.
14051 juin 13, Gênes. – À la demande de Jacques, abbé de Cîteaux, et des définiteurs du chapitre 
général de l’ordre, Benoît  [XIII], constatant la destruction des bâtiments du monastère de 
Vauxbons, la diminution de ses revenus et le manque de toutes religieuses, décide son incorpo­
ration avec tous ses droits et dépendances à l’abbaye d’Auberive qui devra en assurer les répa­
rations, payer les dettes et envoyer un ou deux moines pour y célébrer le culte divin et les fon­
dations. – Ad ea apostolice.

A*. 1 H 110, no 2. – C2. fol. 231ro–232ro, [Privilegia, XXXIIII]. – C3. p. 162–165, Vaubon 25, 
sub 1400. – I1. fol. 256ro–256vo, no CI. – I2. p. 203–204, Vaubon 25, sub 1400. – I3. fol. 299ro, 
no 1466. – a) Chauvin, Vauxbons, p. 126–128, A59. – Reg. Arcelin, –. – Grandmottet, Car­
tulaire, no 460, sub 1396. – Ead., [Regeste C2], no 1037.
1 Le millésime 1394 parfois proposé vient de la transcription tardive et fautive de anno undecimo par 
anno II, lue anno secundo. Le 1400 de I2et C3, comme le 1404 de Vignier, Décade, p. 418, repris çà 
et là, ne peuvent s’expliquer que par des erreurs de calculs. La onzième année du pontificat de Be­
noît XIII court entre le 28 septembre 1404 et le 27 septembre 1405: ce document ne peut donc dater 
que du 13 juin 1405. Cette datation est confirmée par la prise de possession de Vauxbons par l’abbé 
d’Auberive dès le 1er août 1405, cérémonie au cours de laquelle fut lue en public la bulle pontificale 
de réunion (A. 1 H 110, no 3; a) Chauvin, Vauxbons, p. 128–131, A60).



Christian Mühling

DIE BASTARDE FRANKREICHS

Eine Ressource dynastischer Zukunftsplanung

Einführung

Der Begriff des »Bastards« war Ende des 17. Jahrhunderts kein Schimpfwort1. Zwar heißt es 
beim Enzyklopädisten Antoine Furetière und im »Dictionnaire de l’Académie françoise« über-
einstimmend, dass ein bâtard das Kind sei, das aus einer illegitimen Eheverbindung stamme2. 
Furetière präzisiert jedoch weiter: Les bastards des Rois sont Princes; ceux des Princes, Gentil-
hommes; ceux des Gentilshommes, roturiers3. Der Rang der Bastarde hing also vom Rang ihrer 
Eltern ab. Er nahm kontinuierlich ab, je niedriger die Stellung ihres Vaters in der ständischen 
Gesellschaft war. Das uneheliche Kind eines Monarchen kam in der Vorstellungswelt jedoch 
immerhin noch einem Fürsten gleich und stand in der aristokratischen Hierarchie damit direkt 
hinter der königlichen Familie. Der Makel der Illegitimität konnte zudem ausgeglichen wer-
den, denn es hieß weiter, dass man Bastarde legitimieren könne4. Die Legitimation ersetzte aus 
Sicht des Enzyklopädisten – zumindest in gewissem Maße – das Fehlen ehelicher Geburt und 
die damit verbundenen Rechte. Die Legitimation außerehelicher Kinder war seit dem Spätmit-
telalter ein gängiges Verfahren und die Voraussetzung für die politische Partizipation unehe-
lichen Nachwuchses5. Gleichwohl behielten auch die legitimierten Kinder zeitgenössisch den 
Beinamen eines Bastards bei.

Im Frankreich der Frühen Neuzeit gelangten königliche Bastarde zu hohen gesellschaftli-
chen und politischen Würden. Sie waren fest in das politische Kalkül der regierenden Herr-
scherhäuser eingebunden. Die folgenden Ausführungen arbeiten heraus, wie Valois und Bour-
bonen sie als Ressource dynastischer Zukunftsplanung nutzten.

Die soziale Ächtung unehelicher Kinder bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts verhinderte lan-
ge eine wissenschaftliche Beschäftigung mit diesem Phänomen. In Frankreich hat sich vor allem 
die ältere Sittengeschichte mit den Bastarden auseinandergesetzt6. Erst die Sozialgeschichts-

1	 Vgl. Corinna Schulz, Von Bastarden und natürlichen Kindern. Der illegitime Nachwuchs der 
Mecklenburgischen Herzöge 1600–1830 (Quellen und Studien aus den Landesarchiven Meck-
lenburg-Vorpommerns, 17), Köln, Weimar, Wien 2015, S. 8, 27.

2	 BASTARD […] Enfant naturel, qui n’est pas provenu d’un legitime mariage. Antoine Furetière, 
Dictionnaire universel, Contentant generalement tous les mots françois […], Den Haag, Rotter-
dam 1690, S. BAS. BASTARD […], Né hors de legitime mariage: Le dictionnaire de l’Académie 
françoise, Bd. 1, Paris, Jean Baptiste Coignard, 1694, S. 88.

3	 Furetière, Dictionnaire universel (wie Anm. 2), S. BAS.
4	 Les bastards sont quelquefois legitimez: Furetière, Dictionnaire universel (wie Anm. 2), S. BAS.
5	 Vgl. Ludwig Schmugge, Kirche, Kinder, Karrieren. Päpstliche Dispense von der unehelichen 

Geburt im Spätmittelalter, Zürich 1995; Simona Slanička, ›Tamquam legitimus‹. Bastarde in 
spätmittelalterlichen Legitimationsbriefen, in: Andrea Bendlage, Andreas Priever, Peter 
Schuster (Hg.), Recht und Verhalten in vormodernen Gesellschaften. Festschrift für Neithard 
Bulst, Bielefeld 2008, S. 103–122.

6	 Vgl. René de Belleval, Les bâtards de la maison de France, Paris 1901. In problematischer Wei-



Christian Mühling402

schreibung wandte sich ab den 1970er-Jahren vermehrt den unehelichen Kindern zu, ohne ihre 
politische Bedeutung zu berücksichtigen7. Die Forschung beschränkte sich bis vor wenigen Jah-
ren fast ausschließlich auf die Rechtsgeschichte8 und berücksichtigte uneheliche Kinder des 
Königshauses und ihre politische Bedeutung nur indirekt9. Politikhistoriker dagegen beschäf-
tigten sich meistens allein unter anekdotischen Gesichtspunkten bei der Behandlung fürstlicher 
Mätressenwirtschaft mit ihnen10. Bisherige Studien zu königlichen Bastarden konzentrieren sich 
vor allem auf das späte Mittelalter als dem »goldenen Zeitalter der Bastarde«11. Für die Epoche 

se daran anknüpfend noch in den 1980er- und 1990er-Jahren: Eve de Castro, Les bâtards du so-
leil, Paris 1987; Joseph Valynseele, Christophe Brun, Les Bâtards de Louis XV et leur descen-
dance, Paris 1992.

7	 Vgl. Myriam Carlier, De sociale positie van de bastaard in het laat middeleeuwse Vlaanderen, 
in: Tijdschrift voor Sociale Geschiednis 13 (1987), S. 173–197; Claude Grimmer, La femme et le 
bâtard, Paris 1983; Michaël Harsgor, L’essor des bâtards nobles au XVe siècle, in: Revue Histo-
rique 253 (1975), S. 319–354.

8	 Vgl. die entsprechenden Ausführungen bei: Claire Saguez-Lovisi. Les lois fondamentales au 
XVIIIe siècle. Recherches sur la loi de dévolution de la couronne, Paris 1983 (Travaux et re-
cherches de l’Université de droit, d’économie et de sciences sociales de Paris. Série sciences his-
toriques, 21), S. 21–76. Als brauchbare neuere Studie erweist sich für Frankreich Matthew Ger-
ber, Bastards. Politics, Family, and Law in Early Modern France, New York 2012. Zum 
Unterhalts- und Erbrecht vgl. Vgl. Ulrich Schmitz, Der Unterhaltsanspruch des nichtehelichen 
Kindes gegen seinen Erzeuger: die rechtsgeschichtliche und dogmatische Entwicklung im deut-
schen Recht, Mainz 2000 (Rechtshistorische Reihe, 226); Schmugge, Kirche (wie Anm. 5).

9	 Vgl. Ellen Widder, Konkubinen und Bastarde. Günstlinge oder Außenseiter an Höfen des Spät-
mittelalters?, in: Jan Hirschbiegel, Werner Paravacini (Hg.), Der Fall des Günstlings. Hof-
parteien in Europa vom 13. bis zum 17. Jahrhundert, Ostfildern 2004 (Residenzforschung, 17), 
S. 417–480, hier 428, macht hierfür die Orientierung der Sozialgeschichtsschreibung an den ge-
sellschaftlichen Unterschichten verantwortlich. Mittlerweile liegen mit Gerber, Bastards (wie 
Anm. 8), S. 72–92; Sylvie Steinberg, Une tâche au front. La bâtardise aux XVIe et XVIIe siècles, 
Paris 2016, S. 339–375, jedoch Versuche vor, dieses Thema aufzugreifen.

10	 Vgl. Georges Couton, La chair et l’âme. Louis XIV entre ses maîtresses et Bossuet, Grenoble 
1995. Weniger brauchbar erscheint die semiwissenschaftliche Darstellung von Caroline Han-
ken, Vom König geküßt. Das Leben der großen Mätressen, Berlin 22000. Eine Ausnahme bilden 
die beiden knappen lexikalischen Einträge von: François Bluche, Bâtards royaux, in: ders. 
(Hg.), Dictionnaire du Grand Siècle, Paris 1990, S. 171 f.; Anne Teillard-Lefebvre, Bâtard, in: 
ibid, S. 170 f. sowie nun auch ausführlicher: Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 339–375.

11	 Éric Bousmar, Les Bâtards et l’exercice du pouvoir: Modalités spécifiques ou fenêtre étroite d’op-
portunité?, in: ders. u. a. (Hg.), La bâtardise et l’exercice du pouvoir en Europe du XIIIe au début 
du XVIe siècle (= Revue du Nord 31 (2015)), Lille 2015, S. 479–493, hier S. 492. Einschlägige Bei-
spiele sind: Françoise Autrand, Naissance illégitime et service de l’État. Les enfants naturels dans 
le milieu de robe parisien XIVe–XVe siècle, in: Revue Historique 267 (1982), S. 289–303; Carlier, 
De sociale positie (wie Anm. 7), S. 173–197; Chris Given-Wilson, Alice Curteis, The Royal 
Bastards of Medieval England, London, Boston, Melbourne 1984; Harsgor, L’essor (wie Anm. 
7), S. 319–354; Slanička, ›Tamquam legitimus‹ (wie Anm. 5), S. 103–122; die einzelnen Beiträge 
in: Ludwig Schmugge (Hg.), Illegitimität im Spätmittelalter, München 1994 (Schriften des Histo-
rischen Kollegs, München – Kolloquien, 29); ders., Kirche (wie Anm. 5); Widder, Konkubinen 
(wie Anm. 9), S. 417–480; dies., Skandalgeschichten oder Forschungsdesiderate? Illegitime Ver-
bindungen im Spätmittelalter aus geschichtswissenschaftlicher Perspektive, in: Andreas Tacke 
(Hg.), »… wir wollen der Liebe Raum geben«. Konkubinate geistlicher und weltlicher Fürsten um 
1500, Göttingen 2006 (Schriftenreihe der Stiftung Moritzburg, 3), S. 38–92; Hermann Winterer, 
Die rechtliche Stellung der Bastarde in Spanien im Mittelalter, München 1981 (Münchener Beiträ-
ge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung, 31); ders., Die rechtliche Stellung der Bastarde in 
Italien von 800–1500, München 1978 (Münchener Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-For-
schung, 28). Hans Hagen, Illegitimität und Thronfolge. Zur Thronfolgeproblematik illegitimer 



Die Bastarde Frankreichs 403

der Frühen Neuzeit stehen im Gegensatz zum hohen und späten Mittelalter immer noch größe-
re, systematische Untersuchungen aus12. 

Der hier vorliegende Artikel widmet sich deshalb der Bedeutung königlicher Bastarde im 
Frankreich der Frühen Neuzeit. Er arbeitet heraus, dass legitimierte Kinder eine wichtige Res-
source dynastischer Zukunftsplanung darstellten. Die sozialgeschichtliche Forschung hat ge-
zeigt, dass die Behandlung unehelicher Kinder zeitlich, geographisch, sozial und später auch 
unter den einzelnen Konfessionen stark differierte13. Sie bedarf deshalb einer historischen Kon-
textualisierung, weshalb hier zunächst vergleichend auf die Rolle von Bastarden als dynastische 
Ressource im Europa der Frühen Neuzeit eingegangen wird, um später anhand des gegenwär-
tigen Forschungsstandes die Besonderheiten der Entwicklung im Frankreich der Frühen 
Neuzeit herausarbeiten zu können. Als normative Grundlagen galten hier die katholische 
Moraltheologie und die Fundamentalgesetzte des Königsreichs. Ludwig XIV. widersetzte sich 
diametral diesen Normen, indem er den Bastarden immer größere politische Bedeutung zumaß 
und sie im Juli 1714 durch ein Edikt in die Erbfolge aufnahm14. Das Edikt selbst blieb jedoch 
nicht unwidersprochen und markierte den Höhe- und Wendepunkt im königlichen Umgang 
mit unehelichen Kindern.

1. Die Rolle von Bastarden im europäischen Vergleich

Großen politischen Einfluss übernahmen Bastarde im Italien der Renaissance. So wurde bei-
spielsweise der unehelich geborene Söldnerführer Francesco Sforza durch Heirat mit Bianca 
Maria Visconti 1450 zum Herzog von Mailand15. Gleichzeitig setzten katholische Kirchenre-
form und Kirchenrecht dem Herrschaftsantritt von Bastarden aber auch in Italien immer grö-
ßere Schranken. Das war seit dem Spätmittelalter namentlich der Fall, wenn es um eine Ver-
bindung aus geistlicher und weltlicher Herrschaft ging, wie sie vom Papsttum im Kirchenstaat 
ausgeübt wurde. Per se war der Eintritt in den Klerus unehelichen Kindern kirchenrechtlich 
verboten, konnte aber durch päpstlichen Dispens gewährt werden16. Aus familiären und 

Merowinger, Karolinger und Ottonen, Nördlingen 2006 (Politik im Mittelalter, 5), insbes. S. 192–
194, erweist sich als weniger brauchbar, weil der Autor lediglich ausgewählte Quellen aneinander-
reiht und einen veralteten Forschungsstand paraphrasiert, ohne dabei eigene Thesen zu entwi-
ckeln. Dementsprechend kommt er zu dem so nicht mehr haltbaren Ergebnis, dass Bastarden im 
Mittelalter keinerlei politische Bedeutung zugekommen sei. 

12	 Schulz, Von Bastarden (wie Anm. 1), S. 10. Die Fragestellung dieser Arbeit geht aber kaum auf 
die politische Bedeutung der Bastarde ein. Das illustrieren auch die einzelnen Beiträge im Sam-
melband Éric Bousmar u. a., (Hg.), La bâtardise et l’exercice du pouvoir en Europe du XIIIe au 
début du XVIe siècle, Lille 2015 (= Revue du Nord 31 (2015)), Lille 2015.

13	 Vgl. Josef Ehmer, Unehelichkeit, in: Friedrich Jäger (Hg.), Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 13, 
Stuttgart, Weimar 2011, Sp. 940–947; Peter Laslett (Hg.), Bastardy and its Comparative Histo-
ry. Studies in the History of Illegitimacy and Material Nonconformism in Britain, France, Ger-
many, Sweden, North America, Jamaica and Japan, London 1980 (Studies in Social and Demo-
graphic History).

14	 Édit de Louis XIV sur parchemin appelant à la succession au trône des princes légitimés en juil-
let 1714. À défaut de princes légitimes de la maison de Bourbon, la couronne sera dévolue à Mgr. 
le duc du Mayne et au Comte de Toulouze [Archives Nationales de France, AE/II/943].

15	 Fabio Cusin, L’impero e la successione degli Sforza ai Visconti, in: Archivio storico lombardo 
63 (1936), S. 3–116.

16	 Die Beispiele Carlo di Cosimo und Ippolito di Medicis, die bis zum Kardinal aufstiegen, bewei-
sen dies eindrücklich. Vgl. Thomas Kuehn, Illegitimacy in Renaissance Florence, Ann Arbor 
2002 (Studies in Medieval and Early Modern Civilisation), S. 47; Isabella Luhmann, Alessandro 
›Il Moro/Der Maure‹ (1510–1537), in: Alfried Wieczorek, Gaëlle Rosendahl, Donatello Lippi 
(Hg.), Die Medici. Menschen, Macht und Leidenschaft, Regensburg 2013, S. 197.



Christian Mühling404

machtpolitischen Rücksichten kam es zuweilen vor, dass das Papsttum aktiv die Herrschaft 
von Bastarden unterstützte17. Papst Alexander VI. übertrug seinem unehelichen Sohn Cesare 
Borgia das Herzogtum Urbino, nachdem dieser es erobert hatte. Doch kurz danach verlor 
Cesare seinen neuen Besitz wieder durch Waffengewalt18. In Florenz gelangte 1530 der Medi-
ci-Bastard Alessandro »il Moro« mit päpstlicher Unterstützung an die Macht19 und Papst Paul 
III. setzte seinen unehelichen Sohn Piero Ludovico Farnese 1545 als Herzog von Parma ein, 
der in der Folge eine eigene Dynastie begründete20. Bastarde konnten innerhalb der katholi-
schen Kirche sogar selbst bis zur Position des Kirchenoberhauptes aufsteigen. Das belegt das 
Pontifikat Clemens VII., den einst Leo X. unter Indienstnahme zweifelhafter Zeugen für legi-
tim erklären ließ21. 

Entscheidend war in diesen Fällen vor allem das soziale Netzwerk ihrer Familien, das ge-
sellschaftlich größere Freiräume erlaubte als sie das Kirchenrecht formal zuließ. Die Bevöl-
kerung zeigte per se keinen Widerstand gegen die uneheliche Geburt ihrer Herrscher22. In 
Ferrara, Modena und Reggio gelangten wiederholt unehelich geborene Söhne aus dem Hause 
Este an die Macht, ohne dass sich hiergegen größerer Widerstand regte23. Der päpstliche Pro-
test gegen den Herrschaftsantritt des Bastards Cesare d’Este im Jahr 1597 geschah vor allem, 
um Ferrara als päpstliches Lehen einziehen und mit dem Kirchenstaat vereinigen zu können. 
In den kaiserlichen Lehen Modena und Reggio trat Cesare jedoch ungehindert die Herr-
schaft an24.

Emanuel Filiberto von Savoyen nahm die uneheliche Seitenlinie der Tende 1562 in die Erb-
folge auf25. Zu einem Erbfall kam es jedoch nicht mehr, da die Herzöge von Tende bereits 1580 
im Mannesstamm ausstarben26. Im 17. und 18. Jahrhundert stiegen auch in Italien keine Bastar-
de mehr an die Spitze des dynastischen Fürstenstaates auf. Das Haus Savoyen nutzte zwar nach 
wie vor seine unehelichen Töchter als Ressource der dynastischen Heiratspolitik. Andererseits 
versuchte es die Heirat seiner männlichen Bastarde zu verhindern, damit keine neuen Seitenli-
nien entstünden, die der Hauptlinie die Herzogskrone streitig machen könnten, obwohl dort 

17	 Als Beispiel sei hier die Machtübernahme Alessandro il Moros in Florenz genannt, die Papst 
Clemens VII. aktiv beförderte. Vgl. Luhmann, Alessandro ›Il Moro/Der Maure‹ (wie Anm. 16).

18	 Ivan Cloulas, César Borgia: Fils de pape, prince et aventurier, Paris 2015.
19	 Luhmann, Alessandro ›Il Moro/Der Maure‹ (wie Anm. 16).
20	 Eduardo del Vecchio, I Farnese, Rom 1972.
21	 Vgl. Miriam Hahn, Illegitime Kinder und ihre Rechte, in: Wieczorek u. a. (Hg.), Die Medici 

(wie Anm. 16), p. 207–211, hier S. 211.
22	 Zwar gab es bspw. Widerstand gegen die Herrschaft Alessandro il Moros in Florenz. Dieser 

beruhte aber auf Kritik an seiner Regierungsweise und nicht auf seiner Geburt, denn die Floren-
tiner forderten an seiner Stelle die Machtübernahme eines anderen Bastards aus dem Hause Me-
dici, des Kardinals Ippolito di Medici. Vgl. Luhmann, Alessandro ›Il Moro/Der Maure‹ (wie 
Anm. 16), S. 197.

23	 Giampero Brunelli, Leonello Este, in: Dizionario Biografico degli Italiani 43 (1993), S. 374–
380; Chiappini, Luciano, Borso d’Este, in: Dizionario Biografico degli Italiani 13 (1971), S. 134–
143. Zu den politischen Verwicklungen im Herrschaftsgebiet der Este vgl. Ricci, Giovanni, Les 
dangers de la bâtardise. Les péripéties de l’État seigneurial des Este entre XVe–XVIe siècles in: 
Éric Bousmar u. a. (Hg.), La bâtardise et l’exercice du pouvoir en Europe du XIIIe au début du 
XVIe siècle (= Revue du Nord 31 (2015)), Lille 2015, S. 411–420.

24	 Tiziano Ascaro, Cesare d’Este, in: Dizionario Biografico degli Italiani 24 (1980), S. 136–141.
25	 Robert Oresko, Bastards as Clients: the House of Savoy and its Illegitimate Children, in: 

Charles Giry-Deloison, Roger Mettam (Hg.), Patronages et clientélismes 1550–1750 (France, 
Angleterre, Espagne, Italie), Lille, London 1995 (Histoire et littérature régionales, 10), S. 39–67, 
hier S. 41.

26	 Ibid., S. 43.



Die Bastarde Frankreichs 405

ein chronischer Mangel an Erben bestand27. Männliche Bastarde fungierten nur noch als Klien-
ten im militärischen und administrativen Dienst des Hauses Savoyen28.

Wie in Italien so war auch in Nordeuropa seit der Durchsetzung von Reformation und ka-
tholischer Reform im 16.  Jahrhundert ein Rückgang der Einflussmöglichkeiten unehelicher 
Nachkommen zu verzeichnen. Im England des 17. Jahrhunderts ist James Scott, Herzog von 
Monmouth, zu nennen, der nach dem Tod seines Vaters Karl II. versuchte, durch eine Rebel
lion die Herrschaft an sich zu reißen. Seinen Thronanspruch belegte er vor allem mit seinem pro-
testantischen Bekenntnis, das ihn von seinem Onkel, dem legitimen Thronerben Herzog Jakob 
von York, unterschied. Dieser war bereits 1668/69 zum Katholizismus übergetreten und hatte 
1673 mit Maria Beatrix von Modena eine Katholikin zur Frau genommen. Trotz des starken 
Antikatholizismus der englischen Öffentlichkeit konnte Jakob aufgrund seiner legitimen Ge-
burt seine Erbansprüche durchsetzen. Monmouth scheiterte und wurde von seinem Onkel als 
Hochverräter hingerichtet29. Der nunmehrige König Jakob II. zeugte seinerseits außerhalb sei-
ner Ehe James Fitzjames, Herzog von Berwick, der in vollkommener Abhängigkeit von der 
Gunst seines Vaters militärische Positionen im Dienst der Stuarts wahrnahm. Durch das Vor-
handensein einer legitimen Nachkommenschaft seines Vaters und das durch die Glorious Re-
volution hervorgerufene Exil in Frankreich war eine Erbfolge dieses Bastards undenkbar. Statt-
dessen lehnte er sich im Exil zur Aufrechterhaltung seines gesellschaftlichen Status umso enger 
an die entthronte Dynastie der Stuarts an30. 

1726 versuchte Moritz von Sachsen als legitimierter Sohn Augusts II. von Polen die Her-
zogskrone des polnischen Lehns Kurland zu gewinnen. Auch wenn ihn die kurländischen 
Stände trotz seiner illegitimen Geburt tatsächlich zum Herzog wählten, konnte er aufgrund 
des Drucks der auswärtigen Mächte und der fragilen Machtposition seines Vaters in Polen 
nicht länger als einige Tage die Herrschaft antreten31.

Während Bastarde im Zeitalter der Renaissance wiederholt zur Herrschaft gelangten, wur-
den sie seit dem 16. Jahrhundert zunehmend von der Erbfolge ausgeschlossen. Mehrere Versu-
che unehelicher Nachkommen europäischer Herrscherhäuser, in Krisensituationen die Herr-
schaft zu übernehmen, scheiterten. Dennoch spielten königliche Bastarde im Europa der 
Frühen Neuzeit eine nicht unerhebliche gesellschaftliche und politische Rolle.

2. Die Rolle von Bastarden in Frankreich

Besonders in Frankreich kam königlichen Bastarden in der Frühen Neuzeit große politische 
Bedeutung zu. Dazu liegen mittlerweile partielle Untersuchungen vor, deren Ergebnisse hier 
knapp zusammengefasst werden sollen. Während Bastarde im Frankenreich noch erbberech-
tigt waren, schlossen die Kapetinger sie laut Jean Bodin von der Erbfolge aus32. 

Während im Mittelalter die Herrschaftsübernahme männlicher Bastarde lange Zeit strittig 
war, blieben weibliche Bastarde grundsätzlich von der Erbfolge ausgeschlossen. Dieser er-

27	 Ibid., S. 43, 57, 62 f.
28	 Ibid., S. 39–67.
29	 George Roberts, The Life, Progresses and Rebellion of James Duke of Monmouth & to his 

Capture and Execution, London 1844.
30	 Fadi El Hage, Le maréchal de Berwick. Ou le destin d’un bâtard entre deux royaumes, in: Les 

Amis du vieux Saint-Germain 52 (2015), S. 82–94, hier S. 85. Das gilt für das jakobitische Exil all-
gemein. Vgl. Sonja Wimschulte, Die Jakobiten am Exil-Hof der Stuarts in Saint-Germain-en-
Laye 1688/89 bis 1712. Migration, Exilerfahrung und Sinnstiftung, Göttingen 2018 (Veröffent
lichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, 244).

31	 Jean-Pierre Bois, Maurice de Saxe, Paris 1992, S. 148–165, 268–272.
32	 Vgl. Fabrice Micallef, Le Bâtard royal. Henri d’Angloulême dans l’ombre des Valois (1551–

1589), Genf 2018 (Cahiers d’Humanisme et Renaissance, 149), S. 26 f.



Christian Mühling406

brechtlichen Ausgrenzung, die im Übrigen auch die ehelich geborenen Frauen des französi-
schen Herrscherhauses traf, trägt Christine Henzler Rechnung, wenn sie in Bezug auf die 
bâtardes des 15. Jahrhunderts von »Verleugnete[n] Töchter[n]« spricht33. Die mediävistische 
Forschung der letzten Jahre hat jedoch vielfach unterstrichen, dass Bastarde im Mittelalter kei-
neswegs in gleichem Maße sozial und rechtlich diskriminiert waren wie im 19. und frühen 
20.  Jahrhundert34. Außerdem widerspricht die Autorin ihrer Grundthese der Verleugnung 
selbst, indem sie anführt, dass Karl VII. eine seiner aus der Verbindung mit Agnès Sorel stam-
menden Töchter legitimierte und vorteilhaft verheiratete35.

Auch die Namensgebung der Bastarde und ihre heraldische Repräsentation sprechen für 
eine Integration in die königliche Familie. Die Valois gaben ihren unehelichen Kindern häufig 
den eigenen Familiennamen und später den Titel eines Herzogs oder einer Herzogin von An-
goulême. Dieser war eng mit der Geschichte ihrer Dynastie verbunden war, da Franz I. einer 
Seitenlinie entstammte, deren Mitglieder vor ihrer Thronbesteigung den Titel eines Herzogs 
von Angoulême trugen. Dieser Titel wurde von Heinrich II. an seinen unehelichen Sohn Henri 
und an seine uneheliche Tochter Diane verliehen. Nach dem kinderlosen Tod Henri d’An-
goulêmes ging er an Charles de Valois, der aus einer unehelichen Verbindung Karls IX. mit sei-
ner Mätresse Marie Touchet stammte, über. Einer ähnlichen Praxis folgten die Bourbonen, die 
die meisten ihrer unehelichen Nachkommen direkt mit dem Namen ihrer Dynastie versahen. 
Der jeweilige Titel wies auf die verwandtschaftlichen Beziehungen zum regierenden Herr-
scherhaus hin, ohne eine Erbberechtigung zu evozieren. Auf diese Weise wurden die unehe
lichen Kinder von Valois und Bourbonen symbolisch in die Herrscherfamilie integriert.

Die symbolische Aufnahme von Bastarden wurde in der französischen Königsfamilie genau-
so wie in weiten Teilen des europäischen Hochadels durch die heraldische Ausgestaltung ihrer 
Wappen sichergestellt, die gleichermaßen auf die Zugehörigkeit zur Ursprungsfamilie und ihre 
uneheliche Herkunft hindeutete. Dies geschah durch den sogenannten »Bastardfaden«36. Ein 
Vergleich der Wappen des Hauses Condé, einer Seitenlinie der französischen Königsfamilie, 
und der Bastarde der französischen Monarchen veranschaulicht dies. Während das Wappen der 
Familie Condé einen Faden von (heraldisch) rechts oben nach links unten gezogen aufweist, 
verläuft auf den Wappen eines unehelichen Sprösslings des Hauses Frankreich der Faden 
schräglinks (von heraldisch links oben nach rechts unten). Die legitimierten Nachkommen der 
Valois und Bourbonen kommunizierten so ihre Zugehörigkeit zur jeweiligen Dynastie. Durch 
die Anerkennung dieser Strategie durch ihr soziales Umfeld gelang es ihnen, weiteres symboli-

33	 Vgl. Christine Henzler, Die Frauen Karls VII. und Ludwigs XI. Rolle und Position der Köni-
ginnen und Mätressen am französischen Hof (1422–1483), Köln, Weimar, Wien 2012 (Beihefte 
zum Archiv für Kulturgeschichte, 71), S. 63–76.

34	 Vgl. Given-Wilson, Curteis, The Royal Bastards (wie Anm. 11), S. 54; Teillard-Lefebvre, 
Bâtard (wie Anm. 10), S. 170 f., hier S. 170; Widder, Konkubinen (wie Anm. 9), S. 420.

35	 Vgl. Henzler, Die Frauen (wie Anm. 33), S. 66.
36	 Furetière schreibt: »Les armes des bastards doivent être traversées de barre, filet ou traverse«. 

Furetière, Dictionnaire (wie Anm. 2), S. BAS. Der Bastardfaden geht dabei auf die Heraldik 
am burgundischen Hof zurück. Vgl. Given-Wilson, Curteis, The Royal Bastards (wie Anm. 
11), S. 51. Zur Heraldik unehelicher Kinder im Mittelalter vgl. immer noch T. R. Davies, The 
Glory of Being a Bastard?, in: The coats of arms 108 (1978), S. 94–101; Cecil Humphrey-Smith, 
(Hg.), Les combinaisons d’armoiries par les personnes privées. Les brisures de bâtardise, Can-
terbury 1995; und jetzt auch: Laurent Hablot, L’héraldique au service de l’histoire. Les armoi-
ries des bâtards à la fin du Moyen Âge, études de cas, in: Carole Avignon (Hg.), Bâtards et bâtar-
dises dans l’Europe médiévale et moderne, Rennes 2016 (Histoire), S. 257–277; ders., 
L’emblématique des bâtards princiers au XVe siècle, outil d’un nouveau pouvoir?, in: Éric Bous-
mar u. a. (Hg.), La bâtardise et l’exercice du pouvoir en Europe du XIIIe au début du XVIe sièc-
le (= Revue du Nord 31 (2015)), Lille 2015, S. 439–450.



Die Bastarde Frankreichs 407

sches Kapital in der höfischen Gesellschaft zu generieren. Für die Herrscherfamilie war die so-
ziale Integration der unehelichen Kinder eine Ressource, die sie politisch einzusetzen verstand.

In einem besonderen Ausnahmefall war bereits die Zeugung eines Bastards politisch vielver-
sprechend, da diese zwei Königshäuser miteinander vereinte. So nahm Heinrich II. eine unehe-
liche Tochter Jakobs IV. von Schottland zur Mätresse. Aus dieser Beziehung stammte Henri 
d’Angoulême, der bereits durch seine Geburt die Auld Alliance zwischen Valois und Stuarts 
bekräftigte37. Eine außereheliche Verbindung wurde auf diese Weise zu einer politischen Ver-
bindung nach Nordeuropa, während die offizielle Heirat mit Katharina von Medici die Bezie-
hungen nach Italien stärkte. Geopolitisch ergänzten sich außereheliche und eheliche Beziehun-
gen an dieser Stelle wechselseitig.

Jenseits eines solchen Ausnahmefalles fungierten Bastarde regelmäßig als Amtsinhaber im 
Dienste des Königtums. Außerdem stellten sie potenzielle Ehekandidaten und -kandidatinnen 
dar, die die jeweils herrschende Dynastie für ihre eigenen Interessen zu nutzen verstand. Diese 
politische Bedeutung der königlichen Bastarde wird dadurch unterstrichen, dass sie diese 
Funktion auch beim Dynastiewechsel von den Valois zu den Bourbonen bewahrten. Die au-
ßerehelichen Nachkommen der Valois waren sich nach dem Regierungsantritt der Bourbonen 
bewusst, selbst keine Chancen auf den Thron zu besitzen, und schlossen sich deshalb umge-
hend dem neuen König Heinrich IV. an38. Heinrich IV. erkannte seinerseits ihren politischen 
Nutzen und belohnte sie mit wichtigen Regierungsaufgaben. Damit unterstützten die Bastarde 
der letzten Valois den Herrschaftswechsel zu den Bourbonen. 

Während die Valois mit Diane d’Angoulême nur in einem einzigen Fall ein uneheliches Kind 
legitimierten, das als Frau nach salischem Recht ohnehin keinen Erbanspruch auf die Krone 
besaß, nahmen die Bourbonen verstärkt offizielle Legitimierungen vor39. Das war bereits bei 
mehreren der unehelichen Nachkommen Heinrichs IV. der Fall. Diese Tendenz setzte sich un-
ter seinen Nachfolgern fort.

Bastarde versahen häufig wichtige militärische Posten, die ihr politisches Gewicht für die 
Gesamtdynastie weiter unterstrichen40. Auch Ludwig XIII., der Nachfolger Heinrichs IV., er-
kannte ihre Dienste an und ernannte Charles d’Angoulême zum Generalleutnant der Arme-
en41. Nachkommen von Bastarden begründeten regelrechte Dynastien, die oft die militärischen 
Chargen ihrer Väter übertragen bekamen42. César de Bourbon, Herzog von Vendôme, ein une-
helicher Sohn Heinrichs IV. mit seiner Mätresse Gabrielle d’Estrées, wurde von der Regentin 
Anna von Österreich im Namen ihres minderjährigen Sohnes Ludwig XIV. zum surintendant 

37	 Micallef, Le Bâtard royal (wie Anm. 32), S. 38.
38	 Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 343.
39	 Ibid., S. 348.
40	 Bois, Maurice de Saxe (wie Anm. 31), S. 121–123; Guy Rowlands, The Dynastic State and the 

Army under Louis XIV. Royal Service and Private Interest. 1661–1701, Cambridge 2002, S. 343–
345.

41	 Vgl. de Belleval, Les bâtards (wie Anm. 6), S. 52 f.; Jacqueline Boucher, Angoulême, Charles 
de Valois, duc d’, in: Arlette Jouanna u. a. (Hg.), Histoire et Dictionnaire des guerres de religi-
on, Turin 1998, S. 657–659, hier S. 659.

42	 Zu denken ist bspw. an die militärischen Laufbahnen von drei Generationen des Hauses Vendô-
me, das sich auf den königlichen Bastard César de Vendôme zurückführen ließ. Vgl. hierzu die 
populärwissenschaftliche Arbeit von Jean-Paul Desprat, Les Bâtards d’Henri IV: L’épopée 
des Vendômes, Paris 2015, und die knappen Darlegungen bei: François Boltz, Vendôme, in: 
Bluche (Hg.), Dictionnaire (wie Anm. 10), S. 1573 f. Eine genauere Untersuchung anhand der 
Quellen steht immer noch aus. Eine solche liegt hingegen für das Amt des Großadmirals von 
Frankreich vor, das nach dem Tod des Grafen von Toulouse von dessen Sohn Louis Jean Marie 
de Penthièvre übernommen wurde und eine ähnliche Kontinuität aufweist. Vgl. Jean Duma, Les 
Bourbon-Penthièvre (1678–1793): une nébuleuse aristocratique au XVIIIe siècle, Paris 1995.



Christian Mühling408

général de la navigation ernannt43. Das höchste Marineamt fiel danach an seinen Sohn François 
de Vendôme, Herzog von Beaufort44, bevor mit Louis de Vermandois ein unehelicher Sohn 
Ludwigs XIV. zum Großadmiral von Frankreich ernannt wurde45. Nach Vermandois’ Tod ging 
dieses Amt an einen weiteren Bastard Ludwigs XIV. über, den Grafen Louis Alexandre von 
Toulouse46. Dieser wiederum vermachte es seinem Sohn Louis-Jean-Marie de Bourbon, Her-
zog von Penthièvre47. So lässt sich in der Marineführung über fast zwei Jahrhunderte von einem 
Amt königlicher Bastarde sprechen. Aber auch die illegitimen Söhne ausländischer Monarchen 
wie James Fitzjames, Herzog von Berwick48, oder Moritz von Sachsen nahmen wichtige militä-
rische Positionen in den Armeen des »Allerchristlichsten Königs« ein49.

Darüber hinaus wurde das politische Gewicht der Bastarde durch die Vergabe politischer 
Ämter verstärkt. Sie übernahmen die Gouvernements ganzer Provinzen. Diane d’Angoulême 
fungierte als Gouverneurin des Limousin und des Bourbonnais – ein Amt, das im Regelfall nicht 
von Frauen bekleidet werden konnte50. Häufiger waren Regierungsfunktionen männlicher Bas-
tarde. So fungierte Henri d’Angoulême als Gouverneur der Provence51 und Charles d’Angoulê-
me als Gouverneur der Auvergne52. César de Vendôme wurde zum Gouverneur der Bretagne 
ernannt53. Das Amt eines Gouverneurs der Provence wurde zunächst von César bekleidet und 
sukzessive von seinem Sohn Louis de Mercœur und seinem Enkel Louis Joseph de Vendôme 
übernommen54. Ludwig XIV. ernannte den Grafen von Toulouse nacheinander zum Gouver-
neur der Guyenne und der Bretagne, den Herzog von Maine zum Gouverneur des Languedoc55.

Häufig wurden Bastarde trotz der strengen Regeln des kanonischen Rechts von ihrer Fami-
lie für eine geistliche Laufbahn auserkoren. Das hatte den doppelten Effekt, neue Seitenlinien 
zu vermeiden und das Gewicht der Dynastie innerhalb der katholischen Kirche zu stärken. Ka-
tharina von Medici gewährte als Regentin dem illegitimen Sohn ihres verstorbenen Mannes, 
Henri d’Angoulême, die Einnahmen aus zahlreichen Kirchenpfründen und machte ihn zum 
Grand Prieur de France des Malteserordens56. Dieses Amt wurde auch in der Folge von Bastar-
den oder ihren Nachkommen bekleidet. Heinrich IV. setzte seinen unehelichen Sohn Alexand-
re de Vendôme als Grand Prieur ein. 1666 erhielt Alexandres Neffe Philippe de Vendôme die-
sen Posten zugesprochen57. Durch die Förderung einer geistlichen Karriere wurden Bastarde 

43	 Vgl. de Belleval, Les bâtards (wie Anm. 6), S. 235; Boltz, Vendôme (wie Anm. 42), S. 1574; 
Henri Vrignault, Légitimés de France de la Maison de Bourbon de 1594 à 1820, Paris 1965, 
S. 23 f.

44	 Boltz, Vendôme (wie Anm. 42), S. 1574.
45	 Lucien Bély, Vermandois, in: ders., (Hg.), Dictionnaire Louis XIV, Paris 2015, S. 1324 f., hier 

1324; Évelyne Lever, Vermandois, in: Bluche (Hg.), Dictionnaire (wie Anm. 10), S. 1578.
46	 Vgl. Jacques Bernot, Le comte de Toulouse 1678–1737. Amiral de France Gouverneur de Bre-

tagne, Paris 2012.
47	 Duma, Les Bourbon-Penthièvre (wie Anm. 42).
48	 El Hage, Le maréchal (wie Anm. 30).
49	 Bois, Maurice de Saxe (wie Anm. 31).
50	 Claude Lhote, Claude Troquet, Diane, Bâtarde du roi, princesse de la Renaissance, Paris 2013, 

S. 210–275.
51	 Micaleff, Le Bâtard (wie Anm. 32), S. 207–268.
52	 Vgl. Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 343.
53	 Vgl. ibid., S. 347.
54	 Vgl. Boltz, Vendôme (wie Anm. 42), S. 1574; Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 346 f.
55	 Vgl. Lucien Bély, Maine, Louis-Auguste de Bourbon, duc du (1670–1736), in: ders. (Hg.), Dic-

tionnaire (wie Anm. 45), S. 822–824, hier S. 823; ders., Toulouse, in: ibid., S. 1285–1287, hier 
S. 1285; Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 347.

56	 Micallef, Le Bâtard (wie Anm. 32), S. 317–322.
57	 Nach Henri d’Angoulême bekleideten Alexandre und Philippe de Vendôme nacheinander dieses 

Amt. Vgl. Boltz, Vendôme (wie Anm. 42), S. 1574; Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 346.



Die Bastarde Frankreichs 409

und ihre Nachkommen fortlaufend an das Herrscherhaus gebunden, liefen aber nicht Gefahr, 
eine eigene Dynastie zu gründen oder fortzusetzen, die der Hauptlinie der Valois oder der 
Bourbonen die Regentschaft streitig machen konnte58.

Andererseits dienten Bastarde im Gegensatz zu den ehelich geborenen Kindern als poten-
zielle Kandidaten und Kandidatinnen für Eheschlüsse mit mindermächtigen Vasallen und 
Klienten. So vermählte Heinrich II. seine uneheliche Tochter aus der Verbindung mit der Ita-
lienerin Filippa Duci, Diane d’Angoulême, mit Orazio Farnese, Herzog von Castro, einem 
französischen Klienten auf der Apenninen-Halbinsel. Auf diese Weise gelang es Heinrich II., 
die Verbindung zum Herzogtum Castro zu stärken. Die Beziehung war umso vielversprechen-
der, als Farnese der Enkel des regierenden Papstes, Pauls III. war59.

Durch ihre königliche Herkunft konnten die Bastarde trotz ihrer Unehelichkeit in die ersten 
Familien des französischen Hochadels einheiraten. Heinrich II. setzte in diesem Sinne seine 
Tochter Diane ein, indem er sie nach dem frühen Tod Orazio Farneses mit François de Mont-
morency, dem ältesten Sohn des Marschalls Anne de Montmorency vermählte und diesen so 
für seine Dienste gegenüber der Krone belohnte60. Das Klientelverhältnis wurde auf diese Wei-
se durch ein verwandtschaftliches verstärkt, ohne die legitimen Nachkommen als Ressource 
für eine solche Mesalliance zu verbrauchen. Genauso ging Heinrich IV. vor, als er Charles 
d’Angoulême, dem unehelichen Sohn Karls IX., Charlotte de Montmorency zur Frau gab, um 
so eine Verbindung zwischen seinen politischen Anhängern und dem nicht-legitimierten 
Nachwuchs der Vorgängerdynastie herzustellen61. Seinen eigenen unehelichen Sohn César de 
Vendôme verheiratete Heinrich IV. mit Françoise, der einzigen Tochter Herzog Philippe-Ema-
nuel de Mercœurs. Diese war nicht nur die reichste Erbin Frankreichs, sondern der König 
konnte mit dieser Eheverbindung auch dauerhaft einen Anführer der Liga an sich binden, der 
sich seiner Thronfolge lange Zeit widersetzt hatte62. Auch seine uneheliche Tochter Catherine 
Henriette de Vendôme wurde dem Sohn eines führenden Ligisten zur Frau gegeben, um die 
Thronfolge und den inneren Frieden im Königreich zu stabilisieren63. 

Während Bastarde bis Mitte des 17. Jahrhunderts vor allem Herzöge und ausländische Prin-
zen ehelichten, verheiratete Ludwig XIV. seine außerehelichen Kinder mit Prinzen von Geblüt 
und integrierte sie auf diese Weise noch besser in die königliche Familie. So heiratete Marie-An-
ne de Bourbon 1680 Louis Armand de Conti64, Louise-Françoise de Bourbon wurde 1685 mit 
Herzog Louis de Condé vermählt65 und Françoise-Marie de Bourbon 1692 mit Philippe d’Or-

58	 Micallef, Le Bâtard (wie Anm. 32), S. 27. Die Vergabe geistlicher Pfründen musste aber nicht 
immer mit Ehelosigkeit einhergehen, wie das Beispiel des Grafen Gaston de Verneuil, eines legi-
timierten Sohnes Heinrichs IV., belegt, der Titel und Einnahmen eines Bischofs von Metz bezog, 
aber als Laie 1668 Charlotte Séguier, die Tochter des Kanzlers Séguier, heiraten konnte. Vgl. 
François Bluche, Verneuil, in: ders. (Hg.), Dictionnaire (wie Anm. 10), S. 1578. Freilich waren 
Kinder aus einer solchen im Alter geschlossenen Ehe unwahrscheinlich.

59	 Lhote, Troquet, Diane (wie Anm. 50), S. 34–48. Die Verheiratung Diane d’Angoulêmes mit 
Orazio Farnese bot sich insbesondere deshalb an, als das Haus Farnese seinen Ursprung – wie 
eingangs beschrieben – unehelicher Herkunft verdankte und Unehelichkeit im Italien der 
Renaissance lange Zeit nachlässiger behandelt wurde als nördlich der Alpen.

60	 Ibid., S. 49–63.
61	 Vgl. François Bluche, Angoulême, in: ders. (Hg.), Dictionnaire (wie Anm. 10), S. 85.
62	 Vgl. Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 347.
63	 Henriette de Vendôme heiratete den Sohn des Ligisten Charles I. d’Elbeuf, Charles II. Vgl. 

Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 347.
64	 Vgl. Lucien Bély, Conti, Marie-Anne de Bourbon, princesse de Bourbon (1666–1739), in: ders., 

(Hg.), Dictionnaire (wie Anm. 45), S. 362–364, hier S. 362; Louis Trenard, Conti, in: Bluche 
(Hg.), Dictionnaire (wie Anm. 10), Paris 1990, S. 398 f., hier S. 399.

65	 Zur Biographie dieser bâtarde vgl. Jacques Bernot, Mademoiselle de Nantes, fille préférée de 
Louis IV, Paris 2004.



Christian Mühling410

léans, dem Neffen des Königs66. Auch Auguste Herzog von Maine verheiratete Ludwig XIV. 
1692 mit einer Prinzessin von Geblüt: Louise Bénédicte de Condé67. Sein jüngerer Bruder, der 
Herzog von Toulouse, konnte nach dem Ableben seines Vaters 1723 mit Marie-Victoire Sophie 
de Noailles zumindest die Tochter eines Herzogs und Pairs von Frankreich zur Frau nehmen68. 
Diese Beispiele belegen, dass die Vielzahl unehelicher Kinder ein Mittel dynastischer Zukunfts-
planung darstellte. Sicher kann hier nur bedingt von einer bewussten Zielsetzung gesprochen 
werden. Wohl aber waren die Bastarde eine Ressource, der man sich, wenn erst einmal vorhan-
den, auch bewusst bediente. Bis zur Regierung Ludwigs XIV. kann von einem kontinuierlichen 
politischen Bedeutungszuwachs der Bastarde gesprochen werden, der in der Gesellschaft je-
doch zunehmend von theologischen und rechtlichen Bedenken gegenüber unehelichen Nach-
kommen konterkariert wurde. Diese Bedenken fußten auf einer langen Tradition, die bis in die 
Antike zurückreichte.

3. Die Stellung von Ehe und Bastarden im Katholizismus

Menschliche Sexualität galt bereits den Kirchenvätern als sündig. Ihrer Ansicht nach war der 
Zölibat die idealerweise anzustrebende sexuelle Lebensform für alle Christenmenschen. Au-
gustin von Hippo erklärte jedoch die Ehe in Anbetracht der menschlichen Unvollkommen-
heit im Vergleich zur sexuellen Unzucht als kleineres Übel69. Zentrale Grundlage dafür war 
das erste Buch Mose, in dem es hieß: »Gott segnete sie und sprach: Vermehret Euch und füllt 
die Erde70«. Innerhalb dieser christlichen Sexuallehre war der Beischlaf aber streng reglemen-
tiert. Nach katholischer Lehrmeinung galt nur derjenige Sex als legitim, bei dem der männli-
che Samen ausschließlich innerhalb der Ehe zum Zweck der Fortpflanzung direkt in den Mut-
terschoß gelangte71. Was denn genau unter einer Ehe zu verstehen sei, wurde erst im Jahr 1139 
dogmatisch auf dem II. Laterankonzil definiert, das die Ehe zu einem Sakrament erklärte72. 

Diese theologischen Lehrsätze wurden im Spätmittelalter auch ins Kirchenrecht übertragen. 
Das kanonische Recht erklärte im »Decretum gratiani«, der gemeinsame Wille der Ehepartner 

66	 Vgl. Jean-Christian Petitfils, Le Régent, Paris 2013 [Nachdruck von 1986], S. 46–69.
67	 Vgl. Jean-Luc Gourdin, La Duchesse du Maine: Louise-Bénédicte de Bourbon, princesse de 

Condé, Paris 1999.
68	 Vgl. Bély, Toulouse (wie Anm. 55), S. 1286 f.; Vrignault, Légitimés (wie Anm. 43), S. 31, 43.
69	 Given-Wilson, Curteis, The Royal Bastards (wie Anm. 11), S. 37; Jean-Marie Salamito, 

Christianisierung und Neuordnung des gesellschaftlichen Lebens, in: Charles Piétri, Luce 
Piétri (Hg.), Das Entstehen der einen Christenheit (250–430), Freiburg, Basel, Wien 1996 (Die 
Geschichte des Christentums, 2), S. 768–815, hier S. 805 f., 809.

70	 Benedixitque illis Deus, & ait: Crescite, & multiplicamini, & replete terram. Biblia sacra vulgatae 
editionis Sixti V et Clementis VIII Pont. Max. autoritate recognita: Editio nova, notis chronolo-
gicis et historiciis illustrata. Una cum sacra chronologia, atque geographia, hg. von Claude Lan-
celot, Paris, Antonius Vitré, 1662, Gen. 1,28 = S. 2.

71	 Vgl. Marc Venard, Christentum und Moral, in: ders. (Hg.), Das Zeitalter der Vernunft 
(1620/30–1750), Freiburg, Basel, Wien 1998 (Die Geschichte des Christentums, 9), S. 987–1030, 
hier 1014–1016. Nuanciert wurde diese Ansicht allenfalls durch probabilistische und laxistische 
Positionen der katholischen Moraltheologie der Frühen Neuzeit, die aber nicht an der grundle-
genden Lehrnorm, sondern lediglich an ihrer Umsetzung etwas änderte. Vgl. Pierre Hurteau, 
Catholic Moral Discourse on Male Sodomy and Masturbation in the Seventeenth and Eigh-
teenth Centuries, in: Journal of the History of Sexuality 4 (1993), S. 1–26.

72	 Eos autem qui religiositatis speciem simulantes […] legitimarum damnant foedera nuptiarum, 
tamquam haereticos ab ecclesia Die pellimus et damnamus, et per potestates exteras coerceri 
praecipimus. II. Laterankonzil, Canon 23, in: Dekrete der ökumenischen Konzilien, hg. von 
Josef Wohlmuth, Bd. 2, Paderborn u. a. 2000, S. 195–203, hier S. 202. Vgl. darüber hinaus: 
Given-Wilson, Curteis, The Royal Bastards (wie Anm. 11), S. 38.



Die Bastarde Frankreichs 411

zur Heirat sei Basis der christlichen Ehe73. Die »Decretalis Gregorij Papae IX« präzisierten 
später, dass ein kirchliches Aufgebot und die öffentliche Einsegnung für das Eingehen einer le-
gitimen Ehe notwendig seien74. Das Konzil von Trient bestätigte diese Entscheidung75. Kinder, 
die einem Ehebruch entstammten, genossen eine weniger privilegierte Position als Kinder, die 
durch einen Eheschluss hätten theoretisch legitimiert werden können76.

Die soziale Praxis sah bis dahin ganz anders aus. Weit verbreitet war in den niederen Ständen 
der Eheschluss durch Vollzug und die anschließende Geburt von Kindern77. Konkubinat und 
Ehe waren bis weit ins 16. Jahrhundert lebenspraktisch partielle Synonyme78. Die Grenze zwi-
schen legitimen und illegitimen Kindern war dementsprechend fließend. Noch im Hochmittel-
alter war die uneheliche Herkunft eines Kindes auch im Hochadel kein Ausschlusskriterium 
für die Thronfolge. Bastarde konnten gar ohne größere Widerstände ehelichen Kindern vorge-
zogen werden. Das Beispiel von Wilhelm dem Eroberer beweist dies eindrücklich, denn seinen 
Zeitgenossen war er vor allem als Guillaume le Bâtard bekannt79. 

Während des Spätmittelalters setzte sich allerdings die reguläre kirchliche Trauung mehr und 
mehr durch. Die Aufwertung der Ehe und die Verurteilung des Ehebruchs erreichten auf dem 
Konzil von Trient einen Höhepunkt. Außerehelicher Verkehr wurde fortan mit Exkommuni-
kation bestraft. Die Rückkehr zu eheloser Keuschheit oder dem eigenen kirchlich angetrauten 
Ehepartner sollte jedoch zur Wiederaufnahme in die Gemeinschaft der Gläubigen führen80. 
Auf diese Weise wurde der außereheliche Geschlechtsverkehr zu einer schweren Sünde erklärt, 
deren Bestrafung aber durch Änderung des eigenen Lebenswandels wieder aufgehoben werden 
konnte. Die kirchliche Sanktionierung erwies sich damit im Vergleich zu anderen Sittlichkeits-
delikten wie der Sodomie als überaus konziliant81. Dafür spricht wohl auch das häufige und 
oftmals notorische Auftreten außerehelichen heterosexuellen Geschlechtsverkehrs, zu dessen 
natürlichen Folgen vielfach die Geburt unehelicher Kinder gehörte.

73	 Corpus iuris canonici […], hg. von Giovanni Paolo Lancellotti, Antonio Naldi, Lyon, Barbier, 
Girin, 1661, Decretum Gratiani, C. 27, q. 2.

74	 Vgl. ibid., Decretalis Gregorij Papae IX, Lib. 4, tit. 3 c.
75	 Concilium Tridentinum, in: Dekrete der Ökumenischen Konzilien, hg. von Josef Wohlmuth, 

Paderborn, München, Wien 2002, Bd. 3, S. 657–799, hier 754–759.
76	 Hahn, Illegitime Kinder (wie Anm. 21), S. 207 f.
77	 Vgl. Ehmer, Unehelichkeit (wie Anm. 13), Sp. 940–947, hier Sp. 941.
78	 Vgl. ibid., Sp. 941.
79	 Vgl. Given-Wilson, Curteis, The Royal Bastards (wie Anm. 11), S. 42.
80	 Grave peccatum est, homines solutos concubinas habere, gravissimum vero et in huius magni 

sacramenti singularem contemptum admissum, uxoratos quoque in hoc damnationis statu vive-
re, ac audere, eas quandoque domi, etiam cum uxoribus, alere et retinere. Quare ut huic tanto 
malo sancta synodus opportunis remediis provideat, statuit, huiusmodi concubinarios, tam solu-
tos quam uxoratos, cuiscumque status, dignitatis et conditionis existant, si, postquam ab ordina-
rio, etiam ex officio, ter admoniti ea de re fuerint, concubinas non eiecerint, seque ab earum 
consuetudine non seiunxerint, excommunicatione feriendos esse, a qua non absolvantur, donec 
re ipsa admonitioni factae paruerint. Konzil von Trient, Sessio 24, Caput 8, in: Dekrete der öku-
menischen Konzilien, hg. von Josef Wohlmuth, Bd.  3, Paderborn, München, Wien 2000, 
S. 758 f.

81	 Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit, Frankfurt a. Main 
202014, S. 100 f.; Wolfgang Schmale, Geschichte der Männlichkeit in Europa (1450–2000), Köln, 
Weimar, Wien 2003, S. 218.



Christian Mühling412

4. Die Fundamentalgesetze des Königreichs

Ungeachtet der Häufigkeit außerehelicher Gemeinschaften hatte sich bereits seit dem Spätmit-
telalter im Hochadel die reguläre Eheschließung – vor allem aus erbrechtlichen Erwägungen – 
vollständig durchgesetzt82. In Frankreich hatten sich darüber hinaus mit den sogenannten »lois 
fondamentales du Royaume« Grundsätze für die Erbfolgeregelung herausgebildet, die durch 
die Tradition überliefert und allgemein anerkannt waren. Zu diesen unumstößlichen Regeln 
zählten die Erblichkeit der Krone, die Primogenitur, d. h. das Erbrecht des Erstgeborenen und 
der Ausschluss von Frauen aus der Thronfolge gemäß der »Lex Salica«83. Die Nichtverfügbar-
keit der Krone verbot jegliche Änderungen der Thronfolgeregelung durch den Monarchen 
oder andere Autoritäten84. Die Regel der Permanenz bestimmte, dass auch ohne Krönung der 
neue König direkt auf den alten folgte, getreu der Devise: »Le Roy est mort, vive le Roy!«85. 
Gemäß diesem Hausgesetz Frankreichs war die Thronfolge von legitimierten Kindern theore-
tisch nicht ausgeschlossen86. Die katholische Kirchenreform und die französische Tradition 
hatten allerdings seit dem Spätmittelalter ein Klima geschaffen, in dem legitimierte Kinder zu-
nehmend mit den eigentlichen Bastarden gleichgesetzt wurden. Uneheliche Kinder konnten 
nicht mehr widerstandslos auf dem Thron platziert werden.

Der von Kirche und Rechtswesen getragene Prozess der Sozialdisziplinierung87 wirkte auch 
auf das Königtum zurück. Normativ sollte sich die Zeugungsfähigkeit des Königs im Verlauf 
der Frühen Neuzeit zunehmend auf seine kirchlich angetraute Gemahlin konzentrieren. Es 
kristallisierte sich immer stärker ein Widerspruch zwischen der Sakralität des »Allerchristli-

82	 Vgl. Schmugge, Kirche (wie Anm. 5), S. 20.
83	 De terra autem Salica nulla in muliere hereditas est, sed ad virilem sexum, qui fratres fuerint, tota 

terra pertineat. Pactus legis Salicae, Caput 59, § 6, in: Leges Nationum Germanicarvm, hg. von 
Karl August Eckhardt, Hannover 1962 (Monumenta Germaniae Historica, 4.1), S. 223. Auch 
wenn das Salische Recht als Privatrecht konzipiert war, so wurde es von französischen Juristen 
der Frühen Neuzeit als Grundgesetz des Königsreiches ausgelegt. Vgl. Bernard Barbiche, Les 
institutions de la monarchie française à l’époque moderne (XVIe–XVIIIe siècle), Paris 2012, 
S. 28–30; Francis Garrisson, Lois fondamentales, in: Lucien Bely (Hg.), Dictionnaire de l’An-
cien Régime. Royaume de France XVIe–XVIIIe siècle, Paris 32010, S.753–757, hier 753 f.; Denis 
Richet, La France moderne: L’Esprit des institutions Paris 1973, S. 49.

84	 Vgl. Garrisson, Lois fondamentales (wie Anm. 83), S. 754; Richet, La France (wie Anm. 83), 
S. 47.

85	 Garrisson, Lois fondamentales (wie Anm. 83), S. 754 f.; Richet, La France (wie Anm. 83), 
S. 47.

86	 Saguez-Lovisi, Les lois fondamentales (wie Anm. 8), S. 33–36, zeichnet in teleologischer und 
daher problematischer Sichtweise den grundsätzlichen Ausschluss unehelicher Nachkommen 
seit dem Spätmittelalter nach. Konsens war lediglich der konsequente Ausschluss illegitimen 
Nachwuchses in Frankreich. La bastardise exclut de toute succession en France, heißt es in: Le 
Dictionnaire de l’Académie françoise (wie Anm. 2), S. 88. Vgl. hierzu: Barbiche, Les institu-
tions (wie Anm. 83), S. 30. 

87	 Merry E. Wiesner-Hanks, Sexual Identity and Other Aspects of »Modern« Sexuality. New 
Chronologies, Same Old Problems?, in: Spector Scott, Helmut Puff, Dagmar Herzog (Hg.), 
After the History of Sexuality. German Genealogies with and beyond Foucault, New York, Ox-
ford 2012, S. 31–41, hier S. 36, betont, dass die Sozialdisziplinierung auf weiten Strecken eine 
Disziplinierung der Sexualität gewesen sei. Diese Beobachtung lässt sich auch im Frankreich des 
Ancien Régime übertragen. Mit zahlreichen Fallbeispielen vgl. etwa Marcel Bernos, La sexua-
lité et les confesseurs à l’époque moderne, in: Revue de l’histoire des religions 209 (1992), S. 413–
426; Arlette Farge, Michel Foucault, Le désordre des familles. Lettres de cachet des Archives 
de la Bastille au XVIIIe siècle, Paris 1982; Angela Taeger, Intime Machtverhältnisse. Moralstraf-
recht und administrative Kontrolle der Sexualität im ausgehenden Ancien Régime, München 
1999 (Ancien Régime, Aufklärung und Revolution, 31).



Die Bastarde Frankreichs 413

chen Königs« und dem »allerunchristlichsten« Lebenswandel seiner Majestät heraus. König-
liche Libido und königliches Gewissen waren in Konflikt geraten. Programmatisch betitelt 
Georges Couton deshalb seine Studie zur Mätressenwirtschaft Ludwigs XIV. mit »La chair et 
l’âme. Louis XIV entre ses maîtresses et Bossuet«88. Jacques-Bénigne Bossuet, Bischof von 
Condom und später Meaux, war einer der bekanntesten katholischen Prediger seiner Zeit, 
der – obwohl er einer streng royalistischen Staatslehre anhing oder gerade deswegen89 – oft ge-
gen den Lebenswandel seines Königs predigte90. 

Das soll nicht heißen, Ludwig XIV. wäre nicht seinen ehelichen Pflichten nachgekommen. 
Seit er 1660 die Infantin Maria-Theresia von Spanien geheiratet hatte, suchte der König jede 
Nacht nach dem coucher das Bett seiner Gemahlin auf91. Ein Umstand, der ihn aber nicht davon 
abhielt, in ebensolcher Regelmäßigkeit täglich eine oder mehrere seiner offiziellen und inoffizi-
ellen Mätressen zu besuchen. Ein ausgeprägter Geschlechtstrieb und die Fruchtbarkeit des 
Monarchen galten als Beweise von Männlichkeit und Regierungsstärke92. Die beiden wichtigs-
ten außerehelichen Beziehungen unterhielt der König zu Françoise-Athénaïs de Rochechouart 
de Mortemart, Marquise de Montespan, und Françoise d’Aubigné, der späteren Marquise de 
Maintenon. Die Marquise Montespan gebar dem König acht Kinder, von denen er sechs legiti-
mieren ließ. Die mittelose und sehr fromme Madame d’Aubigné war mit der Erziehung dieser 
Kinder beauftragt93. In dieser Position arbeitete sie bald am Sturz der Marquise de Montespan, 
wirkte als geistliche Beraterin auf das Gewissen ihres Königs ein und wurde schließlich selbst 
zu seiner Mätresse, die er nach dem Tod Königin Maria-Theresias im Jahr 1683 heimlich in 
morganatischer Ehe zur Frau nahm94. 

Der König konnte sich diese Ehe vom dynastischem Standpunkt aus leisten, denn Maria-
Theresia hatte ihm sechs Kinder geboren – darunter den Grand Dauphin, der wiederum mit 
drei Söhnen, den Herzögen von Burgund, Anjou und Berry gesegnet wurde. Die Thron-
folge erschien also gesichert. Nach dem Aussterben der spanischen Habsburger erkannte 
Ludwig XIV. seinen zweitgeborenen Enkelsohn Herzog Philipp von Anjou als König Phil-
ipp V. von Spanien an, in der Hoffnung, nicht den Zorn der Seemächte durch eine direkte Ver-
einigung Frankreichs mit Spanien heraufzubeschwören95. England und die Generalstaaten 

88	 Couton, La chair (wie Anm. 10).
89	 Vgl. Lothar Schilling, Bossuet, die Bibel und der »Absolutismus«, in: Andreas Pečar, Kai 

Trampedach (Hg.), Die Bibel als politisches Argument. Voraussetzungen und Folgen biblizis-
tischer Herrschaftslegitimation in der Vormoderne, Berlin 2007 (Historische Zeitschrift. Bei-
heft, 43), S. 349–370.

90	 »L’adultère de David a été plus puni que son meurtre.« Jacques-Bénigne Bossuet, Pensées chré-
tiennes et morales, in: ders., Œuvres oratoires, hg. von J. Lebarq, Bd. 6, Lille, Paris 1896, S. 497–
551, hier S. 546. Mit dem Beispiel des biblischen Königs David lieferte Bossuet eine direkte Ver-
gleichsfolie zu Ludwig XIV. Diesen moralischen Rigorismus findet man auch in seinen Predigten 
vor dem Hof. Vgl. hierzu mit zahlreichen Quellenbeispielen: Couton, La chair (wie Anm. 10).

91	 Vgl. Simone Bertière, Les femmes du Roi-Soleil. Les reines de France au temps des Bourbons, 
Paris 1998, S. 77.

92	 Katherine Crawford, The Sexual Culture of the French Renaissance, Cambridge 2010, S. 195–
240.

93	 Vgl. Bertière, Les femmes (wie Anm. 91), S. 248–275; Veronica Buckley, Madame de Main-
tenon. The Secret Wife of Louis XIV, London 2008, S. 131–141.

94	 Vgl. Bertière, Les femmes (wie Anm. 91), S. 336–341; Mark Bryant, Partner, Matriarch, and 
Minister: Mme de Maintenon of France, Clandestine Consort, 1680–1715, in: Clarissa Campbell 
Orr (Hg.), Queenship in Europe 1660–1815, Cambridge 2004, S.77–106; Buckley, Madame 
(wie Anm. 93), S. 228–250.

95	 Die Interpretation von Mark A. Thomson, Louis XIV and the Origins of the War of the Spa-
nish Succession, in: Ragnhild Hatton, John S. Bromley (Hg.), William III. and Louis XIV, 
Liverpool 1986, S. 140–161, hier insbes. S. 160, dass Ludwig XIV. nicht mit den kriegerischen 



Christian Mühling414

waren aber mit dieser Lösung nicht zufrieden zu stellen. Zu groß war die Furcht vor einer 
franko-spanischen Universalmonarchie96. Im Frieden von Utrecht verpflichteten die Alliier-
ten die Bourbonen zum Bruch der lois fondamentales du Royaume, indem sie den franzö-
sischen Familienzweig nötigten, auf seine Erbrechte in Spanien zu verzichten und den spa-
nischen Familienzweig zwangen, einen Verzicht auf seine Erbrechte in Frankreich zu 
unterschreiben97. Als die Herzöge von Berry und Orléans mit der Kutsche zum parlement 
fahren wollten, war die Pariser Bevölkerung derart erbost, dass es nur militärisch möglich 
war, ihnen Eingang zu verschaffen. Das parlement von Paris verweigerte zunächst, den Ver-
zicht der Prinzen als Bruch der lois fondamentales du Royaume zu registrieren. Die Pariser 
Bevölkerung und die Pariser Magistraten verteidigten auf diese Weise unnachgiebig das gel-
tende Recht – auch nach 13 Jahren horrender Kriegskontributionen, Seuchen und Hungers-
nöten98. Nur mit erheblichem Nachdruck konnte der König am 15. März 1713 den Verzicht 
der Prinzen auf die spanische Krone durchsetzen99.

Unterdessen hatte eine Kette von Unfällen und Krankheiten das Geschlecht der Bourbo-
nen stark dezimiert. Der Grand Dauphin starb 1711 an den Pocken. 1712 grassierte in Frank-
reich eine Epidemie, der auch der Herzog von Burgund und sein ältester Sohn, der Herzog 
von Bretagne, zum Opfer fielen. Olivier Chaline hat in diesem Zusammenhang in Analogie 
zum deutschen Dreikaiserjahr vom »Année des quatre Dauphins« gesprochen100. Der einzige 
legitime Erbe außerhalb Spaniens war nun der drittgeborene Sohn des Herzogs von Bur-
gund, der spätere Ludwig XV. – ein kränkliches, zweijähriges Kind. Nächster Prinz in der 
Erbfolge wäre nach dessen Tod nun Herzog Charles von Berry geworden, der dritte Sohn 
des Grand Dauphin. Charles von Berry aber starb schon im Mai 1714 an den Folgen eines 
Jagdunfalls. Wäre nun der kleine Dauphin Ludwig gestorben, wäre die Thronfolge an den 
ungeliebten Neffen Ludwigs XIV., Herzog Philipp II. von Orléans oder an die Herzöge von 
Condé gefallen. Dies galt es für den greisen König zu verhindern. Doch wollte er erneuten 
Krieg mit England und den Vereinigten Provinzen vermeiden, konnte dies nur auf dem Weg 

Handlungen begonnen hätte, um die Bereitschaft seiner Armee herzustellen, ist quellenmäßig 
nicht ausreichend belegt. Vielmehr ließe sich seine defensive Haltung auch damit erklären, 
dass er auf die Kompromissbereitschaft der anderen europäischen Mächte, insbesondere Eng-
lands und der Vereinigten Provinzen, hoffte. Diese Hypothese bedürfte aber noch genauerer 
Überprüfung.

96	 Steven Pincus, The English Debate over Universal Monarchy, in: John Robertson (Hg.), A 
Union for Empire, Cambridge 1995, S. 37–62, zeichnet die Debatte über die Universalmonar-
chie nur bis zum Ende der Regentschaft Wilhelms III. nach. Die hier skizzierten Muster erlebten 
während des Spanischen Erbfolgekrieges in England und Europa umso größere Virulenz, als 
eine Vereinigung Frankreichs und Spaniens in greifbare Nähe zu rücken schien. Vgl. die knap-
pen, immer noch aktuellen Ausführungen bei: Franz Bosbach, Monarchia Universalis. Ein po-
litischer Leitbegriff der frühen Neuzeit, Göttingen 1988 (Schriftenreihe der Historischen Kom-
mission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 32), S. 107–121; sowie ergänzend: 
Christian Mühling, Die europäische Debatte über den Religionskrieg (1679–1714). Konfessio-
nelle Memoria und internationale Politik im Zeitalter Ludwigs XIV., Göttingen 2018 (Veröffent-
lichungen des Instituts für europäische Geschichte, 250), S. 479–484.

97	 Der Artikel VI. besiegelt den Verzicht auf eine dynastische Vereinigung Spaniens und Frank-
reichs. Treaty of Peace and Friendship between France and Great Britain, signed at Utrecht, 11 
April 1713, in: Clive Parry (Hg.), Consolidated Treaty Series, Bd. 27, Dobbs Ferry, NY 1969, 
S. 475–501, hier S. 482–483. 

98	 Der Verzicht fand am 15. März 1713 vor dem parlement von Paris statt. Vgl. Lucien Bely, 
Espions et ambassadeurs au temps de Louis XIV, Paris 1990, S. 515 f.; ders., Renonciations, in: 
ders. (Hg.), Dictionnaire de l’Ancien Régime (wie Anm. 83), S. 1078 f., hier S. 1079.

99	 Vgl. Bély, Espions (wie Anm. 98), S. 515 f.; ders., Renonciations (wie Anm. 98), S. 1079.
100	Vgl. Olivier Chaline, L’année des quatre dauphins, Paris 2009.



Die Bastarde Frankreichs 415

einer Gesetzesänderung geschehen, die wiederum einen Bruch der lois fondamentales du 
Royaume bedeutet hätte. 

Ludwig entschloss sich unter dem Einfluss Madame de Maintenons, die Bastarde der Mar-
quise de Montespan in die Thronfolge aufzunehmen101. Madame de Maintenon behandelte als 
ehemalige Gouvernante die Kinder ihrer Rivalin wie ihre eigenen. Ein besonders inniges Ver-
hältnis hatte sie zu Herzog Louis Auguste von Maine102. Er rückte zusammen mit seinem jün-
geren Bruder Graf Louis Alexandre von Toulouse in die Thronfolge auf. 

5. Das Edikt vom Juli 1714

Die Aufnahme der beiden Bastarde in die Thronfolge stellte den höchsten Macht- und Prestige
gewinn unehelicher Nachkommen der französischen Krone dar. Sie war bereits Gegenstand 
der klassischen Ludwig-Biografien von John B. Wolf und François Bluche103. Die Quellenbele-
ge beider Darstellungen sind jedoch dünn und nicht einwandfrei überprüfbar, sodass im Fol-
genden für die Fragestellung dieses Artikels noch einmal das Edikt vom Juli 1714 genauer 
betrachtet werden soll.

Das Edikt beginnt mit der Einleitung Louis par la grace de Dieu. Roy de France et de Na-
varre A Tous present et a Venir Salut104. Schon in dieser traditionellen Einleitungsformel findet 
sich wie in allen königlichen Edikten ein Verweis auf die Zukunftsperspektive, die einem jeden 
königlichen Edikt innewohnte. A Venir ist ein archaisches Synonym für futur, das im heutigen 
Französisch als zusammengesetztes avenir in Gebrauch ist. Mit dieser Einleitung beanspruchte 
das Edikt in Bezug auf die Bastarde bleibende Geltung.

Nach der Einleitung verweist der König auf seine väterliche Liebe gegenüber seinen 1673 le-
gitimierten unehelichen Söhnen, dem Herzog von Maine und dem Grafen von Toulouse. Weil 
sie sich in der Vergangenheit der höchsten Ämter und Aufgaben würdig erwiesen hätten, ver-
spricht Ludwig XIV. ihnen den ihrer hohen Geburt schuldigen Rang zukommen zu lassen105. 
Er erinnerte an seine Lettres patentes aus dem Jahr 1694106, die ihnen die Präeminenz vor allen 
Prinzen mit ausländischen Souveränitätsrechten zusicherten, sofern diese nicht zur königli-
chen Familie gehörten107. Den Bastarden kam damit schon 1694 im Zeremoniell des Hofes von 
Versailles ein höherer Rang als dem gesamten französischen Hochadel zu, sofern er sich nicht 
im Mannesstamm auf ein Mitglied des Hauses Capet zurückführen ließ. Ludwig erinnerte dar-
über hinaus daran, dass auch die von ihm ausgestellten Brevets aus dem Jahr 1711 dem Herzog 
von Maine und dem Grafen von Toulouse einen Rang direkt hinter den Prinzen von Geblüt zu-
kommen ließen108. 

101	Vgl. Louis Rouvroy de Saint-Simon, Mémoires (Bibliothèque de la Pléiade, 95), hg. von Gonza-
gue Truc, Bd. 4, Paris 1953, S. 12, 379, 860 f., 1070.

102	Vgl. Elisabeth Charlotte von Orléans an Luise von der Pfalz, Saint-Cloud 17. Oktober 1717, in: 
Elisabeth Charlotte von Orléans, , Briefe aus den Jahren 1676–1722, hg. von Wilhelm Ludwig 
Holland, Bd. 3, Hildesheim, Zürich, New York 1988 [Nachdruck von 1874], S. 102–105, hier 
S. 104; Saint-Simon, Mémoires (wie Anm. 101), Bd. 4, S. 379.

103	Vgl. die rudimentären Ausführungen bei John B Wolf, Louis XIV, New York 1968, S. 614, 
sowie ausführlicher die Darstellung von François Bluche, Louis XIV, Paris 1986, S. 872 f.

104	Edit de Louis XIV (wie Anm. 14).
105	Vgl. ibid.
106	Vgl. Lettres patentes accordant aux fils naturels légitimés de Louis XIV le premier rang après les 

princes du sang, mai 1694 [Archives Nationales de France, K 543A], fol. 30.
107	Edit de Louis XIV (wie Anm. 14). Prinzen mit ausländischen Souveränitätsrechten waren die Her-

zöge von Guise, Longueville, Nevers, Nemours, Bouillon, die Fürsten von Monaco und Rohan.
108	Vgl. ibid.



Christian Mühling416

Er rechtfertigt sein Edikt mit der Staatsräson109. Obwohl das königliche Haus gegenwärtig 
aus einer Vielzahl von Prinzen von Geblüt bestehe, gebe es allen Grund zu hoffen, dass Gott 
weiterhin seinen Segen über Frankreich ausgieße. Die Krone möge noch Jahrhundertelang er-
halten bleiben. Dennoch ermahne den König eine weise Voraussicht, aus Liebe zur Ruhe des 
Königreiches einem möglichen Aufruhr vorzubeugen, der entstehen könnte, wenn alle Prinzen 
von Geblüt ausstürben. Dies würde den französischen Hochadel in Fraktionen spalten, die sich 
aus Ehrgeiz um die höchste Autorität im Königreich mit Waffengewalt stritten110. Ludwig XIV. 
bewegte also die Angst vor einem Bürgerkrieg zur Änderung der Erbfolge. 

Aus diesem Grunde ernannte er den Herzog von Maine, den Grafen von Toulouse und deren 
legitime Nachkommen für erbberechtigt, sollten die Prinzen von Geblüt aussterben. Damit 
wurden zwei Bastarde Ludwigs XIV. in die offizielle Erbfolge des Hauses Frankreichs nach 
den Prinzen von Geblüt aufgenommen. Für deren Nachkommen sei aber eine legitime Ehe Be-
dingung sine qua non111, d. h. die Erbfolge eines legitimierten Bastards der Bastarde wird in Zu-
kunft ausgeschlossen und für nichtig erklärt. Dabei werden ausdrücklich das Salische Gesetz 
und die Primogenitur respektiert. Mit dem dreimaligen Verweis a perpetuité machte der König 
deutlich, dass diese Regelung für die Ewigkeit gelten sollte112.

Darüber hinaus räumte Ludwig XIV. dem Herzog von Maine und dem Grafen von Toulouse 
die zeremoniellen Ehrenrechte ein113, die einem Prinzen von Geblüt zustanden, und sorgte so 
auch für deren symbolische Aufnahme in die königliche Familie. Abschließend ordnete der 
König die Lesung dieses Edikts im parlement von Paris an, damit es, wie in seiner Abschluss-
formel angekündigt, zu allen Zeiten Gültigkeit beanspruchen könne114.

6. Zeitgenössische Reaktionen auf das Edikt vom Juli 1714

Bereits im Edikt selbst kamen Zweifel an der königlichen Entscheidung auf. Der Ausschluss 
des unehelichen Nachwuchses der legitimierten Bastarde von der Erbfolge widersprach der 
Anerkennung ihres eigenen Anspruches auf den französischen Thron. Dieser Widerspruch 
zeugt davon, dass der König, der selbst tief in der Tradition des französischen Königtums und 
im Geist der katholischen Reform verankert war115, sich der Problematik seiner Entscheidung 
bewusst gewesen sein musste. Auch die Zeitgenossen Ludwigs XIV. waren von dieser Vorstel-

109	En pourvoyant […] a ce que Nous croyons estre du bien et de l’auantage de notre Estat. Edit de 
Louis XIV (wie Anm. 14).

110	Et quoique par le grand nombre de Princes du Sang dont la Maison Royale est presentement com-
posée Il y ait tout sujet d’esperer que Dieu continuant d’y repandre sa benediction La Couronne 
y demeurera pendant vne longue suite de siecles, Une sage prevoyance exige neantmoins de notre 
amour pour la tranquilité de notre Royaume, que nous prevenirons les malheurs et les troubles 
qui pourroient y arriver si tous les Princes de notre maison Royale venoient a manquer. Ce qui 
faisoit naistre des divisions entre les grandes Seigneurs du Royaume et donneroit lieu a l’ambition 
pour s’assurer la souveraine authorité par le sort des armes. Ibid.

111	Nous engage d’assurer a notre Royaume, des successeurs qui soient déjà fortement attachez par 
leur naissance, Et de designer ceux qui cette Couronne devra estre devoluë dans les temps a venir, 
s’il arrivoit qu’il ne restât pas un seul Prince legitime du sang et de la maison de Bourbon pour 
porter la Couronne de France Nous croyons qu’en ce cas l’honneur de succeder seroit dès a nos En-
fans legitmez Et a leurs enfans et descendans masles nez en legitime mariage, tant que leurs li-
gnez subsisteront, comme estant issus de Nous. Ibid.

112	Ibid.
113	Vgl. ibid.
114	Vgl. ibid.
115	Zur Religiosität des Königs vgl. Alexandre Maral, Le Roi-Soleil et Dieu: Essai sur la religion de 

Louis XIV, Courtabœuf 2012.



Die Bastarde Frankreichs 417

lungswelt geprägt. Die Gültigkeit seines Erlasses sollte dementsprechend den Tod Ludwigs 
XIV. nicht lange überdauern. 

In seinem Testament hatte der greise König den Herzog von Maine als Befehlshaber der 
Leibgarde und Mitglied des Regentschaftsrates ernannt und seinen Neffen Herzog Philipp II. 
von Orléans lediglich als Vorsitzenden des Regentschaftsrates für seinen minderjährigen Uren-
kel, den späteren Ludwig XV., eingesetzt, ohne ihm dabei größere Machtbefugnisse zu gewäh-
ren116. Es entbrannte eine öffentliche Debatte zwischen den Anhängern der Prinzen von Ge-
blüt und den legitimierten Bastarden Ludwigs XIV.117. Widerstand gegen die Teilhabe eines 
unehelichen Kindes an der Herrschaft und – schlimmer noch – dessen mögliche Thronfolge be-
stand auch auf Seiten der Magistratur, die auf die Einhaltung der lois fondamentales du Royau-
me pochte. Die politische Öffentlichkeit debattierte die neue Erbfolgeregelung als Bruch 
derselben, Beschmutzung des Hauses Frankreich und Verletzung der guten Sitten118. Die 
katholische Reform hatte bewirkt, dass ein Wilhelm der Bastard als König oder auch nur Re-
gent um 1700 nicht mehr denkbar war. Dieser Widerstand spielte dem Herzog von Orléans in 
die Hände. Kurzerhand ließ er das Testament des Königs kassieren und stellte den Herzog von 
Maine politisch kalt, indem er ihn seiner Posten enthob und selbst die Regierungsgeschäfte 
übernahm119. 

Ludwigs XIV. Edikt vom Juli 1714 kann in einer ganz bestimmten historischen und familiä-
ren Situation als letzter Versuch betrachtet werden, uneheliche Kinder zur dynastischen Zu-
kunftsplanung zu benutzen. Er scheiterte am Widerstand der politischen Öffentlichkeit und 
seiner eigenen Familie, sodass der Regent Philipp II. von Orléans schon 1717 – nur zwei Jahre 
nach dem Tod Ludwigs XIV. – das Edikt vom Juli 1714 widerrufen lassen konnte120. Die Ewig-
keit dauerte also knapp drei Jahre. 

Ludwig XV. hatte aus diesem Zwischenspiel gelernt und legitimierte seine unehelichen Kin-
der nicht mehr121. Zwar stattete er sie finanziell genauso großzügig aus, wie es seine Vorfahren 

116	Ce conseil de régence sera composé du duc d’Orléans, chef du Conseil, du duc de Bourbon, quand 
il aura vingt-quatre ans accomplis, du duc du Maine, du comte de Toulouse, du chancelier de 
France, du chef du conseil royal, des maréchaux de Villeroi, de Villars, d’Uxelles, de Tallart et 
d’Harcourt, des quatre secrétaire d’état, du contrôleur général des finances. Testament de Louis 
XIV, in: de Castro, Les bâtards (wie Anm. 6), S. 542.

117	Steinberg, Une tâche (wie Anm. 9), S. 374.
118	L’habilité après eux à la couronne, quel nom donner devant Dieu à une telle récompense d’une 

naissance tellement impure, que, jusqu’à ces bâtards, les hommes, en pas un pays, n’ont voulu la 
connaître, ni l’admettre à rien de ce qui a trait au nom, à l’état et à la société des hommes, sans 
s’être jamais relâchés sur ce point, dans les pays même où l’indulgence est la plus grande à l’égard 
des autres bâtards? Et devant les hommes, y peut-on dissimule l’attentat direct à la couronne, le 
mépris de la nation entière dont le droit est foulé aux pieds, l’insulte au premier chef à tous les 
princes du sang, enfin le crime de lèse-majesté dans sa plus vaste et sa plus criminelle étendue? 
Saint-Simon, Mémoires (wie Anm. 101), Bd. 4, S. 359 f. Leur rang égale à celui des princes du 
sang avoit coûté au Roi le renversement de toutes les règles et les droits, et celui des lois du royau-
me les plus anciennes, les plus saintes, les plus fondamentales, les plus intactes. Ibid., S. 1067. Zur 
Haltung Saint-Simons vgl. Emmanuel Le Roy Ladurie, Saint-Simon et le système de la cour, 
Paris 1997, S. 45–57.

119	Vgl. Saint-Simon, Mémoires (wie Anm. 101), Bd. 5, Paris 1953, S. 25.
120	Vgl. Dégradation des bâtards, Paris juillet 1717, in: de Castro (wie Anm. 6), S. 543.
121	Louis-Aimé de Bourbon erhielt als einziges der unehelichen Kinder Ludwigs XV. den Familien-

namen seines Vaters, ohne aber selbst je offiziell anerkannt zu werden. Das Kind wurde für eine 
geistliche Laufbahn auserkoren und damit die Möglichkeit der Vererbung des Familiennamens 
verhindert. Vgl. Michel Antoine, Le dur métier de roi. Études sur la civilisation politique de la 
France d’Ancien Régime, Paris 1986 (Histoires), S. 295 f., 299 f.



Christian Mühling418

getan hatten, hielt sie aber ansonsten von allen politischen Ämtern fern122. Sie konnten nicht 
länger Mittel dynastischer Zukunftsplanung sein. Das Edikt vom Juli 1714 stellte gleichsam 
den Höhe- und Wendepunkt der Einbindung königlicher Bastarde in die dynastische Herr-
schaft im Ancien Régime dar. Die gesellschaftliche Marginalisierung unehelicher Kinder, wie 
sie Ludwig XV. betrieb, sollte in der europäischen société des princes bis in die Gegenwart an-
dauern.

7. Fazit

Die französischen Könige der Frühen Neuzeit zeugten eine große Zahl außerehelicher Nach-
kommen. Bastarde waren ein Produkt fürstlichen Geschlechtstriebes und daher Ausfluss kö-
niglichen Blutes123, dem in unterschiedlicher Intensität von unterschiedlichsten politischen Ak-
teuren auch dynastisch-politische Bedeutung zugesprochen wurde. Diese Bedeutung gilt es im 
Einzelfall zu prüfen und zu historisieren, um historischen Wandel in den Beziehungen von 
Bastarden, Königen und gesellschaftlichen Normen nachzeichnen zu können.

In der Ständegesellschaft kam königlichen Bastarden eine gehobene Stellung zu, die in Rela-
tion zu ihren Vätern stand. Während sie im Mittelalter problemlos die Herrschaft ihres Vaters 
übernehmen konnten und teilweise in direkter Konkurrenz zu ehelich geborenen Kindern 
standen, ist zu Beginn der Frühen Neuzeit eine Zurückdrängung der unehelichen Nachkom-
men aus der Erbfolge zu beobachten. In Frankreich und überall in Europa schloss die theolo-
gische und rechtliche Normbildung Bastarde zunehmend auch offiziell von der Erbfolge aus.

Parallel und trotz dieser allgemeinen Entwicklung nahm die politische Bedeutung königli-
cher Bastarde in Frankreich bis in das frühe 18.  Jahrhundert kontinuierlich zu. Uneheliche 
Kinder des Königshauses nahmen Schlüsselpositionen in Armee, Marine, Kirche und Verwal-
tung ein. Valois und Bourbonen nutzten sie zunehmend heiratspolitisch und banden so in- und 
ausländische Klienten fester an die französische Krone. Die Bourbonen schließlich integrierten 
die Bastarde durch Heirat sogar in die legitimen Zweige ihrer eigenen Familie. Es waren zuletzt 
die dynastische Krise der Jahre 1711 bis 1714 und die starke persönliche Machtposition Lud-
wigs XIV., die es dem König erlaubten, die Bastarde als eine Ressource dynastischer Zukunfts-
planung anzusehen und entsprechend zu verwenden. So gelang es ihm in einer ganz bestimm-
ten historischen Situation, seinen unehelichen Nachkommen politische Schlüsselpositionen zu 
verschaffen und sie letzten Endes sogar in die dynastische Erbfolge aufzunehmen, wo andern-
orts längst die weitgehende politische Ausschaltung von Bastarden stattgefunden hatte. 

Doch bereits kurz nach seinem Tod wurden diese Regelungen rückgängig gemacht. Ohne 
die Protektion ihres Vaters hatten die unehelichen Kinder des Königshauses dem Diskurs zu-
nehmender gesellschaftlicher Ächtung nur noch wenig entgegenzusetzen. Königliche Bastarde 
führten in Frankreich fortan ein gesellschaftliches Nischendasein und rückten im späteren 18. 
und im 19. Jahrhundert nie mehr in die politischen Schlüsselstellungen auf, die sie zuvor beses-
sen hatten. Frankreich folgte nun der allgemeinen Tendenz europäischer Fürstenhäuser im Um-
gang mit dem außerehelich geborenen Nachwuchs.

122	Vgl. Gerber, Bastards (wie Anm. 8), S. 88; Antoine, Le dur métier (wie Anm. 121), S. 292–313. 
Die Populärdarstellung von Valynseele, Brun, Les Bâtards (wie Anm. 6), kommt zu demsel-
ben Ergebnis, ist wegen fehlender Belege und ihrer narrativen Darstellung aber wissenschaftlich 
unbrauchbar.

123	Vgl. Foucault, Der Wille (wie Anm. 81), S. 122.



Atelier

LA RÉCEPTION DE »MEIN KAMPF« EN FRANCE

Journée d’étude organisée par l’Institut historique allemand  
et le LabEx Tepsis (EHESS) le 23 avril 2018

Études réunies par Nicolas Patin et David Gallo

David Gallo – Nicolas Patin

»MEIN KAMPF« EN FRANCE

Trajectoires d’un livre et d’un débat

»Mein Kampf«, l’ouvrage d’Adolf Hitler, occupe en France une place paradoxale. Objet de 
débats nombreux, récurrents et souvent violents, il est en réalité peu connu, que ce soit dans son 
contenu ou son statut juridique. Il n’est pas rare que des prises de position affirmées se fondent 
sur des approximations, assénant, notamment, que l’ouvrage est interdit en France. On prête 
souvent au livre une aura malfaisante qui lui permettrait de »contaminer« les lecteurs, sans réel-
lement penser ce qui se joue, intellectuellement, dans l’appropriation d’un texte écrit il y a 
maintenant presque un siècle.

Le dernier débat d’ampleur date de 2015. En France, les éditions Fayard ont rassemblé de-
puis 2011, une équipe d’historiennes et d’historiens qui travaillent à une édition scientifique du 
livre, fondée sur une nouvelle traduction1. C’est cette initiative qui a été au cœur des critiques et 
des questionnements il y a maintenant cinq ans. Dans le sillage d’un article de Laurent Lemire2 
dans »Livres Hebdo« le 18 septembre et surtout d’un billet de l’homme politique Jean-Luc Mé-
lenchon sur son blog (»L’ère du peuple«) le 22 octobre3, s’allume un débat de grande ampleur 
sur l’opportunité de cette publication en français de l’ouvrage d’Adolf Hitler, »Mein Kampf«. 

1	 L’équipe a profondément été modifiée en 2015 et compte aujourd’hui plus d’une dizaine de cher-
cheuses et chercheurs. L’édition critique, sous la direction de Florent Brayard, était prévue pour 
le premier semestre 2020. Ce travail comprend une nouvelle traduction intégrale de l’ouvrage 
d’Adolf Hitler, un appareil de notes conséquent, et des introductions qui accompagnent chaque 
chapitre. Les deux auteurs de la présente introduction ont participé aux deux équipes, depuis 
2011.

2	 Laurent Lemire, »Mein Kampf, un pataquès français«, Livres Hebdo, no 1054, 18 septembre 
2015, p. 22–25. 

3	 Jean-Luc Mélenchon, »Pas ›Mein Kampf‹ quand il y a déjà Le Pen!«, dans: L’ère du peuple, jeu-



David Gallo – Nicolas Patin420

Le livre tombe dans le domaine public en Allemagne le 1er janvier 2016; une équipe d’historiens 
prépare déjà depuis longtemps, outre-rhin, une édition scientifique de référence; enfin, plu-
sieurs publications de livres controversés ont déjà échauffé les esprits, notamment »Le dossier 
Rebatet«, préfacé par Pascal Ory4. 

Jean-Luc Mélenchon, qui lance un »Non! Pas ›Mein Kampf‹ quand il y a déjà Le Pen!«, en 
faisant référence à la dirigeante du parti d’extrême droite, déclenche une discussion passionnée, 
qui ricoche dans plusieurs journaux d’envergure nationale: les historiens Johann Chapoutot et 
Christian Ingrao interviennent dans un numéro de »Libération« dont un dossier est consacré à 
la question5; Annette Wieviorka, Roger Cukierman du Conseil représentatif des institutions 
juives de France (CRIF) et Benjamin Stora débattent du sujet sur France Inter le 29 octobre…6 
Les discussions se raniment quelque peu au moment de la publication allemande le 1er janvier 
20167. On impose, pour paraphraser le sociologue Patrick Champagne, l’événement média-
tique8. Quelques semaines plus tard, la question rentre en sommeil. 

Cette courte description sous forme d’anecdote révèle des éléments sur la présence du livre 
d’Adolf Hitler en France. Si des dizaines d’historiens et d’historiennes, de journalistes, de re-
présentants du monde politique ou associatif ont été prêts à prendre la parole sur le sujet, beau-
coup n’ont lu le livre que par fragments et la plupart ignore où va – encore aujourd’hui – l’argent 
de l’édition qu’ils pourraient acheter dans la plus grande légalité en France, celle des Nouvelles 
Éditions Latines. Les positionnements et rodomontades sont donc parfois fondés sur une mé-
connaissance, sur une peur symbolique et un tabou, celui d’un livre dont, au fond, on ne sait pas 
grand chose.

Il n’existe, en effet, que très peu de recherches précises sur le sujet en langue française. An-
toine Vitkine, grâce à son documentaire et son livre, a été un précurseur sur la question, avec 
les armes d’un journaliste historique à la méthode impeccable9. Sa somme laisse pourtant – et 
comment pourrait-il en être autrement? – de nombreuses zones d’ombre. Pour quelles raisons 

di 22 octobre 2015. URL: https://melenchon.fr/2015/10/22/non-pas-mein-kampf-quand-il-y-
a-deja-le-pen/ (consulté le 3 mars 2020).

4	 Lucien Rebatet, Le dossier Rebatet, édition établie et annotée par Bénédicte Vergez-Chai-
gnon, préface de Pascal Ory, Paris 2015. Lucien Rebatet est un collaborationniste français, 
membre de l’Action française puis de »Je suis partout«, revue d’extrême droite. La publication 
de ses œuvres, en 2015, a suscité un débat. Voir Gilles Heuré, »Les décombres: fallait-il repu-
blier l’ouvrage de Lucien Rebatet?«, dans: Télérama, 10 novembre 2015.

5	 Philippe Douroux, »Johann Chapoutot: Cette focalisation sur ›Mein Kampf‹ a l’inconvénient 
d’encourager une lecture hitléro-centriste du nazisme«, dans: Libération.fr, 26  octobre 2015; 
Christian Ingrao, »›Mein Kampf‹: un historien répond à Mélenchon«, dans: Libération.fr, 25 oc-
tobre 2015.

6	 Le Grand Rendez-Vous: »Mein Kampf, une publication à haut risque?«, France Inter, 29 octobre 
2015, https://www.franceinter.fr/emissions/le-nouveau-rendez-vous/le-nouveau-rendez-vous-
29-octobre-2015 (consulté le 3 mars 2020).

7	 Christian Hartmann, Thomas Vordermayer, Othmar Plöckinger, Roman Töppel (dir.), 
Hitler, Mein Kampf. Eine kritische Edition, publ. par le Institut für Zeitgeschichte München-
Berlin, 2 vols, Munich 2016.

8	 Patrick Champagne, La double dépendance: sur le journalisme, Paris 2016, p. 48. L’un des ré-
dacteurs de cette introduction participe d’ailleurs à la construction médiatique de ce débat, en es-
sayant de répondre aux nombreuses sollicitations. Nicolas Patin, »Publier l’impubliable. Pu-
blier ›Mein Kampf‹ n’est pas un acte transgressif«, La Croix, 6 novembre 2015; id., »Tribune. 
Réédition de ›Mein Kampf‹: ›Il faut désacraliser un texte que le régime nazi a érigé en mythe‹«, 
France TV Info, 8 janvier 2016; id., »Rééditer ›Mein Kampf‹ en français. ›Indispensable‹, selon 
cet historien bordelais«, dans: Sud Ouest, 8 janvier 2016.

9	 Antoine Vitkine, »Mein Kampf, c’était écrit«, documentaire, 55  minutes, 2008; id., Mein 
Kampf, histoire d’un livre, Paris, 2013.



»Mein Kampf« en France 421

Fernand Sorlot décide-t-il de publier une traduction intégrale française de »Mein Kampf« 
en 1934? Quel est le rôle de la Ligue internationale contre l’antisémitisme (LICA, l’ancêtre de 
la LICRA  – Ligue internationale contre le racisme et l’antisémitisme) dans ce processus10? 
Pourquoi Hitler intente-t-il un procès à Sorlot? Qui a lu le livre en France? À combien d’exem-
plaires a-t-il été vendu? Pourquoi un nouveau procès s’ouvre-t-il en 1979, pour accoler à l’édi-
tion Sorlot un avertissement historique? Comment est diffusé le texte aujourd’hui et dans 
quelles sphères politiques? Comment est-il utilisé dans un cadre pédagogique? Toutes ces 
questions n’ont pas encore de réponses rigoureuses. Et c’est donc l’objectif de ce dossier que 
d’éclairer, avec le plus de précision possible, les enjeux de la trajectoire du texte en France et de 
sa réception.

Adolf Hitler écrit les deux volumes de son livre entre 1924 et 1926. D’abord habité par l’en-
vie de poser par écrit son plaidoyer pour son procès, il transforme rapidement ces quelques 
pages en un projet de plus grande envergure11: il veut dans le même temps réaffirmer son pou-
voir sur le mouvement nazi, le NSDAP, depuis la prison de Landsberg, mais aussi, à plus long 
terme, construire sa stature de génie politique, en ajoutant à ses compétences oratoires déjà re-
connues la »grande œuvre« du génie politique12. Le résultat, pour toute personne qui a lu le 
texte, est loin d’être au rendez-vous, tant le texte est obscur, répétitif, circulaire, d’un certain 
point de vue car revenant incessamment sur les mêmes thématiques. On s’est cependant trop 
souvent servi de ces maladresses et lourdeurs pour minorer le texte, et ainsi s’économiser une 
réelle analyse. Hitler a construit un objet composite, qui mélange allègrement »roman d’ap-
prentissage«13 (Bildungsroman) autobiographique et essai politique, un livre en tension, qui se 
veut un programme, tout en n’étant jamais suffisamment concret pour fournir un répertoire 
d’action. Si le premier volume est tout entier consacré à peindre les traumatismes de l’Alle-
magne à travers le parcours d’un seul homme – Hitler lui-même –, le second volume, rédigé et 
dicté entre 1925 et 1926, est plus théorique. Il tient d’une exposition grandiloquente de la 
»conception du monde« de Hitler (Weltanschauung)14. Tout cela ne fait du livre ni la »bible« du 
mouvement nazi15, ni un condensé de tout ce qu’il faudrait connaître pour comprendre la doc-
trine hitlérienne. C’est un texte circonstanciel, une sorte de pause écrite de Hitler au sein de 
l’exercice continu de son pouvoir d’orateur. »Mein Kampf«, réuni en un seul volume en 193016, 
commence sa carrière, dans toutes ses ambiguïtés.

A-t-il été un succès de librairie? Beaucoup de gens l’ont-ils lu? Othmar Plöckinger dans 
son article, dépeint la trajectoire et la réception allemande du texte, étape préalable et essentielle 
pour comprendre son transfert dans le contexte français. Celui qui est aujourd’hui le spécia-

10	 Emmanuel Debono, Aux origines de l’antiracisme. La Lica 1927–1940, Paris 2012, p. 120–123.
11	 Sur le détail de la genèse du texte, voir Othmar Plöckinger, Geschichte eines Buches: Adolf 

Hitlers »Mein Kampf«, 2e édition révisée, Munich 2011, p. 165–202.
12	 Wolfram Pyta, Hitler. Der Künstler als Politiker und Feldherr. Eine Herrschaftsanalyse, Mu-

nich 2015, notamment le chapitre 8: »Genese und Funktion von ›Mein Kampf‹«.
13	 Neil Gregor, »Mein Kampf« lesen, 70 Jahre später, dans: Aus Politik und Zeitgeschichte, 

65 (2015), no 43–45, octobre 2015, p. 3–9, p. 6.
14	 Voir, notamment, le numéro thématique dirigé par Guillaume Dreyfus et Georges Bensoussan: 

»Les racines intellectuelles de Mein Kampf«, Revue d’histoire de la Shoah, n°208, mars 2018. 
Également Barbara Zehnpfennig, Hitlers Mein Kampf. Eine Interpretation, Paderborn, 32006.

15	 Pour cette analogie voir les exemples donnés par les auteurs de ce dossier: Othmar Plöckinger 
fait référence au philologue Viktor Klemperer (voir p. 427 dans ce volume); Frédéric Sallée cite 
dans son article deux auteurs-voyageurs (voir p. 447; 457); David Lefranc nous oriente vers un 
article du »Petit Parisien« paru en 1934 à l’occasion de la publication française de »Mein Kampf« 
aux Nouvelles Éditions Latines (voir p. 466).

16	 Antoine Vitkine, Mein Kampf, histoire d’un livre, Paris 2013, p. 30; Plöckinger, Geschichte 
eines Buches (voir n. 11), p. 181–184.



David Gallo – Nicolas Patin422

liste, à l’échelle internationale, de la genèse et de la réception du texte17, tord le cou à un certain 
nombre d’évidences répétées à n’en plus finir: la première, et peut-être plus importante de 
toute, est de souligner que si le texte n’a pas été un immense succès de librairie avant 1930, il a, 
en revanche, été lu, et lu avec attention par une multitude d’acteurs. Ce sont d’abord les mili-
tants les plus proches du parti qui l’ont analysé, pour en chanter les louanges, ou au contraire, 
le critiquer. Plus on s’éloignait dans l’espace politique vers la gauche, plus le texte, en revanche, 
n’était que superficiellement critiqué, sans que les auteurs prennent le temps de se pencher sur 
la réalité des arguments. Quelques éléments caractérisaient déjà la réception du texte: son carac-
tère parcellaire, beaucoup d’auteurs ne traitant que de tel ou tel aspect, sans prendre en compte 
l’entièreté de la démonstration; encore plus visible, l’absence de réaction ou le peu de réactions 
face au contenu antisémite, qui n’attirait pas de remarques, ce qui dit beaucoup de l’atmosphère 
de l’époque. Après 1933 et la prise du pouvoir par les nazis, la place du texte change énormé-
ment: loin de l’idée que le pouvoir nazi force chaque Allemand à lire le texte, en réalité, il attire 
à plusieurs reprises, de manière autonome, l’intérêt des lecteurs, et souvent, en période de crise: 
en 1933, pour savoir, finalement, de quoi le nouveau régime sera fait; et en 1938–1939, pour, 
d’une certaine manière, éclairer les stratégies politiques et militaires à l’œuvre. Le peuple alle-
mand lisait donc »Mein Kampf«; les élites intellectuelles également. C’est après 1945 que le 
mythe d’un »best-seller que personne n’avait lu« se développa, comme pour disculper les Alle-
mands de leur adhésion au national-socialisme. Telle est la trajectoire du côté allemand que 
donne à lire Othmar Plöckinger dans son article.

Chez les Français, le texte n’attend pas la traduction pour être lu. Cette première réception se 
fait dans différents types d’espaces sociaux et politiques, même s’il ne faut pas exagérer l’impor-
tance accordée en France au mouvement national-socialiste18. Un certain nombre de passeurs 
qui circulent entre la France et l’Allemagne l’ont évidemment lu (au moins en partie) et analysé. 
Les premiers sont les voyageurs français en Allemagne, étudié par Frédéric Sallée19. Bien évi-
demment, ces voyageurs des années 1925–1933 ne font pas le déplacement en Allemagne uni-
quement pour s’approprier le texte ou même pour comprendre le mouvement nazi, qui, 
jusqu’en 1930, reste très marginal. Quand on s’intéresse au NSDAP, il existe par ailleurs 
d’autres textes, disponibles en français, et plus facile d’accès. Pour autant, une première récep-
tion se fait, précoce, chez des auteurs comme l’historien Pierre Renouvin ou le germaniste Jean-
Edouard Spenlé, qui réinsèrent tous deux le livre dans l’histoire longue de l’Allemagne, qu’ils 
connaissent bien. C’est à partir de 1930 et les premières grandes victoires nazies aux élec-
tions que le texte connaît une première vague d’intérêt: dans un contexte où Hitler est encore 
peu connu en tant qu’homme, y compris en Allemagne, et inaccessible pour des observateurs 
français, le livre fonctionne comme un succédané qui permet de comprendre ce politicien et son 
mouvement. Mais c’est avec la prise du pouvoir de 1933 que le livre s’installe, si l’on peut dire 
dans les caractéristiques de la réception des années 1930: le nouveau régime cherche à maîtriser 
la lecture qui est faite du texte par des interviews multiples, tandis que côté français, la percep-
tion du texte s’appauvrit, pour être réduit à son double caractère de potentiel programme de 
politique extérieure – et de potentiel programme anti-français.

17	 Othmar Plöckinger, Geschichte eines Buches (voir n. 11); id., Quellen und Dokumente zur 
Geschichte von »Mein Kampf« 1924–1945, Stuttgart 2016.

18	 Voir Eva Zimmermann, Zum frühen Bild des Nationalsozialismus in der französischen Tages-
presse, in: Michel Grunewald, Olivier Dard, Uwe Puschner (dir.), Confrontations au natio-
nal-socialisme en Europe francophone et germanophone 1919–1949, vol. 1: Introduction géné-
rale – Savoirs et opinions publiques, Francfort-sur-le-Main et al. 2017, p. 171–188, ici p. 181.

19	 Voir le livre de l’auteur consacré à cette question: Frédéric Sallée, Sur les chemins de terre 
brune. Voyages dans l’Allemagne nazie 1933–1939, Paris 2017.



»Mein Kampf« en France 423

Claus W. Schäfer étudie, quant à lui, la lecture du texte par André François-Poncet20, am-
bassadeur de France à Berlin de septembre 1931 à 1938. François-Poncet, comme beaucoup 
d’observateurs liés au monde germanique et bons connaisseurs de sa culture, a du mal à com-
prendre la nouveauté du nazisme, et tend à réinsérer le nazisme dans l’expression d’un prussia-
nisme. Mais plus important que ce relatif aveuglement, c’est l’usage même que François-Poncet 
fait de »Mein Kampf« qui est paradigmatique d’une certaine lecture, en Allemagne et en France: 
le texte, pourrait-on dire, est un texte a posteriori. On ne le lit que pour éclairer la politique quo-
tidienne de l’État hitlérien, et on l’enferme donc dans une question simple: Hitler va-t-il faire ce 
qu’il a couché sur le papier en 1925, ou a-t-il changé? De ce fait, la lecture est souvent centrée, là 
encore, sur un seul aspect du texte de Hitler: sa nature de programme de politique extérieure. À 
chaque nouvelle crise diplomatique, François-Poncet et d’autres se plongent ainsi, sporadique-
ment, dans le bréviaire, pour y chercher un potentiel programme nazi.

Ces deux exemples de réception francophone d’un texte en langue allemande illustrent déjà 
les effets de fragmentation du texte à mesure qu’il est reçu et lu dans le contexte français. Mais 
c’est avec l’année 1934 et l’édition du texte intégral en français par Fernand Sorlot aux Nou-
velles Éditions Latines que commence une trajectoire encore plus complexe, et spécifique au 
cas français : une trajectoire judiciaire. En effet, la France est le seul pays où Hitler intente un 
procès retentissant pour faire interdire la traduction intégrale de son texte21. Il craint que ses to-
nitruantes déclarations anti-françaises ne viennent gâcher son »offensive pacifiste« de début de 
règne. De ce fait, il utilise une stratégie judiciaire fondée sur le droit d’auteur. C’est tout l’inté-
rêt de l’article de David Lefranc, avocat spécialiste du droit d’auteur22, qui dévoile, pour la 
première fois23, la généalogie complexe du texte français et les motivations réelles de Fernand 
Sorlot, jusque-là demeurées derrière un voile d’ambiguïté. Il montre également la stratégie 
consciente et assumée du »Führer« lors du procès, à travers l’analyse précise et minutieuse de la 
dynamique de celui-ci.

À partir de cette interdiction, que Sorlot contourne par ailleurs jusqu’en 1940, le texte éclate, 
si l’on veut, en des dizaines d’éditions parcellaires – plus d’une quarantaine24 – qui comportent, 
malgré leur multiplicité, un point commun: on ne lit plus »Mein Kampf« durant ces années-là, et 
particulièrement dans les années 1938–1939 où la guerre menace de manière tangible, que comme 
un oracle: que va faire Hitler? Est-il toujours l’homme de 1925? Que dit »Mein Kampf« sur les 
objectifs de politique étrangère, et la haine anti-française qu’il contient est-elle toujours d’actua-
lité? Comme en Allemagne, le contenu antisémite est à peine relevé; le caractère biographique du 
livre intéresse peu25. C’est la hantise de la guerre que l’on cherche à rassurer à travers ce livre. Les 

20	 Voir le livre de l’auteur consacré à l’ambassadeur: Claus W. Schäfer, André François-Poncet als 
Botschafter in Berlin (1931–1938), Munich 2004 (Pariser Historische Studien 64).

21	 Antoine Vitkine, Mein Kampf (voir n. 16), p. 143–147.
22	 David Lefranc, La renommée en droit privé, Issy-les-Moulineaux 2004.
23	 Antoine Vitkine soulève l’hypothèse que Sorlot poursuivait peut-être, en publiant le livre, un 

double objectif: alerter sur le contenu anti-français, faire circuler le contenu antisémite. Mais il 
en reste au stade des conjectures: »La démarche de cet homme d’extrême droite […] n’est pas 
sans ambiguïté à l’égard de l’idéologie nazie elle-même: il n’est pas certain que Sorlot ait publié 
»Mein Kampf« uniquement pour dénoncer l’hitlérisme«. Voir Vitkine, Mein Kampf (voir n. 16), 
p. 135–141, la citation p. 140.

24	 Sur cette question, voir Josselin Bordat, Les métamorphoses de »Mein Kampf« d’Adolf Hitler 
en France (1934–1939), DEA sous la direction de Philippe Braud, Institut d’études politiques de 
Paris, Paris 2003.

25	 Pour plus de détails sur cette réception du texte dans les années 1934–1939, voir: Nicolas Patin, 
»Mein Kampf«. Trajectoires d’un objet fantasmatique. Allemagne-France 1925–1945, in: 
Grunewald, Dard, Puschner, Confrontations au national-socialisme (voir n.  18), vol.  1, 
p. 153–169.

http://www.lextenso-editions.fr/ouvrages/document/8923


David Gallo – Nicolas Patin424

événements de 1940 se chargeront de confirmer ces peurs, et de faire disparaître le livre des étals, 
les nazis mettant en application dans la France occupée l’interdiction faite en 1934.

Le livre disparaît alors, et nous ne disposons pas de recherches sur sa trajectoire dans les an-
nées de l’après-guerre et des années 1960. Cette enquête reste à faire. En revanche, Emmanuel 
Debono éclaire, lui aussi pour la première fois, la dynamique du procès de 1979, essentiel dans 
notre réception contemporaine du texte. En effet, à la faveur d’un quasi non-événement – le 
client d’une librairie remarque la présence de »Mein Kampf« dans les rayonnages d’un magasin 
de Thionville – la LICRA, qui avait grandement contribué, quarante ans auparavant, à attirer 
l’attention sur la dangerosité du texte, intente un procès aux éditions Sorlot. L’idée de l’organi-
sation antiraciste est moins de faire interdire le texte, que de contraindre les Nouvelles Éditions 
Latines à adjoindre au texte un avertissement, reprenant les conclusions du procès de Nurem-
berg et prévenant ainsi le lecteur de la dangerosité du texte en l’instruisant des effets réels qu’a 
eu ce pamphlet antisémite.

Le procès est le lieu d’un véritable affrontement idéologique entre les éditions Sorlot et la 
LICRA, affrontement qui ne sera pas tranché par le tribunal, mais simplement arbitré, car il 
touche à la question de la liberté d’expression, notamment26. La réception du texte a changé: 
dans les années 1930, les yeux des lecteurs étaient rivés sur le contenu anti-français; dans cette 
fin des années 1970, ils le sont sur le contenu antisémite. Le procès montre la construction de 
nombreux arguments que l’on a pu retrouver, inchangés, dans le débat de 2015: faut-il considé-
rer que les lecteurs sont suffisamment peu informés pour que le contenu antisémite ne leur 
saute pas aux yeux? Qui doit avertir de quoi? Faut-il répandre le texte, pour en montrer toute 
l’horreur, ou au contraire, en réduire la diffusion? Quelle est la responsabilité de l’éditeur dans 
les propos de cet auteur si particulier? Quelle est la place de l’historien – en l’occurrence ici, 
René Rémond et Léon Poliakov – dans l’expertise historique sur le texte? Emmanuel Debono 
éclaire avec précision la dynamique des procès de 1978–1980. On retrouve dans le cas français 
l’utilisation analogue soulignée par Othmar Plöckinger dans celui des procès de Nuremberg: si 
en 1945–1946, on utilise »Mein Kampf« comme pièce à conviction pour montrer l’intention de 
détruire l’Union soviétique, en 1979 en France, l’ »avertissement au lecteur« donne au texte une 
importance majeure dans la genèse du processus de destruction des Juifs d’Europe27. Ce faisant, 
il contribue à hypertrophier les effets d’un livre contre lequel il désire lutter.

On le voit, ce dossier est loin d’être un panorama complet de la trajectoire du texte en France. 
Il apporte, pour la première fois, un éclairage précis sur des moments essentiels à la compréhen-
sion de la réception française du texte d’Adolf Hitler, comme le procès de 1934 ou celui de 1979, 
et montre que la lecture du texte, notamment dans les années 1925–1939, a toujours été très par-
cellaire, sporadique, instrumentale.

Si le caractère illégal du texte en Allemagne a pu contribuer à sa mythification, voire à lui 
donner une aura sulfureuse et attirante, le cas français est bien paradoxal: le livre, dans sa mou-
ture et sa traduction de 1934, a – en dehors des années 1940–1945 – toujours été disponible de 
manière légale, et continue de l’être aujourd’hui, assorti de l’avertissement de 1979, pour peu 
que l’on souhaite donner son argent à une maison d’édition comme les Nouvelles Éditions La-
tines. L’édition de Sorlot s’est ainsi vendu à 65 500 exemplaires entre janvier 2003 et septembre 
2018, d’après le compteur GfK, soit presque plus de 4000 exemplaires par an28. Pourtant, l’im-

26	 Pour les bases juridiques de la lutte contre le racisme depuis 1939 voir le livre de l’auteur: Emma-
nuel Debono, Le racisme dans le prétoire. Antisémitisme, racisme et xénophobie, Paris 2019.

27	 La dernière phrase de l’avertissement est la suivante: »Le lecteur de ›Mein Kampf‹ doit donc se 
souvenir des crimes contre l’humanité qui ont été commis en application de cet ouvrage…«. Voir 
Adolf Hitler, Mein Kampf. Mon Combat, Nouvelles Éditions Latines, Paris 1979 [facsimilé de 
l’édition de 1934], p. 8.

28	 Chiffre »Panels Culture – GfK« au 2 septembre 2018. GfK est l’outil de comptage de vente de 
référence chez les éditeurs. Voir: https://panelsculture.gfk.com/.



»Mein Kampf« en France 425

mense majorité des lecteurs continue à croire que le texte est illégal et interdit; et ceux qui ne 
l’ignorent pas voient toujours comme un acte transgressif le fait d’acheter le livre, de le possé-
der, ou d’en faire lire des extraits aux élèves et étudiants, pour les enseignants. Ce tabou est 
d’autant moins productif aujourd’hui que le texte est accessible en dix secondes sur internet, en 
format PDF (reprenant en format digital la traduction – datée et relativement mauvaise – des 
éditions Sorlot).

Nous espérons que ce dossier contribuera, à son échelle, à faire tomber ce tabou, à briser la 
sacralisation et la mythification dont les nazis ont eux-mêmes entourés le texte, pour faire l’his-
toire de celui-ci, dans ces moindres détails. Nous pouvons d’ores et déjà gager que l’édition cri-
tique du texte en français, cette nouvelle traduction assortie d’un appareil de notes considérable, 
qui devrait être publiée au début de l’année 2020 devrait contribuer à une telle tâche29. Éclairer 
l’ensemble des questions soulevées ici qui n’ont pas encore trouvé de réponses nécessitera un 
travail de longue haleine.

29	 Pour le présent dossier, nous nous référons à la traduction de l’édition de 1934, et pas à la future 
édition scientifique, dans la mesure où c’est celle à laquelle les acteurs de l’époque ont eu accès. Le 
calendrier de publication de cette édition a été profondément modifié par la crise du COVID-19. 
Toutes les dates données ici sont purement hypothétiques.





Othmar Plöckinger

A RÉSUMÉ OF THE RECEPTION OF »MEIN KAMPF«  
IN GERMANY (1925–1945)

The last time »Mein Kampf« attracted major attention was during the Nuremberg trial against 
the major war criminals in 1945/46. Several passages of the book were used as evidence against 
the defendants. One of the most interesting disputes developed between a Soviet prosecutor 
and Albert Speer, Hitler’s favourite architect and later Armament Minister. The prosecutor 
confronted Speer with passages form »Mein Kampf«, which in his opinion showed clearly Hit-
ler’s plans of attacking and destroying the Soviet Union. Speer replied that the Soviet diplomats 
must have read the book as well and nevertheless made the Hitler-Stalin Pact in 1939. There-
upon the Soviet prosecutor ended this dispute with the remark that he does not want a further 
discussion about the question, who read »Mein Kampf« and who did not.

This episode shows that the question of the readership of »Mein Kampf« was virulent imme-
diately after the war and ever since. And it proves that the book was always subject and instru-
ment of accusation and justification in debates on the historical, political and ethical dimen-
sions of National Socialism and its legacy. But we have to be aware that this question has some 
traps which can lead to misinterpretations or even mistakes in the historical analysis.

Firstly, it assumes that »Mein Kampf« was the key to knowledge and understanding of Hit-
ler’s conceptions and the National Socialist ideology in general. Surely, having read »Mein 
Kampf« made it easier to be aware of what was going on in Germany, but it was not the pre-
condition for that. So having read »Mein Kampf« did not mean full information – and not hav-
ing read »Mein Kampf« did not mean having no information. This situation was in some re-
spect characterised by the Austrian author and journalist Karl Kraus, when he opened his 
remarkable and comprehensive text »Die Dritte Walpurgisnacht« (1933/1952) with the legend-
ary sentence: »Mir fällt zu Hitler nichts ein« – »I cannot think of anything to say about Hit-
ler« – just to prove thereafter on hundreds of pages, how much he knew about National Social-
ist Germany, including Hitler’s book1.

Secondly – and this concerns mainly Germany – the question of the readership of »Mein 
Kampf« includes the assumption that the German people would have rejected Hitler, if only 
they had read his book. The Jewish German scholar of Romanic languages Victor Klemperer 
wrote about this aspect in his famous »Lingua Tertii Imperii«: »It will always remain the great-
est mystery of the Third Reich to me, how this book could indeed had to be distributed in full 
public, and how Hitler’s reign could nevertheless come about and how this reign lasted for 
twelve years, even though the Bible of National Socialism was already circulating years before 
the seizure of power«.2

1	 Karl Kraus, Die Dritte Walpurgisnacht, München 1967, p. 9. All translations from German by 
the author.

2	 Victor Klemperer, LTI. Lingua Tertii Imperii. Die Sprache des Dritten Reiches, Leipzig 31991, 
p. 29–28: »Es wird mir immer das größte Rätsel des Dritten Reiches bleiben, wie dieses Buch in 
voller Öffentlichkeit verbreitet werden durfte, ja musste, und wie es dennoch zur Herrschaft 
Hitlers und zu zwölfjähriger Dauer dieser Herrschaft kommen konnte, obwohl die Bibel des 
Nationalsozialismus schon Jahre vor der Machtübernahme kursierte.«



Othmar Plöckinger428

In this respect, the question of who and how many people read »Mein Kampf«, was and still 
is a part of the post-war legend that the Germans were seduced by Hitler without knowing 
which policies he stood for and what his intentions were. In this way, it is easy to overlook the 
comprehensive or partial consent, which Hitler’s ideology found in considerable parts of the 
German society. While analysing the reception of »Mein Kampf« we must bear in mind that we 
are dealing not only with a book, but with a symbol of National Socialist ideology highly valu-
able for the regime as well as with the post-war legends of a society. Yet precisely these aspects 
make it necessary and fruitful to ask: Who read the book? Which parts have been read most? 
When, at which occasions and with which purpose did Germans read »Mein Kampf«?

Therefore at least three different fields of investigation should be considered: The public, the 
state (including semi-state institutions and organisations) and the private fields. As for Germa-
ny, of course these fields can be distinguished clearly only until 1933. After the so-called Nazi 
seizure of power the situation was quite different.

Publishing History and Public Reception 1925–1933

The first volume of »Mein Kampf« was quite a success when it was published in July 1925 by 
the National Socialist publishing-house Franz Eher Nachf.[olger] in Munich. Within a few 
months all 10,000 copies were sold out and a second edition was necessary. The audience was 
eager to find out what the convicted high traitor had to say about his failed coup d’état, the Mu-
nich Beer Hall Putsch on 9 November 1923. Therefore the public reaction was quite intense. 
Dozens of reviews were published in newspapers and magazines. Some of them were local and 
regional papers, but also national and international papers as the »Frankfurter Zeitung« or the 
»Neue Zürcher Zeitung« wrote extensively about Hitler’s book. He still had the glamour of a 
radical politician, and therefore several reviewers were disappointed that Hitler did not write 
anything about his political rise in Bavaria and his coup in November 1923. Consequently, the 
second volume, published in December 1926, attracted much less public interest3. The sales-fig-
ures declined continuously and reached their low point in 1928 when no more than 3,000 cop-
ies were sold. Since 1929 the situation began to change with the Great Depression and with im-
proved election results in 1930. Interest in »Mein Kampf« awakened again and the publisher, 
after having decided to have the book intensively proofread by Hitler’s then private secretary, 
Rudolf Heß4, published a version which contained both parts in one single volume and was 
much cheaper than the previous editions. It was this »Volksausgabe«, a popular edition in both 
senses of the word, which became the widest spread version in Germany – until January 1933 
more than a quarter of a million copies were sold. During the following months the sales fig-
ures increased phenomenally. Heß proudly noted in April 1933 that about 4,000 copies were 
sold per day5, by the end of 1933 the numbers summed up to almost one million copies in that 

3	 The phenomenon that the first volume was more popular than the second still persisted after 
1933 although the merging of the two volumes into one smoothened it.

4	 Heß mainly corrected stylistic deficiencies, erratas and – to a high degree – the headlines of each 
page. But although more or less comprehensive stylistic changes have been carried out continu-
ously, there have been no major changes content-wise from 1925 until 1945. The most important 
change concerned a passage about the structure of the NSDAP, as in 1930 the concept of »Ger-
manic democracy« was replaced by the »unconditional authority of the leader« who should dom-
inate the party. Cf. Othmar Plöckinger, Geschichte eines Buches. Adolf Hitlers »Mein Kampf« 
1922–1945, Munich 22011, p. 192–194; Christian Hartmann, Thomas Vordermayer, Othmar 
Plöckinger, Roman Töppel (eds.), Hitler, Mein Kampf. Eine kritische Edition, publ. by the In-
stitute of Contemporary History Munich-Berlin, 2 vols, Munich, Berlin 2016, vol. 1, p. 286–287.

5	 Cf. letter from Rudolf Heß, dated 19 April 1933, in: Bundesarchiv Bern, NL Heß, J1.211 – 
1989/148, 51.



A Résumé of the Reception of »Mein Kampf« in Germany (1925–1945) 429

year. Though sales figures declined in the coming years temporarily they reached even higher 
numbers during war-time again, as numerous other versions were launched additionally. But 
none of them reached the popularity of the »Volksausgabe«. Only the so-called »Dünndruck-
ausgabe« or »Feldausgabe«, printed on extra-thin and light printing paper for use in the Wehr-
macht and at the front, reached the number of nearly one million copies. All in all about 12.5 
million copies were produced in Germany, two thirds of them during the war6.

Looking at the public perception during the Weimar Republic about 50 reviews were pub-
lished from 1925 until 1930 covering a wide range of appraisals. We find enthusiastic reviews 
from party-members like Alfred Rosenberg in the »Berliner Arbeiterzeitung« in 1926, al-
though he was always quite irritated with Hitler’s success being much bigger than the success 
of his own book »Mythus des 20. Jahrhunderts« published in 19307. One of the most exuberant 
texts came from Adolf Bartels, the leading »völkisch« and anti-Semitic literature critic, who in 
1927 saw Hitler’s book as the most important political publication in Germany since Bis-
marck’s autobiographical »Gedanken und Erinnerungen« (1888)8. We find ambivalent or even 
hostile reviews also in volkisch and nationalist newspapers like the influential »Deutsche Zei-
tung« who published a mainly negative review in 1925. Otto Bonhard, a main figure in the in-
fluential volkisch »Alldeutscher Verband«, paid some tribute to Hitler’s effort in writing a book 
as he had no higher education; Bonhard conceded that the author had some remarkable skills in 
propaganda. But the reviewer also stated a lot of knowledge gaps not only in history, a field so 
much appreciated by Hitler and central to his reasoning, but also in »Staatswissenschaft« and 
»Rassenkunde«, in political and racial sciences. Moreover he found no inventive thoughts in 
the book whatsoever and criticised Hitler for thinking that he himself had formulated new in-
sights which, in reality, were already well-known9. This review was quite annoying for Hitler, 
as a lot of liberal and left-wing newspapers refrained from writing own reviews but reprinted 
parts of this one with delight. Hitler even mentioned this humiliating review in the second vol-
ume of »Mein Kampf« trying to defend himself10.

We find mocking reviews in socialist and liberal papers, most of them dealing with Hitler as 
a figure of the past and not of the future, as the »Frankfurter Zeitung« put it in 1925: »In the 
meantime, however, the constructive politicians have triumphed over the spirits of chaos. In 
the meantime, they have rebuilt Germany and are in the process of securing Europe. […] The 
friends of constructive politics will take Hitler’s book and see from it how right they were with 
everything they thought. Time has moved on; but Hitler is – completely in the aftermath of this 
self-confession – finished«11. And Stefan Grossmann, a journalist, writer and assistant of Ber-
tolt Brecht, summarised his comprehensive review of the book in 1925: »This book shows 

6	 For the publication-history of »Mein Kampf« cf. Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in 
n. 4), p. 173–191. For the years until November 1933 the records of the Eher-Verlag have been 
preserved so that the figures for this period are detailed and accurate, cf. id. (ed.), Quellen und 
Dokumente zur Geschichte von »Mein Kampf«. 1924–1945, Stuttgart 2016, p. 137–160.

7	 Cf. Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 267–273; Alfred Rosenberg, Der 
Mythus des 20.  Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-geistigen Gestaltenkämpfe unserer 
Zeit, Munich 1930.

8	 Cf. Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 287.
9	 Cf. ibid., p. 196–200.
10	 Cf. Hartmann et al. (eds.), Hitler, Mein Kampf (as in n. 4), vol. 1, p. 1196–1197.
11	 Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 250: »Inzwischen haben aber die kon-

struktiven Politiker über die Geister des Chaos den Sieg davongetragen. Inzwischen haben sie 
Deutschland wieder aufgebaut und sind daran, Europa zu sichern. […] Die Freunde konstrukti-
ver Politik werden das Buch Hitlers zur Hand nehmen und daraus sehen, wie recht sie mit allem 
hatten, was sie dachten. Die Zeit ist weitergeschritten; Hitler aber ist – vollends nach diesem 
Selbstbekenntnis – erledigt.«



Othmar Plöckinger430

Adolf Hitler as he is, poor in heart, ignorant, vain, completely unimaginative, and as a mitigating 
factor it can only be stated that he is apparently an incurable war hysteric«12.

Surprisingly, Jewish magazines only in very exceptional cases dealt with »Mein Kampf«, if 
we leave aside short notes and some references now and then. This did not change until 1933, 
apart from only a few texts which went deeper into the book and analysed it. The first and most 
comprehensive one was an article in a 1925 issue of the »Abwehr-Blätter«, the journal of the 
»Verein zur Abwehr des Antisemitismus«, a civil society organization for the defence against 
anti-Semitism. The author discussed and disproved most of Hitler’s anti-Semitic defamations 
in detail. It is until today one of the best analyses of »Mein Kampf«, although it’s concluding 
forecast was tragically wrong. The author Johannes Stanjek wrote in his closing words: »One 
puts aside Hitler’s book with a feeling of satisfaction: As long as the volkisch movement does 
not succeed to put any other leader at its top, there is going to be a lot of water going to be 
poured into the sea until it wins in the land of poets and thinkers«13. Consequently, a shorter 
follow-up text by Stanjek about the second volume of »Mein Kampf« was entitled: »Hitlers 
weiterer Feldzug gegen den Verstand«: Hitler’s continued campaign against reason14.

The second more substantial review was published in 1930 in the Berlin »Jüdisch-liberale 
Zeitung« under the title »Die nationalsozialistische Gefahr« addressing the renewed national 
socialist danger. In advance of the upcoming Reichstag elections in September 1930 the news-
paper did not only analyse Hitler’s anti-Semitism but also quoted different passages form »Mein 
Kampf« which showed his racist reading of politics in Great Britain, France, and the United 
States. The quotations were followed by the remark: »Different than usual in humans’ heads, 
the world paints itself in this head. Should the world be plunged by such fools into a new, even 
greater disaster?«15

Starting with 1930, Hitler’s book became an essential part of political and media conflicts in 
Germany. Numerous leaflets, brochures, pamphlets and books were dealing with »Mein 
Kampf«, be it argumentative or polemical, approving or refusing. Usually, all of those texts 
concentrated on a few specific aspects and did not give a comprehensive analysis. In 1931 for 
example, there was a broad discussion, as to whether Hitler was a Christian and how the rela-
tion between Christianity and National Socialism had to be seen. Numerous texts against and 
in favour of Hitler were published, most of them arguing with different passages of »Mein 
Kampf«. One of the most influential brochures against Hitler was written by Ingbert Naab, a 
Catholic priest, who died in 1935 in his French exile16. He analysed and quoted »Mein Kampf« 
extensively and came to the conclusion »that important basic ideas and proposals by Hitler 
are in absolute contradiction with Christianity. That is why he cannot be a leader for Chris-
tians either«17. One of Hitler’s most active defenders in this discussion was the physicist and 
Nobel Price laureate Johannes Stark, who – just like Naab – comprehensively quoted »Mein 

12	 Ibid., p. 242. The review was published in the conservative Austrian newspaper »Neue Freie 
Presse« and in the left-liberal German magazine »Tage-Buch«: »Dieses Buch zeigt Adolf Hitler, 
wie er ist, arm an Herz, unwissend, eitel, vollkommen phantasielos, und als Milderungsgrund 
läßt sich nur anführen, daß er offenbar ein unheilbarer Kriegshysteriker ist.«

13	 Cf. ibid., p. 238: »Man legt Hitlers Buch mit einem Gefühl der Befriedigung beiseite: Solange die 
völkische Bewegung keine anderen Führer an ihre Spitze zu stellen weiß, solange werden noch 
manche Wasser ins Meer fließen, bis sie im Land der Dichter und Denker siegen wird.«

14	 Cf. ibid., p. 282.
15	 Jüdisch-liberale Zeitung, 10 (1939), no 34, 20 August 1930: »Anders als sonst in Menschenköp-

fen malt sich in diesem Kopf die Welt. Soll von solchen Narren die Welt in neues, noch größeres 
Unheil gestürzt werden?«

16	 Cf. Klaus Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich, vol. 1: Vorgeschichte und Zeit der Illu-
sionen 1918–1934, Frankfurt/Main, Berlin, Vienna 1977, p. 170.

17	 Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 379: »[…] daß wichtige Grundideen 



A Résumé of the Reception of »Mein Kampf« in Germany (1925–1945) 431

Kampf« to prove that Hitler would respect the Christian confessions and refuse to interfere in 
religious matters18.

Finally, Hitler’s foreign policy concepts in »Mein Kampf« were analysed, for example in 1931 
by the social democrat Helmuth Klotz, a former participant of the Beer Hall Putsch in 1923 who 
became a fierce opponent of National Socialism later on, exiled in France since 1933 and execut-
ed in 1943 in Berlin-Plötzensee19. In his brochure he collected dozens of statements of leading 
National Socialists regarding foreign politics in general and their attitude towards different Eu-
ropean countries. »Mein Kampf« was one of his central sources. Klotz emphasised Hitler’s hos-
tility and aggression against France. That was why he hoped his text would also be read outside 
Germany and closed it with the following words: »And for this very reason a Hitler-Germany 
would be the downfall of the new Germany, the catastrophe of Europe and the world!«20

In 1932, another article with wide circulation in the international communist press described 
the threat to France and the Soviet Union in the same terms expressed by Hitler in »Mein 
Kampf«. But its author, the communist Reichstag deputy Theodor Neubauer, who was execut-
ed in Berlin in spring 194521, developed an opposing view at the end of his article and concluded 
that Hitler might be willing to cooperate with France for a certain period only to destroy the So-
viet Union: »Anti-Bolshevik German foreign policy ends in submission to French imperialism, 
means renunciation of national liberation, betrayal of the masses sacrificed to tribute politics«22.

Hitler’s anti-Semitism was not discussed on a broader basis in any of those texts: It was ig-
nored mostly or mentioned only incidentally, and sometimes it was seen as a minor matter. In 
several texts his anti-Semitism even was judged only a bit too radical, but all in all quite reason-
able23.

Reception by State Authorities 1925–1933

If we look at the reception of »Mein Kampf« on state level we generally find a similarly broad 
debate. Only a few months after the first volume was published, the Bavarian Ministry of the 
Interior wrote a study of »Mein Kampf« and analysed in detail Hitler’s political attitudes. It 
stated that Hitler had not changed since 1923 and still was speaking in favour of a violent form 
of politics. Therefore it refused to lift the ban against Hitler, who was not allowed to speak 
publicly in Bavaria until 192724.

und Vorschläge Hitlers mit dem Christentum in absolutem Widerspruch stehen. Darum kann er 
eben für Christen auch nicht Führer sein.«

18	 Cf. ibid., p. 356–358.
19	 Cf. Herbert Linder, Von der NSDAP zur SPD. Der politische Lebensweg des Dr. Helmuth 

Klotz (1894–1943). Konstanz 1998 (Karlsruher Beiträge zur Geschichte des Nationalsozialis-
mus, 3), p. 333–334.

20	 Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 442: »Und eben deshalb wäre ein 
Deutschland Hitlers der Untergang des neuen Deutschlands, die Katastrophe Europas und der 
Welt.«

21	 Cf. Hermann Weber, Andreas Herbst, Deutsche Kommunisten. Biographisches Handbuch. 
1918 bis 1945, Berlin 22008, p. 630–631.

22	 Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 528: »Antibolschewistische deutsche 
Außenpolitik endet in der Unterwerfung vor dem französischen Imperialismus, bedeutet Ver-
zicht auf die nationale Befreiung, Verrat an den Volksmassen, die der Tributpolitik geopfert 
werden.«

23	 Cf. e. g. ibid., p. 447.
24	 Cf. ibid., p. 307–308. Hitler’s ban on speaking was extended afterwards to a great number of 

other German states including Prussia; cf. Othmar Plöckinger, Der Redner Hitler im Urteil 
seiner Zeitgenossen, in: Josef Kopperschmidt (ed.), Hitler der Redner. Munich 2003, p. 217–
241, here p. 221–224.



Othmar Plöckinger432

The violence aspect was the main topic of a lot of other studies dealing with the political aims 
and the structure of Hitler’s party – and Hitler’s book always was a main reference point. Yet 
until 1930 already five different state-studies had been written and circulated on different 
governmental levels, including the Reich Ministry of the Interior, the Prussian Ministry of the 
Interior25, the office of the Berlin Police President, and the Reichswehr Ministry26. One of 
them was written in 1930 by Theodor Heuss, the later first West-German Bundespräsident 
after the Second World War. Heuss, then a member of the Reichstag for the liberal Deutsche 
Demokratische Partei, dealt more and more intensively with the NSDAP since 193027. His first 
study about the NSDAP was written for several parliamentary groups and for the Reich Chan-
cellery. Heuss described and analysed the structure and the ideology of National Socialism, 
mainly its economic aspects. And he complained about Hitler’s arbitrary abuse of »science« 
which had to bow to Hitler’s volition »to arrange a world view, a course of history, which nec-
essarily ends with the proclaimer of a new insight. There is no room at all any more for an ar-
gumentation, which checks theses and data for their weight«28.

Until 1932 several more reports by government officials were made, including the Foreign 
Ministry in Berlin29. The last and most comprehensive one was produced by the Prussian Min-
istry of the Interior consisting of almost 400 pages. It was circulated in the highest ranks of the 
German government, but Chancellor Heinrich Brüning and his ministers ignored it on pur-
pose. Using »Mein Kampf« and numerous additional materials authored by Hitler and other 
leading National Socialists the ministry tried to prove that the NSDAP still was trying to vio-
lently overthrow the Weimar Republic30. Ironically the possibility that the NSDAP could seize 
power in Germany on a legal way never was discussed in all these papers. In one of the most 
spectacular cases, at the trial against Hitler (and others) for preparation of high treason before 
the Reichsgericht, the Supreme Court in Leipzig in 1931, the violent character of the NSDAP 
was even denied. Besides other sources the court analysed Hitler’s book, but finally dropped 
the charges. The right-wing prosecutor (Reichsanwalt) could not find evidence in »Mein 
Kampf« that Hitler would propose a violent breach of the constitution – in overt contradiction 
to most of the other analyses made by state institutions in the previous years31.

25	 Cf. Robert M. W. Kempner (ed.), Der verpaßte Nazi-Stopp. Die NSDAP als staats- und repub-
likfeindliche, hochverräterische Verbindung. Preußische Denkschrift von 1930, Frankfurt/Main 
et. al. 1983.

26	 Cf. Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in n. 4), p. 214–221.
27	 In 1932 he published the wide-spread and influencial book »Hitlers Weg« in which he tried to 

give an overall analysis of Hitler and the NSDAP; cf. Theodor Heuss, Hitlers Weg. Eine his-
torisch-politische Studie über den Nationalsozialismus, Stuttgart, Berlin, Leipzig 1932, reprint: 
Hildesheim et. al. 2008.

28	 Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 344: »um ein Weltbild, einen Ge
schichtsablauf zu ordnen, der notwendig bei dem Verkünder einer neuen Einsicht endigt. Für 
eine Argumentation, die Thesen und Daten auf ihr Gewicht prüft, ist da gar kein Raum mehr«. 
Heuss saw Hitler’s description of Jewish history as a » most grotesque flattery in the central as-
sessment of their historical role« (»groteskeste Schmeichelei in der zentralen Bewertung ihrer 
historischen Rolle«, ibid).

29	 Especially when analysing topics like »Lebensraum« (the geopolitical concept of a living space,), 
alliance-system, Bolshevism or France, the Foreign Ministry referred to »Mein Kampf«; cf. 
Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in n. 4), p. 222.

30	 Cf. ibid., p. 222–224.
31	 Cf. Plöckinger, Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 460–465.



A Résumé of the Reception of »Mein Kampf« in Germany (1925–1945) 433

Reception 1933–1945

In 1933, the situation changed completely. On the one hand, the book achieved unprecedented 
circulation. In 1933 almost a million copies were sold without any political pressure or state-
driven distribution. Many Germans were eager to find out in detail what the new chancellor 
stood for beyond his propaganda speeches32. During the following years the sales figures 
dropped noticeably leading Eher publishers to push sales with different campaigns – one of the 
most famous was to make communal authorities handing it over to couples on the occasion of 
their marriage. This campaign was not nearly as successful as Hitler’s publishers had hoped. 
After 1945 it became nonetheless a common argument that nobody had read the book and that 
it was forced upon the German people. Both parts of this legend are false33.

On the other hand, both public and state analysis came to an end. The »Parteiamtliche Prü-
fungskommission zum Schutze des NS-Schrifttums« (PPK), the party’s review commission for 
the protection of nazi literature, strictly controlled the usage of »Mein Kampf« and in 1937 
again made clear that analysing or interpreting Hitler’s work was not allowed: »But where 
would we go if the Führer’s book, his speeches or the party’s program were made the subject of 
investigation, comparison or even discussion everywhere?«34 Even the initially very popular 
collections of various quotes from »Mein Kampf« had to cease. Since 1936 the PPK intensified 
its control of this kind of publications until Hitler himself stopped them completely in 1939. 
The Staff of the Deputy Führer announced: »The Führer does not wish his work to be disas-
sembled into parts and published in a variety of different perspectives«35. In this way »Mein 
Kampf« became »Das Buch der Deutschen«, the book of the Germans, alongside with the Song 
of the Nibelungs and Luther’s translation of the Bible. In school-readers three authors were 
quoted most: Goethe, Schiller, and Hitler36. »Mein Kampf« was omnipresent in books, news-
papers, magazines and the radio; it was training material for officers in the Wehrmacht and for 
members of the SS who, for example, had to deal with different sections of »Mein Kampf« in 
training courses every week37.

Thus the book became an important part of the self-dramatization of the Nazi-regime and of 
its claim to total power on all levels. Consequently, we have to note that after 1933 the ques-
tion, by whom and for which purpose »Mein Kampf« was read, is difficult to answer. We have 
to combine several sources to get an impression of the relevance of the book besides propagan-
da and compulsion.

32	 Many libraries as well bought one or even more copies of the book as the demand was quite 
strong. But nevertheless this explains only a small part of the high sales-figures in 1933. Cf. ibid., 
p. 137–160; Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in n. 4), p. 184–188, 420–429.

33	 Cf. Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in n. 4), p. 432–440.
34	 Cit. in: ibid., p. 417: »Wohin aber würden wir kommen, wenn allerorts das Buch des Führers, 

seine Reden oder das Programm der Partei zum Gegenstand von Untersuchungen, Vergleichen 
oder gar der Diskussion gemacht würden?« The PKK furthermore deplored the fact that about 
80 per cent of the quotations from »Mein Kampf« and Hitler’s speeches were wrong.

35	 Cit. in: ibid., p. 414: »Der Führer wünscht nicht, dass sein Werk in Teile zerlegt und nach ver-
schiedensten Gesichtspunkten geordnet herausgebracht wird.«

36	 Cf. ibid., p. 418; Karin Lauf-Immesberger, Literatur, Schule und Nationalsozialismus, St. Ing-
bert 1987, p. 83.

37	 Cf. Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in n. 4), p. 407–411; SS-Leithefte, 2 (1936), no 1, 
22 February 1936, and in the following issues. For the use in police and SS training cf. Hans-Chris-
tian Harten, Himmlers Lehrer. Die weltanschauliche Schulung in der SS 1933–1945, Paderborn 
2014, p.  74–75, 86–104, 422–424, 442; for regular police forces cf. id., Die weltanschauliche 
Schulung der Polizei im Nationalsozialismus, Paderborn 2018, p. 83, 168, 173, 210.



Othmar Plöckinger434

If we look at the sales-figures, we see that there were two main periods before the war, during 
which the book was bought by the Germans in large numbers. As mentioned above, the first 
occasion was in 1933, the second one in 1938/39. This is not a coincidence, as it is underlined by 
the loan-figures of public libraries in Germany: in 1933 and in 1938/39 those figures increased 
just like the sales figures. The Germans had a look at the book mainly during periods of severe 
crises: In 1933 many of them wanted to learn about Hitler’s »real« political goals beyond his 
countless campaign speeches. And in 1938/39 many Germans were worried about the interna-
tional confrontation and wanted to learn about the ideological basis of Hitler’s foreign policy. 
Even a report by the exiled board of the Social Democratic Party (SoPaDe) stated in 1939 that 
Hitler’s book played an important role in discussions between German citizens: »The same 
about the goals themselves can be heard from circles of opponents of Hitler as well as from 
convinced National Socialists. It is said that Hitler’s ›Kampf‹ would be clear enough about 
these goals, so that one need not be in conjectures about them«38.

After the war the American occupation authorities in Bavaria wanted to know more exactly 
how many Germans had read the book. Their survey evaluated the share of readers at about 20 
per cent of the population, around 12 million people among the German general population, 
and that was a conservative estimate39. For good reasons one can assume that the real number 
was larger40.

The number of prominent readers, for whom we have evidence that they dealt with the book, 
was large as well. There are not only leading Nazis like Alfred Rosenberg, Joseph Goebbels, 
Gregor Straßer, and Rudolf Heß or followers like Carl Schmitt, Adolf Bartels, Fritz Lenz, 
Hjalmar Schacht, and Ernst von Weizsäcker, but also critics and opponents like Arnold Zweig, 
Albert Einstein, Karl August Wittfogel and Theodor Wolff. Even victims of the NS-regime 
dealt with the book. Victor Klemperer was mentioned above. In Prague the German-Czech 
historian and feminist Käthe Spiegel in 1940/41 was working on a comprehensive analysis of 
»Mein Kampf«. She analysed several keywords of the National Socialist ideology in Hitler’s 
book and studied specifically the influence of Friedrich Nietzsche and Niccolo Machiavelli. 
She defined Hitler as a utopian who differed from other utopians by trying to realise his utopia, 
which would be much more ambitious as for example the Marxist utopia: »For the author [Hit-
ler], however, it is not about human things alone, i. e. about the [social] order among humans. 
He is also concerned with promoting the upbringing of the human race in a biological sense, 
with fulfilling the will of nature, and with steering God’s work in the right direction!«41 Käthe 
Spiegel was not able to finish her study as she was deported as a Jew in October 1941 to the 
ghetto in Litzmannstadt (at Łódź). She was murdered later on42.

38	 Cf. Plöckinger, Geschichte eines Buches (as in n. 4), p. 440: »Über die Ziele an sich kann man 
aus Kreisen der Hitlergegner Ähnliches hören wie von überzeugten Nationalsozialisten. Man 
sagt, dass Hitlers ›Kampf‹ über diese Ziele deutlich genug spräche, so dass man sich nicht in Ver-
mutungen darüber zu ergehen brauche.«

39	 Cf. Sven Felix Kellerhoff, »Mein Kampf«. Die Karriere eines Buches, Stuttgart 2015, p. 226–
229.

40	 On the one hand, the data was based on purely voluntary declarations; on the other hand, the 
survey was made in majority catholic Bavaria, whereas in protestant parts of Germany approval 
of National Socialism tended to be higher.

41	 Käthe Spiegel, Studien zum Werke des Agathokles [cover title], manuscript, [1940/41], in: Wie-
ner Library London, 521/1, p. 203: »Dem Verfasser [i. e. Hitler] ist es aber nicht um die mensch
lichen Dinge alleine zu tun, d. h. um die Ordnung unter Menschen. Ihm geht es darüber hinaus 
darum, die Aufzucht des Menschengeschlechts im biologischen Sinne zu fördern, den Willen 
der Natur zu erfüllen, das Werk Gottes wiederum in richtige Bahnen zu lenken!«

42	 Cf. Gerhard Oberkofler, Spiegel, Käthe, in: Österreichisches Biographisches Lexikon, vol. 13, 



A Résumé of the Reception of »Mein Kampf« in Germany (1925–1945) 435

In a few exceptional cases we get insight in the very heart of the perception of the book. 
Around the world, personal copies of »Mein Kampf« survived, including those of US President 
Franklin D. Roosevelt and the Soviet head of state Michail I. Kalinin. For Germany Heinrich 
Himmler’s and Gerhard Hauptmann’s copies are still accessible. Hauptmann worked through 
his copy in 1933 underlining both affirmative and refusing passages and making short com-
ments on various pages. His copy proves that intellectuals by far did not refuse to read the 
book43. Even more interesting are Heinrich Himmler’s copies from 1925/26. He read both vol-
umes immediately after their publication, underlined important parts, and made numerous 
notes. Besides other topics Himmler had special interest in Hitler’s remarks on »Volksgesund-
heit« and »Rasse«, on public health and race44. But nevertheless Himmler was not an uncritical 
reader in these years. In his diary he summarized his impressions of the first volume of »Mein 
Kampf«: »There is an awful lot of truth in it. The first chapters on his own youth contain some 
weaknesses«45.

Conclusion

We have to leave the legend behind that Hitler’s book was an »unread bestseller«. This legend 
was part of the German post-war defence-strategy that the German people were seduced by 
Hitler. Prototypical for this strategy is Martin Heidegger, who already in 1931 strongly advised 
his brother to read »Mein Kampf« as the book of a man with an extraordinary political instinct. 
After the war Heidegger claimed never to have read the book46.

Dealing with the reception of »Mein Kampf« does not only mean dealing with a historical 
source, but with a current and on-going challenge. This urges academics to act carefully and 
precisely, but also persistently and consequently. It is necessary to combine qualitative and 
quantitative analyses of the book’s reception, which are complementary to each other. Further-
more, we always should have a close look at the particular motives, chronological sequence, 
and circumstances of the reception (and non-reception!) of »Mein Kampf« to avoid a limited 
and restricted view, which easily could be rejected as selective and incomplete. Thus the inves-
tigation of the reception of »Mein Kampf« has become an important contribution and exten-
sion to the overall study of National Socialism and its aftermath until today.

Vienna 2007–2010, p.  19, URL: https://www.biographien.ac.at/oebl/oebl_S/Spiegel_Kaethe_ 
1898_1941.xml (accessed 26 February 2019).

43	 Cf. Hans Sarkowicz, Alf Mentzer, Literatur in Nazi-Deutschland. Ein biografisches Lexikon, 
Hamburg, Vienna 2000, p. 181–183.

44	 Cf. Othmar Plöckinger, Heinrich Himmlers Privatexemplar von »Mein Kampf« als zeitge
schichtliche Quelle, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 61/2 (2009), p. 171–178, 
here p. 174–175.

45	 Cit. in: ibid., p. 171: »Es stehen unheimlich viele Wahrheiten darin. Die ersten Kapitel über die 
eigene Jugend enthalten manche Schwäche.«

46	 Cf. Plöckinger (ed.), Quellen und Dokumente (as in n. 6), p. 465–467.





Claus W. Schäfer

»MEIN KAMPF« CHEZ LES FRANÇAIS D’ALLEMAGNE

L’exemple d’André François-Poncet

Les prévisions sont toujours plus erronées que les révisions, la littérature est toujours plus 
éclairée que l’historiographie. Dans son récit intitulé »L’ordre du jour«, Éric Vuillard écrit: 
»Personne ne pouvait ignorer les projets nazis«1. Sans aucune contrainte scientifique, le lauréat 
du prix Goncourt 2017 a raison de dire que la littérature permet tout. L’historiographie, en re-
vanche, suit des règles strictes et par conséquent a ses limites. Cela la rend parfois moins éclai-
rée mais beaucoup plus juste – surtout vis-à-vis des contemporains. Elle s’approche des sujets 
avec précaution et se demande ce que les contemporains ont vraiment pu savoir à l’époque.

En ce qui concerne »les projets nazis«, la réponse à cette question essentielle de la première 
moitié du XXe siècle ne pouvait sortir que de la connaissance par les contemporains du pro-
gramme politique des nationaux-socialistes. Une des premières sources pour leur programme 
est le livre d’Adolf Hitler, »Mein Kampf«, qu’il a publié en 1925. Après sa réédition en Alle-
magne en 2016, ce livre est redevenu une sorte de pierre de touche rétrospective indiquant le sa-
voir individuel de la politique présumée des nationaux-socialistes du IIIe Reich.

Parmi les premiers lecteurs attentifs de »Mein Kampf« figurent des diplomates affectés en 
Allemagne, au premier rang desquels les Français2. Il faut donc se pencher sur le personnel de 
l’ambassade de France à Berlin, sur les ambassadeurs en poste depuis la première parution du 
livre en question, c’est-à-dire Pierre de Margerie et André François-Poncet. Tandis que la vie et 
la mission de ce dernier sont un sujet de l’historiographie depuis longtemps3, le premier a attiré 
l’attention d’une nouvelle génération d’historiens ces dernières années4. Comme ces études 
s’intéressent plus à la forme des pratiques diplomatiques qu’au fond de la diplomatie, l’analyse 
de l’»exercice de la diplomatie chez l’ennemi« ne nous apporte pas grand-chose sur ce que sa-
vaient les diplomates français des nationaux-socialistes et de leur programme politique. De 

1	 Éric Vuillard, L’ordre du jour. Récit, Paris 2017, p. 34.
2	 Cf. Frank Bajohr, Fremde Blicke auf das »Dritte Reich«. Eine Bilanz, dans: id., Christoph 

Strupp (dir.), Fremde Blicke auf das »Dritte Reich«. Berichte ausländischer Diplomaten über 
Herrschaft und Gesellschaft in Deutschland 1933–1945, Göttingen 2011 (Hamburger Beiträge 
zur Sozial- und Zeitgeschichte, 49), p. 13–27, ici p. 23; Christoph Strupp, Beobachtungen in der 
Diktatur. Amerikanische Konsulatsberichte aus dem »Dritten Reich«, in: ibid., p. 70–137, ici. 
p. 70, 104, ainsi qu’un rapport du consulat général du Royaume-Uni à Francfort-sur-le-Main, 
6 novembre 1936 (doc. no 126), dans: ibid., p. 466.

3	 Roselyn Solo, André François-Poncet – Ambassador of France, Ph. D., Michigan State Univer-
sity, 1989; Hans Manfred Bock, Zwischen Publizistik und Politik, zwischen Deutschland und 
Frankreich. Zur intellektuellen Biographie von André François-Poncet, dans: id., Kulturelle 
Wegbereiter politischer Konfliktlösung. Mittler zwischen Deutschland und Frankreich in der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, Tübingen 2005, p. 233–247. Claus W. Schäfer, André Fran-
çois-Poncet als Botschafter in Berlin (1931–1938), Munich 2004 (Pariser Historische Studien, 
64).

4	 Marion Aballéa, Un exercice de diplomatie chez l’ennemi. L’ambassade de France à Berlin 
1871–1933, Villeneuve d’Ascq 2017; ead., Matthieu Osmont (dir.), Une diplomatie au cœur de 
l’histoire européenne. La France en Allemagne depuis 1871, Stuttgart 2017.



Claus W. Schäfer438

plus, le national-socialisme et »Mein Kampf« ne jouèrent pas un grand rôle pour Pierre de Mar-
gerie5. André François-Poncet, en revanche, s’est donné l’image d’un »Kronzeuge der jüngsten 
Geschichte des alten Kontinents«6 et les historiens s’en servent toujours7.

Vu son importance, le cas de l’ambassadeur André François-Poncet s’impose pour une étude 
de la perception de »Mein Kampf« chez les Français vivant en Allemagne. Sa formation et son 
parcours devraient déterminer la perception qu’avait André François-Poncet des Allemands et 
de l’Allemagne en général ainsi que des nationaux-socialistes, du IIIe Reich et, bien entendu, 
d’Adolf Hitler et de son livre. On pourra alors élucider la question de savoir quand et comment 
l’ambassadeur a eu connaissance de »Mein Kampf« et ce qu’il a rapporté du livre de Hitler, de 
Berlin à Paris8.

Après avoir analysé cette première perception de »Mein Kampf« par André François-Pon-
cet, nous montrerons la façon dont les idées hitlériennes sont devenues de temps à autre des ar-
guments dans les exposés de l’ambassadeur à Paris. Dans quelles circonstances s’est-il référé à 
»Mein Kampf«, comment s’est-il servi du livre d’Adolf Hitler et des idées exposées dans ce-
lui-ci? L’emploi de celles-ci et la connaissance du livre entrent dans une nouvelle phase quand 
André François-Poncet rentre en France à la fin de la Seconde Guerre mondiale, après sa libé-
ration comme prisonnier »d’honneur« du IIIe Reich. À plusieurs reprises, l’ancien ambassadeur 
publie, durant la fin des années quarante et le début des années cinquante, des analyses sur 
»l’idéologie hitlérienne« exposée dans »Mein Kampf« et a ainsi durablement influencé l’inter-
prétation de »Mon Combat« en France. Ce livre devient une sorte de passe-partout explicatif et 
interprétatif de l’ensemble de la politique d’Adolf Hitler et des nationaux-socialistes, pour An-
dré François-Poncet et pour d’autres également. C’est la raison pour laquelle l’exemple de 
l’ambassadeur de France amène à s’interroger sur l’évolution de l’utilisation du livre et sur la 
nature de ces utilisations.

Une formation classique

Né en juin 1887 à Provins, André François-Poncet entame, après que son père avait été affecté 
à la cour d’appel de Paris, une éducation classique au lycée Carnot, au collège Stanislas et au ly-
cée Henri IV9. Entré à l’École normale supérieure, il y poursuit ses études d’allemand. À plu-
sieurs reprises, il se rend outre-Rhin, en Bade (Offenburg, Stuttgart), en Bavière (Munich) et en 
Prusse (Berlin). Sous la direction de Henri Lichtenberger – père fondateur de la germanistique 
française  –, André François-Poncet rédige un commentaire sur les »Affinités électives« de 
Goethe10. Ce livre est l’un des piliers de sa perception et de son interprétation des Allemands et 
de l’Allemagne, qu’il voit comme un univers romantique, donc positif, et avant tout culturel.

Devenu professeur d’allemand à Montpellier, André François-Poncet s’adresse à la Fondation 
Thiers afin de poursuivre ses études germaniques à Paris. Il publie une série d’articles sur la jeu-
nesse allemande auxquels il ajoute un discours sur l’esprit militaire des Allemands tenu en 191111. 

5	 Voir Bernard Auffray, Pierre de Margerie (1861–1942) et la vie diplomatique de son temps, Paris 
1976, p. 399–502.

6	 Der Spiegel, no 10, 2 mars 1955, p. 10.
7	 Voire dernièrement Volker Ullrich, Adolf Hitler, vol.  1: Die Jahre des Aufstiegs 1889–1939, 

Francfort-sur-le-Main 2013 qui cite André François-Poncet plus de vingt fois, ou Rainer Möckel-
mann, Franz von Papen. Hitlers ewiger Vasall, Darmstadt 2016, p. 426.

8	 Voir en général Schäfer, François-Poncet (voir n. 3).
9	 Sur la formation d’André François-Poncet voir Schäfer, François-Poncet (voir n. 3), p. 25–31.
10	 André François-Poncet, Les affinités électives de Goethe. Préface de Henri Lichtenberger, 

Paris 1910.
11	 Le manuscrit se trouve aux Archives nationales, Archives privées (AP) 462,4, voir aussi: André 

François-Poncet, Ce que pense la jeunesse allemande, Paris 1913.



»Mein Kampf« chez les Français d’Allemagne 439

Dès cette année-là, André François-Poncet est convaincu que l’Allemand »bonace«, travailleur 
et attaché aux valeurs familiales, aurait été l’objet d’une militarisation méthodique, d’abord par 
les réformateurs prussiens, c’est-à-dire Karl Freiherr vom Stein et Karl-August von Hardenberg 
pour le côté administratif et Ludwig Yorck von Wartenburg pour le côté militaire, ensuite par le 
Reich wilhelminien selon le principe que »tout existe en vue de la guerre, tend à la guerre, pré-
pare la guerre«12. C’est le deuxième pilier de sa perception des Allemands et de l’Allemagne.

Ce motif développé avant la Grande Guerre se retrouvera quarante ans plus tard après la 
Seconde Guerre mondiale dans ses »Carnets d’un captif«, quand André François-Poncet expli-
quera le rôle de »Mein Kampf« dans l’Allemagne nationale-socialiste13. Nous y reviendrons. 
De toute façon, le Deuxième Reich wilhelminien lui a toujours servi de modèle pour expliquer 
le troisième. C’est la raison pour laquelle Hitler apparaît à André François-Poncet comme une 
sorte de »Guillaume II plébéien«14. Cette assimilation de Hitler à l’empereur du Reich, et en 
conséquence du IIIe   Reich aux régimes précédents, porte une »responsabilité majeure dans 
l’incompréhension« non seulement de la situation 1938–1939 –  comme l’écrivait René Ré-
mond – mais également dans la sous-estimation du chancelier Hitler et de sa politique15. Dans 
cette perspective, souligne l’historien français, le national-socialisme paraît »comme une va-
riante d’un phénomène beaucoup plus ancien que lui«, comme »le dernier avatar du germa-
nisme«16. C’est à ce modèle classique du XIXe siècle qu’André François-Poncet devait l’image 
qu’il avait d’une Allemagne ambivalente qui guidera sa perception et son interprétation de la 
politique allemande jusqu’à la fin de ses jours.

Selon la situation politique, André François-Poncet a pu revaloriser et renouveler ces deux 
aspects –  positif sur le versant culturel, négatif sur le versant militariste  –, même dans les 
périodes les plus pénibles des relations franco-allemandes. C’est cela qui est important pour sa 
perception des nationaux-socialistes et de Hitler, pour l’interprétation de leur politique et de 
»Mein Kampf«. Jusqu’à la guerre, par exemple, l’ambassadeur croyait au bon côté de Hitler et 
de certains nationaux-socialistes, cherchant des moyens et des voies de réconciliation qu’il 
voyait comme le but de sa mission diplomatique.

Une perception tardive, partielle et contradictoire

En septembre 1931, André François-Poncet est nommé ambassadeur à Berlin. Compte tenu de 
sa mission, Adolf Hitler et ses idées, exposées dans »Mein Kampf« sur la France – »l’ennemi 
mortel, l’ennemi impitoyable du peuple Allemand est et reste la France« – le dérangeaient pro-
fondément17. Hitler et les siens, avec leur programme, gênaient l’entente économique franco-
allemande, dont l’ambassadeur se faisait l’avocat, et ils rendaient l’entente politique – dont 
André François-Poncet rêvait – peu probable. Ces aspirations sont la raison pour laquelle Hitler 
et »l’hitlérianisme sans Hitler« – c’est-à-dire la politique du gouvernement Brüning en 1932 – 
ont joué un rôle primordial dans la communication de l’ambassadeur avec le Quai d’Orsay 
– sans qu’il ait pris contact directement avec Hitler en personne ou eu connaissance de »Mein 
Kampf«18.

12	 Ibid., p. 2.
13	 André François-Poncet, Carnets d’un captif, Paris 1952.
14	 Id., De Versailles à Potsdam. La France et le problème allemand contemporain 1919–1945, Paris 

1948, p. 9.
15	 René Rémond, L’Allemagne dans l’opinion publique française de mars 1936 à septembre 1939, 

dans: Klaus Hildebrand, Karl Ferdinand Werner, Klaus Manfrass (dir.), Deutschland und 
Frankreich 1936–1939, Munich 1981 (Beihefte der Francia, 10), p. 3–16, la citation p. 4.

16	 Ibid., p. 9.
17	 Adolf Hitler, Mein Kampf. Mon Combat, Paris 1934, fac-similé 1979, p. 616.
18	 Sur »l’hitlérianisme sans Hitler« voir Schäfer, François-Poncet (voir n. 3), p. 104–114.



Claus W. Schäfer440

Les premiers contacts avec des nationaux-socialistes furent indirects et plutôt rassurants 
pour le diplomate. Deux députés nationaux-socialistes, le comte Ernst zu Reventlow et Her-
mann Göring, lui affirmaient en décembre 1931, par un intermédiaire, »le désintéressement 
complet de l’Allemagne pour l’Occident« et donc pour la France, mais réclamaient en contre-
partie la »liberté d’action en Orient«19. En dehors du contenu se voulant rassurant de cette 
communication, c’est surtout la stratégie de camouflage qui saute aux yeux dans l’affirmation 
de M. Göring que les manifestations antifrançaises dans la propagande national-socialiste n’au-
raient été, en réalité, qu’une flatterie des sentiments de la masse qui »ne méritent aucune atten-
tion et ne devraient point être prises au sérieux par les milieux étrangers éclairés20«.

Malgré les déclarations des députés nationaux-socialistes à la fin de l’année 1931, l’ambassa-
deur continue à saisir le programme hitlérien, surtout quand les nationaux-socialistes arrivent 
au pouvoir. Quelques mois après le 30 janvier 1933, André François-Poncet se reporte pour la 
première fois expressis verbis aux écrits des chefs du mouvement hitlérien, c’est-à-dire, Alfred 
Rosenberg et Adolf Hitler, qui ont »cherché à définir leur système de pensée et d’action«21. La 
dépêche du 5 avril 1933 était sa première confrontation du programme hitlérien à la politique 
menée par les nationaux-socialistes. Or les »premières paroles et les premiers gestes du cabinet 
du 30 janvier ont paru, en effet, s’inspirer de ces préoccupations fondamentales«, écrivait Fran-
çois-Poncet22. Mais de ces commencements relativement conformes aux idées et au programme 
passés, que resterait-il finalement dans l’exercice du pouvoir? La réponse de l’ambassadeur 
changea avec le temps. 

Après trois mois de gouvernement, André François-Poncet constatait déjà une évolution 
chez Hitler, chez les nationaux-socialistes et dans leur politique, ce qui ne l’empêcha pas d’en-
voyer à Paris, en juin 1933, une étude sur l’»idéologie hitlérienne«23. On connaît mieux cet épi-
sode depuis que l’historien Jean-Marc Dreyfus a publié, en 2016, cet envoi dans sa sélection des 
»Rapports de Berlin« d’André François-Poncet24.

L’étude en question a été rédigée à la demande de l’ambassadeur par Henri Jourdan, directeur 
de la Maison académique française à Berlin et attaché culturel auprès de l’ambassade de France25. 
Cette demande était nécessaire car la direction de la maison ainsi que les pensionnaires de l’éta-
blissement n’avaient pas vu en »Mein Kampf« le texte central du mouvement nazi. Oswald 
Hesnard, le prédécesseur de Henri Jourdan, s’était plutôt référé au »programme de 1920« qu’au 
livre de Hitler pour rédiger un texte sur »Le peuple allemand et le parti national-socialiste« en 
193126. Dans son analyse des textes et propos de Georg Feder, des frères Strasser et d’Alfred 

19	 Lettre (no 1117) de Berlin du 18 décembre 1931, dans: Centre des archives diplomatiques du mi-
nistère des Affaires étrangères (CAD), Europe/Allemagne/Relations franco-allemandes, vol. 739, 
p. 60.

20	 Ibid., p. 58.
21	 Documents diplomatiques français [DDF] 1932–1939, 1re série (1932–1935), 10 vol., Paris 1964–

1981, ici: vol. 3, no 92, p. 165.
22	 Ibid.
23	 Envoi d’une étude sur l’»Idéologie hitlérienne«, dans: Centre des archives diplomatiques de 

Nantes (CADN), ambassade Berlin, série B, vol. 194/1.
24	 Jean-Marc Dreyfus, Les rapports de Berlin. André François-Poncet et le national-socialisme, 

Paris 2016, p. 118–120. Il l’a reproduit à partir d’une autre cote ce qui explique quelques diffé-
rences négligeables avec la citation présente. Voir CADN, ambassade Berlin, série A, vol. 424 au 
lieu de série B, vol. 194/1.

25	 Voir Dominique Bosquelle, Das französische Akademikerhaus (»Maison académique fran-
çaise«) in Berlin, dans: Hans Manfred Bock (dir.), Französische Kultur im Berlin der Weimarer 
Republik. Kultureller Austausch und diplomatische Beziehungen, Tübingen 2005, p. 141–153, 
ici p. 151–153.

26	 Jacques Bariéty (dir.), À la recherche de la paix France–Allemagne. Les carnets d’Oswald Hes-
nard 1919–1931, Strasbourg 2011, p. 660–661.



»Mein Kampf« chez les Français d’Allemagne 441

Rosenberg, il conclut »provisoirement que 1/ le mouvement national-socialiste est très loin 
d’avoir une doctrine définie; 2/ que […] les Nationaux-Socialistes atténuent, retouchent, bana-
lisent leurs revendications et leurs menaces, soit dans certaines de leurs publications, soit quand 
les circonstances demandent de la diplomatie«27. On retrouve le même genre d’analyse chez 
Pierre Bertaux, étudiant à Berlin à la fin des années vingt, dans son article pour la revue »Esprit« 
sur le mouvement national-socialiste, qu’il publie au moment même de la prise du pouvoir sans 
faire référence à »Mein Kampf«28.

L’impression dominait que ce n’était pas la peine de s’intéresser de trop près au texte. C’est ce 
que l’ambassadeur de France à Berlin a fait, comme beaucoup d’observateurs en Allemagne ou 
ailleurs, français ou pas. De plus: »L’abondance et la diversité des faits quotidiens ne nous laissent 
pas toujours le loisir de rapporter ces faits à la doctrine générale […] ni d’étudier cette doctrine 
elle-même avec tout le soin et les développements qu’elle mérite«, expliquait André François-
Poncet dans ses lettres au ministre des Affaires étrangères, Joseph Paul-Boncour29. Il est donc 
peu probable que l’ambassadeur de France ait lu intégralement »Mein Kampf« à l’époque, 
comme l’ont supposé Jean-Baptiste Duroselle30, Antoine Vitkine31 et d’autres historiens.

Si l’ambassadeur ne s’intéressait pas spécifiquement au texte ce n’est pas que du fait de sa 
charge de travail. Les collaborateurs du chancelier Hitler cherchaient à détourner l’attention du 
livre à cette époque. »Mein Kampf« était censé ne plus représenter »la pensée actuelle du Chan-
celier« comme l’aurait dit le ministre allemand des Affaires étrangères Joachim von Ribbentrop 
à l’ambassadeur à Berlin32. André François-Poncet tirait donc ses connaissances de l’idéologie 
hitlérienne en premier lieu de l’étude de Henri Jourdan – qui n’a pas pu être retrouvée ni en 
France ni en Allemagne –, de la presse quotidienne, et peut-être aussi d’une lecture complémen-
taire du livre, rapide, partielle et instrumentale.

En avril 1932, il avait déjà envoyé une analyse du programme national-socialiste, mais ce pro-
gramme, publié dans le »Völkischer Beobachter« ne portait que sur l’élection présidentielle de 
mars et avril 193233. Les journaux politiques, les contacts personnels et l’expérience individuelle 
ont été des sources beaucoup plus importantes et prestigieuses que le texte de Hitler imprimé 
en 1925–1926. Ce constat est valable non seulement pour les diplomates de l’ambassade de 
France à Berlin mais aussi pour le personnel du consulat à Munich, qui avait averti le ministère 
à Paris depuis les années vingt de la dangerosité de Hitler et de ses partisans34.

Une utilisation sporadique

Malgré ses connaissances superficielles, l’ambassadeur évoqua de temps en temps le livre de 
Hitler. Il le fit notamment dans des situations exceptionnelles, comme en septembre  1933, 
quand il résume les discours tenus au »Reichsparteitag des Sieges« (le congrès du NSDAP à 
Nuremberg célébrant la »victoire« nazie en 1933), qui lui rappellent »les plus mauvaises pages 

27	 Ibid., p. 667.
28	 Pierre Bertaux, Préoccupations de part et d’autre, dans: Esprit, no 5, 1er février 1933. Réproduit 

dans Hans Manfred Bock, Gilbert Krebs, Hansgerd Schulte (dir.), Pierre Bertaux – un norma-
lien à Berlin. Lettres franco-allemandes (1927–1933), Paris 2001, p. 346–354.

29	 Envoi d’une étude (voir n. 23).
30	 Jean-Baptiste Duroselle, Politique étrangère de la France. La décadence 1932–1939, Paris 1979, 

p. 61.
31	 Antoine Vitkine, Mein Kampf. Histoire d’un livre, Paris 2009, p. 125.
32	 DDF 1932–1939, 1re série (voir n. 21), vol. 4, no 463, p. 869.
33	 Dépêche no 291 du 7 avril 1932, dans: CADN, ambassade Berlin, série A, vol. 419.
34	 Andrea M. Müller, Die französische Gesandtschaft in München in den Jahren der Weimarer 

Republik: französische Politik im Spiegel der diplomatischen Berichterstattung, Munich 2010, 
p. 85 et 229–230.



Claus W. Schäfer442

du livre Mes Ccombats« (sic)35, ou en été 1934, quand il fut soupçonné d’être en contact direct 
et clandestin avec les »traîtres« des Sections d’assaut (Sturmabteilung, SA) et de la Wehrmacht, 
victimes de la »Nuit des longs couteaux«. Dans ce »drame« du 30 juin, l’ambassadeur voyait 
»une arrière-pensée d’hostilité profonde«, comme il l’écrit en juillet 1934 à son ami René Mas-
sigli, comme lui diplomate, mais au service du département où il exerçait depuis mars 1933 le 
poste de directeur adjoint des Affaires politiques et commerciales, en concluant: »La pensée 
profonde de ›Mein Kampf‹ est remontée à la surface. Nous avons affaire à des anormaux«.36

Ainsi, observait-il, »surgissent les thèmes et la thèse de ›Mein Kampf‹« au moment où le 
Reich rétablit le service militaire obligatoire37. En mars 1935, André François-Poncet discernait 
dans le livre de M. Hitler un »programme qui s’accomplit pas à pas«38. C’est la raison pour la-
quelle l’ambassadeur espérait que, à l’avenir, l’Allemagne »ne traitera[it] pas le problème de la 
zone rhénane démilitarisée comme elle a[vait] réglé celui des armements, en installant tout à 
coup des garnisons sur la rive gauche du Rhin«39.

Une fois la remilitarisation de la Rhénanie achevée, l’ambassadeur revint une fois de plus à la 
»doctrine fondamentale« de Hitler exposée dans »Mein Kampf«, en se demandant, lors d’une 
conférence au Quai d’Orsay, pourquoi l’Allemagne ne »se tourn[ait] [pas] tout d’abord vers la 
France, fidèle à la théorie, conformément à la phrase de ›Mein Kampf‹: ›celui qui a cassé les reins 
de la France est le maître de l’Europe‹«40. Deux semaines plus tôt, André François-Poncet reje-
tait la thèse selon laquelle les pages de »Mein Kampf« »n’exprim[aient] plus les sentiments ac-
tuels du Führer«, précisant: »Les événements auxquels nous avons assisté depuis le 30 janvier 
1933 montrent […] la réalisation systématique de son programme. Et d’ailleurs, son chef ne se 
fait pas faute d’affirmer, en toute occasion, qu’il ne renoncera à aucun de ses vingt-cinq points 
de février 1920«41. Cette affirmation valait aussi pour »Mein Kampf«. Car il n’était pas dans la 
nature d’Adolf Hitler de renoncer à quoi que ce soit. À l’été 1936, l’ambassadeur ne croirait à 
un changement décisif dans la pensée du chancelier que »lorsque [il] l’aurai[t] vu cesser de per-
sécuter les juifs!«42

André François-Poncet revint quelque peu sur cette affirmation six mois plus tard quand il 
analysa, fin 1936, les exigences coloniales du IIIe Reich. Selon lui, les propos et le ton d’Adolf 
Hitler en ce point montraient »combien le Führer a[vait] évolué depuis l’époque où il écrivait 
›Mein Kampf‹«43. Comme beaucoup des observateurs, l’ambassadeur hésitait entre ces deux 
positions. Et quand il s’est mis à pencher plutôt vers une évolution de la pensée d’Adolf Hitler, 
l’ambassadeur ne fit guère plus d’allusions à »Mein Kampf«.

Non seulement le quotidien l’occupait, comme il l’indiquait lui-même en juin 1933, mais un 
certain espoir le détournait également du livre de Hitler, l’espoir d’une entente franco-alle-
mande d’abord, l’espoir d’une détente des relations internationales ensuite. »Mein Kampf« le 
ramenait à l’idée qu’il fallait prendre le programme nazi de politique extérieure au sérieux. Cela 
dit, même en poste à Berlin, il fallait garder un peu d’optimisme. Cela faisait partie du »devoir 
d’un diplomate« tel que le percevait André François-Poncet: »empêcher, s’il le peut, l’étoffe de 
se rompre, et, quand elle est déchirée […], s’acharner à la recoudre«44.

35	 DDF 1932–1939, 1re série (voir n. 21), vol. 4, no 172, p. 292.
36	 CAD, Archives privées – Papiers d’agents, 217 PAAP: Massigli, René, vol. 97, p. 193.
37	 Dépêche no 330 du 18 mars 1935, dans: CADN, ambassade Berlin, série B, vol. 203.
38	 Ibid.
39	 Ibid.
40	 Documents diplomatiques français [DDF] 1932–1939, 2e série (1936–1939), 19 vol., Paris 1963–

1986, ici vol. 2, no 17, p. 30.
41	 DDF 1932–1939, 2e série (voir n. 40), vol. 1, no 457, p. 599.
42	 Ibid., vol. 2, no 455, p. 697.
43	 Ibid., vol. 4, no 455, p. 309.
44	 Ne quid nimis. Remise à M. André François-Poncet, ambassadeur de France, de l’épée d’acadé-



»Mein Kampf« chez les Français d’Allemagne 443

Voilà une raison de plus pour laquelle André François-Poncet croyait à un changement de 
l’auteur de »Mein Kampf«. Ce jugement versatile n’avait rien d’exceptionnel. L’un des éditeurs 
même des extraits de »Mein Kampf« en France s’attendait à une modification de la politique 
prévue dans le livre. »Il est vraisemblable qu’instruit par l’expérience du pouvoir Hitler modi-
fiera son programme«, écrivait ainsi, à l’automne 1933, Charles Appuhn, et il ajoutait: »en 
présence de difficultés imprévues, ses ambitions se feront plus modérées«.45 La politique du 
IIIe Reich et Adolf Hitler lui-même apparaissaient en effet, au moins dans les premières années, 
modérés par rapport aux propos contenus dans »Mein Kampf«, et pas uniquement aux yeux de 
Appuhn et de l’ambassadeur.

Pour l’ambassadeur, ce développement n’était ni clair ni prévisible. »À maints égards«, insis-
tait André François-Poncet même après la guerre, »au fil des années, Hitler atténuera ou modi-
fiera certaines idées et certains sentiments exprimés dans son livre«46. L’ambassadeur comptait 
sur une telle évolution. Il n’est donc pas si étonnant que, en poste à Berlin, il considérât Hitler 
pendant de longues périodes comme un modéré, comparé aux autres dirigeants nationaux-so-
cialistes; il ne revenait au livre de Hitler que lors de situations conflictuelles. La crise tchèque en 
1938 et »la politique de l’Est« lui offrirent les dernières occasions de citer »Mein Kampf« et de 
relire le passage en question (page 742 selon l’édition de 1936) puis de le reproduire dans une de 
ses dernières dépêches de Berlin47.

Vu la perception tardive et l’utilisation sporadique et contradictoire de »Mein Kampf«, l’ou-
vrage n’occupa donc pas une place importante dans le journal que l’ambassadeur a tenu de sep-
tembre 1931 à octobre 1938. Il ne le mentionnait qu’à la fin de ses notes quotidiennes. À la der-
nière page du deuxième cahier se trouve un »Extrait de Mein Kampf« de quelques lignes 
seulement: »C’est dans le sang seul que réside la force ou la faiblesse de l’homme. Les peuples 
qui ne reconnaissent pas l’importance de leurs fondements racistes ressemblent à des gens qui 
voudraient conférer aux caniches les qualités des lévriers«48. André François-Poncet retenait 
donc de »Mein Kampf« le racisme du national-socialisme, qu’il associait aux »théories fonda-
mentales du pangermanisme d’avant-guerre«, une association qui n’était vraiment pas à la hau-
teur du phénomène49. L’ambassadeur soulignait toutefois que c’était la première fois qu’un 
chancelier du Reich se les appropriait à ce point et les énonçait en public aussi crûment.

Un instrument de justification

Dans les publications d’après-guerre d’André François-Poncet, »Mein Kampf« commença à 
jouer un rôle bien plus important que dans sa correspondance avec le ministère depuis Berlin. 
L’ancien ambassadeur consacre ainsi un chapitre entier à l’idéologie hitlérienne dans ses 
»Souvenirs d’une ambassade à Berlin« publiés en 1946. Est-ce un hasard si ce chapitre porte le 
même titre que l’étude disparue de Henri Jourdan de juin 1933? Jean-Paul Bled, qui a préfacé et 

micien qui lui a été offerte à l’occasion de son élection à l’Académie française, 17 janvier 1953, 
p. 15.

45	 Charles Appuhn, Hitler par lui-même d’après son livre »Mein Kampf«, Paris 1933, p. 168.
46	 André François-Poncet, Souvenirs d’une ambassade à Berlin. Septembre 1931–octobre 1938. 

Préface et notes de Jean-Paul Bled, Paris 2016, p. 120.
47	 DDF 1932–1939, 2e série (voir n. 40), vol. 12, no 191, p. 322–323.
48	 Archives nationales (AN), Archives privées (AP) 462,4. Cf. Christian Hartmann, Thomas 

Vordermayer, Othmar Plöckinger, Roman Töppel (dir.), Hitler, Mein Kampf. Eine kritische 
Edition, publ. par le Institut für Zeitgeschichte München-Berlin, 2 vol., Munich 2016, vol. 1, 
p. 358–359: »Im Blute allein liegt sowohl die Kraft als auch die Schwäche des Menschen begrün-
det. Solange die Völker nicht die Bedeutung ihrer rassischen Grundlagen erkennen und beachten, 
gleichen sie Menschen, die Möpsen die Eigenschaften von Windhunden anlernen möchten […].«

49	 Dépêche no 975 du 6 septembre 1933, dans: CADN, Ambassade Berlin, série B, vol. 195.



Claus W. Schäfer444

annoté la réédition des »Souvenirs d’une ambassade à Berlin« en 2016, est convaincu que ce 
choix montre que l’idéologie hitlérienne n’était pas, pour André François-Poncet, »un pa-
ravent« destiné à cacher l’appétit de pouvoir d’Adolf Hitler50.

En 1946, l’ancien ambassadeur expliquait au grand public que l’idéologie hitlérienne était ex-
posée »dans un livre, ›Mein Kampf‹, que tout le monde a[vait] lu«51. Cette assurance – en légère 
contradiction avec les faits présentés ici52 – obéit à la situation politique de la France d’alors et 
aux aspirations personnelles d’André François-Poncet. Il souhaitait conserver »le monopole 
des relations internationales« comme l’a dit Raymond Aron, qui remettait en question, dans les 
lignes du »Figaro«, la compétence et la position de l’ancien ambassadeur53. Et même si dans son 
livre il revient au moins quatre fois à celui de Hitler et en cite des phrases entières, ces citations 
constituent moins une explication du phénomène du national-socialisme qu’une justification 
de sa personne et de sa fonction54. Le fils de son prédécesseur, attaché à l’ambassade de Berlin à 
l’époque, y voyait un »désir de mettre à couvert sa responsabilité« et une »évidente prétention 
à [avoir] toujours tout prévu«55.

C’est aussi la raison pour laquelle André François-Poncet fait de nouveau mention à »Mein 
Kampf« dans son histoire de l’entre-deux-guerres publiée en 1948. Deux ans après la publica-
tion des »Souvenirs« l’ambassadeur n’avait »dès l’origine, aucun doute […] sur les idées que le 
Nazisme apportait avec lui […], sur ses sentiments et ses projets à l’égard de la France […]. 
Chacun, en Allemagne et hors de l’Allemagne, aurait dû savoir à quoi s’en tenir«, écrivait-il 
dans le chapitre »Hitler; Mein Kampf; progrès du Nazisme«56 dans lequel il répétait que l’achat 
et la lecture de »Mein Kampf« étaient obligatoires sous le IIIe Reich. Et il continuait: »Ce livre 
peut paraître, et il est, en réalité, lourd et ennuyeux, pédantesque et mal composé. Il n’en a 
moins une grande importance«57, surtout pour la France, qui y est »dénoncée comme l’ennemi 
no 1, une race abâtardie, négrifiée, rongée par l’influence des Juifs et marxistes, un peuple auquel 
il faut casser les reins«58. L’ambassadeur continuait cependant de voir dans le livre, même après 
la guerre, non seulement un »souci tactique […] du mensonge et de l’hypocrisie« mais aussi 
»une certaine part de sincérité«. Car, pour lui, Hitler n’était qu’un Allemand ordinaire. Leurs 
sentiments vis-à-vis de la France se ressemblent. »Ils la haïssent, ils la méprisent, ils voudraient 
l’écraser. Ils ont pour elle, en même temps, une considération, héritée des siècles où la civilisa-
tion française dominait complètement leur pays. Ils voudraient que nous les aimions, et, sur-
tout, que nous les admirions«59.

Voilà une variation de l’idée des deux Allemagne, l’une qui refoule la France, l’autre qui 
l’adore. Les notions développées au XIXe siècle et adoptées par André François-Poncet lui sont 
revenues en tête lorsqu’il a »repris en mains […] Mein Kampf, de Hitler«, en 1944. La formule 
employée dans les »Carnets d’un captif« de 1952 suggère que ce n’était pas la première fois. 

50	 François-Poncet, Souvenirs (voir n. 46), p. 11.
51	 Ibid., p. 71.
52	 Voir dans ce volume l’article de Othmar Plöckinger sur la réception de »Mein Kampf« en 

Allemagne.
53	 Raymond Aron, Mémoires, Paris 1983, p. 309.
54	 François-Poncet, Souvenirs (voir n. 46), p. 120, 141–142, 221, 237.
55	 Roland de Margerie, Journal 1939–1940, Paris 2010, p. 265–266. Jugement fort d’un homme 

qui avait émis les propos: »Hitler, ça n’existe pas«, comme il rapporte soi-même dans ses mé-
moires éditées par Laure de Margerie-Meslay: Roland de Margerie, Tous mes adieux sont faits, 
vol. 2, [New York 2013], p. 177–179.

56	 André François-Poncet, De Versailles à Potsdam. La France et le problème allemand contem-
porain, 1919–1945, Paris 1948, p. 169.

57	 Ibid., p. 164–165.
58	 Ibid., p. 215.
59	 Ibid.



»Mein Kampf« chez les Français d’Allemagne 445

Mais vu »l’espèce d’aversion et d’irritation« que causait cette lecture chez l’ambassadeur, il est 
plus que douteux qu’il ait éprouvé, en poste à Berlin, une »grande peine à ne pas [s]’en détour-
ner«. En captivité, c’était autre chose, il avait plus de temps et moins à faire. Sur sept pages, 
André François-Poncet ne se contente pas de déployer le contenu du livre, il attribue »les res-
ponsabilités d’avoir inspiré le nazisme« à Charles Darwin, Stewart Chamberlain, Friedrich 
Nietzsche et Richard Wagner, pour finalement conclure: »›Mein Kampf‹ est un évangile de 
guerre, il démontre qu’à partir du moment où elle devenait hitlérienne, il était impossible que 
l’Allemagne ne se tournât pas délibérément vers la guerre«60. À la fin de ses considérations, 
André François-Poncet rejoint donc ses premières réflexions sur l’Allemagne.

Une lecture en fonction du temps

Le livre de Hitler a joué un rôle beaucoup moins important pour André François-Poncet avant 
la guerre qu’après. Ce n’est pas étonnant. À l’exception de quelques spécialistes, peu de gens 
s’étaient penchés en détail sur »Mein Kampf« à l’époque61. La presse française, avant 1933, ne 
s’y était que faiblement intéressée62. Comme les diplomates, les journalistes gommèrent cet état 
de fait en se référant plusieurs fois au livre de Hitler dans leurs Mémoires63.

En ce sens, André François-Poncet n’est qu’un exemple de la classe politique de la IIIe Répu-
blique. »Wie überall«, écrivait Gilbert Ziebura dans la préface d’une analyse de la presse fran-
çaise, »war ›Mein Kampf‹ auch in Frankreich weitgehend unbekannt« – comme partout, »Mein 
Kampf« était, en partie, inconnu en France64. Même l’ambassadeur de France en Allemagne 
n’avait pas lu le livre en entier avant sa captivité. C’est une des raisons pour laquelle il ne l’utili-
sait que rarement dans ses communications au ministère65. Le contact direct avec les respon-
sables politiques dans les ministères et la lecture des journaux quotidiens fournissaient des in-
formations beaucoup plus actuelles et prestigieuses.

Après coup, »Mein Kampf« est devenu le moyen d’explication par excellence. Les publica-
tions d’après-guerre d’André François-Poncet le montrent bien. Et comme l’ambassadeur fait 
croire, en s’adressant au grand public, qu’il l’a lu et compris dans toute son envergure avant la 
guerre, il peut s’attribuer d’avoir tout prévu et tout prédit. Cette prise de position était impor-
tante dans la période bouleversée de l’épuration d’après-guerre. Elle lui servit et fut pour lui 
comme une sorte d’excuse générale, lui ouvrant la voie vers une renaissance en tant qu’expert le 
plus en vue sur l’Allemagne. Si on met de côté ses ambitions personnelles, cette lecture en deux 
temps, dans la perception et l’interprétation du texte, n’est pas si rare. Mais l’exemple d’André 
François-Poncet est le cas le mieux documenté et le plus exemplaire de cette lecture de »Mein 
Kampf« en fonction des époques.

60	 François-Poncet, Carnets (voir n. 13), p. 228–236, citations p. 236.
61	 Duroselle, Décadence (voir n. 30), p. 63.
62	 Adolf Kimmel, Der Aufstieg des Nationalsozialismus im Spiegel der französischen Presse 1930–

1933, Bonn 1963, p. 47–48.
63	 Voir l’exemple de Stéphane Roussel, correspondante du journal »Le Temps«, qui s’y référait au 

moins six fois: Stéphane Roussel, Les collines de Berlin. Un regard sur l’Allemagne, Paris 1985, 
p. 43, 102–104, 200, 203.

64	 Kimmel, Der Aufstieg (voir n. 62), p. XII.
65	 Duroselle, Décadence (voir n. 30), p. 62, parle de cinq fois pour toute l’année 1936. Je comptais 

plus de dix références d’André François-Poncet à »Mein Kampf« dans ses communications de 
cette année.





»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne

Frédéric Sallée

»MEIN KAMPF« CHEZ LES VOYAGEURS  
FRANCOPHONES EN ALLEMAGNE

La réception du texte allemand (1925–1934)

Dans l’étude de la trajectoire d’un texte, rien n’est plus révélateur que la temporalité choisie par 
ses récipiendaires. En France, la question de la réception de »Mein Kampf« s’est très souvent 
entendue à partir de l’année 1933, et plus généralement centrée sur l’année 1934, date de sa tra-
duction française chez les Nouvelles Éditions Latines de Fernand Sorlot1. Les rares travaux his-
toriographiques ayant pour intérêt ces thématiques de réception de l’Allemagne nationale-so-
cialiste, et parfois plus spécifiquement de »Mein Kampf«, prennent généralement 1933 comme 
borne chronologique de départ. Pour l’essentiel datés (1987, 1993), ils sont restés dans le do-
maine confidentiel de la littérature grise (DEA ou thèse non publiée)2. Les rares publications 
récentes sur la réception de »Mein Kampf« ont permis de replacer l’ouvrage dans le champ plus 
large d’une diversité d’acteurs3; les voyageurs sont de ceux-là. Bien que les occurrences dans la 
presse française relevant le livre de Hitler sur la période 1925–1932 soient extrêmement minces, 
est-ce à dire que le livre dans sa version originale ne fut pas lu? Sur quels matériaux et archives 
travailler? Le récit de voyage peut apporter une réponse qui, à défaut d’être totalement convain-
cante, éclaire les particularités d’une compréhension du texte en miroir de l’intelligentsia »sé-
dentaire«, dont les réflexions se font au prisme des salles de rédaction parisiennes et de l’entre-
soi, ayant eu un accès au texte allemand plus restreint.

Plusieurs précautions d’analyse s’imposent en croisant l’entrée du voyage avec la compré-
hension, appréhension et réception de l’ouvrage. »Mein Kampf« est-il une quête pour le voya-
geur? La »relique« – tant les assertions religieuses dans la presse française des années 1933–1939 
placent l’objet en produit de culte (»l’évangile du Troisième Reich«4, »livre saint et Bible nou-
velle du peuple allemand«5) – ne doit pas être perçu comme l’objet final du voyage. La focale 
doit se porter sur la fabrication de la Weltanschauung nazie ainsi qu’elle a été perçue par les 
voyageurs du Reich à travers les lignes du pamphlet hitlérien. En marge de ce questionnement, 

1	 Adolf Hitler, Mein Kampf. Mon combat, Paris 1934.
2	 Alexandre Poulain, L’image de l’Allemagne nationale-socialiste entre janvier 1933 et septembre 

1939, étudiée à travers cinq grands quotidiens français d’idéologie différente: »Le Temps«, »Le 
Figaro«, »L’Humanité«, »Le Populaire«, »L’Ère nouvelle«, Thèse de 3e cycle, préparée sous la di-
rection de Jacques Ridé, Paris  IV Sorbonne, 1987; Josselin Bordat, Les métamorphoses de 
»Mein Kampf« d’Adolf Hitler en France (1934–1939), DEA sous la direction de Philippe Braud, 
Institut d’études politiques de Paris, 2003.

3	 Nicolas Patin, »Mein Kampf«, Trajectoires d’un objet fantasmatique. Allemagne-France 1925–
1945, dans: Michel Grunewald, Olivier Dard, Uwe Puschner (dir.), Confrontations au natio-
nal-socialisme en Europe francophone et germanophone 1919–1949, vol. 1: Introduction géné-
rale – Savoirs et opinions publiques, Francfort-sur-le-Main et al. 2017, p. 153–169.

4	 Wladimir d’Ormesson, Le feu qui couve, dans: La Croix, no 15 350, 20 octobre 1934, p. 5.
5	 René Lauret, Lettre d’Allemagne. »Mein Kampf«: le programme extérieur de Hitler, dans: Le 

Temps, no 26 189, 11 mai 1933, p. 2.



Frédéric Sallée448

»Mein Kampf« n’est-il pas plus modestement un moyen d’accès à la connaissance du »person-
nage Hitler«, dont les contours restent confus vus de France?

Une nécessaire histoire quantitative s’impose en propos liminaire. Elle se joue à deux échelles. 
Premièrement, parmi les voyageurs de la République de Weimar, quels sont ceux s’y étant ren-
dus pour étudier le national-socialisme? La part est infime. De 1920 à 1930, le NSDAP n’est 
perçu en France que par les invectives antifrançaises de son chef et les faibles résultats électo-
raux aux diverses élections législatives relègue Hitler au rang d’agitateur du régime républicain, 
mais nullement comme une menace sérieuse et crédible face au délitement weimarien. Parmi 
ceux ayant fait le voyage d’Allemagne dans une perspective de compréhension du national-so-
cialisme, quels sont ceux qui ont lu »Mein Kampf«? La part est encore plus infime. Tous ne sont 
pas germanophones. Pour autant, le voyage reste une entrée convaincante à plus d’un titre pour 
l’étude de la réception de »Mein Kampf« en France étant donné que l’objet a été acheté, lu et ra-
mené en France dès 1926. Il n’y a donc pas découverte absolue du matériau et de sa doctrine au 
moment de l’accession de Hitler à la chancellerie, ni lors de la traduction française de 1934.

Les enjeux de l’étude se portent, dans un premier temps, sur la temporalité, distincte de la 
chronologie classique du national-socialisme en formation. D’abord confidentiel et ramené 
d’Allemagne par le biais de quelques spécialistes de la diplomatie internationale, l’ouvrage hit-
lérien devient au tournant de 1930 un objet de curiosité et d’intérêt pour le plus grand nombre. 
Ensuite, la place du voyageur en tant que vecteur de la connaissance du livre est à envisager. 
Simple intermédiaire matériel ou passeur idéologique du propos nazi, le pèlerin de Weimar, 
puis du Reich, est un objet d’étude en soi. Enfin, la dimension autour de la différence d’analyse 
du pamphlet entre voyageurs et sédentaires est à considérer. 

Déconstruire la mythification de l’objet »Mein Kampf«  
au regard du voyage d’Allemagne (1925–1934)

Hérité du Grand Tour de l’époque moderne, le déplacement en Allemagne reste le lieu des hu-
manités. Cependant, le caractère rudimentaire des liens diplomatiques du voyage rend le séjour 
complexe et, de fait, l’accessibilité à »Mein Kampf«, réduite6. Le poids de l’ambassade de France 
en Allemagne, au moment de la parution de l’ouvrage, n’est pas le même que lors de la prise de 
fonction d’André François-Poncet en 1931, redynamisant les relations franco-allemandes7. 
L’ambassade précédente de Pierre de Margerie (1922–1931) est le temps de la refondation des 
liens, étant donnée la fermeture des appareils diplomatiques de 1914 à 1922. De plus, le Comité 
France-Allemagne (CFA), principal relais des voyageurs ayant pour objet d’étude le natio-
nal-socialisme, ne vit le jour qu’en 1935. Il en va de même, à l’opposé, du Comité de Vigilance 
des Intellectuels Antifascistes (CVIA), dont les membres ayant fait le voyage dans le Troisième 
Reich se firent remarquer par leurs dénonciations précoces, à l’image d’Henri Brunschwig et 
Edmond Vermeil. Cependant, leurs réseaux en Allemagne ne purent être activés avant mars 
1934. Leur dénonciation de »Mein Kampf« repose ainsi sur la version française du texte8. Au fi-
nal, l’essentiel des voyageurs se déplacent de manière informelle ou sont des envoyés tempo-
raires de grands quotidiens français.

Les outils littéraires publiés en français et mis à la disposition des voyageurs sont également à 
considérer afin de ne pas faire de »Mein Kampf« un objet fantasmatique mais pouvant parfois 

6	 Lire à ce sujet Frédéric Sallée, Sur les chemins de terre brune. Voyages dans l’Allemagne nazie 
(1933–1939), Paris 2017.

7	 Pour la lecture d’André François-Poncet voir l’article de Claus W. Schäfer dans ce volume.
8	 Cf. Henri Brunschwig, France-Allemagne 1934, dans: La Revue des vivants, numéro spécial 

»Un an d’Hitlérisme«, février 1934, p. 286–287; Edmond Vermeil, Pierre Gérome, L’hitlérisme 
en Allemagne et devant l’Europe, Paris 1937.



»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne 449

confiner au rang d’anecdote éditoriale. L’ouvrage principal dans l’appréhension de l’Alle-
magne de 1933 n’est en rien le pamphlet hitlérien mais un opus français, à savoir »Le Germa-
nisme à l’étranger« de Paul Lévy et Frédéric Eccard9. Les auteurs y exposent les méthodes et 
l’étendue de la propagande littéraire de l’Allemagne dans ce qu’ils appellent les pays-fron-
tières (principalement la France et la Belgique), faisant un sort à l’idéologie hitlérienne 
contemporaine du recueil. Ouvrage profondément anti-allemand et s’opposant à la politique 
briandiste, il constitue malgré tout un premier point de contact pour les voyageurs désireux 
de connaitre l’Allemagne. Parallèlement à l’ouvrage de Lévy et Eccard circule une multitude 
de livres autour de Hitler, rendant la lecture du pamphlet originel somme toute peu intéres-
sante et pourvue de sens. Ainsi, un mince volume intitulé »La jeune Allemagne veut le travail 
et la paix«10, contient les discours traduits de Hitler à destination du public français, présenté 
comme »chef de l’Allemagne nouvelle«, formule récurrente chez les voyageurs11. Charles 
Appuhn dresse, quant à lui, un »Hitler par lui-même«, d’après le livre de celui-ci12. »Le seul 
ouvrage donnant en français une analyse intégrale et de très nombreux extraits de ›Mein 
Kampf‹. 7 000 exemplaires vendus en un mois«, à en croire la publicité dans les grands quoti-
diens français.

Ramener un »document majeur« pour la connaissance  
militaire de l’Allemagne (1926–1930)

Contrairement à ce qui a été démontré par des travaux récents sur une méconnaissance du texte 
avant 192913, une lecture précoce en a été faite, et ce dès 1926. La majorité des études fut centrée 
sur les voyages des frontaliers et de leurs rapports au texte. La proximité géographique associée 
à la bonne connaissance de la langue allemande par les populations alsaciennes et mosellanes a, 
indéniablement, construit un imaginaire de l’exclusivité de la connaissance du texte. En 1929, 
les multiples conférences du docteur Joseph Weill, réalisées en Alsace, ont participé au renfor-
cement de cette idée. Weill, médecin alsacien – parfaitement germanophone – est resté dans la 
mémoire commune comme »celui qui a lu ›Mein Kampf‹ dans le texte de manière précoce«14. 
Or, la connaissance du livre in situ est antérieure à la réception faite par le docteur Weill. La 
version originale et son programme anti-français avaient été compris et relayés par une frange 
informée de la population intellectuelle française, par le biais notable de l’historien Pierre Re-
nouvin.

En 1925, ce dernier publie »Les origines immédiates de la guerre«15. Basé sur le témoignage 
comme source majeure, notamment réinvesti à la suite de voyages en Allemagne durant l’année 
1924–1925, l’ouvrage a vocation à contrecarrer les documents diplomatiques officiels ayant 
tendance à dédouaner les responsabilités des différents belligérants dans la guerre. La fabrica-

9	 Paul Lévy, Frédéric Eccard, Le germanisme à l’étranger, Strasbourg 1933.
10	 Adolf Hitler, La Jeune Allemagne veut le travail et la paix. Discours du chancelier Adolf Hit-

ler, chef de l’Allemagne nouvelle, Berlin 1933. L’ouvrage comporte une introduction du ministre 
de la Propagande Joseph Goebbels et un discours prononcé par le Reichspräsident Paul von 
Hindenburg devant le Reichstag le 21 mars 1933 à la Garnisonkirche Potsdam.

11	 Comœdia, 1er novembre 1933.
12	 Charles Appuhn, Hitler par lui-même, Paris 1933.
13	 Claude Quétel, Tout sur »Mein Kampf«, Paris 2017 (intégralité du chapitre 7: La France a-t-elle 

ignoré »Mein Kampf«; Alexandre Saintin, Tristes tropismes. Voyages des intellectuels français 
en Italie fasciste et en Allemagne nazie (1922–1939), Thèse de doctorat sous la direction de Pas-
cal Ory, Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2015, p. 57.

14	 Dan Weill, Le docteur Joseph Weill au service de l’Œuvre de Secours aux Enfants (1940–1946), 
dans: Mémoires de l’Académie nationale de Metz, 2010, p. 130.

15	 Pierre Renouvin, Les origines immédiates de la guerre. 28 juin–4 août 1914, Paris 1925.



Frédéric Sallée450

tion de ce livre est l’une des premières créations éditoriales à avoir bénéficié de »Mein Kampf«. 
À la date où Renouvin ramène l’autobiographie de Hitler à Paris, le livre est relativement 
confidentiel en Allemagne: 9 473 exemplaires ont été vendus en décembre 1925, alors que l’on 
dépassera le million en octobre 193316. L’exemplaire de Renouvin est de ceux-là. La lecture qu’il 
fait de »Mein Kampf« s’articule autour d’une vision militaire et diplomatique. En devenant 
directeur de la »Revue d’histoire de la guerre mondiale«, il fait déjà figurer le premier tome 
dans une bibliographie de 1926 (catégorie »La vie politique internationale depuis 1919«)17, au 
même titre que des récits de voyages de la même période18. L’ouvrage entra également dans les 
collections et catalogues de la bibliothèque d’Histoire de la guerre à Vincennes dont Renouvin 
est le conservateur depuis 1920, faisant de »Mein Kampf« un texte désormais disponible en al-
lemand pour le public français.

La démarche de réception de »Mein Kampf« par Renouvin est également scientifique, dans 
une lecture d’utilisation comme matériau dans la fabrique de l’histoire. Le livre devient un ob-
jet de documentation cher à Renouvin pensant que l’histoire du temps présent ne peut se faire 
que par la compulsion d’archives et de sources. Il est perçu comme un récit, un témoignage d’un 
ancien combattant. C’est le soldat Hitler, estafette de la Première Guerre mondiale, qui ressort 
de la lecture du premier tome. L’Autrichien n’est plus »l’agitateur de brasserie« mais s’incarne 
également comme vétéran. Renouvin a, lui aussi, été un soldat de la guerre, entre 1915 et 1917 
et, à ce titre, s’avère plus sensible à cette évocation-là, quitte à faire fi de la dédicace aux Blutzeu-
gen morts au cours du putsch de 1923 – en propos liminaire et à ne pas s’attarder sur le volet an-
tiparlementariste et antidémocratique du texte. Le témoignage lui est cher pour comprendre la 
Grande Guerre, afin de constituer, pour la première fois en France, une base de données de té-
moignages oraux. A posteriori, l’interprétation que fit Renouvin de Hitler fut complétée par 
Jean-Baptiste Duroselle, déclarant que sa lecture de »Mein Kampf« aura permis de mettre en 
évidence la »volonté de puissance« du Führer19.

Qu’en est-il de la réception des germanistes, premiers lecteurs étrangers potentiels de la doc-
trine hitlérienne? Un cas significatif réside en la personne de Jean-Edouard Spenlé. Né en 1873, 
Spenlé est nommé en 1932 recteur de l’académie de Dijon. Germaniste, rédacteur d’une thèse 
sur »Novalis devant la critique«, Spenlé est profondément attaché au romantisme20 et aux 
formes de la pensée allemande21. Avant de s’établir à Mayence en 1933, il est un voyageur assidu 
du Reich et ramène »Mein Kampf« dans ses bagages en 1930 pour en faire une recension dans le 
»Mercure de France«:

»Un livre touffu de 800 pages qui n’est pas d’une lecture toujours très agréable. Hitler 
ne se pique nullement d’écrire. Il est avant tout orateur, et il professe un superbe mépris 
pour la parole écrite, artificielle, figée, sans retentissement immédiat sur la foule. […] 

16	 P. Barres, Le départ de l’Allemagne de la SDN, dans: Le Matin, no 18 108, 17 octobre 1933, p. 3.
17	 Bibliographie, dans: Revue d’histoire de la guerre mondiale, 4 (1926), p. 91. L’insertion d’Adolf 

Hitler dans une bibliographie n’est pas inédite en 1926. Dans un numéro suivant, nous pouvons 
retrouver dans la section »La vie politique internationale depuis 1918« le fascicule: Adolf Hit-
ler, Die Südtiroler Frage und das deutsche Bündnisproblem, Munich 1926, mentionné dans: 
Revue d’histoire de la guerre mondiale, 4 (1926), p. 379.

18	 Cf. Georges Legey, Ce que j’ai vu au Maroc. Juin–Juillet 1925. Quelques vérités sur la guerre du 
Riff, Nancy 1925.

19	 Cf. Jean-Baptiste Duroselle, Compte-rendu de: Pierre Renouvin, Histoire des relations inter-
nationales. Les crises du XXe siècle, tome V et VI, dans: Revue d’Histoire moderne et contem-
poraine 6/3 (1959), p. 237.

20	 Lire à ce sujet Jean-Edouard Spenlé, Novalis: essai sur l’idéalisme romantique en Allemagne, 
Paris 1904, publication de la thèse de doctorat soutenue à la Faculté des Lettres de Paris en 1903.

21	 Lire à ce sujet, id., La Pensée allemande de Luther à Nietzsche, Paris 1934.



»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne 451

Mais tel quel, ce livre est un document du plus haut intérêt, car il dessine une figure, il 
définit un mouvement et il apporte le tableau, parfois très vivant, de quelques mémo-
rables batailles politiques d’où se dégage une Allemagne sensiblement différente de celle 
que certains nous présentaient«22.

Là encore, la notion de document pour l’histoire apparaît et, au-delà de sa piètre qualité rédac-
tionnelle, »Mein Kampf« est présenté comme un ouvrage à inscrire dans le temps long de l’Al-
lemagne romantique, de la compréhension de la pensée allemande, avant même d’être une voie 
d’accès à l’appréhension de la vision du monde nazi.

Depuis Mayence, aux premiers mois de l’année 1933, il livre ses craintes en évoquant »le jour 
où disparaitra la dernière autorité [le Reichspräsident Paul von Hindenburg] et que commence-
ra l’heure de la grande liquidation et que montera à la surface ce que Montaigne appela le ›fond 
du pot‹«23. Au sein de l’université française, les professeurs germanistes Edmond Vermeil24, à 
Strasbourg, et Henri Lichtenberger25, en Sorbonne, dressent sensiblement le même constat: 
»Mein Kampf« reste un livre d’histoire de et sur l’Allemagne.

»Mein Kampf« comme voie d’accès à la connaissance de Hitler: 
les premiers atermoiements électoraux perçus par les voyageurs  

(1930–1932)

Le pamphlet hitlérien, à partir de 1930, est envisagé par les voyageurs d’Allemagne autour de 
son aspect fonctionnel. À quoi peut servir l’ouvrage, pour le lecteur mais également pour son 
auteur? La dimension utilitariste du texte, puis de l’objet littéraire, s’articule autour de fonc-
tions: la substitution de l’auteur au profit du livre dans un but de renforcement charismatique, 
le rôle de pivot central dans la consolidation de l’appareil propagandiste du NSDAP et l’incar-
nation de la modernité.

Les premiers succès électoraux du nazisme lors des élections législatives (18,3 % des suf-
frages exprimés lors des élections du 14 septembre 1930) sont concomitants d’un regain d’inté-
rêt autour du livre de la part des voyageurs. Maurice Pernot, fin spécialiste de l’Allemagne et 
chroniqueur dans de nombreuses revues, entreprend un voyage singulier pour l’époque car ex-
trêmement long: six mois entre octobre 1929 et mars 1930, fait très rare, lorsque les séjours dans 
les années 1920–1930 sont de l’ordre d’une dizaine de jours tout au plus. Son voyage se termine 
par l’observation de la campagne législative et des tractations autour de la nomination du chan-
celier Heinrich Brüning. Sa motivation est animée par une seule idée, répondre à la question: 
qui est Adolf Hitler? Pour cela, Maurice Pernot élabore un modus operandi basé sur la ren-
contre et le questionnement des »Allemands de la rue« afin de renseigner son objet d’étude26. 
Le journaliste procède à l’envoi d’un questionnaire à vingt personnes, sur lesquels figurent les 
interrogations suivantes: Qui est Adolf Hitler? Qui sont les 107 députés élus sur son pro-
gramme? En connaissez-vous quelques-uns? Où peut-on les rencontrer? Sa conclusion est sans 
appel: Hitler est aussi peu connu en Allemagne qu’à l’étranger. Il ressort que le docteur Joseph 

22	 Id., Lettres allemandes, dans: Le Mercure de France, 1er novembre 1930, p. 739.
23	 Id., Le problème de la jeunesse allemande, dans: Le Mercure de France, 1er mars 1933, p. 306.
24	 Cf. Edmond Vermeil, L’Allemagne du congrès de Vienne à la révolution hitlérienne, Paris 1934, 

p. 6–9.
25	 Cf. Henri Lichtenberger, L’Allemagne nouvelle, Paris 1936, p. 130–152.
26	 Maurice Pernot, Où en est l’Allemagne?, (1) A Berlin le nouveau Reichstag; (2) Les aspirations 

et prétentions allemandes, (3) Problèmes de l’Est, (4) Les États du Sud et le Reich, dans: La Re-
vue des Deux Mondes, 60 (1930), p. 214–225, 440–451, 681–693, 915–925 (novembre–décembre 
1930).



Frédéric Sallée452

Goebbels, à l’époque Gauleiter de Berlin et nouveau directeur de la propagande du parti, appa-
raît comme plus connu qu’Hitler27.

Ainsi, le voyageur désire connaitre Hitler mais Hitler ne veut rencontrer aucun Français. Il 
recherche alors une littérature sur lui mais peu d’écrits existent. »Mein Kampf« fait figure de re-
fuge. Le livre devient un moyen d’accès à la connaissance d’un homme politique allemand mar-
ginal, mais à la tête d’une liste qui a fait six millions de voix.

Cet exemple est à mettre en perspective sur la relation que Hitler entreprend avec le voyageur 
étranger et sur la place que le livre a prise dans ce duo. Hitler est en train de façonner son per-
sonnage28. La parole hitlérienne devient rare. »Mein Kampf«, qui en est à sa troisième édition 
munichoise, devient le relais, le prolongement de la parole raréfiée du chef, inaccessible en de-
venir. Cet outil dans l’arsenal propagandiste du NSDAP est perçu par les voyageurs durant 
l’année 1930. Le journaliste du »Journal«, Hubert Bouchet, parie sur le fait que Hitler n’a que 
faire de ce qu’on dit de lui dans la presse allemande comme dans les compte-rendus internatio-
naux du moment que l’on parle de lui. À ce titre, »Mein Kampf« et la propagande »servent sa 
propre cause. Peu importe la vérité«. Selon Bouchet, les effets de l’ouvrage doivent être mis sur 
le même plan que le »Völkischer Beobachter«, tirant à ce moment-là à 165 000 exemplaires29.

Les voyageurs trouvent également dans »Mein Kampf« une lecture qui leur permet d’appor-
ter des réponses à leurs propres centres d’intérêts. Le journaliste Marcel Ray entreprend un 
tour d’Europe (Tchécoslovaquie, Yougoslavie, Roumanie, Hongrie) au printemps 1930 et dont 
la première étape est l’Allemagne30. Accompagné à cette occasion d’un voyage d’études sur la 
crise agraire par Louis Loucheur, il perçoit dans »Mein Kampf« un livre sur la résolution de la 
question agricole31:

»On ne saurait trop priser la possibilité de conserver une classe paysanne saine comme 
base de toute la nation. Beaucoup de nos maux actuels ne sont que la conséquence du 
rapport faussé entre les populations urbaine et rurale. Une solide souche de petits et 
moyens paysans fut de tout temps la meilleure sauvegarde contre les malaises sociaux 
qui sont aujourd’hui les nôtres.«32

Ainsi, »Mein Kampf« s’inscrit comme un classique de la perception de l’étranger par le voyage. 
Chercher des réponses à sa propre désillusion nationale est une constante. Il fait office de mi-
roir pour être force de propositions aux maux de la démocratie libérale perçue comme vieillis-
sante par les voyageurs français, qui se déplacent en 1929–1930 dans un profond climat d’anti-
parlementarisme. La réception de »Mein Kampf« participe de cela. Il n’est pas uniquement 
abordé comme le livre d’Adolf Hitler, du national-socialisme ou d’un discours sur l’Allemagne, 
mais comme un remède applicable au modèle français, pouvant être source d’éléments dans le-
quel se retrouverait la modernité33. Face à ce remède émerge cependant le discours profondé-
ment anti-français du texte. Un journaliste algérien dénommé Paul-Marie, en voyage à Berlin, 
isole dès février 1932 le passage de référence sur le ressentiment anti-français: »Enfin – et ceci 

27	 Ibid., Où en est l’Allemagne? (1) À Berlin le nouveau Reichstag, p. 1–3.
28	 Cf. Ian Kershaw, Hitler. Essai sur le charisme en politique, Paris 1995, p. 13.
29	 Hubert Bouchet, 50 000 hommes enrôlés sous les ordres d’Hitler, dans: Le Journal, 31 dé-

cembre 1930.
30	 Marcel Ray, Vers la fédération européenne. Devant la tombe de Stresemann, dans: Le Petit Jour-

nal, no 24 619, 12 juin 1930, p. 1; id., Vers la fédération européenne. Répercussions politiques de 
la crise agraire et du chômage en Allemagne, dans: Le Petit Journal, no 24 620, 13 juin 1930, p. 1.

31	 Lucien Febvre, Un tour d’horizon en Europe centrale [Compte-rendu de: Marcel Ray, Vers la 
fédération européenne: La crise agraire et l’Europe], dans: Annales 3 (1931), p. 312–315.

32	 A. Hitler, Mein Kampf (voir n. 1), p. 72.
33	 Sallée, Sur les chemins de terre brune (voir n. 6), p. 61–93.



»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne 453

est pour notre gouverne à nous Français – Hitler a écrit dans son livre ›Mein Kampf‹ (1930)34: 
›Il faut qu’on le sache bien: l’ennemi mortel le plus inexorable du peuple allemand est et de-
meure la France, qui que ce soit qui gouverne en France, maintenant ou plus tard …‹«35.

Si la lecture du ressentiment est fugace, elle est malgré tout présente dans certains récits de 
voyages. En revanche, quid du chapitre XI du premier tome consacré au racisme? Qu’en est-il 
de la perception et réception de l’antisémitisme hitlérien présenté dans le texte? Désintérêt 
manifeste ou incompréhension du propos? La lecture la plus probante qui en est faite est à 
mettre au crédit des juristes ayant fait un déplacement au sein des universités allemandes entre 
1932 et 1933 et ayant vu l’évolution des persécutions antisémites, confirmant leur lecture du 
texte:

»Le Juif n’est pas un nomade; il est un parasite. Son premier mensonge est de prétendre 
qu’il ne constitue pas un peuple, mais simplement une communauté religieuse; le se-
cond mensonge est celui de la langue. En parlant français, il pense juif. En tournant des 
vers allemands, il n’exprime que la nature de sa race. L’appétit de domination de la race 
juive apparaît dans les fameux Protocoles des Sages de Sion. C’est tout un réquisitoire 
contre les Juifs que dresse le chef du national-socialisme dans son ouvrage intitulé ›Mein 
Kampf‹«36.

La perception qu’ont les juristes repose sur les fondements mêmes de »Mein Kampf«: le noma-
disme supposé du Juif37, la permanence d’une judaïté dépassant le cadre du judaïsme38 ou en-
core la langue comme outil de domination juive39.

Les voyageurs et »Mein Kampf«  
aux premiers temps du pouvoir nazi (1933–1934)

Durant les deux premières années du pouvoir national-socialiste, aucune mention du premier 
tome autobiographique n’est décelable dans les analyses des voyageurs français rentrés d’Alle-
magne. La doctrine intéresse davantage que le »personnage Hitler« dont le charisme est en 
construction entre 1924 et 1934. Le paradoxe de l’année 1933, marqué par l’accession de Hitler 
à la chancellerie, réside dans le relatif désintérêt autour du livre dans les premiers mois d’exer-
cice du pouvoir alors que l’inflation touristique pour le Reich naissant se fait sentir40.

34	 La mention de 1930 comme référence chronologique de »Mein Kampf« correspond probable-
ment à la date de l’édition munichoise obtenue par le journaliste à Berlin.

35	 Paul-Marie, Choses d’Allemagne (1). Comment sont organisés les hitlériens, dans: L’Effort 
algérien, no 219, 20 février 1932, p. 1.

36	 A. L., Persécution des Juifs en Allemagne, dans: Revue de droit international 7/12 (1933), p. 284–
297, ici p. 284. On peut également évoquer le voyage du juriste Roger Gilles en 1932 dans le 
cadre de sa thèse sur la Stille Gesellschaft, soutenue l’année suivante.

37	 Cf. A. Hitler, Mein Kampf (voir n. 1), p. 158–159: »On a cru avoir affaire à un peuple qui de-
vait être classé parmi les nomades. C’est une erreur aussi profonde que dangereuse«.

38	 Cf. ibid., p. 159 : »Sa vie au sein d’autres peuples ne peut durer que lorsqu’il parvient à faire croire 
qu’il ne doit pas être considéré comme un peuple, mais comme une communauté religieuse, il est 
vrai d’un genre particulier.«

39	 Cf. ibid., p. 160 : »Tant que le Juif n’est pas devenu maître des autres peuples, il faut que, bon gré, 
mal gré, il parle leur langue; mais sitôt que ceux-ci seraient ses esclaves, ils devraient tous ap-
prendre une langue universelle (l’esperanto par exemple), pour que, par ce moyen, la juiverie 
puisse les dominer facilement.«

40	 Les données statistiques disponibles au 1er janvier 1937 font état d’une inflation de 41 pourcents 
de voyageurs étrangers sur la période 1933–1936. Cf. Der Ausländerbesuch im Dritten Reich. Seit 
der Machtübernahme um rd. 41 v. H. gestiegen, dans: Die Reise-Illustrierte, 1er janvier 1937, p. 21.



Frédéric Sallée454

Certains voyageurs venus enquêter se sont fourvoyés sur Hitler et sur son livre. C’est le cas 
de François le Grix, pourtant rompu à l’exercice du voyage, mais s’attachant – malgré le titre 
équivoque de son article »Vingt jours chez Hitler« – à l’étude de la vie quotidienne des Alle-
mands de 1933. Il reconnait avoir eu »Mein Kampf« entre les mains mais ne pas l’avoir lu, bien 
que parfait germanophone41. Paradoxalement, l’intérêt le plus vif se trouve chez ceux ne faisant 
pas le voyage d’Allemagne, les »sédentaires«. Dès juillet 1933, le journal étudiant »Holàhée« 
traduit des passages de »Mein Kampf« en dix-neuf langues et publie les extraits des diatribes 
antifrançaises dans ses colonnes42.

Pour trouver trace d’une lecture du livre en langue allemande durant l’année 1933, il faut se 
pencher sur la lecture des comptes-rendus de voyages des membres et militants de »L’Action 
française«. Le journaliste Jean Delebecque ramène l’ouvrage en France et passe »les derniers 
jours de [ses] vacances à la lecture intégrale de ›Mein Kampf‹ dans une édition non abrégée, dont 
[il] ne connaissai[t] alors que des fragments détachés«43. Loin de fustiger le voisin allemand et 
son nouveau maître44, Delebecque y voit le poids de l’indécision dans la politique passée de 
Weimar, quand »Mein Kampf« portait alors en germes le terreau de la décision, de la modernité 
et de l’action. La conclusion de sa lecture n’en laisse pas moins planer l’ombre du ressentiment: 
»Par une radieuse soirée d’automne naissant, on referme le livre de Hitler et qu’on regarde, dans 
le calme trompeur de la nature, le soleil se coucher sur notre terre convoitée …«45.

Ce qui caractérise l’année 1933 est l’inversion de la démarche. Ce n’est plus le voyageur qui 
vient se saisir de »Mein Kampf« mais l’ouvrage s’offre au visiteur par le visité. Le livre devient 
progressivement objet d’interview, par l’intermédiaire de Joseph Goebbels, ministre de l’Édu-
cation du peuple et de la Propagande.46 Une série d’entretiens est accordée à ce sujet au journa-
liste anglais au »Daily Mail« Ward Price, en octobre 1933. Si la seconde interview du 18 février 
1934, qui fut reprise dès le lendemain dans le »Völkischer Beobachter«, ne fait pas mention de 
»Mein Kampf«, concerne la question autrichienne et la place du chancelier Dollfuss, le premier 
entretien s’articule autour du livre hitlérien:

— Ward Price: Comment conciliez-vous le discours de M. Hitler qui a présenté le ra-
meau d’olivier à la France, avec les sentiments agressifs que le chancelier lui-même a 
exprimés vis-à-vis de la nation française dans son livre Mein Kampf?
— Joseph Goebbels: L’offre amicale faite par le chancelier à la France prouve la capacité 
du parti nazi à évoluer. Depuis quelques temps, en effet, un changement s’est produit 
dans notre attitude à l’égard de la France. Quand nous aurons de nouveau la Sarre, nous 
n’aurons plus de griefs territoriaux contre la nation voisine47.

41	 François le Grix, Vingt jours chez Hitler, dans: La Revue hebdomadaire, 22 avril 1933.
42	 Holàhée! Journal de la nouvelle génération, n°17, 2 juillet 1933.
43	 Jean Delebecque, En lisant Hitler, dans: L’Action française, 20 septembre 1933, p. 1.
44	 Il convient de rappeler ici la lecture sévère faite par Léon Daudet dans les colonnes de L’Action 

française quelques semaines plus tard: »›Mein Kampf‹ ne vaut pas intellectuellement Le Fascisme 
de Mussolini«. Léon Daudet, L’effrayante déformation parlementaire, dans: L’Action française, 
no 316, 12 novembre 1933, p. 1.

45	 Delebecque, En lisant (voir n. 43).
46	 On notera également la démarche similaire de rencontre entre le français Fernand de Brinon et 

Adolf Hitler, par l’entremise de Joachim von Ribbentrop en novembre 1933. A l’évocation de 
»Mein Kampf«, de Brinon assure que l’inquiétude n’est pas de mise, »l’esprit d’Hitler étant tou-
jours en mouvement«: Fernand de Brinon, Entrevue avec Hitler, dans: Le Matin, n°18 144, 
22 novembre 1933. Lire également à ce sujet Dominique Pinsolle, L’art d’interviewer Hitler, 
dans: Le Monde diplomatique, août 2017, p. 2.

47	 Propos rapportés de Ward Price, L’Allemagne est encore liée par ses engagements, dans: L’In-
transigeant, 18 octobre 1933, p. 3.



»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne 455

Cette interview marque un basculement majeur dans la réception du livre car, par l’intermé-
diaire du voyageur anglais, deux thématiques affleurent et s’imposent progressivement comme 
dogme dans l’image de »Mein Kampf« durant les années 1930. Tout d’abord, il y aurait une 
évolution supposée du NSDAP depuis l’écriture. Ensuite, la haine antifrançaise serait unique-
ment due à la question du règlement de la Sarre. Tout ceci participe d’une volonté d’apaisement. 
Cette évolution se retrouve chez les voyageurs français, une fois la traduction française dispo-
nible. »Mein Kampf« devrait être lu comme contemporain de la question sarroise et n’aurait 
plus de raison d’être, une fois cette question résolue48.

En novembre 1933, l’objet se fait relique lorsqu’une rumeur est relayée par les voyageurs: il 
serait difficile de trouver des exemplaires de »Mein Kampf« en Allemagne. Cependant, sa rare-
té ne serait qu’affaire de quelques jours49. Craignant que la décision du tribunal polonais de Ka-
towice de septembre 1933 sur la saisie du livre hostile à la Pologne se propage50, Hitler aurait 
donné l’ordre, non advenu, à ses subordonnés de racheter tous les exemplaires des éditions an-
ciennes afin de faire supprimer les passages gênants, à savoir la France et la nationalisation des 
industries. Ainsi, aucune mention de l’antisémitisme qui n’est pas considéré comme gênant. S’il 
a pu être délicat de se procurer des exemplaires du pamphlet, bien que déjà vendus à un million 
de pièces51, sur la période novembre-décembre 1933, les voyageurs indiquent qu’il est »tou-
jours possible de se le procurer en Autriche«52. Comme souvent dans la thématique du voyage 
d’Allemagne, l’Autriche devient la continuité du Reich et de la germanité en se substituant à lui 
durant quelques temps.

C’est durant ce même mois de novembre 1933 que Hitler adresse son interview la plus reten-
tissante à l’endroit d’un média français. L’entrevue entre Fernand de Brinon et le chancelier 
constitue un fait d’arme pour le journal »Le Matin«. Selon Antoine Vitkine, la »raison d’être de 
l’interview est bien ›Mein Kampf‹«53. De même, »les milieux diplomatiques et les militaires ger-
manophones ont une bonne connaissance du livre qui contredit les discours rassurants du Füh-
rer, le grand public français, en revanche, n’y a pas accès«54. Si l’interview en elle-même exprime 
la vision du Führer sur les relations franco-allemandes, elle est également l’occasion pour 
de Brinon de mettre en avant le véritable parcours du combattant et le caractère méritant de celui 
qui cherche à voyager jusqu’à Hitler55. Il avoue ainsi ne devoir son entretien qu’à la permanence 

48	 Maurice de Gandillac, Correspondance, dans: Esprit, 1er juin 1935.
49	 Nos échos, dans: L’Intransigeant, 17 novembre 1933, p. 2.
50	 Cette agitation autour du livre s’inscrit dans la lignée du contexte d’octobre 1933 où une traduc-

tion expurgée en anglais pour le Royaume-Uni et les Etats-Unis parait et où la préparation 
d’une édition italienne et danoise du texte est en cours. Cf. Bulletin quotidien de la presse étran-
gère, 19 octobre 1933, p. 780–782.

51	 Statistiques du Börsenblatt für den deutschen Buchhandel, 17 novembre 1933, cité dans: Études 
générales, dans: Le Droit d’auteur, 15 décembre 1933, no 12, p. 136.

52	 Le Petit Journal, 8 décembre 1933.
53	 Antoine Vitkine, Mein Kampf: histoire d’un livre, Paris 2009, p. 121; Dominique Pinsolle, In-

terroger le Führer. Les pratiques journalistiques à travers les interviews d’Hitler dans la presse 
française (1933–1938), dans: Dard, Grunewald, Puschner (dir.), Confrontations au national-
socialisme (voir n. 3), p. 229–243.

54	 Vitkine, Mein Kampf, p. 122.
55	 L’importance du contact et surtout du juste contact en Allemagne apparaît primordial aux yeux 

de Fernand de Brinon: »Comment ai-je été introduit chez le maître de l’Allemagne, alors qu’hor-
mis l’ambassadeur, qui ne l’a pas vu depuis le mois de septembre, aucuns de nos compatriotes n’a 
été admis chez lui? Il faut le dire: j’ai un ami allemand.« Fernand de Brinon, Entrevue avec Hit-
ler (voir n. 46). De Brinon se refusa de nommer ce dit contact en terre allemande afin d’éviter 
toutes compromissions. Il s’agit très probablement de Joachim von Ribbentrop, rencontré un an 
auparavant par le biais du marquis Melchior de Polignac. 



Frédéric Sallée456

de ses contacts allemands depuis la Grande Guerre, tout comme Bertrand de Jouvenel, lui, met 
en avant la fierté et la confiance réciproque entre le Führer et sa propre personne en 193656.

Le quotidien »L’Information« partagea l’article avec le journal »Le Matin« afin de le publier 
à son tour57. Cet engouement autour de l’interview de Hitler s’inscrit dans la perception dans 
l’immédiateté du caractère historique de l’acte. Le quotidien »Le Matin« précise ainsi: »C’est la 
première fois que le Führer reçoit un journaliste français et parle à cœur ouvert avec lui. Nous 
devons aux sentiments de bonne confraternité de L’Information de pouvoir donner à nos lec-
teurs la primeur de ce document historique«58. La possession d’un document historique et non 
d’un simple entretien mythifie le voyage du journaliste ainsi que sa propre personne. L’inter-
view du chancelier allemand se pose en sommet d’une carrière journalistique et »Mein Kampf« 
passe au second plan. Cependant, certains remettent en cause la pertinence d’une telle entre-
prise, glorifiant leurs enquêtes personnelles sur une Allemagne éloignée de l’administration na-
tionale-socialiste et davantage révélatrice de la politique hitlérienne:

»Cependant, il ne faut pas oublier que quelques Français ont pu tâter le pouls de l’Alle-
magne nouvelle et qu’ils n’ont pas tous abouti à la même conclusion que notre confrère 
de Brinon. C’est pourquoi nous croyons qu’on ne sera jamais trop documenté à ce sujet. 
Les relations de voyage de nos compatriotes gardent, à cet égard, tout leur sel. Ils ont vu 
les Allemands chez eux, en dehors des cercles officiels et, par conséquent, en dehors de 
tout protocole diplomatique«59.

De Brinon rappelle malgré tout cela: »Il est exact que M. Hitler a l’ambition d’être l’homme qui 
trouvera l’accord avec la France. Là-dessus, on proteste: ›Lisez ›Mein Kampf‹ dans son édition 
originale, et dîtes si les jugements portés sur notre pays ne jurent pas avec ce désir.‹ C’est vrai«60. 
Dans la même veine, René Vallet note que le langage tenu par Hitler n’est pas le même que celui 
de »Mein Kampf«. Connaître et avoir lu le livre d’avant 1933 permet de saisir les intentions et 
les mettre en parallèle au discours61.

L’année 1934, elle, se caractérise par une collision des textes allemand et français, désormais 
traduit et disponible à la vente par le biais des Nouvelles Éditions Latines, la maison de Sorlot. 
Le texte, dans sa version allemande, continue d’être évoqué par les voyageurs français se ren-
dant dans le Reich. Pour eux, des transferts du texte de l’écrit à l’oralité sont mêmes percep-
tibles et constituent, à bien des égards, les marques les plus profondes de l’inscription du dis-
cours hitlérien dans les mentalités collectives de la société allemande62. Ainsi, Guy de Traversay, 
en voyage en Sarre, a connaissance de »Mein Kampf« par les tirades récitées dans le Nord du 
Land par les jeunes filles en uniforme qu’il entend »tonner contre les Juifs, contre le ›Diktat de 

56	 Cf. Bertrand de Jouvenel, A propos de mon interview du Führer-Chancelier Hitler, dans: La 
Flèche, 7 mars 1936.

57	 de Brinon, Entrevue avec Hitler (voir n. 46). Cette pratique du rachat d’articles est récurrente 
au sujet des interviews d’Hitler. Le récit de la rencontre entre Jean Goy et Hitler, à la base devant 
être l’exclusivité de »Paris-Midi«, s’est également retrouvé en une du quotidien »Le Matin«. Cf. 
Un entretien de Hitler avec MM. Jean Goy et Robert Monnier, dans: Le Matin, no 18 504, 18 no-
vembre 1934, p. 1.

58	 de Brinon, Entrevue avec Hitler (voir n. 46).
59	 L’Ouest-Éclair, no 13 531, 23 novembre 1933, p. 1: »Dans une interview accordée à un journaliste 

français le chancelier d’Allemagne expose la politique étrangère du Reich«.
60	 de Brinon, Entrevue avec Hitler (voir n. 46).
61	 René Vallet, Quand M. Brüning voulut »causer« …, dans: Le Petit Journal, no 25 884, 28 no-

vembre 1933, p. 1.
62	 Sallée, Sur les chemins de terre brune (voir n. 6).



»Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne 457

Versailles‹ et la merde française«63. Ce qui émerge également durant l’année 1934, c’est la 
conviction des voyageurs du fait que la doctrine présente dans l’ouvrage n’est pas uniquement 
le discours hitlérien mais celui de tout un système, de toute une administration, laissant penser 
que le nazisme n’est pas – ou n’est plus – un hitlérisme.

Quelques semaines avant la traduction française, l’ouvrage du professeur américain Calvin 
Hoover, »Germany enters the Third Reich«, fut également traduit en français64. L’intellectuel 
voyageur reconnait qu’à la lecture de »Mein Kampf«, le livre de 1925/1926 ne peut s’appliquer 
à la compréhension de l’Allemagne de 1933: »Le livre de Hitler, ›Mein Kampf‹, constitue un 
texte de doctrine important, bien qu’il ait été écrit en 1923 et ne puisse par conséquent repré-
senter dans tout le détail l’état actuel des principes du parti«65. Les voyageurs français, nourris 
des propos d’Hoover et désormais détenteurs d’une version française de »Mon Combat«, se 
dirigent ainsi vers l’»Allemagne nouvelle» déchargée d’un pamphlet devenu obsolète dans la 
grille de compréhension du Troisième Reich. De cet état de fait déculpabilisant naissent les pré-
mices d’un aveuglement contaminant pour la majorité des nouveaux »pèlerins du Reich«.

Conclusion

À la fin de cet état lieux, la prudence domine dans l’examen qui doit être fait de la réception de 
»Mein Kampf« au sein du cercle des voyageurs français. Pour les Français, voyager semble 
avoir été le contrepied de la teneur du discours anti-français du livre de 1925/1926. En 1933, un 
certain Monsieur de la Palisse, collaborateur du »Petit Journal«, livre certainement la plus juste 
conclusion sur la stratégie d’attirance et de répulsion, de la multiplicité des discours contradic-
toires qui inondent l’Allemagne des premiers temps du nazisme vis-à-vis du voisin français, et 
dont »Mein Kampf« constitue l’un des rouages des plans hitlériens:

»Accueillir les Français avec le sourire, leur exprimer le regret de ne pas les voir plus 
souvent, le désir de causer avec eux, seul à seul, puis insinuer que ces rendez-vous, si 
désirables, et si utiles, nous sont, sans doute, interdits par un autre voisin: tels sont 
les propos tenus par tous les Allemands à tous les Français qu’ils rencontrent. […] La 
consigne outre-Rhin est aujourd’hui de nous caresser. Elle était hier de nous assommer. 
Que sera-t-elle demain? Quel est le livre de chevet, la Bible des Allemands, qui nous 
font les yeux doux sur commande? ›Mein Kampf‹ où le Führer exalte la haine de la 
France, la donne comme premier devoir à l’Allemagne régénérée«66.

En accueillant positivement les voyageurs dans l’Allemagne de Weimar, dans l’Allemagne de 
Stresemann, dans celle de la Société des Nations de 1926, à la recherche d’une pacification et 
d’un apaisement, le rapport parfois obséquieux des Allemands vis-à-vis des voyageurs franco-
phones ne doit pas faire oublier la présence de »Mein Kampf« sur les étals des librairies. Malgré 
tout, sa lecture, sa réception et sa diffusion ne furent pas l’épiphanie du désastre que l’on peut 
escompter au regard d’autres voyageurs lanceurs d’alertes sur la dangerosité de textes précoces 
dans l’exercice du pouvoir nazi. En marge de »Mein Kampf«, »Le Mythe du XXe siècle« d’Al-
fred Rosenberg67, eut l’occasion d’être expliqué dans le texte par son auteur aux voyageurs fran-
çais, en établissant directement un parallèle avec la situation de leur pays d’origine: »La France 

63	 Guy de Traversay, »Où va la Sarre?«, dans: L’Intransigeant, 2 décembre 1934.
64	 Calvin Hoover, Allemagne IIIe Empire, Paris 1934 (angl. 1933).
65	 Ibid., p. 172.
66	 de la Palisse, Aux vérités de la Palisse, dans: Le Petit Journal, no 25 866, 10 novembre 1933, p. 1.
67	 Alfred Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts. Eine Wertung der seelisch-geistigen Ge

staltenkämpfe unserer Zeit, Munich 1930.



Frédéric Sallée458

est saturée – entendez, de Français – à ce point que son sol doit être habité par des immigrants 
divers. Si elle ne veut pas être à l’origine de conflits terribles, sa dynamique sera donc celle-ci: se 
détourner de l’Est et orienter sa politique vers le Sud, s’occuper de l’administration de son em-
pire colonial, ce qui constitue aussi bien sa mission, laquelle peut être formulée ainsi: protéger 
l’Europe de l’Afrique et ne pas tolérer ni surtout préparer l’intrusion de l’Afrique en Europe«68. 
Deux textes à la base de la Weltanschauung nazie, deux trajectoires et une dualité fonctionnelle 
dans la réception faite par les voyageurs francophones: »Mein Kampf« est devenu le précipité 
d’une Allemagne anti-weimarienne écrit dans le ressentiment de Versailles et la volonté de ne 
pas céder à l’»esprit de Genève«, en somme porteur d’un discours déjà dépassé en 1934, quand 
»Le Mythe du XXe siècle« s’affirme comme l’ouvrage à la contemporanéité la plus probante. 
En s’affranchissant des contextes nationaux et internationaux dans l’écriture de son ouvrage, 
Rosenberg a tenté de livrer une vision intemporelle de la question raciale, de manière téléolo-
gique, là où l’ouvrage d’Hitler fut lu au regard des impératifs de la sortie de guerre.

En somme, »Mein Kampf« est un ouvrage parmi tant d’autres, racistes et anti-français, po-
tentiellement mis à la connaissance du voyageur d’Allemagne. Sa lecture par les voyageurs 
français au tournant de 1925–1926 s’inscrit dans le cadre spécifique de la connaissance du voi-
sin allemand, de l’ennemi d’antan devenu partenaire diplomatique. Dans cette période de l’ap-
peasement européen, la connaissance du texte en allemand offre aux voyageurs français le pen-
dant virulent des relations franco-allemandes, par la francophobie et le ressentiment propres à 
la doctrine hitlérienne. Des années 1926 à 1930, le temps est la curiosité du discours et de la mé-
thode nazie: rechercher des méthodes applicables au délitement de son propre modèle national 
ou encore confronter les propos écrits en prison à la réalité de la recherche électorale du pou-
voir. Cette volonté d’affirmer une évolution de la pensée hitlérienne entre le temps d’écriture de 
»Mein Kampf« et le temps du nazisme en quête de pouvoir (1930–1933) fut façonnée par les na-
zis eux-mêmes, conscients qu’un voyageur rassuré est un vecteur de diffusion d’une image po-
sitive dans son pays d’origine. L’objet »Mein Kampf«, dans sa version allemande, ramené dans 
la valise du voyageur fut accompagné d’une explication de texte, assuré par Hitler lui-même par 
le biais de ses rencontres avec les journalistes français, mais également par les services de propa-
gande et notamment Ribbentrop et Goebbels. Etudier la réception du texte allemand chez les 
voyageurs français, c’est analyser en creux l’organisation des structures et figures de la future 
propagande nazie au pouvoir.

68	 André Beucler, L’Allemagne nous parle (1). M. Alfred Rosenberg ou la main tendue, dans: 
Marianne, 21 février 1934, no 70, p. 3.



David Lefranc

INTERDIRE »MEIN KAMPF« AUX FRANÇAIS

Édition, droit et politique dans la France de 1934

Sans trop savoir pourquoi, le profane contemporain est persuadé que »Mein Kampf« serait in-
terdit en France1. A coup sûr, par l’effet d’une vieille loi, toujours en vigueur. Mais quelle loi? 
Sans nul doute une loi antiraciste, comme la loi Marchandeau2 ou la loi Pleven. Il doit bien exis-
ter un article de loi où lire: »Sont interdits la fabrication, la diffusion, la vente, le prêt, la location, 
la projection et la lecture publique de l’ouvrage ›Mein Kampf‹ d’Adolf Hitler«. Préjugés que 
tout ceci, car il n’existe rien de tel. Cette vision fantasmatique du statut de »Mein Kampf« est 
problématique. Le livre à succès de Hitler n’a jamais fait l’objet d’interdiction par l’État français, 
ni avant-guerre, ni après-guerre. Pourquoi veut-on croire en 2020 à la subsistance d’une forme 
de censure, pourtant signe distinctif des régimes autoritaires? Et pourquoi, du même coup, 
consacrer Hitler en »victime« d’un interdit brutal? Ces préjugés qui circulent autour de l’inter-
diction de »Mein Kampf« ne colportent rien de bon. Car, c’est bien Adolf Hitler lui-même qui a 
prétendu interdire aux Français son propre livre. C’est l’écrivain qui aspirait à la censure, et non 
l’État français qui aurait foudroyé de son pouvoir un individu se prétendant auteur.

En poursuivant son propre livre en justice, Hitler a montré comment retourner la liberté 
comme un gant pour contrôler la lecture de son programme politique et, en dernière consé-
quence, donner au monde une leçon inaugurale de droit totalitaire en faisant advenir »légale-
ment« un monde de coercition et d’injonctions, pour »justifier l’injustifiable«3. Le Führer n’a-t-
il pas accédé légalement au pouvoir? Carl Schmitt n’a-t-il pas écrit que c’était pure générosité 
que d’assimiler le Juif à un étranger dans l’application de la loi allemande4? Quand le droit essaie 
modestement d’inclure chacun dans le monde, le nazisme lui intime l’ordre d’exclure. En l’oc-
currence, exclure les Français de la lecture d’un livre – entreprise dérisoire s’il en est! –, comme 
il prétendait exclure les Juifs de la profession d’avocat5, et, plus radicalement, du genre humain.

Adolf Hitler s’est employé à retourner le droit contre l’État de droit lui-même. Brandir le 
Droit, pour exiger in fine la restriction des libertés publiques. Le droit est réduit à la sanction, 

1	 L’auteur tient à remercier Jean-Yves Mollier, Nicolas Patin et Emmanuel Debono. L’auteur re-
mercie en outre Pascal Watrelot, professeur au collége Les Louez Dieu de Saint-Nicolas-lez-
Arras, qui lui a permis d’accéder à des sources allemandes.

2	 Sur ce texte, voir le chapitre »Des décrets-lois de temps de guerre. La ›loi Marchandeau‹«, dans: 
Emmanuel Debono, Le racisme dans le prétoire. Antisémitisme, racisme et xénophobie devant 
la loi, Paris 2019, p. 31.

3	 Olivier Jouanjan, Justifier l’injustifiable. L’ordre du discours juridique nazi, Paris 2017.
4	 Carl Schmitt, La législation national-socialiste et la réserve de l’»ordre public« dans le droit in-

ternational privé, dans: Yves Charles Zarka, Un détail nazi dans la pensée de Carl Schmitt. La 
justification des lois de Nuremberg du 15 septembre 1935, Paris 2005, p. 70.

5	 Gesetz über die Zulassung zur Rechtsanwaltschaft, 7 avril 1933, dans: Reichsgesetzblatt. Teil 1, 
10 avril 1933, no 36, p. 188; André N. Mandelstam, Les dernières phases du mouvement pour la 
protection internationale des droits de l’homme (1re partie), dans: Revue du droit international 
12 (1933), p. 469–510, ici p. 488; Raul Hilberg, La destruction des Juifs d’Europe, vol. I, Paris 
2006, p. 155.



David Lefranc460

et la sanction à la punition pour mieux stigmatiser l’ennemi. Hitler accapare le remède juridique 
pour en faire un poison. C’est cette conception perverse et revancharde du droit qui, en 1934, 
l’a conduit à jouer son éditeur, le Verlag Franz Eher Nachf.[olger], contre son jeune homologue 
français, Fernand Sorlot, pour dénoncer la publication d’une traduction française de »Mein 
Kampf« sans autorisation. Car, Hitler n’a pas agi lui-même. Il a préféré régler un affront per-
sonnel et politique sous la forme technique d’un procès commercial entre deux éditeurs.

L’histoire de la traduction de »Mein Kampf« en France commence à être connue6. Avec l’aide 
du ministère des Anciens combattants et (secrètement) de la Ligue internationale contre l’anti-
sémitisme (LICA7), Fernand Sorlot fait paraître »Mon Combat« en février 1934 contre la vo-
lonté de Hitler. Sorlot est un homme s’inscrivant dans la mouvance d’une droite radicale. Il pré-
sente publiquement son »putsch« éditorial comme un acte de pur patriotisme. Mais la véritable 
signification de son geste est foncièrement équivoque. Le procès qui s’ensuit fonctionne comme 
un point de convergence de diverses attitudes politiques à l’égard du nazisme. Tant la réaction 
des élites que les choix stratégiques, juridiques et procéduraux des parties fournissent des clefs 
d’interprétation de la réaction française à la montée du péril nazi. Avant de présenter et analyser 
le procès en contrefaçon de 1934, le présent article essaie de cerner la nature des motivations de 
Fernand Sorlot, en situant celui-ci dans le paysage intellectuel, éditorial et politique de la Troi-
sième République.

I. Les motivations équivoques de Fernand Sorlot, éditeur

Fernand Joseph Marie Georges Sorlot est né le 2 mars 1907 à Bédouin dans le Vaucluse. D’après 
le portrait qu’en fait l’avocat et écrivain Maurice Garçon, l’homme serait un »drôle de type«, 
arborant »une bonne figure souriante et naïve« qui n’en cacherait pas moins »un fameux com-
binard« dépourvu de moralité8. Sorlot fonde sa première maison d’édition avec Marcel Bucard 
en 1928. Ils sont tous deux cogérants des »Étincelles«, dont le siège social est sis 26, rue Bassano 
dans le seizième arrondissement de Paris. L’activité éditoriale des »Étincelles« semble s’être 
concentrée au cours des années 1929 à 1931. Bucard y publie ses »Paroles d’un combattant«. Le 
31 août 1933, l’entreprise est déclarée en faillite. A ce moment très précis, l’associé de Sorlot 
fonde le Parti franciste, sympathique au fascisme italien. Mais Bucard se rapproche très tôt de 
l’Allemagne hitlérienne. Il est vrai que, par exemple, »L’Action française« dénonce la complai-
sance dont il fait preuve à l’égard des nazis dès la victoire électorale du NSDAP9, en l’assimilant 
aux »philoboches«.

Mesurant sans doute que son affaire avec Bucard avait fait long feu, Sorlot prend part en juin 
1932 à une autre aventure éditoriale, laquelle semble proche de l’Action française. Les Editions 
du Siècle, implantées au 7, rue Servandoni (6e arr.), publient Jacques Bainville10, mais aussi Léon 
Daudet11. Au demeurant, le catalogue comprend de la littérature étrangère, britannique avec 

6	 En Allemagne: Othmar Plöckinger, Geschichte eines Buches: Adolf Hitlers »Mein Kampf«. 
1922–1945, Munich 2006, p. 552–553. En France et dans l’ordre chronologique: Josselin Bor-
dat, Les métamorphoses de »Mein Kampf« d’Adolf Hitler en France (1934–1939), DEA sous la 
direction de Philippe Braud, Institut d’études politiques de Paris, 2003; Antoine Vitkine, Mein 
Kampf. Histoire d’un livre, Paris 2009; Emmanuel Debono, Aux origines de l’antiracisme. La 
Ligue internationale contre l’antisémitisme (LICA), 1927–1940, p. 120–121; David Alexandre, 
Philippe Coen, Jean-Marc Dreyfus, Pour en finir avec »Mein Kampf«. Et combattre la haine 
sur Internet, préface de Dominique de La Garanderie, Lormont 2016.

7	 Cf. Debono, Aux origines de l’antiracisme (voir n. 6).
8	 Maurice Garçon, Journal. 1939–1945, Paris 2017, p. 678, 698.
9	 L’Action française, 19 avril 1933, p. 3.
10	 Jacques Bainville, Bismarck, Paris 1932.
11	 Léon Daudet, Les idées en armes, Paris 1933.



Interdire »Mein Kampf« aux Français 461

Aldous Huxley ou même allemande avec l’écrivain Juif, Max Brod, un ami de Franz Kafka. 
Aux Éditions du Siècle, Sorlot partage la direction de l’entreprise avec trois autres personnes. 
C’est peut-être pourquoi il crée cette fois pour lui seul une troisième maison d’édition, égale-
ment en juin 1932: les Nouvelles Éditions Latines (NEL).

D’abord domiciliées au numéro 21 de la rue Servandoni, elles rejoignent la même adresse que 
les Éditions du Siècle au numéro 7 – qui doit correspondre à l’adresse d’une librairie »Cata-
logne & Cie«. Mais les Éditions du Siècle font, elles aussi, faillite; on perd la trace de nouvelles 
parutions après 1934. Restent à Sorlot les NEL, à côté desquelles sont aussi publiés des livres 
sous le nom »Fernand Sorlot«, sans qu’un commerce ne soit répertorié sous une telle dénomi-
nation. Cependant, après deux faillites, Sorlot juge-t-il peut-être opportun de se doter de struc-
tures d’exercice plus ou moins déclarées. La suite montrera que l’homme n’a pas froid aux 
yeux, quand il s’agit de contrebande – son procès des années 1970 reposera pour partie sur le 
défaut de dépôt légal de »Mein Kampf«12.

Comme Bucard, Sorlot est attiré par l’Italie fasciste. Avant même d’inscrire les NEL au re-
gistre du commerce en juin 1932, il inaugure son catalogue en 1931 avec »L’Italien de Mussoli-
ni. Roman de l’ère fasciste« de Mario Carli. En 1932, ce sont les écrits du ministre fasciste Italo 
Balbo qu’il accueille13. Encore plus révélatrice est la publication la même année d’un proche de 
Mussolini, Giuseppe Bottai. »L’Expérience corporative« s’ouvre sur un »Avertissement de 
l’éditeur français«, dans lequel Sorlot vante les bienfaits de la »contre-révolution antilibérale et 
antiparlementaire portée par le génial animateur« du Fascisme, Benito Mussolini14. Sorlot par-
tage vraisemblablement ce contact de haut rang avec l’écrivain Philippe de Zara. Celui-ci, en 
tant que membre du comité France-Italie (CFI), a personnellement approché Bottai, en parti-
culier lors de la célébration du poète Frédéric Mistral à Rome en octobre 193015. D’ailleurs, Sor-
lot publie aussi Philippe de Zara cette même année 1932: »Autour de la mer latine. Orient–
Italie–Tunisie«, qui recevra le prix Montyon deux ans plus tard16.

En 1935, les deux hommes codirigent la revue »Le Front latin«, qui connaît une quarantaine 
de numéros jusqu’en 1940. La profession de foi de cette publication consiste notamment à mar-
quer l’opposition des latins aux germains. Elle est aussi de se draper dans le rejet vertueux de 
tout racisme. L’idée de race serait impuissante à décrire la civilisation de la Rome catholique. 
D’ailleurs, ce n’est qu’en 1938 que l’Italie se dote d’une législation discriminatoire à l’égard des 
Juifs17. La Rome idéalisée par »Le Front latin« insufflerait un état d’esprit tout immatériel, et 
n’apporterait la matrice d’aucune hérédité particulière. C’est la conception qu’aurait toujours 
défendue Philippe de Zara. Il nomme »Front latin«:

»[…] la constitution, ou plutôt la reconstitution d’une unité spirituelle européenne qui 
défende et sauvegarde les valeurs essentielles de notre civilisation, avec l’espoir tenace 
d’amener à celle-ci le monde germanique lui-même, la Latinité n’étant pas une race, 
mais une foi, une morale, une culture«18.

12	 Cf. au sein du présent dossier, la contribution d’Emmanuel Debono.
13	 Mario Carli, L’Italien de Mussolini. Roman de l’ère fasciste. préface de Roger Duguet, Paris 

1931; Italo Balbo, Général Italo Balbo, ministre de l’air. Escadrilles au-dessus de l’Atlantique. 
Raid Italie–Brésil, Paris 1932.

14	 Giuseppe Bottai, L’Expérience corporative, Paris 1932, p. 12.
15	 Philippe de Zara, Mussolini contre Hitler, Paris 1938, p. 71; Christophe Poupault, Les voyages 

d’hommes de lettres en Italie fasciste. Espoir du rapprochement franco-italien et culture de la 
latinité, dans: Vingtième Siècle. Revue d’histoire 2009/4, no 104, p. 67–79.

16	 Philippe de Zara, Autour de la Mer latine. Orient, Italie, Tunisie, Paris 1935.
17	 Marie-Anne Matard-Bonucci, L’Italie fasciste et la persécution des juifs, Paris 2012, p. 29–30.
18	 De Zara, Mussolini contre Hitler (voir n. 15), p. 10.



David Lefranc462

Pour de Zara, la conception latine de la civilisation est »à la fois classique, romaine et 
chrétienne«19. C’est cette dernière composante religieuse, qui ouvre la porte à la défiance pour 
la communauté juive – manifestement ni »romaine« ni »chrétienne«. Le rejet de toute concep-
tion raciale de la civilisation par la revue ne permet donc pas d’exclure toute inspiration antisé-
mite. Même si cela paraît paradoxal au lecteur du xxie siècle, un fasciste catholique du début des 
années 1930 peut s’autoriser à haïr les Juifs tout en se défendant d’être »raciste«.

Plus franche est la position du »Front latin« à l’égard de la franc-maçonnerie: la revue lui est 
ouvertement hostile. Or, et comme on va le voir dans un certain milieu, la haine du maçon va de 
pair avec celle du Juif – aussi artificiel soit ce rapprochement. Proche de l’Action française, Sor-
lot ne peut pas être insensible à la théorie du complot des »quatre Etats confédérés«20: pro
testants, juifs, maçons et métèques. Ainsi l’inspiration antimaçonnique de la revue doit-elle le 
séduire. Son rôle y est actif; plus qu’un éditeur, il est un promoteur.

Selon Christophe Poupault, Sorlot et de Zara entretiennent, via la revue, une relation directe 
avec de hauts responsables fascistes21. En 1935, »Front latin« soutient Gabriele d’Annunzio, 
alors rallié à Mussolini sur le sujet de la guerre d’Éthiopie, lorsqu’il interpelle les »bons cheva-
liers latins de France et d’Italie«22. En 1938, Sorlot publie un dernier livre de Philippe de Zara au 
titre évocateur: »Mussolini contre Hitler«. Loin de vouloir »dresser l’un contre l’autre«, l’Italie 
et l’Allemagne, de Zara veut »prouver que Mussolini n’a été poussé à l’axe Rome-Berlin ni par 
goût sentimental, ni par préférences politiques, ni par conformité de vues sur le grand problème 
de la Civilisation«23. Il ajoute qu’il verrait difficilement »Mussolini et Hitler s’entendre comme 
larrons en foire«24.

En définitive, le profil politique des membres du comité France-Italie établi par Christophe 
Poupault pourrait partiellement décrire le Sorlot du début des années trente: »Tous hostiles au 
communisme et méfiants vis-à-vis du nazisme, ils évoluaient dans des milieux conservateurs 
qui voyaient dans le régime fasciste la solution possible aux maux de la démocratie parlemen-
taire et à la décadence européenne«25. Les éditions de Sorlot sont donc »latines« au sens littéral 
du terme, et pas uniquement sous l’effet d’une référence convenue au »quartier latin« – la rue 
Servandoni débouche sur le Palais du Luxembourg. Il semble établi que l’antiparlementarisme, 
le nationalisme et l’attrait du fascisme participent des convictions de Sorlot. Mais l’éditeur ac-
complit-il un acte antisémite en publiant la version française de »Mein Kampf«?

Editeur de littérature étrangère, Sorlot fréquente un milieu cosmopolite. Pour négocier 
l’achat de droits étrangers, il a par exemple l’habitude de travailler avec une dame Prensky, dé-
crite comme une »israélite« dans la procédure ouverte contre lui à l’épuration26. La publication 
de Max Brod en 1932 n’est pas un indice à sous-estimer, même si rien n’indique que ce soit une 
décision personnelle de Sorlot plutôt que celle d’un de ses autres associés aux Éditions du 
Siècle.

19	 Ibid.
20	 Cette formule est l’un des leitmotivs de Charles Maurras. Il y fait référence lors du xxe Congrès 

d’Action française du 13 décembre 1933 (L’Action française, 14 décembre 1933, p. 2). Il y fait 
toujours référence en 1934: Charles Maurras, La Politique, dans: L’Action française, 17 juin 
1934, p. 1. Les »quatre états confédérés« seraient les Juifs, les métèques, les maçons et les protes-
tants. Cf. Rivarol, Échos, dans: L’Action Française, 24 mai 1908, p. 1.

21	 Poupault, Les Voyages (voir n. 15), p. 69.
22	 Paolo Alatri, Gabriele d’Annunzio, Paris 1992, p. 523.
23	 De Zara, Mussolini contre Hitler (voir n. 15), p. 9.
24	 Ibid.
25	 Poupault, Les Voyages (voir n. 15), p. 70.
26	 Archives Nationales (AN) Z/5/429: rapport du 15 mars 1946 d’Henri Léon, expert-comptable, 

à Monsieur Roynard, juge d’instruction.



Interdire »Mein Kampf« aux Français 463

En réalité, le catalogue des NEL souffle le chaud et le froid. C’est sans doute l’intention de 
Sorlot. Pour diffuser ses idées, il publie le poison et, aussitôt, le contrepoison pour priver ses 
adversaires politiques du plaisir de l’estampiller. Tout porte à croire qu’il s’agit d’une stratégie 
consciente, Sorlot est assurément rusé. Interrogé fin 1945, Alexandre Roy, le magasinier de 
Sorlot depuis 1928, décrit son patron comme un affairiste capable de publier pour de l’argent 
»des livres à l’opinion diamétralement opposée«27. Difficile de le contredire: son catalogue 
passe d’un roman de Brod, militant sioniste en exil, à un brûlot antisémite de Marcel Jouhan-
deau28, en passant par »Renaissance de l’Allemagne« d’Hermann Göring29. C’est pourquoi la 
composition du catalogue de Sorlot apparaît comme un piège tendu par Sorlot lui-même, le-
quel piège doit être déjoué.

Certes, Sorlot publie en 1938 Edmond Vermeil, très critique à l’égard du nazisme dans son 
»Doctrinaires de la Révolution allemande«. Le livre est immédiatement salué comme une étude 
visionnaire, qui révèle comment l’idéologie nationale-socialiste fait d’un »belliqueux racisme« 
sa pierre angulaire30. Lors de la sortie du livre de Vermeil, on voit Sorlot financer un encart pu-
blicitaire dans L’Action française31 pour promouvoir tout à la fois le livre de Vermeil et »Le 
Troisième Reich« (1923) d’Arthur Moeller van den Bruck, dont la traduction française de 1933 
venait d’être réimprimée en 193832. Les livres de Vermeil, et nombre d’autres, se retrouvent sur 
les listes de censure »Otto « après la défaite33. Sorlot édite aussi »Le Drame Juif« en 1939, dont 
l’auteur est cependant très ambigu. Robert de Beauplan se transforme en effet en antisémite 
convaincu sous l’Occupation34.

Un épisode à rebondissements, rapporté par Emmanuel Debono, accroît le trouble. La LICA 
présidée par Bernard Lecache se rapproche de Sorlot, par l’entremise d’un comité regroupant 
d’anciens combattants juifs. C’est Maurice Vanikoff, futur administrateur de la revue »Races et 
racisme«, qui aurait établi un canal de discussion entre Sorlot et Lecache. L’opération est fruc-
tueuse, puisque la LICA achète par anticipation cinq mille exemplaires. Elle verse à l’éditeur 
une somme conséquente. En dehors d’un millier d’ouvrages destinés à une diffusion interne à la 
LICA, les livres doivent servir d’instrument de lobbying. Les faits sont donc là: la traduction de 
»Mein Kampf« est portée par un éditeur d’extrême-droite, en partie grâce à l’argent d’un orga-
nisme de lutte contre l’antisémitisme35.

Est-ce la preuve irréfutable que Sorlot ne serait pas l’ennemi des Juifs, au moment où Hitler 
arrive au pouvoir ? Les faits sont équivoques. Dans le meilleur des cas, c’est le Sorlot fraternel – 
éditeur de Max Brod – qui tient à alerter l’opinion du péril nazi contre la Patrie. Cette analyse 

27	 AN Z/5/429: procès-verbal d’audition d’Alexandre Roy du 11 décembre 1945.
28	 Marcel Jouhandeau, Le péril juif, Paris 1939.
29	 Hermann Göring, Renaissance de l’Allemagne, Paris 1939. La version originale était en anglais 

comme Göring voulait s’adresser à un public international: id., Germany reborn, London 1934; 
id., Aufbau einer Nation, Berlin 1934.

30	 Edmond Lévêque, Compte-rendu de: Edmond Vermeil, Doctrinaires de la Révolution alle-
mande, in: Politique étrangère, 1939, no 1, p. 93.

31	 L’Action française, 13 octobre 1938, p. 3.
32	 Fritz Stern, Politique et désespoir. Les ressentiments contre la modernité dans l’Allemagne pré-

hitlérienne, Paris 1990, p. 266–277; Arthur Moeller van den Bruck, Das dritte Reich, Berlin 
1923; Id., Le Troisième Reich, Paris 1933 (Éditions A. Redier, Librairie de la Revue française, 
trad. par J.-L. Lénault), réimpr. 1938; cette traduction a été reprise par les éditions F. Sorlot en 
1981.

33	 Reproductions des listes »Otto« dans: Pascal Fouché, L’édition française sous l’Occupation. 
1940–1944, Paris 1987, p. 291–292; Jean-Yves Mollier, Édition, presse et pouvoir en France au 
xxe siècle, Paris 2008, p. 67–68.

34	 Chantal Meyer-Plantureux, Les enfants de Shylock ou l’antisémitisme sur scène, Paris 2005, 
p. 113–114.

35	 Debono, Aux origines de l’antiracisme (voir n. 6), p. 121–122.



David Lefranc464

pourrait s’appuyer sur l’»Avertissement« publié en exergue de »Mon Combat«. Sorlot y dé-
clare que son geste sert l’»intérêt national«36. L’exhortation du maréchal Hubert Lyautey – 
»Tout français doit lire ce livre« – ne s’adresse-t-elle pas »littéralement« à tous les français, y 
compris à ceux de confession juive? En s’associant à la LICA, Sorlot estime peut-être qu’il ac-
complit un geste patriote en acceptant l’union sacrée. Reste que l’extrême-droite avec laquelle 
Sorlot sympathise retient une conception très réductrice de ce que serait un »vrai« Français. Au 
fond, cet »Avertissement« ouvrant »Mon Combat« reste équivoque. Sorlot prétend agir sans 
»haine« contre Hitler. Il prétend surtout agir sans »hostilité« et loue le désintéressement du 
Führer – »tout à son honneur«. Sorlot essaie d’être adroit en mêlant l’agression à la flatterie. 

Mais qu’espère l’éditeur? Vendre paisiblement ses livres, en rêvant bénéficier de la tolérance 
d’un dictateur ô combien »désintéressé«, dont le courroux se limiterait à une ombrageuse bou-
gonnerie? Voilà, en réalité, un homme qui a du mal à choisir son camp. Sorlot craint la réaction 
de Hitler, et il le peut. Dans le pire des cas, Sorlot a une lecture duale de »Mein Kampf« : il voit 
le danger pour la Patrie, mais pourrait se réjouir secrètement de la stigmatisation du Juif. Il au-
rait alors conscience d’accomplir un acte éditorial équivoque, en s’adressant à un public tout à 
la fois soucieux de s’opposer au voisin germain et de »faire le ménage« en interne. »Mein Kampf« 
aurait alors une double fonction pour Sorlot: resserrer l’axe franco-italien contre l’Allemagne 
et justifier l’éviction de perfides comploteurs étrangers hors des lieux de pouvoirs.

L’opinion est prête à recevoir ce type de discours. En effet, »Mon Combat« paraît en pleine 
affaire Stavisky, du nom de cet escroc – décrit comme Juif – mort en janvier 1934 dans des cir-
constances mystérieuses37. Des députés étant suspectés d’avoir couvert les agissements de Sta-
visky, le scandale déclenche des émeutes antiparlementaires. Elles fournissent à l’Action fran-
çaise, sous la plume de Daudet, un fallacieux prétexte pour appeler à passer par les armes le »Juif 
›Bela Kun‹ dit Léon Blum« le 10 février 193438. Sorlot publie son livre dans les jours qui suivent, 
dans un contexte où le pays connaît une flambée d’antisémitisme sur fonds de rejet des institu-
tions. A lire André François-Poncet, ces événements ont tendance à faire oublier la signature, le 
26 janvier 1934, du pacte de non-agression germano-polonais39.

»Mein Kampf« serait comme une arme idéologique entre les mains de Sorlot. Quand il le pu-
blie, il n’est ni pro-nazi, ni anti-nazi: le livre va indirectement servir son camp, celui d’un fas-
cisme à la française. En 1933, Sorlot n’inscrit pas – ne peut pas inscrire – son geste dans l’histoire 
d’une Seconde Guerre mondiale et d’un génocide qui n’ont pas encore eu lieu. Il fait ce qu’il es-
time être »utile« au jour où il le fait. Publier »Mon Combat« devrait provoquer une vive oppo-
sition à toute menace guerrière venue d’Allemagne, en même temps qu’un élan patriote mâtiné 
d’antijudaïsme. L’hypothèse est plausible, sachant qu’en 1932, à l’aube de son affaire person-
nelle, Sorlot prend la responsabilité d’une publication périodique antisémite de »tradition« ca-
tholique. »Les Cahiers anti-judéomaçonniques« ressemblent davantage à un petit livre frac-
tionné où chaque chapitre serait un tiré à part. Son rédacteur est un homme seul, Roger Duguet. 
Derrière ce pseudonyme, se cache l’abbé Paul Boulin40, un soutien actif de Mgr. Ernest Jouin, 

36	 Fernard Sorlot, Avertissement des éditeurs, dans: Adolf Hitler, Mein Kampf. Mon Combat, 
Paris 1934.

37	 Stavisky ›suicidé‹ à Chamonix. Dalimier se décide enfin à donner sa démission! – Darius arrêté, 
dans: L’Action française, 9 février 1934, p. 2.

38	 Léon Daudet, Du vol par bandes politiciennes à l’assassinat collectif, dans: L’Action française, 
10 février 1934, p. 1.

39	 André François-Poncet, Souvenirs d’une ambassade à Berlin. Septembre 1931–octobre 1938, 
Paris 2018 (1re édition en 1946), p. 228.

40	 Paul Boulin est connu pour avoir prêté main-forte à l’œuvre de censure de l’abbé Béthléem: 
Jean-Yves Mollier, La mise au pas des écrivains. L’impossible mission de l’abbé Béthléem au 
xxe siècle, Paris 2014, p. 101. Sur l’anti-judéo-maçonnisme voir Emmanuel Kreis, Quis ut Deus? 
Antijudéo-maçonnisme et occultisme en France sous la iiie République, Paris 2017.



Interdire »Mein Kampf« aux Français 465

curé de Saint-Augustin et auteur d’un essai paru en 1932 dédié aux »Protocols des Sages de 
Sion«41, dont le contenu est sur ce point parallèle à »Mein Kampf«42.

C’est donc ce milieu que fréquente l’éditeur Sorlot. Celui-ci insère dans la revue de Boulin un 
encart pour proposer au lectorat un tarif de »propagande«, au cas où certains auraient des vel-
léités d’acheter des exemplaires à la centaine. Il en profite aussi pour faire systématiquement la 
publicité de ses parutions »italiennes«, dont le livre de Bottai. Ces livres consacrés à l’Italie fas-
ciste forment la collection »L’Italie d’Aujourd’hui«, dont on apprend qu’elle est dirigée avec 
l’aide de Boulin. Les liens entre Sorlot et Boulin ne peuvent donc pas être minimisés; les deux 
hommes collaborent effectivement à la diffusion d’idées vraisemblablement partagées. C’est 
pourquoi on peut émettre l’hypothèse que le »fascisme à la française« de Sorlot est déjà impré-
gné d’antisémitisme, dès 1932. Il est donc possible qu’en 1934, Sorlot approuve le contenu an-
tisémite de »Mein Kampf«.

En 1936, en tout cas, il le revendique par écrit et explicitement: Les amis politiques de Sorlot ne 
semblent pas au courant que la LICA a financé en partie la traduction de »Mein Kampf«. En 1936, 
à une époque où l’Allemagne s’est dotée des lois de Nuremberg, Charles Maurras rend hommage 
à Sorlot dans l’Action française du mois d’août. Rétrospectivement, il conspue les tribunaux 
ayant »judaïquement« appliqué la lettre de la loi pour infliger à Sorlot une interdiction inique: 
»Comme Français, comme écrivain, comme vivant, moi aussi, de ma plume, je recueille ce souve-
nir comme une des plus grandes humiliations de ma vie«43. Narquois, Bernard Lecache, président 
de la LICA, saisit l’occasion pour ridiculiser son adversaire politique en révélant le parrainage 
financier de la traduction au sein du journal »Droit de vivre«: »Profitons de ces ›révélations‹ 
pour féliciter, une fois de plus, M. Sorlot pour son courage et son cran. Sans doute n’est-il pas de 
nos amis mais nous savons rendre à César ce qui appartient à César«44. Son article provoque vo-
lontiers Sorlot qui d’après les archives exploitées par Emmanuel Debono répond à Lecache:

»Il semble enfin que vous vous soyez mépris sur quelques-uns des buts que je poursui-
vais en publiant ›MEIN KAMPF‹ intégralement, en notre langue française. A titre de 
document, je vous signale que beaucoup de Français commencent à comprendre pour-
quoi Adolf Hitler a dû mener un si violent combat, non point contre les sémites mais 
bien précisément contre les juifs. Faire connaître la vérité aux Français sur ce combat, 
tel fut un de mes principaux objectifs, en publiant ›MEIN KAMPF‹ et en prenant pour 
moi seul toutes les responsabilités de l’édition«45.

Cette lettre jointe à la proximité de Sorlot avec le maurassisme et l’anti-judéomaçonnisme 
étayent l’hypothèse selon laquelle la parution de »Mon Combat« en 1934 serait portée par l’in-
tention antisémite militante de son éditeur et de ses soutiens politiques. Derrière l’alibi patrio-
tique, pourrait se cacher un geste »raciste« au sens actuel du terme. »Nous fournissons l’étoffe: 
chacun,« écrit Sorlot, »s’y taillera l’habit qui lui plaira«46.

41	 Ernest Jouin, Le péril judéo-maçonnique. Les »Protocoles« des Sages de Sion. Coup d’œil d’en-
semble, Paris 1932, p. 1. Les »Protocoles des Sages de Sion« est un faux célèbre forgé au tout dé-
but du xxe siècle par la police tsariste. Ce »texte« joue un rôle important dans la diffusion de la 
théorie d’un complot juif: Pierre-André Taguieff, Les Protocoles des Sages de Sion. Faux et 
usage d’un faux, Paris 2004.

42	 Hitler, Mein Kampf (voir n. 36), p. 307: »Les ›Protocoles des sages de Sion‹, que les Juifs renient 
officiellement avec une telle violence, ont montré d’une façon incomparable combien toute 
l’existence de ce peuple repose sur un mensonge permanent.«

43	 L’Action française, 30 août 1936, p. 1.
44	 Droit de vivre, 5 septembre 1936, p. 1, 4.
45	 Debono, Aux origines de l’antiracisme (voir n. 6), p. 123.
46	 Sorlot, Avertissement des éditeurs (voir n. 36), p. 10.



David Lefranc466

II. Le procès en contrefaçon de 1934

Le 17 février 1934, les nazis sont informés du coup de force des NEL par »Le Petit Parisien«. 
C’est pourtant un tout petit entrefilet non signé figurant en page 3 du journal qui mentionne la 
chose. L’article rappelle l’opposition d’Adolf Hitler à toute édition française et se poursuit ainsi:

»Les Nouvelles Éditions Latines, passant outre à l’interdiction de l’auteur, publient, en 
effet, une traduction intégrale et très soignée de ce livre extrêmement révélateur de la 
psychologie de Hitler, de ses conceptions politiques et ses visées en politique extérieure. 
[…] Il est bon que la bible du IIIe Reich devienne accessible à tout Français soucieux 
d’être renseigné de première main sur la personnalité, les tendances et les intentions du 
Führer.«47

Cette approbation donnée à la violation du droit d’auteur de Hitler pose immédiatement pro-
blème aux nazis. Un télégramme est expédié le jour même à 13h15. Toute une mécanique se met 
en place. On ouvre une ligne de budget pour financer la riposte. Partant, on envoie sur place 
Max Amann et son responsable juridique, Rolf Rienhardt. Max Amann est un intime de Hitler: 
Il a participé au putsch de 1923 et, comme celui-ci, fut emprisonné à Landsberg. Directeur des 
éditions Eher, il est aux commandes de l’organe du parti, le »Völkischer Beobachter«, et après 
1933 il est l’un des acteurs centraux de la propagande allemande en tant que président de la 
Chambre de la presse du Reich.

L’édition de Sorlot est une contrefaçon manifeste. Mieux, les nazis n’ont qu’à lire l’»Avertis-
sement« pour recueillir les complets aveux écrits du fautif:

»Nous avons pensé qu’il était d’intérêt national de passer outre [le refus d’Adolf Hitler 
de laisser publier Mein Kampf en français], quelles que puissent être pour nous-mêmes 
et pour la jeune maison que nous avons fondée les conséquences de notre initiative. 
Nous publions donc, sous notre entière responsabilité, la traduction complète de l’ou-
vrage doctrinal de Hitler.«48

Ainsi Sorlot mesure-t-il parfaitement les risques judiciaires auxquels il s’expose. La suite de 
l’»Avertissement« contient une synthèse de la future plaidoirie de ses avocats. Bien sûr, Sorlot 
n’ignore pas que la violation du droit d’auteur – la contrefaçon – constitue à la fois un délit pénal 
et une faute civile. Fruit de débats parlementaires fameux entre Le Chapelier, Mirabeau, l’abbé 
Maury et Robespierre, les lois de la propriété littéraire et artistique de 1791 et 1793 sont bien 
connues du monde de l’édition49, et au-delà. Il est également de notoriété publique qu’à la fin du 
xixe siècle sous le haut patronage de Victor Hugo, la Société des gens de lettres (SGDL) logée 

47	 Anonyme, »Mein Kampf«, d’Adolf Hitler, est publié en français, dans: Le Petit Parisien, 17 fé-
vrier 1934, p. 3.

48	 Sorlot, Avertissement des éditeurs (voir n. 36).
49	 Sources disponibles en ligne sur: http://www.copyrighthistory.org. Sources reproduites dans: 

Augustin-Charles Renouard, Traité des droits d’auteurs, vol.  1, Paris 1838, p.  301–302 et 
p. 325–326. Sur la question voir Laurent Pfister, L’auteur, propriétaire de son œuvre? La forma-
tion du droit d’auteur du xvie siècle à la loi de 1957, Thèse sous la dir. de Jean-Michel Poughon, 
Strasbourg, 1999; Jacques Boncompain, La Révolution des auteurs, Paris 2001; Frédéric Ri-
deau, La formation du droit de la propriété littéraire en France et en Grande Bretagne, Marseille 
2004; voir aussi David Lefranc, La contrefaçon en droit d’auteur. Naissance – Extension – Scis-
sion, dans: Propriétés Intellectuelles 30/2009, p. 19–30; Bernard Vouillot, La Révolution et 
l’Empire: une nouvelle réglementation, dans Roger Chartier, Henri-Jean Martin, Histoire de 
l’édition française, vol. 2: Le livre triomphant, Paris 1984–1990, p. 694–695.



Interdire »Mein Kampf« aux Français 467

dans le bel Hôtel de Massa dota le monde d’une convention internationale protégeant les au-
teurs50, en ce compris les auteurs allemands. C’est dire combien le procès est prévisible. Par avance, 
Sorlot sait déjà qui va l’assigner et sur quel fondement juridique sa condamnation sera réclamée.

Le Petit Parisien à peine paru, Gabriel Boissy dénonce le geste de Sorlot dans »Comœdia«51, 
le journal de critique dramatique dirigé par Jean de Rovéra dont il est le rédacteur en chef. Les 
reproches s’articulent en deux temps. Tout d’abord, Boissy se place sur le terrain politique. Il 
juge la parution inutile, car, même si elle apporte des révélations, les idées maîtresses de »Mein 
Kampf« seraient déjà connues. En outre, l’accession au pouvoir de Hitler doit selon lui émous-
ser une pensée écrite des années auparavant – illusion largement répandue52. Avec clairvoyance, 
Sorlot dénonce là une »grave erreur«53. Il rappelle que les sources de son livre sont contempo-
raines; Hitler ne s’est pas assagi.

Mais c’est sur le terrain juridique que Boissy entend discréditer l’entreprise de Sorlot. Il rap-
pelle l’attachement de la France au droit d’auteur et le respect des conventions internationales 
en la matière. Déjà, en soi, la contrefaçon d’un livre du premier écrivain allemand venu serait fâ-
cheuse. Alors, »que sera-ce«, s’alarme Boissy, »quand on s’attaque au chef suprême de l’Empire 
allemand!« C’est pourquoi le critique appelle la SGDL à se saisir de la question54. Lui-même 
adhérent de la société d’auteurs55, son appel est suivi d’effet, puisque le président de la vénérable 
institution, Gaston Rageot, adresse personnellement une motion à Louis Barthou, ministre des 
Affaires étrangères:

»Devant la publication de Mein Kampf de M. Adolf Hitler, traduit en français malgré 
son refus notoire, et en l’absence de tous droits versés, le Comité de la Société des Gens 
de Lettres de France proteste avec énergie contre l’usage de pareils procédés, qui consti-
tuent une violation de la Convention de Berne«56.

Entretemps, »Mon Combat« bénéficie d’une publicité radiophonique portée par un émetteur 
de la tour Eiffel. Cela a pour effet d’accroître la colère des nazis, qui se rassurent toutefois en 
considérant la cherté du livre.

Le 5 mars 1934 est pratiqué le premier acte de procédure. Il s’agit d’une saisie-contrefaçon, 
par laquelle sont appréhendés les ouvrages fabriqués sans le consentement de l’ayant-droit, au-
teur ou éditeur. Le commissaire de police du quartier Odéon s’en charge. Son procès-verbal 
vise la législation révolutionnaire sur le droit d’auteur57 ainsi qu’un autre fondement très sym-

50	 Jules Lermina, Association Littéraire et Artistique Internationale. Son histoire – ses travaux. 
1878–1889, Paris 1889. La Convention de Berne pour la protection des œuvres littéraires et ar-
tistiques fut adoptée en 1886.

51	 Gabriel Boissy, Procédé incorrect. Est-il si utile de traduire malgré lui le livre d’Hitler »Mon 
Combat«?, dans: Comœdia, 18 février 1934, p. 1.

52	 Citant Bordat: Nicolas Patin, »Mein Kampf«. Trajectoires d’un objet fantasmatique. Alle-
magne–France, 1925–1945, dans: Michel Grunewald, Olivier Dard, Uwe Puschner (dir.), 
Confrontations au national-socialisme en Europe francophone et germanophone 1919–1949, 
vol. I: Introduction générale – Savoirs et opinions publiques, Francfort-sur-le-Main et al. 2017, 
p. 153–169, ici p. 153–154.

53	 Gabriel Boissy, L’éditeur français nous écrit qu’il maintient son désir de publier »Mon Combat« 
d’Adolf Hitler, dans: Comœdia, 26 février 1934, p. 1–2.

54	 Ibid.
55	 Boissy a adhéré en 1919 à la SGDL: Hôtel de Massa, janvier 1934, liste des sociétaires et adhé-

rents (supplément à la chronique).
56	 Anonyme, La Société des Gens de Lettres de France a protesté dès le 26 février contre l’édition 

de »Mein Kampf«, dans: Comœdia, 7 mars 1934.
57	 Art. 3, Loi des 19–24 juillet 1793, repr. dans: Renouard, Traité des droits d’auteurs (voir n. 49), 

vol. 1, p. 327.



David Lefranc468

bolique: le Traité de Versailles du 26 juin 1919. Apparemment, quand il y trouve intérêt, Hitler 
ne voit plus en lui »cet instrument d’exactions sans mesure et d’un honteux avilissement«, ce 
traité »imposé au peuple allemand« pour autoriser les vainqueurs à exercer une »oppression 
sans mesure«58. Certaines clauses intéressent ici les nazis. L’article 286 proclame le rétablisse-
ment au profit des Allemands de la Convention internationale de Berne du 9 septembre 1886, 
traité dont Boissy et la SGDL exigent le respect scrupuleux. C’est de là que Hitler tient son 
droit de revendiquer son assimilation en France aux auteurs français59.

Le résultat de la saisie est modeste; seulement 28 livres sont placés sous scellés. Parmi les éta-
blissements visités par la police, on compte la librairie d’Action française, située 12, rue de l’Isly 
dans le 8e arrondissement. Le gérant déclare avoir reçu cent exemplaires et vendu l’intégralité à 
l’exception d’un exemplaire trônant en vitrine. Jardin, l’imprimeur de Sorlot, refuse quant à lui 
de révéler le nom de ses ouvriers et prétend avoir détruit les morasses, de manière à interdire 
toute réédition.

Avec cette mesure non contradictoire, les acteurs du procès se dévoilent. Hitler n’apparaît 
pas dans la procédure, contrairement à ce qui est parfois avancé. Le Chancelier joue son éditeur 
et avance masqué. C’est bien la firme Verlag Franz Eher Nachf.[olger] dirigée par Max Amann 
qui assume le rôle de demanderesse dans le cadre de cette action. Dans cette entreprise comme 
dans beaucoup d’autres, Amann se repose sur Rolf Rienhardt (1903–1975), un brillant juriste 
d’une trentaine d’années. Rienhardt a étudié le droit à Berlin et Munich et travaille chez l’Eher 
Verlag depuis 1928. Son talent est indispensable aux rouages du système de presse mis en place 
par Amann60. Rienhardt veille personnellement au bon déroulement de la procédure. Sur place, 
il bénéficie des relais offerts par l’ambassadeur d’Allemagne, Roland Köster, à commencer par 
le conseiller juridique de l’ambassade, le Dr Robert Marx.

Fils de banquier, Marx a étudié le droit en divers endroits, dont Munich à l’instar de Rien-
hardt. C’est un homme qui exerce des responsabilités importantes dans le milieu de l’arbitrage 
international. Il agit aussi comme conseil du gouvernement allemand dans le cadre de la mise 
en œuvre des sanctions prévues par le Traité de Versailles61. Marx semble très bien introduit 
auprès de la Chambre de commerce international62. En 1935, il se voit infliger une déchéance 
professionnelle en exécution des lois de Nuremberg, du fait de ses ascendances juives63.

Rienhardt et Marx sont les interlocuteurs du maître d’œuvre français de la procédure contre 
Sorlot, Marcel Ribardière. L’homme est »agréé« près le tribunal de commerce de la Seine; son ca-
binet est sis 12, rue Montpensier dans le 8e arrondissement. C’est un avocat familier de la juridic-
tion consulaire. Un peu comme les avoués, les »agréés« se chargent des questions de procédure 
et laissent aux avocats plaidants le soin d’exposer les arguments de fond. Ce n’est certes pas sa 
thèse sur l’histoire de la formalité d’enregistrement et des impôts de mutation de l’Antiquité à la 

58	 Hitler, Mein Kampf (voir n. 36), p. 629.
59	 Convention internationale de Berne du 9 septembre 1886, Art. 2: »Les auteurs ressortissant à 

l’un des pays de l’Union, ou leurs ayants cause, jouissent dans les autres pays, pour leurs œuvres, 
soit non publiées, soit publiées pour la première fois, dans un de ces pays, des droits que les lois 
respectives accordent actuellement ou accorderont par la suite aux nationaux.«

60	 Oron J. Hale, The Captive Press in the Third Reich, Princeton NJ 1964, p. 125–126.
61	 Nations Unies, Recueil des Sentences Arbitrales. Responsabilité de l’Allemagne en raison des 

actes commis postérieurement au 31 juillet 1914 et avant que le Portugal ne participât à la guerre, 
30 juin 1930, vol. 2, p. 1037.

62	 Pour une évocation de Marx lors du 8e Congrès de la Chambre de commerce internationale: 
Revue politique et parlementaire 1935, p. 337; v. aussi: Journal des débats, 27 juin 1935.

63	 Werner Röder, Herbert A. Strauss (dir.), Biographisches Handbuch der deutschsprachigen 
Emigration nach 1933. International biographical dictionary of Central European emigrés 1933–
1945, vol. 1, Munich 1980, p. 480.



Interdire »Mein Kampf« aux Français 469

Révolution64 qui apporte à Ribardière la curiosité du public. C’est plutôt sa qualité de conseil du 
banquier Oustric qui lui vaut l’attention de la presse65. La réputation de Ribardière en est sûre-
ment accrue. L’affaire Oustric le pose en avocat d’»affaires«, dans tous les sens du terme.

En dehors de son métier de juriste, Ribardière est très actif pour entretenir la mémoire de la 
Première Guerre mondiale. En qualité de président du Comité de la Côte 304, il discourt aux 
côtés du maréchal Pétain à Verdun le 17 juin 1934, soit la veille du délibéré de l’affaire Sorlot66. 
L’année qui suit, Ribardière voyage à Munich, invité par les nazis au congrès des jurisconsultes 
allemands67. Il n’est pas impossible que les bons et loyaux services rendus à Franz Eher Verlag 
pour protéger les intérêts du Führer pèsent dans cet accès d’attention. Mais Ribardière n’a pas 
toutes les qualités recherchées par les nazis. Il n’est pas un spécialiste reconnu de la propriété 
littéraire, alors que sa signature est surtout associée au pur droit commercial.

C’est Georges Maillard qui fournit la caution scientifique manquant au demandeur. Maillard 
est président de l’Association littéraire et artistique internationale (ALAI), celle-là même qui 
a donné naissance à la Convention de Berne précitée. Dès lors, quand Maillard plaide, c’est 
comme si la Convention elle-même s’avançait à la barre. Il est probable que l’arrivée de Mail-
lard dans le dossier soit arrangée par la SGDL, compte tenu des liens historiques étroits entre 
l’hôtel de Massa et l’ALAI. Contrairement à Ribardière, rien n’indique que Maillard éprouve 
une sympathie particulière pour les nazis. D’ailleurs, à l’avenir, Maillard ne s’occupe plus du 
dossier, alors que l’activité de Sorlot demeure la marotte de Ribardière.

De son côté, Sorlot choisit Philippe Lamour comme avocat. Les deux hommes ont des points 
communs. Dans les années 1920, Lamour passe par le Faisceau de Georges Valois68, excrois-
sance de l’Action française résolument tournée vers le fascisme et fondée par un noyau d’an-
ciens combattants. Lamour doit y croiser le futur associé de Sorlot, Marcel Bucard69. Le Fais-
ceau se dote d’un périodique concurrent de l’»Action française«, »Le Nouveau siècle« et c’est 
Philippe Lamour qui en assume le secrétariat passant certaines de ses nuits à l’imprimerie70. 
Cette expérience lui assure évidemment une parfaite compréhension du monde du livre et de la 
presse. Au moment de l’affaire Sorlot, il vit l’affaire Stavisky de l’intérieur71.

Un autre avocat prête main forte à Sorlot, Louis Gallié. La renommée de Gallié est bien éta-
blie dans les années 1930. Il est en effet secrétaire général de la Confédération internationale des 
travailleurs intellectuels (CITI), émanation de la Société des Nations. Dans l’histoire de la pro-
priété intellectuelle, le nom de Gallié est resté associé au projet de la CITI d’améliorer la protec-
tion des créations scientifiques72. Les équipes sont faites. Ainsi les Ribardière-Lamour sont-ils 

64	 Marcel Ribardière, Étude historique sur la formalité de l’enregistrement et les impôts de muta-
tion depuis l’antiquité jusqu’à la loi de 1790, Paris 1911.

65	 Anonyme, La confrontation Rivaud–Ribardière est écrasante pour Tardieu et Reynaud, dans: 
L’Humanité, 13 février 1931, p. 1–2. Albert Oustric est le fondateur d’une banque qui devait dé-
clarer faillite en 1929. L’enquête révéla une fraude de nature à inquiéter plusieurs personnalités 
politiques.

66	 F., Le maréchal Pétain inaugure le monument aux morts de la Côte 304, dans: L’Intransigeant, 
18 juin 1938, p. 3.

67	 Annie Lacroix-Riz, Le choix de la défaite. Les élites françaises dans les années 1930, Paris 22010, 
p. 168.

68	 Eugen Weber, L’Action française, Paris 1985, p. 241; Philippe Lamour, Le Cadran solaire, 
Paris 1980, p. 95–96.

69	 Weber, L’Action française (voir n. 68), p. 241.
70	 Lamour, Le Cadran solaire (voir n. 68), p. 97.
71	 Anonyme, Nouvelles poursuites dans l’affaire Stavisky, dans: Le Matin, 1er mars 1934, p. 2.
72	 Roger Dalimier, Louis Gallié, La Propriété scientifique. Le projet de la C. T. I.: création d’un 

droit d’auteur pour le savant et l’inventeur, Paris 1923.



David Lefranc470

les avocats médiatiques, capables de gérer la tourmente; les Maillard-Gallié sont les avocats spé-
cialistes de droit d’auteur.

Mal pris, Sorlot déploie une défense concentrée sur l’opportunité de l’infraction qu’il a com-
mise. Ses avocats tentent d’obtenir un report assez lointain de l’audience des plaidoyers. Le pré-
sident du tribunal de commerce de la Seine, Maurice Piketty en personne, se saisit de la ques-
tion lors d’une audience intermédiaire du 19 mars. Le camp Sorlot prétexte qu’il lui manque du 
temps pour établir que l’édition en langue anglaise de »Mein Kampf« serait expurgée. Maillard 
objecte avec raison que cette circonstance est indifférente au cas d’espèce, lequel se résume à 
une violation de la propriété d’un auteur. Le camp Eher obtient alors de Piketty une date de 
plaidoirie très proche: le 4 juin 1934.

À l’audience, les parties plaident devant le Président Piketty et deux juges assesseurs, Belliot 
et Bourrier. Le débat juridique se focalise d’abord sur deux points de procédure. En premier 
lieu, le camp Sorlot soumet au juge un déclinatoire de compétence contestant la saisine du juge 
consulaire. L’éditeur soutient que la confiscation de ses ouvrages imprimés a la nature d’une 
peine, de sorte que ce serait le tribunal correctionnel, juge pénal, qui devrait connaître du cas. 
Lamour sait que, s’il obtient cette victoire de forme, la tribune de la correctionnelle permettra 
de laisser libre cours aux arguments rhétoriques, en même temps qu’elle passionnera infiniment 
plus l’opinion publique. Mais il échoue.

La seconde question de procédure est, à nos yeux, la question essentielle du procès. Le camp 
Sorlot oppose une fin de non-recevoir à Eher Verlag. Une fin de non-recevoir est un argument 
qui autorise le juge à rejeter une action, sans même examiner l’argumentation des parties. La 
plus connue des fins de non-recevoir est la prescription. Ici, c’est le défaut de qualité à agir qui 
est opposé à Eher. L’argument est brillant et juste: Gallié et Lamour rappellent que »nul ne 
plaide par procureur«; en d’autres termes, ils contestent le fait qu’Eher ait jamais reçu la pro-
priété littéraire de Hitler. Pour les avocats de la défense, Eher n’est qu’un mandataire de l’au-
teur, le faux nez du dictateur.

Si l’argument avait été mauvais, il n’aurait pas inquiété les nazis. Or sa puissance est telle qu’il 
parvient à contraindre le Führer en personne à confirmer par écrit les droits d’Eher. Et le juge 
consulaire de confirmer la recevabilité d’Eher Verlag dans cet attendu:

»Attendu que Eher verse aux débats une déclaration signée d’Adolf Hitler, qui atteste 
lui avoir transféré le droit de traduire son œuvre en langue étrangère; que cette déclara-
tion de l’auteur, ainsi délivrée, même au moment du procès, est une preuve suffisante de 
la qualité de l’éditeur; qu’ainsi la demande est recevable«73.

De deux choses l’une: soit Hitler dit vrai, soit il ment. S’il dit vrai, la condamnation de Sorlot est 
techniquement acquise. La défense ne peut plus rien. A l’inverse, nous jugeons fort probable 
qu’Hitler n’ait pas cédé à Eher ses droits de traduction. Plutôt qu’un véritable contrat d’édi-
tion, Eher produit une simple attestation, sans antériorité probante, car contemporaine du 
litige. Peut-être a-t-il cédé ses droits pour imprimer le livre en Allemagne. Mais il paraît 
improbable qu’il ait abandonné à quiconque le soin de décider à sa place des zones géographiques 
dans lesquelles sa pensée serait dévoilée. Même si Amann est un fidèle de la première heure, 
nous ne croyons pas possible qu’Hitler se dessaisisse de cette prérogative stratégique. Même s’il 
ment, Hitler gagne: imagine-t-on Piketty, officier de la Légion d’honneur, écrire dans son juge-
ment qu’un écrit du Chancelier Hitler n’aurait aucune valeur aux yeux d’un juge français? Les 
nazis réussissent à piéger la juridiction sur ce point.

Pour le reste, les débats judiciaires se heurtent à la nature de »Mein Kampf«. Qu’est-ce que 
c’est? Les nazis soutiennent qu’il s’agit d’une œuvre personnelle, pour prétendre à la protection 

73	 Gazette du Palais, 1934, 2e sem., p. 176 (journal du 6 juillet 1934).



Interdire »Mein Kampf« aux Français 471

du droit d’auteur. Sorlot soutient qu’il s’agit d’un programme politique, libre de droits. Mais le 
tribunal refuse de réduire »Mein Kampf« à un »manifeste«. Selon lui, l’ouvrage témoigne tout 
de même d’un »effort de création«. Eher l’emporte.

III. Le jugement de condamnation pour contrefaçon

En rendant son jugement le 18 juin 1934, Piketty ne manque pas d’habileté. Certes, il condamne 
Sorlot mais réduit drastiquement les demandes indemnitaires d’Eher. Plutôt qu’une astreinte 
de 1000 francs par livre illicite, le tribunal prononce une astreinte de 100 francs. Eher demande 
une avance sur dommages et intérêts à hauteur de 10 000 francs. Au regard d’un préjudice ma-
tériel, Eher n’a pas de manque à gagner, puisqu’il n’envisage pas de publier une version fran-
çaise. S’il le fait un jour, la publicité faite autour du procès facilitera la vente du livre agréé par 
Hitler. Au plan du préjudice moral, le tribunal décide: »Que si la publication du livre en France, 
contrairement aux intentions de l’auteur, a pu causer à celui-ci un préjudice moral, il est néces-
saire de préciser que l’auteur n’est pas en cause et que ce préjudice n’atteint pas l’éditeur du 
livre, qui plaide au procès.«

Alors, le tribunal n’accorde que le franc symbolique. Le message de Piketty aux nazis est très 
clair: il n’est pas dupe de la portée de l’attestation de Hitler ayant rendu recevable l’action 
d’Eher. Si Hitler veut être indemnisé de son préjudice moral, qu’il cesse alors de plaider par 
procureur et s’avance lui-même à la barre. Hitler l’emporte sur le principe, parce que la contre-
façon est reconnue. Reste que ses manœuvres exhalent une odeur de lâcheté: il quémande le 
soutien d’un juge français, mais se cache derrière un tiers.

Sorlot ne forme pas de recours contre le jugement. Devant la cour d’appel, la condamnation 
au franc symbolique pourrait être révisée. Quant à l’interdiction du livre, lui et ses soutiens s’y 
étaient préparés. Alors, à quoi bon poursuivre l’affrontement? Car, bien sûr, les morasses n’ont 
jamais été détruites, contrairement aux déclarations de son imprimeur Jardin à la police. L’ou-
vrage continue d’être imprimé et vendu clandestinement. Eher Verlag ne fait pas appel non 
plus, ayant gagné.

Mais, au juste, qu’ont gagné les nazis? Qu’est-ce qu’a perdu Sorlot? Le jugement crève un ab-
cès, mais un abcès factice où les parties sont globalement renvoyées dos à dos. En réalité, Eher 
et Sorlot se moquent du monde, mais chacun à leur façon. Comme souvent dans les affaires mé-
diatiques, la justice est utilisée par les parties à des fins qui lui sont étrangères. Dans ces condi-
tions, les résultats ne peuvent qu’être décevants, de la faute exclusive des plaideurs.

Au fond, la minauderie de Hitler à l’égard de son texte conduit à se demander s’il n’entrete-
nait pas une sorte de complexe à l’égard de son œuvre »Mein Kampf«, livre réservé exclusive-
ment au regard d’une communauté. Tout se passe comme si Hitler constituait en tabou sa 
production intellectuelle. Hitler réserve aux Allemands l’expression sans fard de sa passion 
criminelle, alors qu’en France – et ailleurs –, cela semble le gêner. Hors d’Allemagne, il ne tolère 
son dévoilement qu’en transparence, au travers des coupes claires dans le maillage du texte. 
Hitler semble entretenir une sorte de relation »intime« avec son œuvre. C’est cette dimension 
très psychologique qui demeure, au fond, la plus troublante et aussi la plus impalpable pour le 
juriste que nous sommes.





Emmanuel Debono

LE PROCÈS DE LA RÉÉDITION DE »MEIN KAMPF«  
(1978–1980)

Le 2 février 1978, un client des Nouvelles Galeries de Thionville fait l’acquisition d’un exem-
plaire de »Mein Kampf« édité par les Nouvelles Éditions Latines (NEL) dirigées par Fernand 
Sorlot. Cette version est alors la seule en vente depuis la fin de la guerre, de façon assez confi-
dentielle, sans provoquer d’ailleurs de réel engouement. Quelques indications chiffrées basées 
sur un document comptable de l’éditeur permettent de le mesurer1. Au 1er avril 1947, la maison 
d’édition dispose d’un stock de 454 exemplaires. Il est de 398 fin juillet 1948, ce qui corres-
pond à 58 exemplaires vendus en un an et quatre mois. Il remonte à 456 exemplaires au 13 sep-
tembre 1948, probablement en raison de la récupération de stocks épars. Il tombe à 316 début 
1956. En neuf ans, il n’aurait donc été vendu par les Nouvelles Éditions Latines que 198 exem-
plaires, soit une moyenne de 22 exemplaires par an, c’est-à-dire pas tout à fait deux exem-
plaires par mois. Nous ne disposons pas d’indication pour la vingtaine d’années suivantes mais 
nous pouvons émettre l’hypothèse qu’avec le regain d’intérêt, dans les années 1970, pour la Se-
conde Guerre mondiale, le nazisme et le sort des Juifs, Fernand Sorlot ait perçu un intérêt à 
relancer la commercialisation de l’ouvrage, d’autant que son édition ne souffre d’aucune 
concurrence.

L’apparition de »Mein Kampf« dans le rayon d’une grande surface ne peut qu’interpeller la 
Ligue internationale contre l’antisémitisme (LICA)2. Pourquoi cette vente dans un grand ma-
gasin de centre-ville? Dans quelles conditions? À quelles fins? L’organisation a vite fait de re-
connaître l’ouvrage, à l’édition duquel elle a concouru quarante-quatre ans plus tôt. Très vite, 
toutefois, se pose la question de la légalité d’une opération commerciale qui pourrait bien mas-
quer une action de propagande.

Plutôt qu’une étude sur les rapports entretenus par la société française, dans les années 1970, 
avec le livre d’Adolf Hitler, qui justifierait une recherche à part entière, cette contribution pro-
pose une approche du sujet par la voie judiciaire, fondée sur l’exploitation des archives conser-
vées par les deux parties. Forcément parcellaires, elles ne permettent pas moins de retracer avec 
précision la procédure et d’appréhender, à travers elle, les rapports entre la société, l’Histoire et 
le droit.

Arguments en présence

Par une ordonnance délivrée le 7 février 1978, le tribunal de grande instance (TGI) de Paris 
désigne un expert dont la mission est de préciser s’il s’agit d’une version issue du stock de 
1934 ou d’une réédition3. Rendu un mois plus tard, le rapport conclut à une réédition estimée 

1	 Archives privées Fernand Sorlot, état des stocks (1947–1956).
2	 En 1978, l’association fondée en 1927 est encore la LICA. Elle n’adoptera officiellement le »R« 

de racisme, dans son intitulé, qu’en 1979 (LICRA). Elle se présente toutefois dès les années 1930 
– y compris sur des documents officiels – sous le nom de la Ligue internationale contre le racisme 
et l’antisémitisme.

3	 Archives de la LICRA, rapport d’expertise, 10 avril 1978.



Emmanuel Debono474

à moins de trois ans, ce qui signifie que les dispositions légales, en matière d’édition et réédi-
tion, fixées par la législation en 1943, n’ont pas été respectées4. Celles-ci imposent entres 
autres à l’éditeur de faire imprimer le mois et le millésime de l’année de création ou de réédi-
tion, la mention »dépôt légal« ainsi que l’année et le trimestre au cours duquel l’ouvrage a été 
déposé, le numéro d’ordre dans la série des travaux de la maison d’impression et de la maison 
d’édition. Le rapport de l’expert conclut que »le non respect des formalités a donc abouti à 
une publication quasi-clandestine: en donnant à l’ouvrage l’apparence parfaitement copiée de 
l’ouvrage de 1934, l’éditeur a voulu créer une confusion et décourager d’éventuels poursui-
vants«5. Il s’agit donc d’une édition frauduleuse. Reste à en comprendre les raisons et les 
conséquences.

Dans l’assignation devant la 1re chambre du tribunal de grande instance de Paris que la LICA 
fait délivrer aux NEL le 28 avril 1978 figurent les conclusions de l’expert mais aussi des griefs de 
fond6. »Mein Kampf« ne comporte-t-il pas un certain nombre de passages qui tombent sous le 
coup de la loi »Pleven« du 1er juillet 1972 contre le racisme7? Les avocats de l’association ont 
pris soin de fournir une liste d’extraits. Ainsi la provocation publique à la haine raciale, sanc-
tionnée par l’article 24 alinéa 5, est-elle illustrée par une citation telle que: »Avec le Juif, il n’y a 
point à pactiser, mais seulement à décider: tout ou rien«8. La diffamation raciale, condamnée par 
l’article 32 alinéa 2, apparaît dans le passage suivant: »Son genre de vie porte le Juif à mentir et à 
toujours mentir comme le climat force l’habitant du Nord à porter des vêtements chauds«9. 
Quant à l’injure raciale, qui caractérise une allégation du type »il n’y a que le Juif qui puisse ap-
précier une institution aussi sale et aussi fourbe que lui-même«10, elle est réprimée par l’article 
33 alinéa 3. La LICA tient l’éditeur pour directement responsable de ces délits et réclame le re-
trait de la vente de tous les exemplaires, sous le contrôle d’un constatant désigné par le tribunal, 
avec 10 000 francs d’amendes par jour de retard.

Le 6 juin 1978, l’association antiraciste fait connaître ses conclusions additionnelles, préci-
sant qu’»en cas de nouvelle édition de l’ouvrage, devront y être insérés des extraits du jugement 
du Tribunal Militaire International de Nuremberg et divers jugements, notamment celui du 
Tribunal de Jérusalem ayant condamné [Adolf] Eichmann à la peine de mort«11. Il faut donc 
souligner le fait qu’aucune censure n’est alors exigée par la LICA. Il est uniquement demandé à 
ce qu’elle soit accompagnée de solides précautions.

Le principe d’insérer des extraits de jugements doit sans doute en partie à l’historien René 
Rémond, à qui les avocats de la LICA ont demandé de préciser les critères qui pourraient être 

4	 Ibid.
5	 Ibid.
6	 Archives de la LICRA, assignation LICA c. NEL, 28 avril 1978.
7	 La loi dite »loi Pleven« (loi no 72–546), ainsi nommée d’après le nom du garde des Sceaux René 

Pleven, a été promulguée le 1er juillet 1972 après les votes à l’unanimité des députés et des séna-
teurs. Elle modifie la loi du 29 juillet 1881 sur la liberté de la presse en se substituant au décret-loi 
Marchandeau du 21 avril 1939 qui prévoyait la condamnation de l’injure et de la diffamation ra-
ciale ou religieuse lorsqu’était établie l’intention d’exciter à la haine entre les citoyens français et 
les »habitants«. À côté de l’injure et de la diffamation, elle crée le délit de provocation à la discri-
mination, à la haine et à la violence raciales. Cf. JORF, 1939, 24–25 avril 1939, p. 5296; JORF 
1972, 2 juillet 1972, p. 6803–6804 (accessibles en ligne sur https://www.legifrance.gouv.fr/). Pour 
une analyse approfondie de la loi, voir Ulysse Korolitski, Punir le racisme? Liberté d’expres-
sion, démocratie et discours racistes, Paris 2015. Sur l’histoire de la loi Marchandeau, voir Em-
manuel Debono, Le racisme dans le prétoire. Antisémitisme, racisme et xénophobie, Paris 2019.

8	 Adolf Hitler, Mein Kampf. Mon Combat, Paris 1934, facsimilé 1979, p. 205.
9	 Ibid., p. 305.
10	 Ibid., p. 96.
11	 Archives privées Fernand Sorlot, conclusions additionnelles de la LICA datées du 6 juin 1978, 

citées dans les conclusions des NEL en prévision de l’audience du 21 juin 1978.



Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980) 475

retenus pour conférer à une telle publication un caractère d’historicité et d’objectivité incon-
testable. L’approche de l’historien est résolument libérale. Dans sa réponse, il estime en pre-
mier lieu que tout document peut et doit même être publié12. Mais il fixe les exigences sui-
vantes visant à assurer la transparence et la mise à disposition du contexte historique: exactitude 
littérale; publication intégrale avec, dans le cas contraire, une justification des coupes effec-
tuées; annotation du texte13; ajout d’une bibliographie, d’une introduction14 et d’un éclairage 
sur le destin particulier du livre. L’historien juge ces exigences pressantes dans le cas de »Mein 
Kampf«, dont la lecture doit être éclairée par les travaux de l’UNESCO sur le racisme15, ainsi 
que par des références aux attendus du Tribunal militaire international de Nuremberg. Ré-
mond confirme le statut de »Mein Kampf« comme source documentaire, statut qui nécessite 
une solide contextualisation: »un ouvrage n’est pas un texte abstrait; il s’inscrit dans une 
conjoncture historique et intervient à son tour sur la marche de l’histoire«16.

L’avocat de l’éditeur, Raymond de Geouffre de La Pradelle, défenseur quelques années au-
paravant du négationniste Paul Rassinier17, s’étonne de ce que la LICA tienne Sorlot pour ci-
vilement responsable. Nul ne saurait, d’après lui, se fourvoyer sur l’auteur et sur l’ouvrage, 
dont le »caractère outrancier, grossièrement haineux lui fait perdre toute crédibilité de propa-
gande discriminatrice«. Il est clair, pour l’avocat, qu’Adolf Hitler »est voué à tout jamais par 
l’histoire à l’opprobre des générations du monde entier«. Geouffre de La Pradelle insiste sur la 
nécessité de connaître la malfaisance d’une telle doctrine, qui intéresse au premier chef, selon 
lui, les philosophes et les historiens. Il faut voir en »Mein Kampf« un document historique, 
qui doit être, à ce titre, librement consultable. La LICA n’avait-elle pas œuvré en 1934 pour en 
faire connaître la nature exacte? L’avocat a beau jeu de rappeler les circonstances du procès in-
tenté par le chancelier allemand et de juger »regrettable de voir aujourd’hui la Lica suivre les 
chemins tracés par le maître du IIIe Reich«18.

L’avocat de Sorlot explique par ailleurs que cette réédition aurait été faite »à un faible tirage« 
et »sans publicité« et conteste à ce titre l’accusation de provocation à la discrimination et à la 
violence raciale. Se référant aux conclusions de la LICA, il précise qu’il n’existe pas d’intention 
de rééditer l’ouvrage mais que l’éditeur est prêt à insérer un encart en guise d’avertissement 
dans tous les ouvrages qui pourraient être vendus19.

12	 Archives de la LICRA, Dossier NEL, lettre de René Rémond au bâtonnier, 27 mai 1978.
13	 Rémond précise: »des notes élucidant les allusions à des faits, déchiffrant les mentions et réfé-

rences à des personnages ou à des circonstances, indiquant aussi les conditions qui ont pu inspi-
rer l’ouvrage.« Ibid.

14	 Ibid.: »[…] une introduction substantielle rappelant ce qu’il est nécessaire de connaître de l’au-
teur et des circonstances de la composition.«

15	 En 1950, l’UNESCO publie la »déclaration sur la race«, qui conclut à l’absence de scientificité 
de la notion de »races humaines«. Elle sera suivie de brochures consacrées au problème du ra-
cisme. Des versions révisées de la déclaration ont été publiées en 1951, 1967 et 1978: Déclaration 
d’experts sur les questions de race, 18  juillet 1950, UNESDOC: https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000126969_fre.

16	 Archives de la LICRA, Dossier NEL, lettre de René Rémond au bâtonnier, 27 mai 1978.
17	 Florent Brayard, Comment l’idée vint à M. Rassinier, Paris 1996, p. 380.
18	 Archives privées Fernand Sorlot, Conclusions pour NEL c. LICA. Pour le procès de l’éditeur 

de Hitler, le Franz Eher Verlag, contre les NEL en 1934 voir l’article de David Lefranc dans ce 
volume.

19	 Ibid.



Emmanuel Debono476

Le procès en première instance (21 juin 1978)

L’audience a lieu le 21 juin 1978 à la 1re chambre correctionnelle du tribunal de grande instance de 
Paris sous la présidence de Simone Rozès. Aux côtés de la LICA, le Comité d’action de la Résis-
tance (CAR), association d’anciens résistants fondée en 1948, très engagée pour la défense de la 
mémoire des combattants de l’ombre et des victimes de la répression, s’est constitué partie civile.

Avocat de la LICA, Marc Lévy reproche à l’éditeur de n’avoir rien dit, dans sa réédition, sur 
ce qui s’est passé depuis 1934: »il se dispense d’avouer l’histoire et il rend à l’ouvrage maudit 
qu’il réédite la respectabilité d’une œuvre d’opinion, vierge de ses effets«. Il y aurait là une fal-
sification que l’avocat qualifie de »prolégomènes de la renaissance du nazisme«20. Cette réédi-
tion survient dans un contexte que Lévy juge alarmant. Pour étayer ce diagnostic, l’avocat 
évoque la mise en circulation d’une littérature niant le génocide (»6 millions de morts le sont-ils 
réellement?«21, »Le Mensonge d’Auschwitz…«22). Il fait référence à la publicité donnée à ces 
théories: le 22 décembre 1977, sur France Culture, Jean-François Chiappe, directeur du journal 
»Rivarol«, a affirmé qu’il y avait eu tout au plus 700 000 victimes juives au cours de la guerre; 
une lettre de Robert Faurisson a été publiée dans la revue »Historia« du mois d’août 1977. Il y 
a par ailleurs une recrudescence de manifestations »nazies« et d’agressions visant des associa-
tions (LICA, Ligue des droits de l’homme, amicale de Mauthausen, Fédération des sociétés 
juives de France…). Une semaine avant l’audience, un attentat a visé le Club Méditerranée, re-
vendiqué par le Front de libération nationale français aux motivations explicitement anti-
juives23. Marc Lévy cite enfin une série de profanations de synagogues et de cimetières en 
France. Il termine par l’évocation de deux manifestations néonazies dont une, à Anvers, a vu le 
leader du groupe allemand La jeunesse Viking24 remettre un exemplaire de »Mein Kampf« – 
dans l’édition des NEL, prétend-t-il –, au leader d’une organisation amie. L’avocat dénonce une 
motivation idéologique dans cette réédition: le prétexte du document historique mis en avant 
par Sorlot ne servirait qu’à contourner la loi25.

Succédant à Marc Lévy, Robert Badinter, qui représente également la LICA, fonde sa dé-
monstration sur le constat que »Mein Kampf« serait »l’unique écrit antisémite […], l’unique 
bréviaire de la haine raciale qui soit devenu action«26. Pour autant, il ne peut être question pour 
des »hommes de liberté« de détruire, à la manière nazie, un livre. Il évoque à cet égard les 
coupes, qu’il juge regrettables, effectuées dans la réédition des »Décombres« de Lucien Reba-

20	 Archives privées Fernand Sorlot, audience du 21 juin 1978, plaidoirie de Me Lévy.
21	 Ancien président du British National Front, le britannique Richard Verrall (né en 1948) fut l’au-

teur, sous le pseudonyme de Richard E. Harwood, de ce pamphlet négationniste: Richard E. 
Harwood (pseud.), Did Six Million Really Die? The Truth at Last, Richmond 1974. Cf. Juliane 
Wetzel, Harwood, Richard E., dans: Wolfgang Benz, Handbuch des Antisemitismus. Juden-
feindschaft in Geschichte und Gegenwart, vol. 2/1, Berlin 2009, p. 334–336.

22	 La brochure est l’œuvre de l’Allemand Thies Christophersen (1918–1997), militant négation-
niste, ancien membre de la Waffen-SS: Thies Christophersen, Die Auschwitz-Lüge. Ein Er
lebnisbericht, Heidelberg 1973.

23	 Le 11 juin 1978, trois bombes explosèrent au siège du Club Méditerranée, à Paris, faisant un bles-
sé léger. La revendication de l’attentat a été faite par un appel téléphonique à l’AFP. Elle déclarait: 
»Nos attaques successives contre le Club Méditerranée ne sont qu’un acte de résistance à l’occu-
pation juive. De 350 000 en 1939, ils sont maintenant, après les »camps de la mort«, un million. 
Nous n’avons pas lutté contre l’occupation allemande pour subir sept millions de juifs, d’Arabes 
et de nègres.« Le Monde, 13 juin 1978.

24	 La Wiking-Jugend est une organisation néonazie allemande fondée en 1952. Elle fut interdite par 
le gouvernement fédéral en 1994.

25	 Archives privées Fernand Sorlot, audience du 21 juin 1978, plaidoirie de Me Lévy.
26	 Archives privées Fernand Sorlot, audience du 21 juin 1978, plaidoirie de Me Badinter.



Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980) 477

tet, deux ans plus tôt27. Il s’agirait donc de comprendre ce que cet ouvrage possède d’intrinsè-
quement explosif et mortifère: »C’est cette indissociabilité et c’est cette terrible fusion entre la 
pensée et l’action qui est la motivation de notre procès«28. L’avocat s’évertue à convaincre de 
l’idée que l’on ne naît pas antisémite mais qu’on le devient. À l’appui de cette idée, il recourt di-
rectement au récit de Hitler, décrivant son enfance à Linz, dans un environnement familial et 
social qui, explique le futur chancelier, n’avait rien d’hostile aux Juifs. À Vienne, il aurait acheté 
quelques publications antisémites qui lui auraient paru indignes. Le déclic serait survenu en tra-
versant un jour la vieille ville et en croisant un personnage en long kaftan, avec des boucles de 
cheveux noirs. Il s’interrogea alors: »Est-ce là aussi un Juif? […] Est-ce là aussi un Allemand?« 
Les Juifs seraient alors devenus dès lors une obsession29.

Sans relativiser la valeur de cette égo-histoire, Robert Badinter entre dans le détail du texte 
pour en souligner la dimension programmatique. Hitler l’a affirmé dans son livre: »L’État ra-
ciste aura atteint son but suprême […] quand il aura gravé dans le cœur de la jeunesse à lui 
confiée, l’esprit et le sentiment de la race«30. Il y a chez Hitler une volonté affirmée d’en finir 
avec le »problème juif«. Badinter montre que cette obsession antisémite née à Vienne s’est 
poursuivie jusqu’à la fin. Le Führer n’a-t-il pas achevé son testament, le 29 avril 1945, en de-
mandant au nouveau gouvernement et au peuple d’observer scrupuleusement les lois raciales et 
de »résister impitoyablement à l’empoisonneur mondial des peuples, la juiverie internatio-
nale«31? L’avocat conclut par les mots du substitut du procureur général britannique à Nurem-
berg, F.  Elwyn Jones: »De Mein Kampf, le chemin conduit directement aux fournaises 
d’Auschwitz et aux chambres à gaz«32.

Le Bâtonnier Louis-Edmond Pettiti prend à son tour la parole pour expliquer que cette action 
de justice n’a rien d’une mise au pilori. Elle se place au regard de l’Histoire, du sens de l’Histoire 
et de la responsabilité des éditeurs. Pour lui, »Mein Kampf« a un statut particulier que n’ont pas, 
par exemple, ni les écrits d’Édouard Drumont ni ceux de Louis-Ferdinand Céline: aucun de ces 
auteurs n’a conçu de programme de gouvernement33. Pettiti reconnaît toutefois, pour sa part, 

27	 Les éditions Jean-Jacques Pauvert ont réédité »Les mémoires d’un fasciste« en 1976. L’ouvrage 
comprend le premier tome des mémoires et la réédition des »Décombres«. »Les Décombres« est 
un pamphlet antisémite publié par le journaliste collaborationniste Lucien Rebatet (1903–1972). 
L’ouvrage fut un véritable best-seller sous l’Occupation. La dernière réédition du texte intégral 
remonte à 2015, sous la forme d’une édition critique annotée par l’historienne Bénédicte Ver-
gez-Chaignon: [Lucien Rébatet], Le dossier Rebatet. Les décombres – L’inédit de Clairvaux, 
dir. par Bénédicte Vergez-Chaignon, Paris 2015.

28	 Archives privées Fernand Sorlot, audience du 21 juin 1978, plaidoirie de Me Badinter.
29	 Hitler, Mein Kampf (voir n. 8), p. 62.
30	 Hitler, Mein Kampf (voir n. 8), p. 426.
31	 »Vor allem verpflichte ich die Führung der Nation und die Gefolgschaft zur peinlichen Einhal-

tung der Rassegesetze und zum unbarmherzigen Widerstand gegen den Weltvergifter aller Völker, 
das internationale Judentum.« La série bleue de l’IMT ne fait que renvoyer à un extrait du docu-
ment 3569-PS, introduit par l’avocat de Speer: Trial of the Major War Criminals before the Inter-
national Military Tribunal [IMT], Nuremberg 14 november 1945–1 october 1945. English edition, 
42 vol., s. l. 1949, ici: Documents, vol. 41, p. 540–541 (Speer-87). Pour le document entier voir: Hit-
lers politisches Testament (29.4.1945), dans: Percy Ernst Schramm (ed.), Aus dem Kriegstagebuch 
des Oberkommandos der Wehrmacht. Die Niederlage 1945, München 1962, S. 413–417.

32	 La citation exacte est: »From Mein Kampf the way leads directly to the furnaces of Auschwitz 
and the gas chambers of Maidanek.« (»De Mein Kampf, le chemin conduit directement aux four-
naises d’Auschwitz et aux chambres à gaz de Maïdanek«); voir: Trial of the Major War Criminals 
(voir n. 31), Proceedings, vol. 4, p. 520 (twenty-ninth day, Tuesday 8 January 1946, Morning Ses-
sion), accessible en ligne sur »The Avalon project«: http://avalon.law.yale.edu/imt/01-08-46.asp 
(consulté le 28 février 2019).

33	 Archives privées Fernand Sorlot, audience du 21 juin 1978, plaidoirie de Me Pettiti. On pourrait 



Emmanuel Debono478

l’absence d’intentions racistes chez l’éditeur. Mais il voit bien une actualité de »Mein Kampf«, 
qui impose de se prémunir contre toute confiance excessive à l’égard des leçons de l’Histoire: »Il 
faut nous garder de cette conception que nous inspire notre libéralisme traditionnel que rien 
n’est dangereux, que rien ne se reproduit, que les esprits sont maintenant trop avertis«34.

En réponse à ces plaidoiries et à celle de Me Boitard, pour le CAR, qui se déclare solidaire des 
analyses de ses confrères, Raymond de Geouffre de La Pradelle, entend commencer par un bref 
historique de l’affaire. En 1934, explique-t-il tout d’abord, il s’agissait de »mettre en garde 
l’opinion française contre les dangers du nazisme«35. Un même scénario paraîtrait se rejouer, 
mais avec une demande d’interdiction qui émanerait à présent de la LICA qui essaierait d’em-
pêcher une nouvelle fois le public français d’accéder au document intégral! Si expurgation il y 
avait, le texte n’en serait que plus dangereux: »À partir du moment où on laisse tous ces textes 
stupides d’antisémitisme, que n’importe quel Français moyen est capable de critiquer, il n’y a 
véritablement plus aucune espèce de danger«36. L’avocat avance alors l’un de ses arguments 
phares, selon lequel le livre secrèterait ses anticorps. Il le décrit à ce titre plutôt comme un re-
mède à l’antisémitisme que comme une source d’inspiration. D’ailleurs, il note – un peu rapide-
ment – que si antisémitisme ou racisme il y avait en cette fin des années 1970, les agresseurs ne 
feraient aucune référence à »Mein Kampf«.

L’avocat s’inquiète également de la censure. Outre le fait que des chercheurs vont être privés 
de cette lecture, il ne fait pas de doute que l’on réclamera, demain, la censure de Karl Marx. 
Quant à l’ajout d’extraits du jugement de Nuremberg, la défense y est tout à fait hostile: »C’est 
le tribunal des vainqueurs jugeant les vaincus«37. Elle se montre en revanche favorable à celui 
d’un texte fixé par le tribunal qui a à juger l’affaire.

Le jugement est rendu le 12 juillet 1978. Il faut en retenir l’attendu qui valide les thèses de 
l’accusation, selon lequel »l’appartenance à l’histoire récente de MEIN KAMPF non plus que 
l’exagération même des propos violents, grossiers et dégradants contenus à l’égard du peuple 
juif sont insuffisants à faire disparaître le caractère pernicieux de cet ouvrage, réédité frauduleu-
sement à l’identique«38. L’arrêt pointe en outre le »contexte d’effervescence antisémite«. Le tri-
bunal ordonne le retrait de la vente de tous les exemplaires, sous le contrôle d’un huissier de 
justice, avec une astreinte de 1000 francs par jour de retard. La vente ne sera autorisée qu’à la 
condition que soit inséré dans chaque volume et en encart, sur des feuilles de couleur vive, le 
texte de la loi du 1er juillet 1972, le jugement du 12 juillet et des extraits de celui de Nuremberg. 
Les parties devront se mettre d’accord sur le texte sous la médiation d’Henri Noguères, pré-
sident de la Ligue des droits de l’homme, désigné par le tribunal pour remplir cette mission.

Le tribunal estime enfin que des dommages et intérêts, d’un montant de 80 000 francs, se jus-
tifient puisque l’activité de la LICA consiste bien à combattre l’antisémitisme. Les deux parties 
font appel du jugement, l’association antiraciste attendant que soit précisées la nature et la 
forme de l’encart.

affiner cet argument en soulignant la dimension profondément pernicieuse des écrits de Dru-
mont et de Céline, en raison de leur caractère de propagande. On se reportera, sur ces aspects, à 
la biographie de Grégoire Kauffmann, Édouard Drumont, Paris 2008, et à l’étude magistrale: 
Annick Duraffour, Pierre-André Taguieff, Céline, la race, le Juif, Paris 2017.

34	 Archives privées Fernand Sorlot, audience du 21 juin 1978, plaidoirie de Me Pettiti.
35	 Ibid., plaidoirie de Me Geouffre de La Pradelle.
36	 Ibid.
37	 Ibid.
38	 Archives privées Fernand Sorlot, jugement de la 1re chambre du TGI de Paris, LICA-CAR c. 

NEL, 12 juillet 1978.



Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980) 479

Le procès en appel (27 juin 1979)

À la suite du procès, l’éditeur effectue les démarches attendues auprès des libraires, auxquelles 
il demande de retirer »Mein Kampf« de la vente. La LICA essaie de le prendre en défaut en ef-
fectuant la chasse aux exemplaires vendus en librairie. Sorlot doit mener l’enquête et obtenir 
des attestations qui le dédouanent d’éventuelles ventes qui lui auraient échappé ou qui seraient 
survenues avant le jugement en première instance39.

À l’approche du procès en appel, la défense des Nouvelles Éditions Latines affûte ses argu-
ments. Elle continue de prétendre que la LICA adopte la même conduite que celle du Führer à 
l’égard des NEL en 1934. Au sujet de l’encart, Geouffre de La Pradelle en explique l’absence en 
raison du fait qu’»un tel ouvrage à faible tirage n’intéresse que des lecteurs avertis, l’ennui qui 
s’en dégage aujourd’hui n’étant pas de nature à encourager le grand public à sa lecture«40. Il est 
demandé à ce que la Cour soit reconnue comme la seule à avoir »autorité juridique et morale 
pour déterminer le texte à insérer«41. L’idée serait donc qu’il soit fixé par les parties, sous la mé-
diation d’un magistrat désigné à cet effet. L’avocat demande enfin de renoncer à l’intégration 
des extraits du jugement de Nuremberg, afin d’éviter d’inspirer des »critiques inopportunes«42.

Les conclusions de la LICA reprennent quant à elles l’essentiel de l’argumentation qui a per-
mis la condamnation de Sorlot en première instance. Il est demandé des précisions sur le conte-
nu de la mise en perspective historique ordonnée dans le jugement et sur la forme que doit 
prendre cet »antidote«43. L’association antiraciste propose d’élargir la sélection des textes de 
référence. Celui du jugement de Nuremberg occasionne une pique contre les milieux »très 
concernés« qui voient en lui celui des vainqueurs. Elle propose d’y ajouter un jugement de 1973 
contre un bulletin diffusé par l’ambassade soviétique à Paris, qui avait fait référence aux »Pro-
tocoles des sages de Sion«44, et de renvoyer également vers le jugement d’Adolf Eichmann du 2 
juin 1962. L’association demande aussi que l’encart soit intégré matériellement dans l’ouvrage 
afin qu’il ne puisse glisser hors du volume ou être arraché.

Dans leur conclusion en réponse, les Nouvelles Éditions Latines réitèrent leur proposition 
de coller un encart et d’éviter la référence à Nuremberg, jugeant, au passage, déplacée la ré-
flexion de la partie adverse sur les »milieux concernés«45. Elles estiment que la mise en garde »ne 
doit pas provoquer les réactions d’une lecture mal intentionnée qui n’achèterait l’ouvrage que 
pour apporter critique ou contradiction à des insertions passionnées alors qu’il convient de 
rappeler essentiellement que Mein Kampf est un document qui contient une doctrine qui a 
conduit à un enchaînement de crimes inexpiables et à l’holocauste le plus monstrueux de l’his-
toire«46. Les conclusions soulignent enfin que la France est un pays libre et que prétendre 

39	 Voir par exemple la lettre adressée par Sorlot à la Société des Nouvelles Galeries de Thionville le 
18 mai 1979 (Archives privées Fernand Sorlot).

40	 Ibid., conclusions des NEL (non datées).
41	 Ibid.
42	 Ibid.
43	 Archives privées Fernand Sorlot, conclusions de la LICA, 20 avril 1979.
44	 Il s’agit de la première condamnation en vertu de la loi contre le racisme votée le 1er juillet 1972. 

L’objet du délit était un bulletin édité par le Bureau soviétique d’information, rattaché à l’ambas-
sade soviétique à Paris, qui avait publié le 22 septembre 1972 un article antisémite s’inspirant des 
»Protocoles des sages de Sion«. Après une plainte de la LICA, le directeur de la publication fut re-
connu coupable de diffamation publique et de provocation à la discrimination, à la haine et à la 
violence raciale, et condamné à 3000 francs d’amende. On notera que la présidente du tribunal 
était alors également Simone Rozès. Voir François Musard (dir.), Le procès de la LICA contre le 
bulletin »URSS«. Première application de la loi anti-raciste du 1er juillet 1972, Paris 1973. 

45	 Archives privées Fernand Sorlot, conclusions additionnelles des NEL (non datées).
46	 Ibid.



Emmanuel Debono480

»qu’un lecteur insuffisamment averti risquerait de s’enthousiasmer pour le nazisme est une in-
jure gratuite et imméritée«47.

À l’audience, Me de Geouffre de la Pradelle cherche à minimiser le poids de »Mein Kampf« 
qui n’aurait d’intérêt, selon ses dires, que pour les historiens et les philosophes. Rééditer Rebatet 
ou Céline pose moins de problème, remarque-t-il. Pourtant, affirme-t-il, »un homme comme 
Céline, étant donné son talent, étant donné son expression toute française, est beaucoup plus 
dangereux à cet égard que Mein Kampf qui est un livre […] mortellement ennuyeux«48. À nou-
veau, l’avocat use de l’argument des »anticorps« et dénie à l’ouvrage incriminé tout pouvoir d’in-
fluence sur l’époque. Il critique l’idée de l’expurger, ce que la partie adverse ne demande en au-
cune manière. En termes de responsabilité individuelle et faisant référence aux campagnes de 
prévention en vigueur à l’époque, celle de Bison Futé49 et de Gaspi50, il estime que l’»on parle en 
fait aux citoyens français comme à des petits enfants«51. Il refuse enfin que le texte soit noirci de 
notes et de références à des procès étrangers et réitère son point de vue sur la relativité du sujet de 
Nuremberg. Il fait à ce titre allusion aux crimes impunis de la France en Algérie.

Au nom de la LICA, Bernard Jouanneau, collaborateur de Badinter, explique qu’il y a en fait 
accord des parties sur le fait que »Mein Kampf« contient une doctrine politique monstrueuse 
et qu’il y a intérêt à ce qu’elle soit connue. Non, assure-t-il, la LICA n’a exigé ni censure ni 
condamnation de cette doctrine par la justice. Il s’agit de sanctionner la faute d’un éditeur qui 
ne s’est pas armé de la prudence nécessaire: au regard de la loi du 1er juillet 1972, »la distance que 
l’éditeur prend à l’égard de l’ouvrage ne suffit pas à faire disparaître sa responsabilité«52. D’après 
le droit de la presse, c’est la diffusion des idées qui constitue l’acte de responsabilité et l’argu-
ment de l’Histoire ne peut servir de justification absolue. Et s’il s’agissait de toucher un public 
d’intellectuels, pourquoi avoir choisi de vendre l’ouvrage en grandes surfaces à un public non 
averti, à une époque où le négationnisme gagne en audience? Jouanneau évoque la rigueur 
scientifique qui doit présider à la rédaction d’un avertissement. Le jugement de Nuremberg, 
qui n’est pas la justice des vainqueurs, y aurait toute sa place, ainsi que, après examen, d’autres 
arrêts rendus contre des criminels nazis à Cracovie53, Jérusalem54 ou Düsseldorf55.

Marc Lévy corrige à son tour les dires de la partie adverse, martelant l’idée que la LICA n’a 
demandé aucune interdiction. Elle reste au contraire campée sur sa position de 1934: lire »Mein 
Kampf«, oui, mais sans que ne soit dissimulé la suite de l’Histoire… Par une telle omission, les 
NEL la falsifieraient à leur tour. Comme Jouanneau, Lévy s’étonne que les NEL aient choisi de 
vendre ce livre en grande surface. Il actualise la liste des agressions antisémites et racistes surve-

47	 Ibid.
48	 Archives privées Fernand Sorlot, plaidoirie de Me Gouffre de La Pradelle, 27 juin 1979.
49	 Le personnage de Bison Futé, qui dispense ses conseils en matière de circulation et sécurité rou-

tières, a été créé en 1976.
50	 L’Agence pour les économies d’énergie lance au printemps 1979 une campagne pour inciter les 

automobilistes à une conduite plus économique. Elle est symbolisée par le lancement d’un petit 
personnage rose ventru dont la tête est prolongée d’un entonnoir.

51	 Archives privées Fernand Sorlot, plaidoirie de Me Gouffre de La Pradelle, 27 juin 1979.
52	 Ibid., plaidoirie de Me Jouanneau, 27 juin 1979.
53	 Le procès d’Auschwitz s’est déroulé à Cracovie, du 24 novembre 1947 au 22 décembre 1947. 

Quarante membres du personnel du camp ont été jugés devant le Tribunal suprême de Pologne. 
Vingt-trois sentences de mort ont été prononcées, ainsi que seize peines d’emprisonnement et un 
acquittement.

54	 Le procès d’Adolf Eichmann, à Jérusalem, débute le 11 décembre 1961. Le jugement est confir-
mé en appel le 28 mars 1962. Après un rejet de demande de grâce par le président de l’État, 
Yitzhak Ben-Zvi, Eichmann est pendu le 31 mai 1962.

55	 À Düsseldorf sont jugés, à partir du 12 octobre 1964, onze membres du personnel SS du camp de 
Treblinka. Le 3 septembre 1965, neuf peines d’emprisonnement sont prononcées ainsi qu’un ac-
quittement (l’un des accusés meurt avant le procès).



Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980) 481

nues depuis le procès de juin 1978, qu’il associe, par des liens de causalité hypothétiques, à 
»Mein Kampf«. En conclusion l’avocat alerte sur l’actualité du nazisme et affirme »qu’il appar-
tient aux Tribunaux de conjurer car ils sont l’expression privilégiée de la résistance de la société 
face à ce danger«56.

Dans sa plaidoirie, le bâtonnier Louis-Edmond Pettiti rappelle le chemin qui relie la publica-
tion de »Mein Kampf« à la création de l’ONU, ainsi que le nouveau cadre juridique de la 
convention internationale de 1971 et la loi du 1er juillet 1972. Il s’érige en faux contre l’idée que 
le livre secrèterait ses anticorps, le principe de l’endoctrinement demeurant attaché à l’ouvrage. 
Enfin, dans son intervention, l’avocat général estime qu’il ne faudrait pas s’en remettre à un 
tiers pour la rédaction de l’avertissement, le choix étant susceptible de susciter des critiques57.

Dans son arrêt du 11 juillet 1979, la Cour reconnaît que »Mein Kampf« est un »document 
historique indispensable pour la connaissance de l’époque contemporaine« mais qu’il s’agit 
aussi d’»une œuvre de polémique et de propagande dont l’esprit de violence n’est pas étranger 
à l’époque actuelle et qui par là-même peut encore, malgré l’inanité de ses théories, contribuer 
à une renaissance de la haine raciale ou à l’exaspération de la xénophobie«58. Une préface est né-
cessaire, qui n’a pas besoin d’être exhaustive. Elle doit rappeler »les crimes contre l’humanité 
auxquels a conduit la mise en œuvre systématique de la doctrine raciste et les conclusions des 
travaux scientifiques qui lui ont été consacrés«59. Référence peut être faite au jugement de Nu-
remberg mais pas à des décisions de juridictions étrangères. Il est demandé aux parties de s’ac-
corder sur le texte. En cas d’échec, la cour tranchera.

L’arrêt du 11 juillet 1979 prescrit donc un encart devant faire corps avec le reste du volume 
qui aura pour titre »avertissement au lecteur«, et qui reproduira les articles 23, 24, 32 et 33 de la 
loi du 29 juillet 1881 sur la liberté de la presse. Le texte comportera entre 170 et 210 lignes et de-
vra emprunter la même typographie que le reste de l’ouvrage.

Avertissement au lecteur

Le texte défendu par la LICA doit beaucoup à l’expertise de Léon Poliakov (1910–1997). Po-
liakov a été l’un des premiers historiens du Centre de documentation juive contemporaine 
(CDJC) sous l’Occupation60. Au procès de Nuremberg, il est l’assistant, en tant qu’expert, 
d’Edgar Faure, procureur général adjoint de la délégation française. Avec Joseph Billig61, il en 
rapporte de nombreux documents qui vont nourrir les fonds du CDJC. Il publie »Le Bréviaire 
de la haine« en 195162, qui constitue l’une des premières, sinon la première grande étude d’en-
semble sur la politique d’extermination des Juifs d’Europe. Il se consacre à une histoire de l’an-
tisémitisme dont le 4e tome, »L’Europe suicidaire (1870–1933)«, est paru en 197763. Évidem-
ment sensible au phénomène négationniste, il est à l’initiative, avec Pierre Vidal-Naquet, d’une 
déclaration de trente-quatre historiens parue dans »Le Monde« le 21 février 1979, qui démonte 
la rhétorique de Robert Faurisson après la publication de sa fameuse tribune, le 29 décembre 
1978, dans le grand quotidien64.

56	 Archives privées Fernand Sorlot, plaidoirie de Me Lévy, 27 juin 1979.
57	 Ibid., plaidoirie de Me Pettiti, 27 juin 1979.
58	 Ibid., jugement de la 1re chambre du TGI de Paris, LICA-CAR c. NEL, 11 juillet 1979.
59	 Ibid.
60	 Fondé dans la clandestinité à Grenoble, en 1943, le CDJC est le centre d’archives du Mémorial 

de la Shoah (Paris).
61	 Joseph Billig (1901–1994) est un historien français, lui aussi missionné au procès de Nuremberg. 

Il est l’un des fondateurs du CDJC. 
62	 Léon Poliakov, Le Bréviaire de la haine. Le IIIe Reich et les Juifs, Paris 1951.
63	 Léon Poliakov, Histoire de l’antisémitisme, vol. 4: L’Europe suicidaire (1870–1933), Paris 1977.
64	 Valérie Igounet, Robert Faurisson: portrait d’un négationniste, Paris 2012.



Emmanuel Debono482

»L’avertissement au lecteur« est découpé de la manière suivante65: il comporte d’abord des 
précisions sur la nature du texte – intégral, historique, polémique, juridiquement condamnable 
–, d’une longueur d’une page et de deux tiers de page; il rappelle ensuite, sur une page presque 
entière, la dimension criminelle de la doctrine; le rappel historique qui suit correspond au tra-
vail de Poliakov à proprement parler, évoquant la politique du Reich à l’égard des Slaves, des 
malades, des Tsiganes et des Juifs, soient cinq pages et demie dont trois pages et demie concer-
nant les seuls Juifs; suit un court paragraphe faisant référence à l’actualité de l’antisémitisme et 
du néonazisme; l’avertissement s’achève par une phrase conclusive.

Dans le texte que propose pour sa part l’éditeur figure une mise en garde au sujet d’une pu-
blication »qui n’est faite qu’à titre purement documentaire et historique et non pour assurer la 
diffusion d’une doctrine perverse qui est à l’origine de la seconde guerre mondiale et d’un des 
plus grands génocides de l’histoire«66. Les articles concernés de la loi Pleven du 1er juillet 1972 
sont ajoutés. Un bref historique suit, rappelant le rôle des NEL et celui de la LICA dans la pu-
blication de 1934, ainsi que le procès intenté par Hitler et son éditeur allemand pour en empê-
cher la diffusion. Est ensuite mentionné le jugement du 11 juillet 1979, à l’origine de l’avertisse-
ment, et quelques extraits du jugement de Nuremberg. L’ensemble est court, il faut le souligner, 
ce qui fait dire à l’avocat de Sorlot, dans une lettre à l’éditeur datée du 7 décembre 1979: »J’es-
père que notre texte prévaudra sur le roman fleuve de la LICA«67. Le 26 octobre 1979, l’éditeur 
signifie ses conclusions et parle, au sujet de l’avertissement de la LICA, d’un »texte volumineux 
et compliqué«68. Il décrète qu’aucun accord n’est possible avec la partie adverse et transmet di-
rectement son texte à la cour.

Dans ses conclusions du 12 décembre 1979, la LICA critique à son tour le texte »sommaire« 
des NEL, qui ne suivrait pas les indications de la cour69. L’éditeur n’a mentionné que les crimes 
à l’égard des Juifs, oubliant d’évoquer l’asservissement des Slaves, l’»euthanasie«, le meurtre 
des handicapés, et l’assassinat des Tsiganes. La LICA estime par ailleurs que l’historique des 
NEL, en rappelant l’initiative de la traduction de 1934, revêt »un caractère publicitaire de mau-
vais aloi«70. L’association voit en outre une interprétation tendancieuse du sens de l’arrêt du 11 
juillet 1979 en laissant entendre que la Cour a alors autorisé l’édition intégrale alors que per-
sonne n’en avait demandé l’interdiction. Enfin, le texte des NEL ne fait pas allusion à la renais-
sance contemporaine du nazisme, ce qui n’a évidemment rien d’un oubli puisque l’on sait que 
l’éditeur conteste ce diagnostic.

Lors de l’audience, le 19 décembre 1979, Geouffre de la Pradelle critique l’exhaustivité du 
texte de la LICA. Au contraire, explique-t-il, les NEL ont voulu conserver au texte un aspect 
objectif, une allure de fermeté, et surtout faire en sorte qu’il ne suscite ni critique ni polémique: 
»Je pense que du côté de la LICA on voit les choses d’une façon passionnée, peut-être trop pas-
sionnée. […] La LICA pense qu’aujourd’hui il y a un certain regain du nazisme, je dois dire 
qu’il ne faut pas exagérer. Cette doctrine est quand même rejetée par tout le monde même ceux 
peut-être qui ont des arrière-pensées […]«71.

Le bâtonnier Louis-Edmond Pettiti estime qu’»un abîme intellectuel« sépare les deux ver-
sions. La préface doit être exhaustive, précisément, affirme-t-il, parce que l’ouvrage est dange-
reux et qu’il appelle une mise en garde éclairée par l’Histoire72. À ses yeux, le texte de Poliakov 

65	 Nous restituons ici le texte dans sa version définitive publiée, afin de proportionner son décou-
page interne. Cf. »Avertissement au lecteur«, dans: Hitler, Mein Kampf (voir n. 8).

66	 Archives privées Fernand Sorlot, Avertissement au lecteur des NEL.
67	 Ibid., lettre de Geouffre de La Pradelle à F. Sorlot, 7 décembre 1979.
68	 Ibid., conclusions des NEL, 26 octobre 1979.
69	 Ibid., conclusions de la LICA, 12 décembre 1979.
70	 Ibid.
71	 Archives privées Fernand Sorlot, plaidoirie de Me Geouffre de La Pradelle, 19 décembre 1979.
72	 Ibid., plaidoirie de Me Pettiti, 19 décembre 1979.



Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980) 483

est »à l’abri de toute critique d’esprit subjective ou polémique, c’est véritablement la réponse de 
l’histoire à un livre entré dans l’histoire […]«73.

Bernard Jouanneau rappelle que les avocats n’ont jamais demandé l’interdiction définitive de 
»Mein Kampf« et que les passions se situent dans le camp adverse. Il fait référence au poids de 
l’actualité en évoquant le »génocide« du peuple cambodgien. Le lien entre le nazisme et l’ex-
termination des Juifs a été expédié par l’éditeur dont les quatre-vingts lignes ne font pas le 
compte74. Marc Lévy formule les mêmes remarques et demande qu’aucune victime ne soit ou-
bliée75.

Le jugement est rendu le 30 janvier 1980: il valide la version de la LICA qu’il reproduit in 
extenso76. Cet avertissement au lecteur est transmis par Sorlot à son imprimeur.

Parution sous conditions

L’affaire de la réédition de »Mein Kampf« est un cas exceptionnel où l’adjonction d’un texte 
historique à l’ouvrage d’un auteur est le résultat d’une décision de justice. Elle a vu l’interven-
tion déterminante de deux historiens, René Rémond et Léon Poliakov, et la délivrance de deux 
arrêts inédits, l’un ordonnant l’imposition d’un avertissement au lecteur, l’autre en fixant la ré-
daction. Il s’agit là d’un fait rare sinon unique dans l’histoire de l’édition, qui incite à penser que 
l’éditeur aurait pu construire assez exclusivement sa défense autour de la question de la liberté 
de la presse, sans dériver vers d’autres problématiques telles que la portée du texte ou la réalité 
du néonazisme ambiant. Autrement dit, l’éditeur aurait pu rester dans son rôle, la LICA jouant 
en l’occurrence parfaitement le sien, historique, celui d’une organisation antifasciste. Fernand 
Sorlot a bien interrogé la Société des gens de lettres ainsi que le Syndicat de l’édition sur la 
conformité au droit de l’imposition d’un avertissement  en début d’ouvrage77: en d’autres 
termes, l’éditeur peut-il oui ou non prendre position pour ou contre l’auteur qu’il publie? Les 
éventuels retours de ces organismes sur cette question ne nous sont pas connus. Nous n’avons 
pu identifier d’articles de presse qui témoigneraient d’un débat sur ce sujet précis. Plus généra-
lement, on peut être frappé par le fait que l’affaire n’a suscité que peu de commentaires de la 
presse78 et du monde politique.

La question de la »justice de Nuremberg«, en tant que »justice des vainqueurs sur les vain-
cus«, est une des principales pierres d’achoppement. Les réticences de la défense montrent que, 
malgré une certaine retenue, une lutte idéologique est à l’œuvre entre les deux parties. Fernand 
Sorlot demeure proche, dans l’après-guerre, des milieux d’extrême droite. Son catalogue en at-
teste, comme l’indiquent certains de ses échanges au cours du procès, notamment avec l’acti-
viste antisémite Henry Coston.

Enfin, l’affaire renvoie à une actualité qui dénote la permanence, en France, des questions 
relatives à la diffusion des écrits »sulfureux«: le lecteur doit-il être considéré sous l’angle de la 
responsabilité ou de l’influençabilité? La publication d’écrits de haine, au prétexte de leur va-
leur documentaire, est-elle de nature à pervertir l’esprit ou, au contraire, à l’armer? Faire flot-
ter autour d’un livre un parfum d’interdit est-il le meilleur moyen d’agir contre sa nocivité? 
Autant de questions qui ne sont pas d’ordre juridique et que la justice ne peut, par conséquent, 
trancher.

73	 Ibid.
74	 Ibid., plaidoirie de Me Jouanneau, 19 décembre 1979.
75	 Ibid., plaidoirie de Me Lévy, 19 décembre 1979.
76	 Archives privées Fernand Sorlot, jugement de la 1re chambre du TGI de Paris, LICA-CAR c. 

NEL, 30 janvier 1980.
77	 Ibid., lettre de F. Sorlot au secrétaire général de la SGDL, 21 mai 1979; lettre de F. Sorlot au chef 

du service juridique du syndicat de l’édition, 22 mai 1979.
78	 Voir notamment Le Quotidien, 22 juin 1978.



Emmanuel Debono484

Avec le jugement de 1980, la cour conditionne la parution de »Mein Kampf« à une contrainte 
finalement légère. Les huit pages introductives de couleur verte peuvent interloquer au regard 
des lourds appareils scientifiques accompagnant les rééditions actuelles de textes antisémites. 
Sans qu’il ne suffise à éteindre les polémiques et les demandes de censure, on notera que le prin-
cipe de l’édition commentée et annotée s’est imposé aux éditeurs, conscients de la nécessité 
d’établir une distinction claire entre document historique et article de propagande. Si la notion 
d’»antidote« demeure hypothétique, cette édition augmentée est la démarche minimale qui 
puisse définir la place de cette littérature haineuse dans une société démocratique, et justifier du 
même coup le maintien de sa diffusion.



Nekrologe

LAETITIA BOEHM

(1930–2018)

»Der Jahresvortrag von Frau Prof. Dr. Laetitia Boehm (München) galt dem Thema ›Libertas 
Scholastica. L’État et les privilèges universitaires en France et en Allemagne (XIIIe–XVIIe 

siècle)‹. Etwa 250 Gäste hörten zu: ein großes Publikum1.« Die nüchterne Notiz findet sich 1995 
in der Francia, im Bericht über den Jahresempfang des Deutschen Historischen Instituts Paris 
am 8. Oktober 1993. Die Historikerin Laetitia Boehm war damals 63 Jahre alt, seit 1991 Mitglied 
des Beirats des DHI. Ihr Vortrag thematisierte die Universitätsgeschichte, epochenübergreifend 
und transnational. Mit der Geschichte der europäischen Universität hat sich Laetitia Boehm 
im Laufe ihrer wissenschaftlichen Karriere in unterschiedlichen Hinsichten beschäftigt, insti­
tutionengeschichtlich, rechtsgeschichtlich, wissenschaftsgeschichtlich, nicht zuletzt auch kul­
turgeschichtlich. Mit »Der actus publicus im akademischen Leben«2, in dessen Geschichte ja 
auch der Pariser Vortrag gehört, ist ein noch heute gelegentlich zitierter Aufsatz von ihr über­
schrieben. Erschienen ist er zuerst 1972, in einer Zeit, als sich kaum jemand für die Geschichte 
symbolischer Kommunikation und ritueller Performanz interessierte.

Studiert hatte Laetitia Boehm Philosophie, Geschichte, Germanistik und Romanistik, zu­
nächst in Eichstätt, dann an der LMU München. »Sommerkurse« während des Studiums führ­
ten sie außerdem, wie einem von ihr selbst verfassten, 1993 in dem Ausstellungskatalog 
»Stieftöchter der Alma Mater« publizierten Lebensabriss zu entnehmen ist, nach Fribourg und 
Paris, »wo die durch Guardini vermittelte Begegnung mit Madame Romain Rolland tiefe Ein­
drücke hinterließ«. Über ihre Studienzeit schrieb sie damals: »Heutige Jugendliche können 
kaum nachempfinden, mit welchem Elan wir damals das noch nicht so verschulte Studium wie 
einen Luxus nutzten – bei materieller Not, Werkstudententum, primitiven Unterkünften, in 
unbeheizten überfüllten Hörsälen, wo man auf dem Boden kauerte, um Franz Schnabel, Alois 
Dempf, Romano Guardini zu hören.«

1954, im Alter von gerade einmal 24 Jahren, wurde Laetitia Boehm summa cum laude von 
Johannes Spörl, Franz Schnabel und Otto Basler promoviert. Das Thema ihrer Dissertation 
(»Studien zur Geschichtsschreibung des ersten Kreuzzugs – Guibert von Nogent«) markiert 
den zweiten Schwerpunkt ihrer wissenschaftlichen Interessen und Forschungen. Auch dieses 
Gebiet, die Mittelalterliche Geschichte, bearbeitete sie vielfältig: historiographiegeschicht­
lich in Weiterentwicklung der Dissertation, begriffsgeschichtlich, ausgehend von der Habili­
tationsschrift aus dem Jahr 1959 (»Studien zu Begriff und Einordnung der historia im lateini­

1	 Werner Paravicini, Das Deutsche Historische Institut im Jahre 1993–1994, in: Francia 22/1 
(1995), S. 343. 

2	 Laetitia Boehm, Der actus publicus im akademischen Leben. Historische Streiflichter zum 
Selbstverständnis und zur gesellschaftlichen Kommunikation der Universitäten, in: Gert Mel­
ville, Rainer A. Müller, Winfried Müller (Hg.), Geschichtsdenken, Bildungsgeschichte, 
Wissenschaftsorganisation. Ausgewählte Aufsätze von Laetitia Boehm anlässlich ihres 65. Ge­
burtstages, Berlin 1996, S. 675–693 [zuerst 1972 als Sonderdruck der Deutschen Gesellschaft für 
Hochschulkunde].



Nekrologe486

schen Schrifttum des frühen und hohen Mittelalters. Versuch einer Grundlegung«), aber auch 
klassisch politik-historisch, so in dem umfangreichen, 1960 erschienenen Aufsatz »Rechtstitel 
und Rechtsformen der burgundischen Königserhebungen im 9. Jahrhundert«3. 1971 erschien 
als Monografie eine »Geschichte Burgunds«, die 1979 und 1998 erweitert wieder aufgelegt 
wurde4.

Bereits 1958 war ein bis heute beachteter Aufsatz erschienen: »Von den Anfängen des akade­
mischen Frauenstudiums in Deutschland«5; auch dies damals ein kaum bearbeitetes For­
schungsgebiet. Ein Jahr später habilitierte sich Laetitia Boehm als eine der ersten Historikerin­
nen Deutschlands, und als sie 1969, nach Abwendung eines Rufes auf den Mittelalter-Lehrstuhl 
in Düsseldorf, zur Professorin an der Ludwig-Maximilians-Universität München berufen 
wurde, gehörte sie zu einer der ersten Lehrstuhlinhaberinnen für Geschichte in Deutschland. 
Sie selbst sah sich aber keineswegs als »Stieftochter der Alma Mater«. Im Rückblick von 1993 
heißt es dazu nüchtern: »Dass ich in manchen Wissenschaftsinstitutionen einziges weibliches 
Mitglied war (oder bin), gehört zur gewohnten Erfahrung meiner Generation.« Tatsächlich 
fungierte sie u. a. 1974/75 als »erster weiblicher Dekan« der Münchener Philosophischen Fa­
kultät (nicht »Dekaneuse«, wie sie trocken erläutert) und war seit 1975 das erste (und für lange 
Zeit einzige) weibliche Mitglied der Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie 
der Wissenschaften. 26 Jahre lang leitete Laetitia Boehm die Sektion Geschichte der Görres-
Gesellschaft, in dieser Funktion auch das Historische Jahrbuch. Von 1990 bis 1993 war sie Prä­
sidentin der Gesellschaft für Wissenschaftsgeschichte, 31 Jahre, von 1969 bis 2000, Vorstand 
des Universitätsarchivs der LMU. Bereits nach der Promotion war sie dort als Assistentin tätig 
gewesen, zuständig für die »Rückführung der ausgelagerten Aktenbestände«. So »wuchs ich«, 
konstatiert sie 1993, »in eine Arbeitswelt hinein, die mich nicht mehr losließ.«

Wenn Laetitia Boehm eine Aufgabe übernahm, dann tat sie dies ganz, unbestechlich und mit 
Hartnäckigkeit. Ein Beispiel kann es verdeutlichen. Als im Zuge der Wiedervereinigung und 
des Einigungsvertrages die Akademie der Wissenschaften der DDR abgewickelt wurde, war sie 
Mitglied der Kommission, die über die Zukunft der »Forschungsstelle für Akademiegeschich­
te« und ihres Leiters Conrad Grau zu befinden hatte. Nachdrücklich setzte sie sich für die Wei­
terführung des Projektes und die Weiterbeschäftigung von Conrad Grau ein, den sie als einen 
ausgezeichneten Wissenschaftler und besonderen Menschen kennen- und schätzen lernte; »wie 
eine Löwin« habe sie für die Erhaltung der Forschungsstelle als Langzeitvorhaben der BBAW 
gekämpft, resümierte rückblickend der Wissenschaftshistoriker Bernhard vom Brocke in ei­
nem zu Ehren von Conrad Grau nach dessen Tod von der Leibniz-Sozietät der Wissenschaften 
zu Berlin veranstalteten Kolloquium. An ihm nahm auch Laetitia Boehm teil und berichtete 
nüchtern-penibel, auf Grundlage der Akten, von ihren Bemühungen6. Letztlich waren sie ver­
geblich gewesen, doch sie hatten immerhin dazu geführt, dass das Projekt von seinem Leiter 
Conrad Grau bis zum Eintritt ins Rentenalter weitergeführt werden konnte.

Hartnäckigkeit, Neugierde und eine heute selten gewordene wissenschaftliche Vielseitigkeit, 
Innovationsfreude gepaart mit penibel kritischem historischen Quellenstudium, wie es ihre 
wissenschaftlichen Arbeiten auszeichnet, das gab Laetitia Boehm auch an ihre Schülerinnen 
und Schüler weiter. Dass zwei ihrer Habilitanden, Arno Seifert und Rainer A. Müller, früh ver­

3	 Dies., Rechtstitel und Rechtsformen der burgundischen Königserhebungen im 9. Jahrhundert. 
Zur Krise der karolingischen Dynastie, in: Historisches Jahrbuch 80 (1960), S. 1–57.

4	 Dies., Geschichte Burgunds: Politik, Staatsbildungen, Kultur, Stuttgart 1971, Stuttgart 21979, 
Wiesbaden 31998.

5	 Dies., Von den Anfängen des akademischen Frauenstudiums in Deutschland, in: Historisches 
Jahrbuch 77 (1958), S. 298–327.

6	 Dies., Meine Begegnung mit Conrad Grau. Ein Rückblick auf das letzte Dezennium der Ber­
liner Forschungsstelle für Akademiegeschichte, in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät der 
Wissenschaften zu Berlin 98 (2008), S. 105–126. 



Laetitia Boehm 487

starben (Arno Seifert 1987, Rainer A. Müller 2004), hat sie tief getroffen. Universitätsprofes­
soren, die Studenten und Mitarbeiter so unterschiedlicher Couleur und wissenschaftlichen 
Interesses an sich zu binden vermögen wie Laetitia Boehm, gab und gibt es wenige. Welche his­
torischen Projekte auch immer jemand verfolgte, auch welche politische (oder unpolitische) 
Richtung jemand vertrat, das spielte bei ihr, selbst streng konservativ-katholisch geprägt, keine 
Rolle. Eine Rolle hingegen spielten: Selbständigkeit im Denken, Eigenständigkeit im Urteil 
und Handeln, Persönlichkeit und Kreativität. Universität begriff und lebte Laetitia Boehm 
nicht funktional, sondern als Familie. Auch deshalb interessierte sie sich wissenschaftlich für 
die Geschichte der Sozialformation Universität. Ihr Lehrstuhl an der Universität München mit 
der langgestreckten Denomination »Mittelalterliche und Neuere Geschichte unter besonderer 
Berücksichtigung der Bildungs- und Universitätsgeschichte«, den sie bis zu ihrer Emeritierung 
im Jahr 1998 innehatte, hatte wie auch viele ihrer historischen Arbeiten etwas widerständig 
Anachronistisches, gegen bloßes Funktionieren Gerichtetes.

Laetitia Boehm war großzügig. Gerne lud sie ein, feierte mit ihren Studentinnen und Studen­
ten. Ihre beiden Kolloquien zur Mittelalterlichen Geschichte und Bildungs- und Universi­
tätsgeschichte waren legendär; in ihnen versammelten sich und stritten Studenten und Wissen­
schaftler unterschiedlicher Interessen und Fächer. Laetitia Boehm eröffnete Freiräume, förderte 
großzügig und mit Hingabe eigenständiges wissenschaftliches Tun, kümmerte sich auch um die 
kleinen und großen Nöte ihrer Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter jenseits der Wissenschaft. 
Das hatte etwas Berührendes, zugleich streng Mütterliches. Alle, die an ihrem Lehrstuhl stu­
dierten und arbeiteten, die heute zerstreut in ganz Deutschland und darüber hinaus leben und 
arbeiten, können darüber besondere Geschichten erzählen. Laetitia Boehm war eine außerge­
wöhnliche Historikerin und eine beeindruckende Persönlichkeit. Am 23. Oktober 2018 ist sie 
in München gestorben.
� Helmut Zedelmaier





PIERRE RICHÉ

(1921–2019)

Pierre Riché est mort le 6 mai 2019, dans sa 98e année. Avec lui a disparu la figure tutélaire du 
haut Moyen Âge (Frühmittelalter) en France dans la seconde moitié du XXe siècle. Vers 1950, 
presque personne parmi les médiévistes français, ne s’intéressait à la période qui sépare le 
Bas-Empire romain au IVe siècle du »grand essor« de l’Occident au-delà de l’an 1000. C’est 
dans ces temps »barbares« que Pierre Riché s’est installé, poussé à cela par Henri-Irénée Mar-
rou, qui acclimate en France la notion d’Antiquité tardive (Spätantike) et apporte une contri-
bution majeure à une juste appréciation de cette période. Antiquité tardive et haut Moyen Âge 
sont aujourd’hui associés dans la recherche en France aussi et c’est en grande partie à Pierre 
Riché qu’on le doit. Dans cette démarche, il rejoignait l’historiographie allemande dont il tira 
le meilleur parti, bien qu’il ne maîtrisât pas la langue de Goethe. Il le fit grâce à la proximité 
qu’il entretint dès son origine avec l’Institut historique allemand de Paris et les altimédiévistes 
francophones qui l’ont animé. Ami de ses premiers directeurs, Eugen Ewig et Karl Ferdinand 
Werner, il bénéficia aussi de relations fructueuses avec Dietrich Lohrmann, Hartmut Atsma et 
Martin Heinzelmann.

Pierre Riché avait obtenu son premier poste comme professeur agrégé d’histoire en 1948 au 
lycée de Constantine (Algérie, mais alors en France). Il a publié son premier livre intitulé »Les 
Invasion barbares«, dans la collection »Que sais-je?« en 1953, alors qu’il était assistant à la Sor-
bonne. Cet ouvrage, aujourd’hui dépassé et remplacé, a été un best-seller jusqu’à la fin du XXe 
siècle, maintes fois réédité et tiré à plus de 40 000 exemplaires. Devenu émérite en 1989, Pierre 
Riché n’a jamais décroché du travail de recherche et d’écriture jusqu’à la veille de sa mort, après 
une retraite active, ou plutôt une seconde carrière de presque trente ans. Sa bibliographie est ac-
cessible sur le site de la Société nationale des Antiquaires de France et comporte 381 entrées de 
1953 à 20181.

En 1962, il avait soutenu sa thèse, sur exemplaire déjà publié comme cela se faisait alors: 
»Éducation et culture dans l’Occident barbare, VIe–VIIIe siècles«. Elle a été quatre fois rééditée, 
traduite en six langues et reste disponible en librairie. On mesure mal aujourd’hui, ce que ce 
titre pouvait alors avoir de provocateur: rapprocher »éducation et culture« de »barbare«! Une 
recherche minutieuse et quasi exhaustive dans toutes les sources littéraires des différentes ré-
gions d’Occident devenues des royaumes barbares lui permettait de montrer comment, malgré 
la disparition de l’école antique comme institution, la culture antique (hellénistico-romaine) si 
bien caractérisée par Marrou, s’était transmise en Occident grâce à des écoles d’un type nou-
veau, les écoles chrétiennes, monastiques et épiscopales. Le christianisme en grand progrès, 
porté par la langue latine, ne pouvait se passer d’une solide base culturelle: il y a bien eu trans-
mission de modèles éducatifs et culturels entre Antiquité et Moyen Âge à travers Antiquité tar-
dive et haut Moyen Âge qu’il convient d’appréhender comme un ensemble. C’est cette trans-
mission qui a permis la Renaissance carolingienne, une renaissance indissociablement religieuse 
et culturelle, chrétienne et latine.

Le nom de Pierre Riché est associé à celui de l’université de Paris-Nanterre où il fut nommé 
professeur en 1967. Il y créa avec André Chastagnol (antiquiste) et André Loyen (latiniste) un 
laboratoire au nom programmatique de Centre de Recherches sur l’Antiquité tardive et le haut 

1	 https://www.antiquairesdefrance.net/about (09/02/2020). 

https://www.antiquairesdefrance.net/about


Nekrologe490

Moyen Âge, réunissant historiens, littéraires, historiens d’art et philosophes, qu’il anima avec 
énergie et fécondité pendant 20 ans, jusqu’à son éméritat en 1989. Il y organisa plusieurs grands 
colloques internationaux qui ont fait date comme celui sur la »Christianisation des pays entre 
Loire et Rhin« (1976) avec Charles Piétri, ou celui sur »Hagiographie, culture et société« 
(1981), sujet alors totalement neuf, avec Evelyne Patlagean et Jean-Pierre Callu. Ce centre plu-
ridisciplinaire et transpériode, profondément original dans le paysage universitaire français, 
poursuit ses travaux à l’université de Paris-Nanterre.

Tout au long de sa carrière scientifique, Pierre Riché a été historien de l’éducation, avec une 
attention particulière à l’éducation des laïcs et pas seulement des clercs. Dès 1979, reprenant 
des éléments de sa thèse, mais menant le propos jusqu’au XIIe s., il a donné »Écoles et ensei-
gnements dans le haut Moyen Âge«, ouvrage devenu un classique, riche d’une information 
d’où il y a encore beaucoup à exploiter. Mais Pierre Riché a surtout révélé au public savant le 
»Manuel pour mon fils« de l’aristocrate carolingienne Dhuodha, dont il a publié l’édition et la 
traduction en 1975 (4e éd. 2016), témoignage capital pour l’histoire de l’éducation mais aussi 
pour l’histoire de la culture féminine et les études de genre comme en témoigne deux traduc-
tions aux États-Unis et au Japon. Son dernier livre original date de 2014 (il avait 92 ans): c’est 
une édition et traduction d’un témoignage sur la vie de deux étudiants à l’université d’Heidel-
berg à la fin du Moyen Âge, placé sous le titre »Manuale scolarium«. En 2006, il avait publié 
une belle synthèse avec Jacques Verger: »Des nains sur les épaules des géants. Maîtres et élèves 
au Moyen Âge«.

Quittant le très haut Moyen Âge (Ve–VIIe s.) de ses premiers travaux, Pierre Riché s’est pro-
gressivement avancé vers les Carolingiens (VIIIe–Xe s.). En 1973, il a donné une toujours très 
pertinente »Vie quotidienne dans l’empire carolingien« et en 1983 une histoire générale des 
Carolingiens, avec un clin d’œil aux réalités contemporaines placée sous le titre: »Les Carolin-
giens, une famille qui fit l’Europe«. Ces ouvrages, bien qu’ils ne soient pas les plus originaux 
de Pierre Riché, ont été traduits en plusieurs langues, dont l’allemand, parce qu’ils sont d’une 
remarquable clarté d’exposition et susceptibles d’atteindre un assez large public. 

Une des intuitions que Pierre Riché a retirée de ses travaux sur les Carolingiens est que la 
Renaissance dure bien au-delà de l’Empire de Charlemagne et fait sentir ses effets jusqu’au Xe 
siècle, trop souvent considéré comme un »siècle de fer«, selon la formule du cardinal Baronius 
au XVIe siècle, qui s’achèverait dans »les terreurs de l’an mille«. Contre ces vues péjoratives il 
propose de considérer le Xe siècle comme »un nouveau Grand Siècle« (c’est le titre d’un article 
programmatique) et oppose aux terreurs les »Grandeurs de l’an mille«, dans un livre paru en 
1999, quatre fois réédité. Il en reprend des éléments dans un très bel ouvrage, magnifiquement 
illustré, en collaboration avec des historiens d’art (J.-P. Caillet, D. Gaborit-Chopin et E. Pa-
lazzo): »L’Europe de l’an mil« (2001). Il fit connaître »Gerbert d’Aurillac, le pape de l’an mil«, 
dont il a donné la biographie de référence en 1987, montrant l’extraordinaire culture littéraire 
et scientifique, mais aussi la carrière étonnante du moine auvergnat devenu archevêque de 
Reims puis de Ravenne et enfin évêque de Rome. D’une fructueuse collaboration avec Jean-
Pierre Callu, il a tiré une édition et une traduction française de la correspondance dudit Ger-
bert, documentation capitale sur le milieu savant et dirigeant en Occident au tournant des 
deux millénaires (1992). Attentif à la communication de ses travaux, il collaborait aux revues 
de grande diffusion (en particulier »L’Histoire«), acceptait de présenter des communications 
aussi bien dans les colloques prestigieux comme les Semaines de Spolète, dont il a été un des fi-
dèles dans les années 70–80 du siècle dernier, que devant les publics plus modestes d’associa-
tions diverses ou de paroisses. Il aimait aussi écrire des ouvrages de vulgarisation comme un 
»Charlemagne raconté aux enfants« ou une »Petite vie de saint Grégoire le Grand«. 



Pierre Riché 491

Pour mieux saisir la personne Pierre Riché, il faut lire la biographie qu’il a consacrée en 2003 
à »Henri Marrou, historien engagé«, qui est pour lui le modèle de l’historien et de l’intellectuel 
chrétien, et ses »Souvenirs d’un professeur de la communale à Nanterre«, placés sous le titre: 
»C’était un autre millénaire« (2008) où le vieux maître, âgé de 90 ans, revient sur son histoire.
� Michel Sot





JOCHEN HOOCK

(1939–2019)

Jochen Hoock, né à Münster (Allemagne) et décédé en mai dernier en Bretagne, dans le Finis-
tère où se trouvait sa résidence secondaire, a illustré la construction, aux XXe et XXIe siècles, 
d’une nouvelle Europe universitaire.

Époux de Marie-Claire Hoock-Demarle, universitaire française spécialiste des études ger-
maniques, il a été lui-même l’illustration vivante des collaborations scientifiques franco-alle-
mandes, et plus largement européennes, qui se sont développées à partir des années 1960/1970.

Après avoir commencé en Allemagne, aux Universités de Munich et de Münster, des études 
d’histoire et de droit, Jochen Hoock obtient une bourse de la fondation Volkswagenwerk qui 
lui permet d’aller poursuivre ses études à Paris: tout en suivant parallèlement les cours de la 
Sorbonne et de l’Institut des Sciences Politiques où il obtient son diplôme en Sciences Poli-
tiques, il devient entre temps, en Allemagne, assistant dans le cadre de la chaire de Science poli-
tique de l’Université de la Ruhr, puis l’assistant de l’historien Reinhart Koselleck à l’Université 
de Heidelberg. En 1970, il soutient à la Sorbonne, sous la direction de Georges Lavau, une thèse 
d’histoire contemporaine consacrée à la réforme de l’État français sous la troisième république 
(1880–1936). De 1969 à 1973, il participe, en tant que représentant des assistants, à la commis-
sion des sciences historiques dans le cadre des travaux préparatoires à la fondation de la nou-
velle université de Bielefeld. Il y entre en 1976 en qualité de collaborateur scientifique aux côtés 
de Reinhart Koselleck.

Entre 1974 et 1976, il travaille activement dans les archives françaises à sa future thèse d’habili-
tation consacrée aux marchands de Rouen aux XVIIe et XVIIIe siècles, habilitation qu’il soutien-
dra en 1981. Pendant toute cette période, il participe, à l’EHESS, au séminaire de Pierre Jeannin, 
avec lequel il collabore déjà à un nouveau projet de recherche collective sur »les savoirs mar-
chands dans l’Europe moderne«, projet soutenu financièrement par la fondation Volkswagen.

Chargé en 1986–1987 de cours d’histoire à l’Université Paris I, il devient bientôt professeur 
d’histoire moderne à l’Université de Paderborn, avant d’être en 1992 élu à l’Université Paris 7 – 
Denis Diderot sur un poste de professeur d’histoire moderne, poste couplé à une chaire Jean 
Monnet (histoire de l’Europe) qu’il occupera jusqu’à sa retraite, prise en 2007.

De 1998 à 2002, il assume dans sa nouvelle Université parisienne de hautes fonctions admi-
nistratives: membre du CA, il devient Vice-Président chargé de la Recherche. Toujours sou-
cieux de développer les relations franco-allemandes, il fonde en partenariat avec l’Université 
de Bielefeld le cursus intégré franco-allemand »Histoire«, qui connaît très vite un vif succès, 
non démenti jusqu’à aujourd’hui même. Directeur du laboratoire »Sociétés Occidentales«, 
qui plus tard deviendra, sous une autre direction, l’actuelle équipe d’accueil ICT (Identi-
tés-Cultures-Territoires), il anime, au sein de son séminaire de master et doctorat, des re-
cherches portant principalement sur l’histoire économique et sociale de l’Europe moderne, 
tout en organisant des activités et des rencontres scientifiques pluridisciplinaires. Avant, et 
surtout depuis son départ en retraite, tout en continuant à publier, il a joué un rôle important 
dans les milieux scientifiques en qualité de membre des comités éditoriaux de la »Revue de 
Synthèse« et de la collection »Évolution de l’Humanité«, ainsi que comme président de la fon-
dation »Pour la Science«. 

À cette carrière d’envergure internationale correspond une place de premier plan dans les pu-
blications en sciences humaines. Les points forts des recherches de Jochen Hoock résident 



Nekrologe494

d’abord dans l’histoire économique et sociale de l’Europe moderne, mais aussi dans l’étude de 
la praxéologie économique, et dans celle de la théorie de l’Histoire.

Sans nul doute, la plus importante de ses publications est l’ouvrage collectif »Ars mercatoria«, 
réalisé en collaboration, d’abord avec Pierre Jeannin (EHESS), puis avec Pierre Jeannin et Wolf-
gang Kaiser (Université Paris I). Il s’agit d’une encyclopédie réunissant les manuels et traités pu-
bliés à l’époque moderne à destination des marchands de tous les pays d’Europe, voire du 
monde. Trois volumes, couvrant la période 1470–1700, sont déjà parus à Paderborn chez Schö
ningh, en 1991, 1993 et 2001; le volume 4 (en deux parties) qui couvre le XVIIIe siècle et com-
prend en conclusion une vaste synthèse rédigée par Jochen Hoock, est en cours de publication.

Outre cette œuvre monumentale, Jochen Hoock a publié, tant en allemand qu’en français, 
plusieurs études consacrées à l’histoire économique et sociale de la France et de l’Allemagne, 
soit à l’époque moderne, soit sur la longue durée (du XIVe au XIXe siècle), seul1 ou en collabo-
ration avec d’autres, comme Neithard Bulst et Franz Irsigler2, ou encore, plus récemment, avec 
Neithard Bulst et Wolfgang Kaiser, une étude sur le comté de Lippe au XVIIIe siècle3. Derniè-
rement, son nom apparaît parmi les auteurs de la nouvelle »Histoire de Rouen«4, et parmi les 
traducteurs et commentateurs de l’ouvrage de Johann Beckmann, »Entwurf der allgemeinen 
Technologie« (1806), ouvrage publié à Rennes en 2017 sous la direction commune de Guil-
laume Carnino, Liliane Hilaire-Perez et Jochen Hoock.

Mais loin d’être limités à ses propres recherches, les apports de Jochen Hoock à la science 
historique concernent aussi les travaux d’autres éminents chercheurs, tel notamment le volume 
de 1996, »Marchands du Nord«5, qui réunit une grande partie des principaux articles de Pierre 
Jeannin (1924–2004); telle encore la traduction en français, en collaboration avec Marie-Claire 
Hoock-Demarle, d’un ouvrage allemand de Reinhart Koselleck sur la théorie de l’Histoire6.

A côté de l’histoire économique et sociale de l’Europe moderne, Jochen Hoock a laissé plu-
sieurs importantes études sur l’histoire du droit et de la science politique7.

Outre la traduction de Reinhart Koselleck citée plus haut, Jochen Hoock a également appor-
té d’autres contributions à l’histoire de la science historique. Nous citerons ici notamment 
»Pour une épistémologie de la controverse historiographique. A propos des débats d’outre 
Rhin«8. Dans les derniers temps, face à l’évolution politique de l’Europe, il était revenu à ses 
travaux sur les années 30 et projetait un numéro de la »Revue de Synthèse« consacré à »l’actua-
lité des fascismes«, titre de son dernier article. De même, sa dernière intervention publique lors 

1	 Jochen Hoock, Familie zwischen Tradition und Moderne. Studien zur Geschichte der Familie 
in Deutschland und in Frankreich, vom 16. bis zum 20. Jahrhundert, Göttingen 1981.

2	 Id., Bevölkerung, Wirtschaft und Gesellschaft. Stadt-Land Beziehungen in Deutschland und 
Frankreich, 14.–19. Jahrhundert, Trèves 1983.

3	 Id., Die Grafschaft Lippe im 18. Jahrhundert. Bevölkerung, Wirtschaft und Gesellschaft eines 
deutschen Kleinstaates, Bielefeld 1993.

4	 Yannik Marec (dir.), Histoire de Rouen, vol. 1, Rouen 2019.
5	 Pierre Jeannin, Marchands du Nord, éd. Jochen Hoock, Philippe Braunstein, Paris 1996. 
6	 Reinhart Koselleck, Le futur passé. Contribution à la sémantique des temps historiques, éd. 

Marie-Claire Hoock-Demarle, Jochen Hoock, Paris 1990.
7	 Nous citerons ici en particulier les articles »Discours commercial et économie politique en 

France au XVIIIe siècle: l’échec d’une synthèse« (dans: Revue de Synthèse IV/1 (1987), p. 57–74), 
»Dimensions analytiques et herméneutiques d’une histoire historienne du droit« (dans: Annales, 
Histoire, Sciences Sociales 44/6 (1989), p. 1479–1490), »Economie politique et histoire. Le temps 
retrouvé« (dans: Revue d’histoire moderne et contemporaine 48/2 (2001), p. 2007–2010), »Jus 
Publicum Europaeum. Zur Praxis des europäischen Völkerrechts im 17. und 18. Jahrhundert« 
(dans: Der Staat 50 (2011), p. 422–435), »Le métier de juriste. Entre règle de droit et expérience 
de l’Histoire « (Revue de Synthèse 132 (2011), p. 277–291).

8	 (avec Wolfgang Kaiser), dans: Revue de Synthèse 130. 6e série/4 (2009), p. 1–17.



Jochen Hoock 495

du colloque dédié à Koselleck, qui s’est tenu en mars 2019 à l’ENS, traitait de l’immédiat après-
guerre en Allemagne sous le titre: »Reinhart Koselleck, la Génération 45 et le cas Carl Schmitt«.

Pour conclure cette biographie d’un éminent historien et universitaire européen, j’aimerais 
pouvoir évoquer brièvement sa personnalité, souligner sa profonde gentillesse, son sens de 
l’amitié et de la convivialité, des qualités étroitement partagées avec son épouse Marie-Claire 
Hoock-Demarle.
� Marie-Louise Pelus-Kaplan





HANSGERD SCHULTE

(1932–2019)

Am 31. Dezember 2019 verstarb in Paris der Germanist und ehemalige Präsident des Deut-
schen Akademischen Austauschdienstes (DAAD) Hansgerd Schulte im Alter von 87 Jahren. 
Er gehörte zur zweiten Generation von deutsch-französischen Mittlern, deren Wirken in der 
Nachkriegszeit von dem Wunsch nach Annäherung, Verständigung und Versöhnung geprägt 
war. Besondere bleibende Verdienste erwarb sich Schulte auf dem Feld der wissenschaftlichen 
und universitären Kooperation, deren Strukturen bis heute von seinen Initiativen geprägt sind 
und stets unter dem von ihm formulierten Motto standen: »Seien wir realistisch – versuchen 
wir das Unmögliche«.

Schulte wurde am 21. Dezember 1932 in Simmern/Hunsrück als Sohn der Volksschullehrer 
Hans und Hedwig Schulte geboren. Er wuchs in einem sozialdemokratischen Elternhaus auf 
und zählte zu seinen Schulkollegen den späteren Filmregisseur Edgar Reitz, der in den 1980er-
Jahren durch die im Hunsrück spielende Filmtrilogie »Heimat« berühmt wurde. Nach der 
Grundschule ging Schulte auf das Staatliche Herzog-Johann-Gymnasium in Simmern, das äl-
teste Gymnasium auf dem Hunsrück, das er jedoch verließ, um ein baccalauréat am französi-
schen Gymnasium von Koblenz abzulegen. Im folgenden Jahr holte Schulte auch das deutsche 
Abitur in Mainz nach und besaß damit eine binationale schulische Grundausstattung1. Mit ei-
nem Stipendium der französischen Militärregierung ging er zunächst nach Grenoble, wo er am 
Lycée Champollion gleichzeitig classes préparatoires und propédeutiques absolvierte. In den 
1950er-Jahren schloss Schulte dann seine Studien ab, erst am Pariser Lycée Henry IV und im 
Anschluss als »Ausländer« an der Ecole normale supérieure (ENS). Zur gleichen Zeit war er 
bereits an der Universität Freiburg eingeschrieben, wo er u. a. bei dem Romanisten Hugo 
Friedrich mit Unterstützung der Friedrich-Ebert-Stiftung studierte und dort auch das Staats-
examen ablegte. Er wurde in Freiburg in der Romanistik mit einer Studie zu »El Desengaño. 
Wort und Thema in der spanischen Literatur des Goldenen Zeitalters« promoviert2. 

Er blieb jedoch in Frankreich und war von Februar bis Juni 1961 Lektor für deutsche Spra-
che an der École d’agriculture de Grignon. Nach Fürsprache durch die deutsche Botschaft be-
gründete er im Anschluss ein Lektorat für deutsche Sprache am Institut Catholique de Paris. 
Schultes Weg unterstreicht die zunehmenden Verflechtungen zwischen den Gesellschaften bei-
der Länder, die in neuen Formen von Interaktion und Integration zum Ausdruck kamen. Der 
Lektor schärfte nicht mehr wie noch in der Zwischenkriegszeit sein nationales Selbstbewusst-
sein durch das Studium des Fremden, sondern befindet sich als transnationaler Akteur an der 
Schnittstelle interkultureller Transfers über Ländergrenzen hinweg. So gelang es Schulte, sich 
auf deutsch-französischer Ebene in interpersonelle und informelle Netzwerke einzuflechten, 

1	 Vgl. ausführlicher zu den frühen Jahren: Ulrich Pfeil, Hansgerd Schulte – ein wissenschaftspoli-
tischer Netzwerker zwischen Deutschland und Frankreich, in: Il faut imaginer … Hansgerd 
heureux. Ein Florilegium für Hansgerd Schulte dargebracht von seinen Freunden zum 80. Ge-
burtstag, Paris 2013, S. 99–107.

2	 Hansgerd Schulte, El Desengaño. Wort und Thema in der spanischen Literatur des Goldenen 
Zeitalters, München, 1969; vgl. dazu auch: Jürgen Ritte, Déces de Hansgerd Schulte (1932–
2019), 4.1.2020, https://ages-info.org/fr/2020/01/04/deces-de-hansgerd-schulte-1932-2019/.



Nekrologe498

um auf diese Weise ein soziales Kapital zu erwerben, das ihm einen Vertrauensvorschuss im 
Gastland einräumte und damit zur Grundlage für seine transnationale Arbeit werden konnte.

Schulte konnte auf französischer Seite auf die Fürsprache der »Normaliens« bauen, die wie 
der Pariser Rektor Maurice Bayen – ganz dem Chorgeist der ENS verpflichtet – seine Kandida-
tur für die Direktorenstelle der geplanten Pariser DAAD-Außenstelle unterstützten. Die bun-
desdeutschen Stellen hatten sein Engagement während der offiziellen Frankreich-Reise von 
Bundespräsident Heinrich Lübke im Juni 1961 nicht vergessen, als er noch in seiner Funktion 
als Lektor u. a. bei dessen Besuch in Grignon übersetzt hatte. Diese Tätigkeiten hatten ihn als 
Mittlerpersönlichkeit mit einem bi-kulturellen Hintergrund und einer »verständigungspoliti-
schen Wirkungsabsicht« ausgewiesen3, so dass er sich für die Leitung der DAAD-Außenstelle 
aufdrängte, deren erster Direktor er dann auch wurde, als diese – wenige Monate nach Unter-
zeichnung des Élysée-Vertrages – am 16. Dezember 1963 in der 15, rue de Verneuil offiziell ihre 
Tore öffnete.

Doch schon ein Jahr nach der Eröffnung drohte die Außenstelle infolge von Bonner Spar-
maßnahmen wieder zu schließen. Nun galt es ein weiteres Mal, das deutsch-französische Netz-
werk in Stellung zu bringen. Wieder erwies sich die ENS-Connection in Person von Maurice 
Bayen als wertvolle Hilfe: »Je tiens à constater que ce résultat, dans son ensemble, a été acquis 
grâce à la confiante et utile collaboration qui s’est instaurée entre cet Office et votre bureau de 
Paris, que M. Schulte a su mettre vite en place et faire rapidement aboutir à des résultats posi-
tifs«4.

Die Argumentation der Pariser Botschaft überzeugte schließlich auch das Auswärtige Amt, 
das eine Schließung nunmehr »für nicht vertretbar« hielt5. So konnte sich die Außenstelle nicht 
nur zu einem Treffpunkt deutscher und französischer Hochschullehrer und Intellektueller ent-
wickeln, sondern zugleich zu einem Hauptakteur bei der Verdichtung der deutsch-französi-
schen Wissenschaftsbeziehungen werden6.

Gemeinsam mit seinem Mentor Pierre Bertaux und dem späteren Direktor des Deutsch-Fran-
zösischen Instituts in Ludwigsburg, Robert Picht, war er in den frühen 1970er-Jahren zudem 
maßgeblich an der Reform der Deutschlandstudien in Frankreich beteiligt. Anwendung fand 
diese insbesondere am 1968/69 von dem Germanisten Bertaux gegründeten Institut d’Alle-
mand d’Asnières (Universität Paris III-Sorbonne Nouvelle), das ihn nach seiner Habilitation 
im Jahre 1970 zum Professor berief. Von 1991 bis zu seiner Emeritierung 2001 stand er diesem 
über die französischen Grenzen hinaus bekannten Institut als Direktor vor. An dieser zentra-
len Schaltstelle sah er es als eine seiner wichtigsten Aufgaben an, der deutsch-französischen Ko-
operation immer wieder neue Akteure zuzuführen. Auch hier war er ein wichtiger Förderer, 
der gerade jungen Kollegen viel zutraute und sie mit seiner Lebensfreude für die deutsch-fran-
zösischen Beziehungen zu begeistern wusste. Dass er als französischer Professor im Jahre 1972 

3	 Hans Manfred Bock, Der DAAD in den deutsch-französischen Beziehungen, in: DAAD (Hg.), 
Spuren in die Zukunft. Der Deutsche Akademische Austauschdienst 1925–2000, Bd.  1: Der 
DAAD in der Zeit. Geschichte, Gegenwart und zukünftige Aufgaben – vierzehn Essays, bearb. 
von Peter Alter, Bonn 2000, S. 197–216, hier S. 206.

4	 Abschrift dieses Briefes vom 6.7.1964 in: Präsident des DAAD an die Mitglieder des Unteraus-
schusses für Fragen der Auslandskulturarbeit des Deutschen Bundestages, 15.6.1966, in: PA/
AA, B 94, Bd. 642.

5	 Referat IA3 an Referat IV5 im AA, 9.9.1964, in: PA/AA, B 24, Bd. 523, Bl. 78.
6	 Vgl. Ulrich Pfeil, Die Pariser DAAD-Außenstelle in der »Ära Schulte« (1963–1972). Die Insti-

tutionalisierung der transnationalen Wissenschaftskooperation in den westdeutsch-französi-
schen Beziehungen, in: Francia 32/3 (2005), S.  51–74; Ders., »Dynamische, expansive Aus-
tauschpolitik auf allen akademischen Gebieten«. Die DAAD-Außenstelle in Paris, in: Ders. 
(Hg.), Deutsch-französische Kultur- und Wissenschaftsbeziehungen im 20. Jahrhundert. Ein in-
stitutionengeschichtlicher Ansatz, München 2007, S. 197–222.



Hansgerd Schulte 499

Präsident des DAAD wurde und bis 1987 blieb, spricht für die Anerkennung seiner Arbeit und 
die Bedeutung, die der DAAD den deutsch-französischen Beziehungen in dieser Zeit zumaß. 
Viele in Frankreich erprobte Projekte fanden während seiner Präsidentschaft Eingang in die 
globale Arbeit des DAAD, so dass Schulte einen entscheidenden Beitrag zur Vertiefung der in-
ternationalen akademischen Begegnung und Kooperation leistete. Diese Feststellung gilt auch 
für das 1988 eröffnete Deutsch-Französische Hochschulkolleg, das integrierte Studiengänge 
von deutschen und französischen Hochschulen förderte und schließlich 1997 in die Deutsch-
Französische Hochschule überführt wurde.

Mit dem Tod von Hansgerd Schulte verlieren die internationalen Wissenschaftsbeziehungen 
einen Akteur, dem es „mit seiner temperamentvollen Umgänglichkeit“7 immer wieder virtuos 
gelang, durch Allianzen mit Vertretern aus Politik und Diplomatie, sein zivilgesellschaftliches 
Konzept von transnationaler Wissenschaftspolitik durchzusetzen. Den Erfolg dieser Strategie 
unterstreichen auch die Interdependenzen und Verflechtungen zwischen Politik und Wissen-
schaft in dem Prozess der deutsch-französischen Verständigung. Ihr Verhältnis untereinander 
galt es immer wieder neu zu justieren, was auch für Hansgerd Schulte eine permanente Heraus-
forderung blieb. Wie gut ihm dies schon in der Frühphase seiner Karriere gelang, unterstrich 
im März 1967 die bundesdeutsche Botschaft in Paris, welche die „ganz wesentliche Bereiche-
rung unseres Wirkens in Frankreich auf kulturellem Sektor“ durch die Arbeit der Zweigstelle 
des DAAD in Paris „unter der vortrefflichen Leitung von Herrn Hansgerd Schulte“ heraus-
stellte8.
� Ulrich Pfeil

7	 Joseph Hanimann, Germanist Hansgerd Schulte gestorben, in: Süddeutsche Zeitung, 7.1.2020.
8	 Bundesdeutsche Botschaft in Paris an AA, 2.3.1967, in: PA/AA, B 94, Bd. 2.215.





ANTON SCHINDLING

(1947–2020)

Le 4 janvier 2020, Anton Schindling, professeur à Tübingen et spécialiste de l’histoire moderne, 
est décédé d’une longue maladie, quelques jours avant son 73e anniversaire.

Anton Schindling est né le 20 janvier 1947 à Francfort-sur-le-Main, dans une famille catho-
lique d’artisans. Après ses études primaires et secondaires, il a étudié l’histoire, l’histoire de 
l’art, la philosophie et les sciences politiques à l’Université de sa ville natale. Il a passé son 
Staatsexamen en 1971 puis soutenu trois ans plus tard sa thèse de doctorat. Cette thèse avait été 
initiée par Friedrich Hermann Schubert, mais après son décès prématuré, elle fut dirigée par Jo-
hannes Kunisch. Elle avait pour thème la Haute École de Strasbourg depuis sa fondation par 
Jean Sturm (1538) jusqu’à son élévation, par un privilège impérial, au rang d’université (1621)1. 
Cette thèse reçut le Prix Strasbourg; quelques années après sa publication en 1977, elle fut pri-
mée par l’Académie d’Alsace (Schongau-Preis 1981). Il s’agissait là, comme l’écrivait Marc 
Lienhard, de l’»une des meilleures études consacrées […] au XVIe siècle strasbourgeois«2. Dans 
cet ouvrage, remarquable d’érudition et de minutie, Schindling étudie dans tous ses aspects cet 
établissement scolaire qui, à la fin du XVIe siècle, était l’un des plus importants du Saint Empire 
romain germanique: sa place dans l’histoire de Strasbourg; ses évolutions institutionnelles; les 
enseignements pratiqués dans les dix classes ainsi que dans les cours supérieurs (théologie, 
droit, médecine et philosophie). 

Dès lors, l’histoire de l’université et des écoles demeura l’un des champs de recherches privi-
légiés par Anton Schindling. Il était naturel que, dans de nombreux articles historiques, il re-
vienne à la question de l’éducation, dont il était devenu l’un des spécialistes incontestés. Il était 
naturel aussi qu’en raison de cette expertise, il ait été souvent consulté, par la DFG (Deutsche 
Forschungsgemeinschaft) ou par d’autres organismes scientifiques, pour évaluer ou diriger des 
projets de recherche portant sur le Moyen Âge et l’époque moderne. À l’Université d’Os-
nabrück puis à l’Université de Tübingen, il a participé à de grands projets interdisciplinaires 
pour des doctorants (»Bildung in der Frühen Neuzeit«, »Ars und Scientia im Mittelalter und 
der Frühen Neuzeit«) soutenus par la DFG; dans ce cadre, il a dirigé maintes thèses consacrées 
à l’éducation au début de l’époque moderne. On lui doit aussi la direction d’importants ouvrages 
consacrés à ce thème, tels que: »Bildung und Wissenschaft in der frühen Neuzeit: 1650–1800« 
(Enzyklopädie Deutscher Geschichte, 30), Munich 1994 (2e éd. 1999); (avec Peter Herde) »Uni-
versität Würzburg und Wissenschaft in der Neuzeit. Beiträge zur Bildungsgeschichte«, Wurtz-
bourg 1998; (avec Márta Fata et al.) »Peregrinatio Hungarica. Studenten aus Ungarn an 
deutschen und österreichischen Hochschulen vom 16. bis zum 20. Jahrhundert«, Stuttgart 2006.

Après avoir soutenu sa thèse, Anton Schindling fut nommé assistant de Peter Baumgart à 
l’Université de Würzburg. C’est là aussi qu’il s’habilita en 1983, grâce à une étude sur la »Diète 
perpétuelle« (Immerwährender Reichstag) de Ratisbonne3. Il avait trouvé là son second grand 
champ de recherches: l’histoire et la constitution du Saint Empire romain germanique, avec ses 

1	 Anton Schindling Humanistische Hochschule und freie Reichsstadt. Gymnasium und Akade-
mie in Straßburg 1538–1621, Wiesbaden 1977.

2	 Dans: Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses 59 (1979), p. 228.
3	 Anton Schindling, Die Anfänge des immerwährenden Reichstags zu Regensburg. Stände-

vertretung und Staatskunst nach dem Westfälischen Frieden, Mayence 1991.



Nekrologe502

États territoriaux et ses villes. Stimulé par les travaux du moderniste Volker Press et du médié-
viste Peter Moraw, Anton Schindling fut rapidement l’un des représentants les plus en vue 
d’une »nouvelle image de l’ancien Empire«. Les membres de cette école de pensée examinaient 
de manière critique les jugements, souvent négatifs, des historiens qui les avaient précédés et 
qui, bien souvent, projetaient les caractéristiques politiques et constitutionnelles de l’État na-
tional né au XIXe siècle sur l’Empire romain germanique au début de l’ère moderne.

Anton Schindling voyait au contraire dans le caractère polymorphe de l’Empire, avec ses 
États territoriaux et ses villes d’Empire, non pas l’évolution déficitaire de l’État national alle-
mand, mais précisément la force d’une unité multipolaire. L’histoire de l’Empire, des États et 
des villes, toujours en lien avec des questions confessionnelles, accompagna Anton Schindling 
partout là où il fut nommé professeur d’histoire moderne: à Eichstätt (1985), à Osnabrück 
(1987) et enfin à Tübingen (1995). Il déclina les appels des Universités de Bonn (1990) et de 
Würzburg (1999).

Durant son professorat à Osnabrück, il publia entre 1989 et 1997, en coopération étroite avec 
Walter Ziegler, l’historien de Munich, les sept volumes »Die Territorien des Reichs im Zeitalter 
der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500–1650« dans la collec-
tion »Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung« (KLK). 
Cette collection fut éditée par la »Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum« 
(CC), au comité directeur de laquelle Schindling appartint de manière très active durant trois 
décennies. Dans la même collection parurent d’autres volumes, qui sont devenus des ouvrages 
de référence sur la Réformation et la confessionnalisation. Ils ont trait à la Scandinavie et aux 
pays baltes, ainsi qu’à certains États de la Hongrie. Avec les ouvrages parus dans la KLK, Schind
ling a acquis le renom d’un critique réputé de la thèse développée par Wolfgang Reinhard et 
Heinz Schilling au sujet de la confessionnalisation.

Pendant les années fructueuses qu’il passa à Tübingen, l’activité universitaire d’Anton Schin-
dling se déploya principalement dans deux directions. D’une part, la thématique abordée par le 
groupe de recherches 437 de la DFG, »Kriegserfahrungen – Krieg und Gesellschaft in der 
Neuzeit« (Expériences de la guerre – Guerre et société à l’époque moderne), qui exista de 1999 
à 20084. Grâce aux instruments et aux méthodes fournis notamment par la sociologie, de nom-
breuses thèses dirigées par Schindling furent consacrées à la Guerre de Trente ans ainsi qu’à 
d’autres guerres de l’époque moderne. D’autre part, Schindling s’intéressa aux pays d’Europe 
centrale, notamment les pays qui avaient subi l’influence allemande. Après son éméritat en 
2015, Schindling fut nommé Seniorprofessor. En 2014, ses mérites se virent récompensés par la 
croix de chevalier de l’ordre hongrois du mérite et en 2016, il reçut la médaille d’or de l’Univer-
sité de Bohème du Sud de Budweis (České Budějovice). Figure d’une grande curiosité intellec-
tuelle, Anton Schindling ne se contentait pas de suivre des sentiers battus: c’est ainsi qu’en 2015, 
il fit découvrir aux lecteurs de la »Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses« Primus Tru-
ber, le »Luther slovène«, leur livrant la quintessence d’un ouvrage qu’il avait coédité en 2011.

Anton Schindling était aussi un grand ami de la France, et de l’Alsace en particulier. Dans 
le cadre de sa présidence de la »Kommission für geschichtliche Landeskunde in Baden-Würt-
temberg« (2005–2015), il s’attachait à faire nommer membres correspondants de cette société 
savante des historiens français. Ses projets de recherche sur les »expériences de guerre à l’époque 
moderne« portaient non seulement sur l’Allemagne dans ses frontières actuelles, mais encore 
sur l’Alsace et la Suisse. Il se réjouissait tout particulièrement des invitations à donner des 
conférences à Strasbourg, la ville dans laquelle il avait suivi des cours dès 1969 et qu’il avait si 

4	 Voir à ce sujet et pour une somme des résultats scientifiques: Anton Schindling, Georg Schild 
(dir.), Kriegserfahrungen. Krieg und Gesellschaft in der Neuzeit. Neue Horizonte der For-
schung, Munster 2009.



Anton Schindling 503

bien étudiée pour les XVIe et XVIIe siècles. Il a participé notamment aux colloques strasbour-
geois consacrés à Jean Sturm (2007) et à Jean Calvin (2009).

Avec sa disparition, nous pleurons non seulement un grand savant, mais encore un profes-
seur dévoué à ses étudiants et un collègue particulièrement attachant.
� Matthieu Arnold, Matthias Asche





Resümees/Résumés/Abstracts

Benjamin Wheaton, Gregory of Tours and Handbooks against Heresy, S. 1–15.

Die in jüngster Zeit erfolgte neue Untersuchung der »Historien« Gregors von Tours führte zu 
neuen Erkenntnissen über den Autor und sein Werk. Zu ihnen zählt eine neue Einschätzung 
seines theologischen Ansatzes. Der Aufsatz möchte zeigen, dass in den fünf Dialogen mit Hä-
retikern, die Gregor in seinen »Historien« schildert, das beliebte Genre der theologischen Tex-
te, die als »Handbücher gegen Häresie« bekannt sind, entweder Einfluss ausübt oder in einem 
Fall direkte Quelle ist. Der Dialog mit dem westgotischen Gesandten Agila im fünften Buch 
der »Historien« folgt den Anweisungen von drei Handbüchern gegen Häresie, namentlich 
dem »De mysterio sanctae Trinitatis« aus dem frühen 6. Jahrhundert, dem »Breviarium adver-
sus Haereticos«, das ebenfalls aus dem frühen 6. Jahrhundert stammt, und dem »Contra Vari-
madum« aus dem 5. Jahrhundert. Diese Handbücher geben Antworten auf häufige Fragen und 
Argumente, die von Arianern gegen die nizänische Orthodoxie vorgebracht wurden. Gregors 
Debatte mit Agila folgt nicht nur dem Aufbau der Handbücher, sondern nutzt auch deren Ar-
gumente und Bibelzitate. Die vier anderen Dialoge sind ähnlich konzipiert wie die Handbü-
cher, obwohl sie im Gegensatz zu dem Dialog mit Agila nicht auf deren Inhalt zurückgreifen. 
Gleichwohl gelingt es Gregor nur in einem Dialog, seinen Widerpart zu überzeugen. Der Auf-
satz möchte zeigen, dass dies Absicht ist und dass Gregor seinen Lesern den Unsinn vor Augen 
führen möchte, auf die in den Handbüchern beschriebenen verbalen Techniken zu bauen, um 
der Ketzerei Widerstand zu leisten, anstatt sich auf Gottes wunderbare Macht zu verlassen, die 
von seinen Heiligen ausgeübt wird.

Les recherches entreprises récemment sur l’»Histoire des Francs« de Grégoire de Tours ont 
permis d’élargir nos connaissances sur l’auteur comme sur son œuvre. La réévaluation de son 
approche théologique compte au nombre de ces nouvelles avancées. L’article vise à montrer 
que, dans les cinq dialogues avec des hérétiques rapportés par Grégoire dans son »Histoire«, 
des écrits théologiques relevant du genre populaire des »manuels contre l’hérésie« ont exercé 
une influence et ont même, dans un cas, fait office de source directe. Le dialogue avec l’envoyé 
wisigoth Agila, dans le cinquième livre de l’»Histoire«, reprend ainsi les prescriptions de trois 
de ces manuels, à savoir le »De mysterio sanctae Trinitatis« du début du VIe siècle, le »Brevia-
rium adversus Haereticos«, lui aussi du début du VIe siècle, et le »Contra Varimadum«, datant 
du Ve siècle. Ces manuels fournissent des réponses aux questions et arguments fréquemment 
avancés par les ariens contre l’orthodoxie nicéenne. Le débat entre Grégoire et Agila reproduit 
non seulement la structure de ces manuels, mais emprunte aussi leurs arguments et leurs cita-
tions bibliques. Les quatre autres dialogues sont d’une construction similaire à celle des ma-
nuels, même si, contrairement à celui avec Agila, ils ne s’inspirent pas de leur contenu. Grégoire 
de Tours ne parvient à convaincre son contradicteur que dans un seul des dialogues. L’article 
défend l’idée que cela relève d’un choix délibéré. Pour Grégoire, il s’agit de montrer à ses lec-
teurs que, pour combattre l’hérésie, il est absurde de s’appuyer sur les procédés rhétoriques dé-
crits dans les manuels, au lieu de s’en remettre au prodigieux pouvoir de Dieu, exercé par l’en-
tremise de ses saints.



Resümees/Résumés/Abstracts506

The re-examination of the »Historiae« of Gregory of Tours that has recently taken place has re-
sulted in new insights into the author and his work. One of these is a new appreciation for his 
approach to theology. This article suggests that in the five dialogues with heretics that Gregory 
narrates in his »Historiae«, the popular genre of theological text known as »handbooks against 
heresy« is either an influence or, in one case, a direct source. The dialogue with the Visigothic 
envoy Agila occurring in Book V of the »Historiae« follows the guidance of three handbooks 
against heresy in particular: the »De mysterio sanctae Trinitatis«, an early sixth-century text; 
the »Breviarium adversus Haereticos«, a text likewise dating from the early sixth century; and 
the »Contra Varimadum«, a fifth-century text. These handbooks provide answers to common 
questions and arguments by Arians against Nicene orthodoxy. Gregory’s debate with Agila not 
only follows the format of the handbooks, it also uses their arguments and Scriptural citations. 
The other four debates have similar formats to the handbooks, although unlike that with Agila 
they do not draw on their content. However, in all but one of the debates Gregory fails to con-
vince his opponent. This article suggests that this is by design, and that Gregory wishes to 
demonstrate to his readers the folly of relying on the verbal techniques provided by the hand-
books to oppose heresy rather than God’s miraculous power exercised by his saints.

Claudia Wittig, Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen 
Moralität und Historizität, S. 17–35.

Seit dem Hochmittelalter nutzt der Adel im Nordwesten Europas historische Herleitung und 
den Anspruch auf moralische Superiorität zur Legitimation seiner Stellung. Der Beitrag möch-
te zeigen, dass beide Faktoren untrennbar miteinander verbunden sind. Dafür untersucht er 
historiografische und moraldidaktische Texte des 12. und 13. Jahrhunderts aus Frankreich und 
dem Reich und legt dar, dass sich solche Texte auf verschiedene Ordnungsmuster berufen, die 
den weltlichen Eliten sowohl zur Vergrößerung ihres individuellen Ansehens als auch zur Le-
gitimation des Status ihrer Familien und sozialen Gruppe dienen. Die Texte, die solche syn-
chronen und diachronen Ordnungen konstruieren, belegen die konkrete Verbindung zwischen 
Moral und historischer Legitimation. Sie entstehen zur gleichen Zeit, zirkulieren in gemeinsa-
men Handschriften, haben oft dieselben Autoren und dienen denselben Adressatengruppen zu 
identischen Zwecken. Die Produktion und Rezeption von Historiografie und ethisch-morali-
scher Belehrung kann besonders in Kontexten beobachtet werden, in denen ein starkes dynas-
tisches Selbstverständnis zum Durchsetzen eigener Machtinteressen betont werden soll. Der 
Beitrag argumentiert, dass das Geschichtsverständnis des Adels und ihr Anspruch auf morali-
sche Superiorität aufeinander bezogen sind und in der Reziprozität von Historizität und Mo-
ralität der Kern des adligen Selbstverständnisses liegt.

Depuis le Moyen Âge central, les nobles du nord-ouest de l’Europe se sont réclamés de filia-
tions historiques et ont revendiqué une supériorité morale pour légitimer leur position. L’ar-
ticle cherche à montrer que ces deux justifications sont indissociablement liées. À cette fin, il a 
été procédé à l’analyse d’écrits historiographiques et de textes didactiques à visée morale des XIIe 
et XIIIe siècles, produits en France et dans le Saint-Empire. Cette étude montre que ces sources 
se réfèrent à différents modèles d’un ordre servant aux élites laïques à renforcer leur prestige in-
dividuel et à légitimer le statut de leurs familles ou de leurs groupes sociaux. Les textes où s’éla-
borent ces modèles synchroniques et diachroniques attestent du lien concret entre morale et lé-
gitimation historique. Ils voient le jour au même moment, sont diffusés dans des manuscrits 



Resümees/Résumés/Abstracts 507

communs, ont souvent les mêmes auteurs et servent aux mêmes groupes avec le même objectif. 
La production et la réception de ces écrits historiographiques ou à visée éthique et morale s’ob-
servent en particulier dans des contextes où le but recherché est la revendication d’une forte 
conscience dynastique, afin d’imposer ses propres intérêts dans l’exercice du pouvoir. Cette 
contribution défend l’idée que la conception de l’histoire propre à la noblesse et sa revendica-
tion d’une supériorité morale dépendent l’une de l’autre, la réciprocité entre historicité et mo-
ralité étant au cœur de l’image que la noblesse se fait d’elle-même.

Since the High Middle Ages, the north-western European nobility has used both its historical 
lineage and a claim to its moral superiority to legitimise its social status. By examining historio-
graphic and moral didactic texts from the 12th and 13th centuries from France and the Empire, 
this paper argues that these two factors are inextricably linked and shows that such texts were 
based on various patterns that helped the secular élites both to increase their individual emi-
nence and to legitimise the status of their families and social group. The texts that construed 
such synchronous and diachronic orders attest to a tangible link between morals and historical 
legitimisation. They were created around the same time, were circulated together in joint man-
uscripts, were often written by the same people and were used by the same readership for iden-
tical purposes. Production and reception of historiographic texts and ethical and moral teach-
ing is seen particularly often in contexts where a strongly dynastic self-perception is emphasised 
in order to assert one’s own ambitions for power. The paper argues that the aristocratic under-
standing of history and the claim to moral superiority were interdependent and that the very 
core of aristocratic self-perception lay in the reciprocal relationship between historicity and 
morality.

Robert Friedrich, From Carcassonne to Argelès. The Agency of the Kingdom of 
Mallorca during the Wars of the Sicilian Vespers (1282–1298), S. 37–58.

Das Königreich Mallorca wurde nach dem Tod Jakobs I. von Aragon im Jahr 1276 als eigen-
ständiges Reich für dessen zweiten Sohn Jakob geschaffen. Es umfasste die Balearen, die Graf-
schaften Roussillon und Cerdagne sowie die Herrschaft Montpellier. Bereits 1279 geriet es in 
Lehnsabhängigkeit von der Krone Aragon. Im Jahr 1283 verbündete sich Jakob II. von Mallor-
ca mit Frankreich gegen die Krone Aragon, in der Hoffnung, seine Unabhängigkeit wiederzu-
erlangen. Damit begab er sich zugleich in den Kontext der durch die Sizilianische Vesper 1282 
ausgelösten Kriege, die den Raum des westlichen Mittelmeers bis zum Frieden von Caltabel-
lotta 1302 prägten. Der Beitrag nimmt eine mallorquinische Sicht auf diese Ereignisse ein und 
untersucht aus diplomatiegeschichtlicher Perspektive, in welchem Maß der König von Mallor-
ca über Handlungsspielraum verfügte, um die Ereignisse in seinem Sinne zu beeinflussen. Der 
erste Teil untersucht die Rolle Mallorcas in den Verträgen und Vertragsverhandlungen. Der 
zweite Teil unternimmt einen transversalen Blick auf die konkreten Maßnahmen des Königs. 
Die Zusammensetzung von Gesandtschaften und die Rolle spezifisch qualifizierter Berater 
werden ebenso behandelt wie militärische Initiativen und die nachträglich ausgefertigten Pro-
testnoten. Im Ergebnis ist festzuhalten, dass die Handlungsspielräume des Königs begrenzt 
waren. Er ließ nichts unversucht, um die Verhandlungen zu beeinflussen, wurde aber immer 
mehr zu einer Verhandlungsmasse. Am Ende standen der Vertrag von Argelès und die Wieder-
herstellung der Lehnsabhängigkeit von der Krone Aragon.



Resümees/Résumés/Abstracts508

Le royaume de Majorque fut créé en tant qu’entité indépendante à la mort de Jacques Ier d’Ara-
gon, en 1276, au profit de son deuxième fils Jacques. Il comprenait les Baléares, les comtés du 
Roussillon et de Cerdagne ainsi que la seigneurie de Montpellier. Dès 1279, il passa sous suze-
raineté de la couronne d’Aragon. En 1283, Jacques II de Majorque s’allia à la France contre 
cette dernière, dans l’espoir de recouvrer son indépendance. Ce faisant, il s’inscrivait également 
dans le contexte des conflits déclenchés en 1282 par le soulèvement des Vêpres siciliennes, qui 
marquèrent la Méditerranée occidentale jusqu’à la paix de Caltabellotta, en 1302. Cette contri-
bution se place du point de vue majorquin pour examiner ces événements et évaluer, sous 
l’angle de l’histoire diplomatique, la marge de manœuvre dont disposait le souverain pour in-
fléchir les événements en sa faveur. Dans la première partie est examiné le rôle joué par le 
royaume majorquin dans les traités et leurs négociations. La deuxième partie consiste en une 
analyse transversale des mesures prises par le roi. La composition des ambassades et le rôle des 
conseillers spéciaux y sont étudiés, ainsi que les initiatives militaires et les notes de protestation 
émises par la suite. En conclusion, on peut dire que la marge de manœuvre du souverain était li-
mitée. Il a tout mis en œuvre pour peser sur les négociations, mais son royaume est toujours da-
vantage devenu une monnaie d’échange. En définitive, le conflit s’est conclu par le traité d’Ar-
gelès et le rétablissement de la suzeraineté de la couronne d’Aragon. 

The kingdom of Mallorca was created following the death of James I of Aragon in 1276 as an 
independent realm for his second son James. It comprised the Balearic Islands, the counties of 
Roussillon and Cerdagne as well as the dominion of Montpellier. By 1279 it had effectively be-
come a fiefdom of the Crown of Aragon. In the hope of regaining independence, James II of 
Mallorca allied himself with France against the Crown of Aragon in 1283. As a consequence, he 
became involved in a series of wars that were prompted by the Sicilian Vespers in 1282 and 
shaped events in the western Mediterranean region until the treaty of Caltabellotta in 1302. The 
paper, written from a Mallorcan perspective and from the point of view of diplomatic history, 
examines the agency of the king of Mallorca and the extent to which he was free to influence the 
events to his own advantage. The first part analyses Mallorca’s role in the treaties and treaty ne-
gotiations, whilst the second part takes a transversal look at the concrete measures taken by the 
king. The article deals with the composition of the delegations and the roles played by individ-
ual, specifically qualified advisers and with the military initiative and the protest notes issued in 
the aftermath. The result shows that the king’s agency was rather limited. He did everything in 
his power to influence the negotiations, whilst increasingly becoming one of the bargaining 
chips. The end result was the treaty of Argelès and the reinstitution of his feudal allegiance to 
the Crown of Aragon. 

Fabien Roucole, Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésias-
tique. Les clercs de cour et le service armé au XIVe siècle, S. 59–76.

In seiner »Chronik« berichtet Jean Froissart von einem schottischen Priester, der kirchliche 
Pfründen als Belohnung für seinen Heldenmut in der Schlacht von Otterburn 1388 erhalten 
habe. Diese pittoreske Erzählung spiegelt eine Realität des 14. Jahrhunderts wider. Zahlreiche 
Geistliche, die in der Regel Ämter am Hofe bekleiden, tragen Waffen im Dienst der Könige von 
Frankreich und England, der Kaiser und anderer deutscher Fürsten, selbst im Dienst des Paps-
tes, ohne dass dies sie daran hindert, in der kirchlichen Hierarchie aufzusteigen. Dafür gibt es 
zwei Erklärungen: Zum einen erlaubt das kanonische Recht den Geistlichen, insbesondere den 



Resümees/Résumés/Abstracts 509

Bischöfen, sich in gewissem Umfang an der Verteidigung des Königreichs oder ihrer Kirche zu 
beteiligen; und das moralische Empfinden scheint noch mehr zu tolerieren. Zum anderen zei-
gen sich die Fürsten gegenüber den Mitgliedern des Klerus erkenntlich, die ihnen äußerste 
Treue bekunden bis hin zu der Bereitschaft, ihr Leben im Dienst für sie aufs Spiel zu setzen. 
Die Fürsten haben starkes Interesse daran, diese Geistlichen auf einflussreiche Positionen zu 
befördern. Dies tun sie, indem sie sie dem Papst empfehlen, der ihrem Wunsch in der Regel in 
diplomatischer Art und Weise nachkommt, indem er Dispense und Provisionen verteilt. Die-
ses Phänomen lässt sich deutlich im England Eduards III. (1327–1377) erkennen, wo viele 
Geistliche, die an den königlichen Kriegszügen in Frankreich und Schottland teilgenommen 
haben, auf diese Weise mit Bischofssitzen ausgestattet werden. Trotz mancher Unterschiede 
entspricht die Situation in Frankreich derjenigen im Reich unter Einschluss einer Reihe kirch-
licher Fürstentümer.

Dans ses »Chroniques«, Jean Froissart évoque l’histoire d’un prêtre écossais qui aurait obtenu 
des bénéfices ecclésiastiques en récompense de la vaillance dont il avait fait preuve lors de la ba-
taille d’Otterburn en 1388. Ce récit pittoresque correspond à une réalité bien présente au XIVe 
siècle. De nombreux clercs, qui généralement occupent des offices de cour, portent les armes au 
service des rois de France et d’Angleterre, des empereurs et autres princes allemands, ou même 
du pape, sans que cela ne les empêche de gravir les échelons de la hiérarchie ecclésiastique. Il y 
a deux explications à cela: premièrement, le droit canon permet dans une certaine mesure aux 
clercs, et en particulier aux évêques, de participer à la défense du royaume, ou de leur église; et 
la morale semble tolérer plus encore. Deuxièmement, les princes se montrent reconnaissants 
envers les membres du clergé qui leur témoignent une fidélité extrême, au point de risquer leur 
vie à leur service. Ils ont tout intérêt à les promouvoir à des positions influentes, ce qu’ils font 
en les recommandant auprès du pape, qui par diplomatie leur donne généralement satisfaction 
en distribuant dispenses et provisions. Ce phénomène est nettement observable dans l’Angle-
terre d’Édouard III (1327–1377), où de nombreux clercs ayant participé aux chevauchées 
royales en France et en Écosse sont pourvus de sièges épiscopaux de cette manière. Malgré 
quelques nuances, la situation est la même en France et dans l’Empire, y compris dans certaines 
principautés ecclésiastiques.

In his »Chronicles« Jean Froissart mentions a Scottish priest being granted ecclesiastical bene-
fices for his valour and courage during the Battle of Otterburn in 1388. This colourful tale re-
flects a 14th century reality. Numerous clerics, usually in court service, bore weapons for the 
kings of France and England, for emperors and other German princes and even for the pope, 
without being precluded from climbing the Church’s hierarchical ladder. This can be ex-
plained in two ways: on the one hand, clerics, and bishops in particular, were permitted by 
canon law to be involved to some degree in defending the realm or their church; from a moral 
or ethical standpoint, even more appears to have been tolerated. On the other hand, rulers 
seem to have shown their gratitude to members of the clergy who promised fierce loyalty and 
went as far as putting their lives on the line. It was in the princes’ interest to promote these 
clerics to influential posts. This was usually achieved by recommendations to the pope, who 
generally granted such requests by the diplomatic means of granting dispensations and canon-
ical provisions. The phenomenon can clearly be observed in England during the reign of King 
Edward III (1327–1377), where many clerics who had participated in royal military cam-
paigns in France and Scotland were made bishops in exchange for their service. Despite vari-
ous differences, the situation in France corresponded to that in the Empire including a series 
of ecclesiastical principalities.



Resümees/Résumés/Abstracts510

Philippe Büttgen, L’essence de la Réforme. Réflexions après une commémoration, 
S. 77–94.

Der Beitrag diskutiert, wie sich das Wesen der Reformation mit den Mitteln der Geschichtswis-
senschaft definieren lässt, und dies in gewissem Gegensatz zu jüngsten Ansätzen zu einer Glo-
balgeschichte der Reformation. Diese haben bis jetzt die unfruchtbaren Aporien von Tradition 
und Modernität schlichtweg weitergeführt. Mit diesem Befund stellt sich die Frage nach einem 
Neuverständnis gerade der Anfänge der Reformation, wie es das Gedenkjahr 2017 eigentlich 
mit sich hätte bringen sollen. Um 1517 zu verstehen, macht der Beitrag zwei Vorschläge: näm-
lich die Frage des religiösen Heils zu enttheologisieren und die Frage der Radikalität theore-
tisch neu zu fassen, und dies in Bezugnahme auf eine Welt, die wir heute verloren haben: jene 
der universalen Kirche, welche den Rahmen einer Neudefinition von Globalität geben kann.

Il s’agit dans cette discussion de partir des tentatives faites récemment en vue d’une histoire glo-
bale de la Réforme pour définir a contrario une essence de la Réforme à partir des seuls instru-
ments de l’histoire. L’histoire globale de la Réforme n’a sans doute fait jusqu’ici que reconduire 
les anciennes apories de la tradition et de la modernité. Devant ce constat, on s’interroge sur les 
perspectives que peut ouvrir, pour l’historiographie de la Réforme, un sens renouvelé des com-
mencements, celui-là même que la commémoration de 2017 aurait dû susciter. Pour com-
prendre 1517, deux propositions sont faites à l’historien: déthéologiser le salut religieux, rethéo-
riser la radicalité, à l’intérieur d’un monde certes, et donc dans une globalité à redéfinir, mais 
dans un monde que nous avons perdu – celui de l’Église universelle.

In contrast to recent attempts at tracing the global history of the Reformation, this paper dis-
cusses how the essence of the Reformation can be captured using the methodology of historical 
science. To date, these attempts have simply continued the rather fruitless aporias of tradition 
and modernity. This raises the question of a new understanding of the beginnings of the Refor-
mation in particular, which should have been achieved in the context of the 2017 commemora-
tions. The paper proposes two ways of attempting to gain an understanding of 1517. One is to 
de-theologise the subject matter of religious salvation, the other is to establish a new theoretical 
framework for the question of radicality, particularly with reference to a world that has now 
been lost: the world of the universal Church which can provide a context and setting for a new 
definition of the concept of globalism.

Martin Wrede, Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique. 
Représenter le roi de France après Louis XIV, S. 95–114.

Im Frankreich des 18. Jahrhunderts stand die Repräsentation des Monarchen vor Problemen, 
die nicht zuletzt mit dem Postulat der »Größe« zusammenhingen. Ludwig XIV. starb 1715 
weitgehend unbetrauert, dennoch überschattete er seine Nachfolger und sein Erbe fixierte die 
Monarchie im kurialen Modell von Versailles. Ludwig XV. fand nie eine geeignete, kohärente 
Strategie, um seine eigene »Marke« zu etablieren; und die auf dem Konzept der Wohltätigkeit 
basierende Strategie Ludwigs XVI. verfehlte ihr Ziel. Zwar war sie durchdacht, aber ins Werk 
gesetzt im Rahmen und mit dem Zeremoniell der höfischen Monarchie von Versailles fehlte 
auch ihr die Kohärenz. Sie verhinderte nicht die Frage, nach des Königs »Größe«, also letztlich 



Resümees/Résumés/Abstracts 511

seiner Eignung. Zwar wurde diese »Größe« im 18. Jahrhundert nicht mehr ausschließlich mili-
tärisch definiert, ebenso aber wurde sie konkretisiert, individualisiert und in einen Diskurs 
über den Dienst an Vaterland und Nation eingebettet. Dieser besaß jedoch weiterhin eine mi-
litärische Konnotation. Weder Ludwig XV. noch Ludwig XVI. fanden hierzu einen dauerhaf-
ten, glaubwürdigen Zugang. Ihre jeweilige monarchische Performanz verfehlte Erwartungen 
und Erfordernisse der Zeit. Zugleich muss man erkennen, dass die Inkonsistenz der monarchi-
schen Repräsentation nicht nur das Ergebnis inkohärenter Strategien war, sondern auch höchst 
widersprüchlicher Erwartungen: Je nach Situation und Konjunktur verlangten die Zeitgenos-
sen einen friedfertigen und heroischen, einen frommen und aufgeklärten König, einen König, 
der sich als Vater des Volkes zeigte und als Herr der Welt. Diese Synthese aber war wohl nach 
1715 kaum jemals möglich. 

Dans la France du XVIIIe siècle, l’incarnation de la fonction monarchique s’est heurtée à des 
difficultés liées, pour l’essentiel, au postulat de la »grandeur«. Si Louis XIV est mort en 1715, en 
ne suscitant presque aucun regret, il a éclipsé ses successeurs et son héritage a figé la monarchie 
dans le modèle en vigueur à la cour de Versailles. Louis XV n’a jamais trouvé de stratégie appro-
priée et cohérente pour imposer sa propre »marque«, et celle de Louis XVI, fondée sur l’idée de 
bienfaisance, a raté son objectif. Elle était certes bien pensée, mais elle fut mise en œuvre à Ver-
sailles, dans le cadre et selon le cérémonial de la monarchie de cour, et a, de ce fait, manqué elle 
aussi de cohérence. Enfin, elle n’a pas empêché que se pose la question de la »grandeur« du roi, 
et donc, en définitive, de ses capacités. Si au XVIIIe siècle cette »grandeur« n’est plus définie ex-
clusivement en termes militaires, mais elle est établie, distinguée et inscrite dans un discours sur 
le service de la patrie et de la nation qui a encore une nette connotation militaire. Ni Louis XV, 
ni Louis XVI n’ont, en la matière, trouvé d’approche pérenne et crédible. Leur performance de 
monarque n’a pas su répondre aux attentes et aux exigences de leur époque. Dans le même 
temps, il faut reconnaître que l’incohérence de la représentation du monarque n’était pas seule-
ment le résultat de stratégies incohérentes mais aussi d’attentes très contradictoires: En fonc-
tion des situations et des conjonctures du moment, les contemporains souhaitaient un roi à la 
fois pacifique et héroïque, pieux et éclairé, un souverain qui fût en même temps le père du 
peuple et le maître du monde, une synthèse qui n’était plus guère possible après 1715.

The representation of the monarch in 18th century France encountered problems that were 
mainly related to the postulate of »greatness«. Louis XIV died largely unlamented in 1715, yet 
his reign overshadowed that of his successors and his legacy ensured that the monarchy re-
mained trapped in the curial model of Versailles. Louis XV never developed a suitably coherent 
strategy to establish his own »brand«; and Louis XVI’s strategy, based on the concept of char-
ity, failed to achieve its goals. Though well thought out, his strategy also lacked coherence, par-
ticularly since it was put into practice as part of the framework and ceremonial context of the 
courtly monarchy at Versailles. This did not prevent the king’s »greatness«, and ultimately his 
suitability, to be called into question. Whilst the concept of »greatness« in the 18th century was 
no longer defined exclusively in military terms, it was nevertheless substantiated, personalised 
and embedded in a discourse of service to the motherland and nation, which did, effectively, 
continue to bear a military connotation. Neither Louis XV nor Louis XVI found a lasting, 
credible approach to it and their monarchical performance failed to meet the expectations and 
requirements of the time. At the same time, it must be acknowledged that the inconsistency of 
their monarchical representation was not only the result of incoherent strategies but also of 
highly contradictory expectations: depending on the situation and economic circumstances, 
their subjects demanded a peace-loving, heroic, pious or enlightened king, a king who present-
ed himself as a father to the people and master of the world. After 1715, however, this synthesis 
was almost impossible to achieve.



Resümees/Résumés/Abstracts512

Guido Braun, Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution. Eine Stu-
die zur Grundlegung der Architektur revolutionärer Macht, S. 115–132.

Der Wohlfahrtsausschuss wurde durch den Nationalkonvent am 6. April 1793 als Exekutiv
organ eingerichtet. Er lässt sich als Institution revolutionärer Macht beschreiben, die ange-
sichts einer zugespitzten inneren wie äußeren Bedrohungslage mit außerordentlichen, umfas-
senden, auch legislativen, judikativen und administrativen Kompetenzen ausgestattet wurde, 
um flexibel und rasch reagieren zu können. Am 26. Oktober 1795 wurde der Ausschuss wieder 
aufgelöst. Er ist eng mit der radikalsten Phase der Revolution und der »Schreckensherrschaft« 
(Terreur) verbunden. Daher prägte er die Geschichte der Französischen Revolution ebenso wie 
ihr Bild in der Erinnerungskultur und ihre Bewertung in der Historiographie nachhaltig. Un-
abhängig von der umstrittenen Bewertung schufen diese Institution und ihre theoretische Fun-
dierung zweifellos eine elaborierte Architektur revolutionärer Machtverdichtung, -ausübung 
und -legitimation. Dabei verband der Wohlfahrtsausschuss Elemente der Förderung politi-
scher und sozioökonomischer Umwälzung (Abschaffung der Sklaverei, Grundlagen einer mo-
dernen Sozialversicherung) mit einer stabilisierenden Funktion durch die Ausbildung differen-
zierter Herrschafts- und Verwaltungsstrukturen. Gerade der letztere Aspekt wurde in der 
Forschung aufgrund der Fokussierung auf Akteure wie Maximilien Robespierre oder isoliert 
betrachtete Erscheinungen wie die Terreur zu wenig beachtet. Er konstituiert jedoch einen der 
Grundzüge revolutionärer Machtausübung.

Le Comité de salut public a été institué comme organe exécutif par la Convention nationale, le 
6 avril 1793. Il peut être décrit comme l’institution détentrice du pouvoir révolutionnaire qui, 
face à une grave menace interne et externe, a été dotée de compétences élargies exceptionnelles, 
à la fois législatives, judiciaires et administratives, afin de pouvoir réagir avec souplesse et rapi-
dité. Le 26 octobre 1795, le Comité de salut public a finalement été dissout. Il reste donc étroi-
tement lié à la phase la plus radicale de la Révolution et à la Terreur. Il a marqué durablement la 
Révolution française, son image dans la culture mémorielle ainsi que son évaluation historique. 
Indépendamment de leur appréciation controversée, cette institution et ses fondements théo-
riques ont sans aucun doute constitué une architecture des plus élaborées pour le renforcement, 
l’exercice et la légitimation du pouvoir révolutionnaire. Ce faisant, le Comité de salut public a 
réuni les éléments nécessaires à la mise en œuvre de bouleversements politiques et socio-écono-
miques (abolition de l’esclavage, fondements d’un système d’assurance sociale moderne) et 
rempli une fonction stabilisatrice par le développement d’organes de pouvoir et d’adminis-
tration dédiés. C’est en particulier ce dernier aspect qui a trop peu retenu l’attention des 
chercheurs, en raison de l’accent mis sur des acteurs comme Maximilien Robespierre ou des 
événements étudiés de façon exclusive comme la Terreur. Il constitue pourtant l’une des carac-
téristiques fondamentales de l’exercice du pouvoir révolutionnaire.

The Committee of Public Safety was created by the National Convention as an executive body 
on 6 April 1793. It can be described as an institution of revolutionary power, which, in view of 
the acute threat from within and without, was equipped with comprehensive legislative, judica-
tive and administrative authority so that it could react quickly and flexibly to any such threat. 
The committee was dissolved again on 26 October 1795. It was closely linked to the most rad-
ical phase of the revolution and the »Reign of Terror« (Terreur). As a consequence, it had a last-
ing effect on the history of the French Revolution, its image in commemorative culture and its 
historiographical evaluation. Regardless of its controversial assessment, the institution and its 
theoretical foundations undoubtedly created an elaborate architecture of consolidation, ad-
ministration and legitimisation of revolutionary power. The committee combined elements of 



Resümees/Résumés/Abstracts 513

political and socio-economic change (e. g. the abolition of slavery, the foundations of a modern-
day social security system) with a stabilising component represented by differentiated struc-
tures of power and administration. The latter aspect, in particular, has not been paid sufficient 
attention to date, even though it does, in fact, constitute one of the main features of exercising 
revolutionary power, because researchers have tended to focus too much on some of the main 
players such as Maximilien Robespierre and have taken a very isolated view of the Terreur.

Martin H. Herrnstadt, Administrating the Empire of the Self. Joseph-Marie de 
Gérando (1772–1842) and the Post-Revolutionary Science of Man in France around 
1800, S. 133–159.

Dieser Beitrag schlägt eine alternative Perspektive auf die Geschichte der science de l’homme  
um 1800 vor. Er stellt das Standardnarrativ des Niedergangs und des Verschwindens der Men-
schenwissenschaft nach dem coup d’État des 18. Brumaire (9. November 1799) infrage. Stattdes-
sen wird die Migration von Wissen und Praktiken aus dem Bereich der Menschenwissenschaft 
in das System von Verwaltung und Regierung während der napoleonischen Verwaltungsre-
formen und darüber hinaus betrachtet. Exemplarisch dafür ist der Fall von Joseph-Marie de 
Gérando (1772–1842), der nach dem Ende der Ersten Republik als Philosoph und hoher Ver-
waltungsfunktionär Karriere machte. Der Aufsatz betont spezifische Aspekte der Epistemolo-
gie, die de Gérando und andere Akteure leiteten und die in der Forschung nicht ausreichend 
herausgearbeitet wurden. Der erste Teil des Aufsatzes befasst sich mit der Rekonstruktion von 
de Gérandos postrevolutionärem Konzept des »Reichs des Selbst« (empire de soi-même) und 
eines epistemologischen Programms, das man als interaktive Menschenwissenschaft bezeich-
nen kann. Der zweite Teil konzentriert sich auf de Gérandos Verwaltungspraxis und argumen-
tiert, dass diese interaktive Menschenwissenschaft in die Verwaltungspraxis überging und als 
Teil einer Regierungsstrategie umgesetzt wurde, um die moralischen und wirtschaftlichen 
Kräfte des Einzelnen durch Schaffung administrativer Freiräume (latitudes administratives) zu 
aktivieren und zu fördern. Der Beitrag schlägt daher sowohl ein ganzheitliches Bild von 
de Gérandos Verwaltungsphilosophie als auch eine Erfolgsgeschichte der science de l’homme 
um 1800 vor. Weit davon entfernt, ein gescheitertes republikanisches Projekt zu sein, war sie 
vielmehr ein zentrales Element der napoleonischen Verwaltungsreformen, bei denen de Géran-
do eine Schlüsselrolle spielte.

Cette contribution propose d’adopter une perspective différente sur l’histoire de la science de 
l’homme en France autour de 1800. Il s’agit de revenir sur le récit habituel du déclin et de la dis-
parition de cette science après le coup d’État du 18 Brumaire (9 novembre 1799). Cette ap-
proche propose d’envisager plutôt une migration des connaissances et des pratiques relevant de 
la science de l’homme au profit de l’administration et du gouvernement, pendant la période des 
réformes napoléoniennes et au-delà. Un exemple éloquent de cette évolution est le parcours de 
Joseph-Marie de Gérando (1772–1842) qui a fait carrière comme philosophe et haut fonction-
naire après la fin de la Première République. L’article met l’accent sur certains aspects propres 
au contexte épistémologique ayant guidé de Gérando comme d’autres acteurs, qui ont jusqu’à 
présent été insuffisamment étudiés. La première partie vise à restituer le concept postrévolu-
tionnaire d’»empire de soi-même«, formulé par de Gérando, et son programme épistémolo-
gique, qu’on peut définir comme une approche interactive de la science de l’homme. La deu-
xième partie porte sur la pratique administrative de de Gérando. L’article soutient l’idée que la 



Resümees/Résumés/Abstracts514

science de l’homme interactive a migré vers les pratiques administratives et a été mise en œuvre 
dans le cadre d’une stratégie de gouvernement visant à activer et à promouvoir les forces mo-
rales et économiques de l’individu en lui ménageant des »latitudes administratives«. Il s’agit 
donc de proposer, à la fois, une image globale de la philosophie administrative de de Gérando et 
une histoire des succès remportés par la science de l’homme autour de 1800. Loin d’être un pro-
jet républicain raté, cette évolution constitue plutôt un élément central des réformes adminis-
tratives napoléoniennes, dans lesquelles de Gérando joua un rôle déterminant.

This paper proposes an alternative perspective on the history of the science de l’homme around 
1800. It questions the standard narrative of a decline and disappearance of the science of man 
after the coup d’État du 18 Brumaire (November 9, 1799). Instead it proposes that one should 
examine how the knowledge and practices gained from the science of man migrated into the 
system of administration and governance during the Napoleonic administrative reforms and 
beyond. An example of this is the case of Joseph-Marie de Gérando (1772–1842), who forged a 
career as a philosopher and high-ranking official following the end of the First Republic. The 
paper emphasises certain specific aspects of epistemology which de Gérando and other actors 
were guided by and which have not, so far, been sufficiently explored. The first part of the pa-
per deals with the reconstruction of de Gérando’s post-revolutionary concept of an »Empire of 
the Self« (empire de soi-même) and an epistemological programme that I would term an inter-
active science of man. The second part focuses on de Gérando’s administrative practice. I would 
argue that this interactive science of man migrated into the administrative practice and became 
part of a strategy of governance that aimed to activate and promote the moral and economic 
powers of the individual by creating so-called administrative latitudes (latitudes administra-
tives). The paper therefore presents both an integrated image of de Gérando’s administrative 
philosophy and a success story for the science of man around 1800. Far from being a failed re-
publican project, it was, rather, a central element of the Napoleonic administrative reforms, in 
which de Gérando played a key role. 

Konrad Hauber, Komplott und Kommunikation. Zur Sicherheitspolitik der op-
tischen Telegrafie, Lyon 1815–1837, S. 161–180.

Die sicherheitspolitische Relevanz von Kommunikationsmedien wirkt zunächst selbstver-
ständlich. Blickt man auf den optischen Telegrafen, der in Frankreich zwischen 1794 und 1854 
in Gebrauch war, so zeigt sich jedoch, dass dieses frühe technische Kommunikationsmedium 
zwar von Beginn an sicherheitspolitisch genutzt wurde, aber erst in den 1830er-Jahren explizit 
zum Gegenstand von Sicherheitspolitik gemacht wurde. Der Artikel fragt darum, wie Kom-
munikationstechnologie in Restauration und Julimonarchie zu einem sicherheitspolitischen 
Problemfeld eigenen Rechts avancierte. In einer Fallstudie, die die Nutzung des Staatstelegra-
fen in Lyon zwischen 1815 und 1837 vor allem während Krisen der inneren Sicherheit in den 
Blick nimmt, wird herausgearbeitet, wie eine häufig verschwörungstheoretisch geprägte Furcht 
vor unkontrollierter Kommunikation zur diskursiven Verknüpfung von Medien und Sicher-
heit beitrug. Diese Verknüpfung wurde in der Mitte der 1830er-Jahre politisch handlungslei-
tend. Durch den Fokus auf Sicherheitspraxis und Telegrafie in der Hauptstadt eines Departe-
ments leistet der Artikel zugleich einen Beitrag zur Mediengeschichte der Verwaltung. Anhand 
der Synchronisationsprobleme zwischen dem Telegrafen und seiner medialen Umwelt wird 
auch der Wandel der Raum- und Zeitverhältnisse im frühen 19. Jahrhundert diskutiert.



Resümees/Résumés/Abstracts 515

L’importance des moyens de communication en matière de politique de sécurité apparaît 
comme une évidence. Cependant, l’étude du télégraphe optique, utilisé en France de 1794 à 
1854, montre que cette technique moderne de communication précoce a certes été mise en 
œuvre d’emblée à des fins sécuritaires, mais n’est pas devenu un objet explicite de la politique 
de sécurité avant les années 1830. L’article explore la manière dont, pendant la Restauration et 
la monarchie de Juillet, les technologies de communication sont devenues un enjeu de politique 
sécuritaire à part entière. Nous avons entrepris une étude de cas sur l’utilisation du télégraphe 
d’État à Lyon, de 1815 à 1837, en particulier quand une crise menaçait la sécurité intérieure. 
Celle-ci nous montre comment la peur d’une communication incontrôlée, souvent nourrie par 
la théorie du complot, a contribué à l’établissement, dans le discours, d’un lien entre médias et 
sécurité. Au milieu des années 1830, ce lien est devenu la ligne directrice de l’action politique. 
En se concentrant sur les pratiques de sécurité et la télégraphie dans la capitale d’un départe-
ment, l’article apporte aussi une contribution à l’histoire médiatique de l’administration. S’ap-
puyant sur les problèmes de synchronisation entre le télégraphe et son environnement média-
tique, l’article aborde également l’évolution des relations spatiales et temporelles au début du 
XIXe siècle.

The relevance of communication media from the point of view of security policy, at first glance, 
appears to be self-evident. However, a closer inspection of optical telegraphy, in use in France 
between 1794 and 1854, makes it clear that this early form of communication technology was 
employed in security policy contexts although it was not explicitly made the object of security 
policy until the 1830s. The paper therefore asks how communication technology became a se-
curity policy issue in its own right during the Bourbon Restoration and the July Monarchy. By 
way of a case study, the use of state telegraphy in Lyon, particularly during the different inter-
nal security crises that occurred between 1815 and 1837, is explored to ascertain how an often 
conspiracy-theory-based fear of uncontrolled communication contributed to the media and 
national security being linked with each other. Political action began to be guided by this link-
age from the mid-1830s onwards. By focussing on the security practices and telegraphy in the 
capital city of a French department the paper also makes a contribution to the administration’s 
media history. On the basis of synchronisation problems between the telegraph and its media 
environment, the paper also discusses the changes in the conditions of space and time in the 
early 19th century. 

Christian Jacobs, Mehr als eine Projektion. Maoismus in Frankreich in den 1960er- 
und 1970er-Jahren, S. 181–204.

Das Verhältnis zwischen der westeuropäischen Linken und dem globalen Süden in den 
années 68 ist in der letzten Dekade vermehrt unter globalgeschichtlichen Perspektiven disku-
tiert worden. Neue Arbeiten weisen auf enge Kommunikationsbeziehungen und ähnliche 
Weltbilder hin und relativieren so ältere Deutungen, nach denen westeuropäische Linke sich 
die sogenannte Dritte Welt losgelöst von der Realität als reine Projektionsfläche für eigene Ideen 
angeeignet hätten. An diese Arbeiten anknüpfend fragt der Artikel nach den Gründen der 
Faszination vieler französischer Linker für Mao Zedong. Zu diesem Zweck werden die Publi-
kationen von vier maoistischen Gruppen untersucht, anhand derer sich die unterschiedlichen 
Aneignungen maoistischen Denkens rekonstruieren lassen. Für alle Gruppen werden sowohl 
die Bedeutung der aktiven Bemühungen der Volksrepublik China um politischen Einfluss als 



Resümees/Résumés/Abstracts516

auch die ideologischen Gemeinsamkeiten deutlich. Drei historische Kontexte, die den Aneig-
nungsprozess in Frankreich besonders befeuerten, werden herausgearbeitet: die Abwendung 
vom Sowjetkommunismus, die Dekolonisation und die Konjunktur der Gewaltrhetorik. Der 
Artikel analysiert, wie Argumente, Narrative und Sprachbilder aus China vor dem Hinter-
grund dieser Kontexte von der französischen Linken angewandt wurden. Die Fallstudie offen-
bart die selektive und strategische Bezugnahme auf Mao und wirft so neues Licht auf grundle-
gende Veränderungen der französischen Linken.

Au cours de la dernière décennie, la relation entre la gauche d’Europe occidentale et les pays du 
Sud global pendant les années 68 a été de plus en plus évaluée dans une perspective d’histoire 
globale. De nouvelles études pointent l’étroitesse des liens de communication et les similarités 
entre visions du monde, et relativisent ainsi les interprétations plus anciennes selon lesquelles la 
gauche européenne se serait approprié le »tiers-monde«, sur un mode détaché de la réalité, 
comme simple espace de projection de ses propres idées. Dans la continuité de ces études, 
nous avons exploré les motifs de la fascination exercée par Mao Zedong sur une partie de la 
gauche française. À cette fin, nous avons examiné les publications de quatre groupes maoïstes, 
qui permettent de reconstituer les divers modes d’appropriation de la pensée de Mao. À chaque 
fois, l’étude a révélé l’importance des efforts déployés par la République populaire de Chine 
pour gagner en influence politique, toute comme l’importance des proximités idéologiques. 
Trois contextes historiques ayant particulièrement favorisé ce processus d’appropriation en 
France ont pu être mis en évidence: le rejet du communisme soviétique, la décolonisation et 
l’essor d’une rhétorique de la violence. L’article montre comment les arguments, les récits et les 
éléments de langage venus de Chine ont été utilisés par la gauche française dans ces différents 
contextes. Notre étude de cas met en avant la référence sélective et vue comme stratégique à 
Mao, jetant ainsi un nouvel éclairage sur les changements fondamentaux alors à l’œuvre au sein 
de la gauche française.

Over the past decade, the relationship between the political Left in Western Europe and the 
Global South in the late 1960s has been increasingly discussed from the perspective of global 
history. Recent research has pointed to close communication and similar world views, thereby 
modifying earlier readings that accused the Western European Left of having misappropriated 
the Third World purely as an object on which to project their own ideas in a manner that was 
completely detached from reality. Inspired by these works, this paper explores the reasons be-
hind the fascination held by many French left-wingers for Mao Zedong. It examines the publi-
cations of four Maoist groups to reconstruct the various ways in which they embraced Maoist 
beliefs. Ideological commonalities and the importance of active efforts on the part of the Peo-
ple’s Republic of China to gain political influence are evident in all cases. The paper examines 
three historical contexts that particularly strongly fuelled the process of appropriation in 
France: the move away from Soviet communism, the process of decolonisation and the grow-
ing rhetoric of violence. It analyses how arguments, narratives and the verbal imagery from 
China were used by French leftists against the background of these contexts. The case study re-
veals a selective and strategic use of Maoist thinking, thus shedding new light on fundamental 
changes that took place within left-wing political circles in France. 



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 
Livres reçus pour recension en 2019

Die Rezensionen werden online veröffentlicht. 
Les comptes rendus seront publiés en ligne. 

www.francia-online.net 
www.recensio.net

Mittelalter/Moyen Âge

– Marcello Angheben, Pierre Martin, Éric Sparhubert (Hg.), Regards croisés sur le monu-
ment médiéval. Mélanges offerts à Claude Andrault-Schmitt, Turnhout (Brepols) 2018, 
522 S., 120 s/w, 60 farb. Abb. (Culture et société médiévales, 33), ISBN 978-2-503-55574-4, 
EUR 100,00.
– Gabriella Aragione, Beat Föllmi (Hg.), Femmes de savoir et savoir des femmes. Littérature 
et musique religieuses entre l’Antiquité tardive et le Moyen Âge, Turnhout (Brepols) 2018, 
199 S., 9 s/w, 15 farb. Abb. (Cahiers de Biblia Patristica, 20), ISBN 978-2-503-58167-5, EUR 45,00.
– Drei Augustinus-Biographien des XII. Jahrhunderts. Ivo von Chartres – Rupert von Deutz – 
Philipp von Harvengt. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Heinz Erich Stiene, 
Stuttgart (Hiersemann) 2019, XII–179  S. (Bibliothek der Mittellateinischen Literatur,  16), 
ISBN 978-3-7772-1905-9, EUR 164,00.
– Jaume Aurell, Martin Aurell, Montserrat Herrero (Hg.), Le Sacré et la parole. Le ser-
ment au Moyen Âge, Paris (Classiques Garnier) 2018, 327 S., 12 Abb. (Civilisation médié-
vale, 34), ISBN 978-2-406-08034-3, EUR 32,00.
– David L. d’Avray, Papal Jurisprudence c. 400. Sources of the Canon Law Tradition, Cam-
bridge (Cambridge University Press) 2019, X–302 S., ISBN 978-1-108-47293-7, GBP 75,00.
–  Craig Baker, Mattia Cavagna, Grégory Clesse  (Hg.), Entre le cœur et le diaphragme. 
(D)écrire les émotions dans la littérature narrative et scientifique du Moyen Âge, Turnhout 
(Brepols) 2019, XIV–214 S. (Textes, études, congrès, 30), ISBN 978-2-39037-001-7, EUR 35,00.
– Ross Balzaretti, The Lands of Saint Ambrose. Monks and Society in Early Medieval Milan, 
Turnhout (Brepols) 2018, XVIII–640 S., 17 s/w Abb. (Studies in the Early Medieval Ages, 44), 
ISBN 978-2-503-50977-8, EUR 125,00.
–  Dominique Barthélemy, Isabelle Guyot-Bachy, Frédérique Lachaud, Jean-Marie 
Moeglin (Hg.), Communitas regni. La »communauté de royaume« de la fin du Xe siècle au 
début du XIVe  siècle (Angleterre, Écosse, France, Empire, Scandinavie), Paris (Sorbonne 
Université Presses) 2020, 352 S., 5 Abb., ISBN 979-10-231-0631-8, EUR 34,00.
– Anne Baud, Christian Sapin (Hg.), Cluny. Les origines du monastère et de ses églises. Avec la 
collaboration de Walter Berry, Anne Flammin, Fabrice Henrion, Paris (Éditions du CTHS) 
2019, 224  S., zahlr.  Abb. (Archéologie et Histoire de l’art,  35), ISBN 978-2-7355-0906-5, 
EUR 55,00.
– Ingrid Baumgärtner, Nirit Ben-Aryeh Debby, Katrin Kogman-Appel (Hg.), Maps and 
Travel in the Middle Ages and the Early Modern Period. Knowledge, Imagination, and Visual 
Culture, Berlin, Boston (De Gruyter Oldenbourg) 2019, X–412 S., zahlr. farb. Abb. (Das 
Mittelalter. Perspektiven mediävistischer Forschung. Beihefte, 9), ISBN 978-3-11-058733-3, 
EUR 119,95.



Livres reçus pour recension en 2019518

– Alexandra Beauchamp, Antoni Furió, Germán Gamero Igea, Mariá Narbona Cárceles 
(Hg.), Acoger, abastecer y financiar la corte. Las relaciones entre las cortes ibéricas y las socie-
dades urbanas a finales de la edad media, Valencia (PUV) 2019, 375 S., zahlr. Abb. u. Tab., 
ISBN 978-84-9134-483-4, EUR 20,00.
– Véronique Beaulande-Barraud (Hg.), Les péchés les plus grands. Hiérarchie de l’Église 
et for de la pénitence (France, Angleterre, XIIIe–XVe siècle), Rennes (Presses universitaires 
de Rennes) 2019, 344  S. (Histoire religieuse de la France,  47), ISBN 978-2-7535-7738-1, 
EUR 25,00.
– Cécile Becchia, Les Bourgeois et le prince. Dijonnais et Lillois auprès du pouvoir bourgui-
gnon (1419–1477), Paris (Classiques Garnier) 2019, 548  S. (Bibliothèque d’histoire médié-
vale, 22), ISBN 978-2-406-08084-8, EUR 57,00. 
– Paul Benoît, Arnaud Baudin, Joséphine Rouillard, Benoît Rouzeau (Hg.), L’industrie 
cistercienne (XIIe–XXIe siècle). Actes du colloque international. Troyes – abbaye de Clairvaux 
– abbaye de Fontenay, 1er–5 septembre 2015, Paris (Éditions d’art Somogy) 2019, 416 S., zahlr. 
farb. Abb., ISBN 978-2-7572-1135-9, EUR 30,00.
– Christian Berger, Stefan Häussler, Die Musik des Mittelalters, Darmstadt (Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft) 2019, 159 S., 85 Abb. (Musikwissen kompakt), ISBN 978-3-534-27096-5, 
EUR 20,00.
– Paul Bertrand, Documenting the Everyday in Medieval Europe. The Social Dimensions of 
a Writing Revolution, 1250–1350. Translated by Graham Robert Edwards, Turnhout (Bre-
pols) 2019, X–491 S., 81 s/w Abb., 39 Graf. (Utrecht Studies in Medieval Literacy, 42), ISBN 
978-2-503-57990-0, EUR 120,00.
– Valérie Bessey, Jean-Marie Cauchies, Werner Paravicini (ed.), Les ordonnances de l’hôtel 
des ducs de Bourgogne. Volume 3: Marie de Bourgogne, Maximilien d’Autriche et Philippe 
le Beau 1477–1506, Berlin, Bern, Bruxelles (Peter Lang Edition) 2019, 487 S. (Kieler Werk
stücke. Reihe  D: Beiträge zur europäischen Geschichte des späten Mittelalters,  18), ISBN 
978-3-631-77036-8, EUR 77,95.
– Andreas Bihrer, Fiona Fritz (Hg.), Heiligkeiten. Konstruktionen, Funktionen und Transfer 
von Heiligkeitskonzepten im europäischen Früh- und Hochmittelalter, Stuttgart (Franz Steiner 
Verlag) 2019, 241 S., 7 s/w Abb. (Beiträge zur Hagiographie, 21), ISBN 978-3-515-12134-7, 
EUR 48,00.
– J. F. Böhmer, Regesta Imperii. IV. Ältere Staufer, 2. Abt.: Die Regesten des Kaiserreiches 
unter Friedrich I. 1152 (1122)–1190, 5. Lfg.: Einleitung und Nachwort, Nachträge zu den Lie-
ferungen 1–4, Bibliographie, Abkürzungs- und Siglenverzeichnis, Namenregister, Konkor-
danztafeln. Neubearbeitet von Ferdinand Opll, Köln, Weimar, Wien (Böhlau) 2018, 724 S., 
ISBN 2978-3-205-23245-2, EUR 110,00.
– Barbara Bombi, Anglo-Papal Relations in the Early Fourteenth Century. A Study in Medie-
val Diplomacy, Oxford (Oxford University Press) 2019, XII–273 S. (Oxford Studies in Medie-
val European History), ISBN 978-0-19-8729-150, GBP 65,00.
–  Patrick Boucheron, La trace et l’aura. Vies posthumes d’Ambroise de Milan (IVe–
XVIe siècle), Paris (Éditions du Seuil) 2019, 533 S., 14 Taf., 25 s/w, 22 farb. Abb. (L’Univers 
historique), ISBN 978-2-02-131071-9, EUR 25,00.
– Jean-Patrice Boudet, Monica Brînzei, Fabrice Delivré (Hg.), Pierre d’Ailly. Un esprit uni-
versel à l’aube du XVe siècle, Paris (Académie des Inscriptions et Belles-Lettres) 2019, 420 S., 
32 farb. Abb. (Actes de colloque), ISBN 978-2-87754-380-4, EUR 38,00.
– François Bougard, Alexis Charansonnet, Marie-Céline Isaïa (Hg.), Lyon dans l’Europe 
carolingienne. Autour d’Agobard (816–840), Turnhout (Brepols) 2019, 382 S., 14 farb., 21 s/w 
Abb., 8 Tab. (Haut Moyen Âge, 36), ISBN 978-2-503-58235-1, EUR 80,00.
– François Bougard, Michel Zink (Hg.), 80 ans de l’Institut de recherche et d’histoire des 
textes. Actes du colloque organisé par l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres et l’Institut 



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 519

de recherche et d’histoire des textes (CNRS-IRHT) à l’Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, le 4 mai 2018, Paris (Académie des Inscriptions et Belles-Lettres) 2019, 15 S. (Actes de 
colloque), ISBN 978-2-87754-386-6, EUR 15,00. 
– Cristian Bratu, »Je, auteur de ce livre«: L’affirmation de soi chez les historiens, de l’Anti-
quité à la fin du Moyen Âge, Leiden (Brill Academic Publishers) 2019, XII–830 S. (Later Me-
dieval Europe, 20), ISBN 978-90-04-38039-4, EUR 167,00.
– Danielle Buschinger, Mathieu Olivier (Hg.), Chronique rimée de Livonie. Traduction de 
Danielle Buschinger et Mathieu Olivier. Introduction et notes de Mathieu Olivier, Paris 
(Honoré Champion) 2019, 470 S. (Traductions des classiques du Moyen Âge, 103), ISBN 
978-2-7453-4995-8, EUR 38,00. 
– Bram Caers, Lisa Demets, Tineke Van Gassen (Hg.), Urban History Writing in Northwest 
Europe (15th–16th centuries), Turnhout (Brepols) 2019, 231 S. (Studies in European Urban His-
tory [1100–1800], 47), ISBN 978-2-503-58376-1, EUR 59,00.
–  Gaëlle Calvet-Marcadé, Assassin des pauvres. L’Église et l’inaliénabilité des terres à 
l’époque carolingienne, Turnhout (Brepols) 2018, 358 S., 2 s/w Abb. (Haut Moyen Âge, 30), 
ISBN 978-2-503-57793-7, EUR 80,00.
– Antonella Campanini, Food Cultures in Medieval Europe. Translated by Leah M. Ashe, 
Frankfurt am Main (Peter Lang Edition) 2019, 198 S. (European Food Issues, 15), ISBN 
978-2-8076-1074-3, EUR 40,00.
– Megan Cassidy-Welch, War and Memory at the Time of the Fifth Crusade, Pennsylvania, 
PA (Pennsylvania State University Press) 2019, XII–202  S., ISBN 978-0-271-08352-0, 
USD 84,95.
– Philip J. Caudrey, Military Society and the Court of Chivalry in the Age of the Hundred 
Years War, Woodbridge (The Boydell Press) 2019, XII–227 S. (Warfare in History), ISBN 
978-1-78327-377-5, USD 99,00.
– Pierre Chambert-Protat, Jérémy Delmulle, Warren Pezé, Jermy C. Thompso (Hg.), La 
controverse carolingienne sur la prédestination. Histoire, textes, manuscrits. Actes du colloque 
international de Paris des 11 et 12 octobre 2013, Turnhout (Brepols) 2018, 322 S., 15 s/w Abb., 
27 Tab. (Haut Moyen Âge, 32), ISBN 978-2-503-57795-1, EUR 75,00.
– Tracy Chapman Hamilton, Pleasure and Politics at the Court of France. The Artistic Patronage 
of Queen Marie de Brabant (1260–1321), Turnhout (Brepols) 2019, 323 S., 165 farb. Abb., 1 Stamm
taf. (Studies in Medieval and Early Renaissance Art History,  64), ISBN 978-1-905375-68-4, 
EUR 110,00.
– Amaury Chauou (Hg.), Les Plantagenêts et leur cour. 1154–1216, Paris (Presses universi-
taires de France) 2019, 409 S., ISBN 978-2-13-074976-9, EUR 23,00.
– Michael Clanchy, Looking Back from the Invention of Printing. Mothers and the Teaching 
of Reading in the Middle Ages, Turnhout (Brepols) 2018, XII–211 S., 49 farb. Abb. (Utrecht 
Studies in Medieval Literacy, 40), ISBN 978-2-503-58083-8, EUR 70,00.
– Marc Conesa, Nicolas Poirier (Hg.), Fumiers! Ordures! Gestion et usage des déchets dans 
les campagnes de l’Occident médiéval et moderne. Actes des XXXVIIIes Journées internatio-
nales d’histoire de l’abbaye de Flaran, 14 et 15 octobre 2016, Toulouse (Presses universitaires 
du Midi) 2019, 302 S. (Flaran), ISBN 978-2-8107-0609-9, EUR 25,00.
– Peter Coss, Robert W. Jones, A Companion to Chivalry, Woodbridge (The Boydell Press) 
2019, 340 S., 8 farb., 18 s/w Abb., ISBN 978-1-78327-372-0, GBP 60,00.
–  Frédérique-Anne Costantini, Daniel-Odon Hurel, Thierry Pécout (Hg.), La Chaise-
Dieu. Communauté monastique et congrégation (XIe siècle–fin de l’Ancien Régime), Limoges 
(Pulim) 2019, 638 S., 27 s/w, 46 farb. Abb. (Histoire. Congrégations, ordres religieux et socié-
tés, 26), ISBN 978-2-84287-735-4, EUR 38,00.
– Pierre Courroux, Charles d’Albret. Le connétable d’Azincourt, Pessac (Ausonius Édi-
tions) 2019, 341 S. (Scripta Mediaevalia, 36), ISBN 978-2-35613-250-5, EUR 25,00.



Livres reçus pour recension en 2019520

– David Crispin, »Ihr Gott kämpft jeden Tag für sie«. Krieg, Gewalt und religiöse Vorstellun-
gen in der Frühzeit der Kreuzzüge (1095–1187), Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdi-
nand Schöningh) 2019, VIII–241 S., ISBN 978-3-506-79242-6, EUR 49,00.
– Patricia H. Cullum, Katherine J. Lewis (Hg.), Religious Men and Masculine Identity in the 
Middle Ages, Rochester, NY (The Boydell Press) 2019, X–214 S., 2 s/w Abb. (Gender in the 
Middle Ages, 9), ISBN 978-1-78327-368-3, USD 25,95.
– Jean Cuvelier, The Song of Bertrand du Guesclin. Translated by Nigel Byrant, Woodbridge 
(The Boydell Press) 2019, X–432 S., 3 maps, ISBN 978-1-78327-227-3, USD 99,00.
– Johanna Dale, Inauguration and Liturgical Kingship in the Long Twelfth Century. Male 
and Female Accession Rituals in England, France and the Empire, Rochester, NY (York 
Medieval Press) 2019, XVI–292  S., 6  Taf., 4  Stammtaf., 4  Tab., ISBN 978-1-903153-84-0, 
USD 99,00.
– Mario Damen, Jelle Haemers, Alastair J. Mann (Hg.), Political Representation. Communi-
ties, Ideas and Institutions in Europe (c. 1200–c. 1690), Leiden (Brill Academic Publishers) 
2018, VIII–332 S. (Later Medieval Europe, 15), ISBN 978-90-04-35241-4, EUR 129,10.
– Mayke de Jong, Epitaph for an Era. Politics and Rhetoric in the Carolingian World, Cambridge 
(Cambridge University Press) 2019, XXII–262 S., 4 s/w Tab., 1 Kt., ISBN 978-1-107-01431-2, 
GBP 75,00.
– Arnaud Delerce, L’abbaye d’Abondance et sa congrégation. D’après la reconstitution du 
chartrier canonial 1108–1300. Préface de Laurent Ripart, Chambéry (Université Savoie-
Mont-Blanc) 2019, 229 S., 12  farb., 8 s/w Abb. (Laboratoire langages, littératures, sociétés, 
études transfrontalières et internationales, 45), ISBN 978-2-37741-001-9, EUR 25,00.
– Olivier Delsaux, Tania Van Hemelryck (Hg.), Quand les auteurs étaient des nains. Straté-
gies auctoriales des traducteurs français de la fin du Moyen Âge, Turnhout (Brepols) 2019, 
356  S., 12  s/w Abb., 5 Tab. (Bibliothèque de Transmédie,  7), ISBN 978-2-503-58338-9, 
EUR 65,00.
– Dominique Demartini, Sumi Shimahara, Christiane Veyrard-Cosme (Hg.), La lettre-
miroir dans l’Occident latin et vernaculaire du Ve au XVe s., Turnhout (Brepols) 2018, 420 S. 
(Collection des Études augustiniennes. Série Moyen Âge et Temps modernes,  55), ISBN 
978-2-85121-296-2, EUR 59,00.
– Charlotte Denoël, Anne-Orange Poilpré, Sumi Shimahara (Hg.), Imago libri. Représen-
tations carolingiennes du livre, Turnhout (Brepols) 2018, 335 S., 26 s/w, 96 farb. Abb. (Biblio-
logia. Elementa ad librorum studia pertinentia, 47), ISBN 978-2-503-56767-9, EUR 85,00.
– Jean Devaux, Matthieu Marchal (Hg.), L’art du récit à la cour de Bourgogne. L’activité de 
Jean de Wavrin et de son atelier. Actes du colloque international organisé les 24 et 25 octobre 
2013, Paris (Honoré Champion) 2018, 402  S. (Bibliothèque du XVe  siècle, 84), ISBN 
978-2-7453-4880-7, EUR 50,00.
– Jean-Pierre Devroey, La Nature et le roi. Environnement, pouvoir et société à l’âge de Char-
lemagne (740–820). Préface de Patrick Boucheron, Paris (Albin Michel) 2019, 590 S. (L’Évo-
lution de l’humanité), ISBN 978-2-226-42940-6, EUR 25,00.
– Santiago Domínguez Sánchez, Daniel Berger (ed.), Iberia Pontificia. Vol. V: Dioeceses 
Exemptae. Dioeceses Ovetensis et Asturicensis, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2019, 
XXVI–187  S., 1  Kt., 1  Tab. (Regesta Pontificum Romanorum), ISBN 978-3-525-37076-6, 
EUR 75,00.
– Lawrence G. Duggan, Armsbearing and the Clergy in the History and Canon Law of Wes-
tern Christianity, Woodbridge (The Boydell Press) 2019, XIV–264 S., ISBN 978-1-78327-400-0, 
GBP 19,99.
– Gerald P. Dyson (Hg.), Priests and their Books in Late Anglo-Saxon England, Woodbridge 
(The Boydell Press) 2019, X–286  S., 9 s/w  Abb., 5  Tab. (Anglo-Saxon Studies, 34), ISBN 
978-1-78327-366-9, GBP 70,44.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 521

– Detlev Elmers, Die Hanse der deutschen Kaufleute und ausgewählte Beiträge zur Geschichte 
der Seefahrt, Wismar (callidus. Verlag wissenschaftlicher Publikationen) 2018, 400 S., 90 Abb. 
(Hansische Studien, 26), ISBN 978-3-940677-16-7, EUR 42,00.
– Julio Escalona Monge, Orri Vésteinsson, Stuart Brookes, Polity and Neighbourhood in 
Early Medieval Europe, Turnhout (Brepols) 2019, 425 S., 26 Abb., 39 Kt., 6 Tab. (The Medieval 
Countryside, 21), ISBN 978-2-503-58168-2, EUR 110,00.
– Stefan Esders, Yaniv Fox, Yitzhak Hen, Laury Sarti (Hg.), East and West in the Early 
Middle Ages. The Merovingian Kingdoms in Mediterranean Perspective, Cambridge (Cam-
bridge University Press) 2019, X–360 S., 30 Abb., ISBN 978-1-107-18715-3, EUR 104,79.
– Stefan Esders, Yitzhak Hen, Pia Lucas, Tamar Rotman (Hg.), The Merovingian Kingdoms 
and the Mediterranean World. Revisiting the Sources, London, New Delhi, New York, Sydney 
(Bloomsbury Academic) 2019, XII–259 S., 2 s/w Abb. (Studies in Early Medieval History), 
ISBN 978-1-350-04838-6, GBP 115,00.
–  Florian Esser, Schisma als Deutungskonflikt. Das Konzil von Pisa und die Lösung des 
Großen Abendländischen Schismas (1378–1409), Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 2019, 874 S. 
(Papsttum im mittelalterlichen Europa, 8), ISBN 978-3-412-51332-0, EUR 120,00.
– Michel Fauquier, Martyres pacis. La sainteté en Gaule à la fin de l’Antiquité et au début du 
Moyen Âge (IVe–VIe  siècles). Préface de Martin Aurell, Paris (Classiques Garnier) 2018, 
1198 S. (Histoire culturelle, 8), ISBN 978-2-406-07944-6, EUR 73,00.
– Paul Fermon, Le peintre et la carte. Origines et essor de la vue figurée entre Rhône et Alpes 
(XIVe–XVe siècle), Turnhout (Brepols) 2018, 507 S., 44 s/w, 76 farb. Abb. (Terrarum Orbis, 14), 
ISBN 978-2-503-58035-7, EUR 120,00.
–  Guilhem Ferrand, Judicaël Petrowiste (Hg.), Le nécessaire et le superflu. Le paysan 
consommateur. Actes des XXXVIes Journées internationales d’histoire de l’abbaye de Flaran, 
17 et 18 octobre 2014, Toulouse (Presses universitaires du Midi) 2019, 292 S., ISBN 978-2-
8107-0520-7, EUR 24,00.
– Michele C. Ferrari, Klaus Herbers, Christiane Witthöft (Hg.), unter Mitarbeit von Har-
riet Ziegler und Steve Riedl, Europa 1215. Politik, Kultur und Literatur zur Zeit des IV. La-
terankonzils, Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 2018, 319 S., 20 s/w, 10 farb. Abb. (Beihefte zum 
Archiv für Kulturgeschichte, 79), ISBN 978-3-412-50381-9, EUR 60,00.
– Luka Fischer, Alexandres de leurs temps. Heroisierungsprozesse und politische Instrumen-
talisierung Alexanders des Großen im spätmittelalterlichen Burgund, Baden-Baden (Nomos) 
2019, 199 S., ISBN 978-3-95650-404-4, EUR 28,00.
– Mary C. Flannery (Hg.), Emotion and Medieval Textual Media, Turnhout (Brepols) 2019, 
XII–280 S. (Early European Research, 13), ISBN 978-2-503-57781-4, EUR 80,00.
– Carola Föller, Königskinder. Erziehung am Hof Ludwigs IX. des Heiligen von Frankreich, 
Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 2018, 252 S. (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte, 88), 
ISBN 978-3-412-50014-6, EUR 50,00.
– Anne Foerster, Die Witwe des Königs. Zu Vorstellung, Anspruch und Performanz im en-
glischen und deutschen Hochmittelalter, Ostfildern (Jan Thorbecke Verlag) 2018, 352  S., 
11 farb. Abb. (Mittelalter-Forschungen, 57), ISBN 978-3-7995-4376-7, EUR 49,00.
– Arnaud Fossier, Le bureau des âmes. Écritures et pratiques administratives de la Péniten-
cerie apostolique (XIIIe–XIVe siècle), Rom (École française de Rome) 2018, 648 S. (Biblio-
thèque des Écoles françaises d’Athènes et de Rome,  378), ISBN 978-2-7283-1286-3, 
EUR 39,00.
– Yaniv Fox, Erica Buchberger (Hg.), Inclusion and Exclusion in Mediterranean Christiani-
ties, 400–800, Turnhout (Brepols) 2019, VI–294 S. (Cultural Encounters in Late Antiquity and 
the Middle Ages, 25), ISBN 978-2-503-58113-2, EUR 80,00.
– Rodrigo Furtado, Marcello Moscone (Hg.), From Charters to Codex. Studies on Cartula-
ries and Archival Memory in the Middle Ages, Basel (Fédération internationale des instituts 



Livres reçus pour recension en 2019522

d’études médiévales) 2019, XVI–328 S., 6 s/w, 24 farb. Abb., 10 s/w Tab. (Textes et études du 
Moyen Âge, 93), ISBN 978-2-503-58556-7, EUR 50,00.
– Brigitte Galbrun, Véronique Gazeau, L’abbaye de Savigny (1112–2012). Un chef d’ordre 
anglo-normand. Actes du colloque international de Cerisy-la-Salle (3–6 octobre 2012), Rennes 
(Presses universitaires de Rennes) 2019, 360 S., zahlr. s/w u. farb. Abb. (Art & Société), ISBN 
978-2-7535-7595-0, EUR 35,00. 
– Andrea Gamberini, The Clash of Legitimacies. The State-Building Process in Late Medieval 
Lombardy, Oxford (Oxford University Press) 2018, XVI–240 S., 3 s/w Kt., 2 Abb. (Oxford 
Studies in Medieval European History), ISBN 978-0-19-882431-2, GBP 65,00.
–  Philippe George, La clé-reliquaire de saint Hubert, Namur (La Traversée d’une œuvre) 
2019, 80 S., zahlr. farb. Abb. (Trésors, 1), ISBN 978-2-9602370-0-9, EUR 18,00.
– Dieter Geuenich, Uwe Ludwig (Hg.), unter Mitwirkung von Fabrizio Crivello, Peter 
Erhart, Alfons Zettler, Die St. Galler Verbrüderungsbücher, Wiesbaden (Harrassowitz 
Verlag) 2019, XXXII–656 S., 161  Abb. (Monumenta Germaniae Historica. 5. Abteilung: 
Antiquitates, 4. Libri memoriales et necrologia. Nova series,  9), ISBN 978-3-447-10077-9, 
EUR 198,00.
– Pierre Gillon, Christian Sapin (Hg.), Cryptes médiévales et culte des saints en Île-de-France 
et en Picardie, Villeneuve-d’Ascq (Presses universitaires du Septentrion) 2019, 526 S., zahlr. Abb. 
(Architecture et urbanisme), ISBN 978-2-7574-2852-8, EUR 35,00.
– Cédric Giraud (Hg.), A Companion to Twelfth-Century Schools, Leiden (Brill Academ-
ic Publishers) 2019, X–322  S. (Brill’s Companions to the Christian Tradition,  88), ISBN 
978-90-04-32326-1, EUR 199,00.
– Adrian Guiu (Hg.), A Companion to John Scottus Eriugena, Leiden (Brill Academic 
Publishers) 2019, XII–504 S. (Brill’s Companions to the Christian Tradition, 86), ISBN 
978-90-04-38267-1, EUR 229,00.
– Olivier Guyotjeannin, Olivier Mattéoni (Hg.), Jean de Berry et l’écrit. Les pratiques do-
cumentaires d’un fils de roi de France. Actes des Journées d’études des 16 et 17  juin 2016, 
Bourges, hôtel du département et archives départementales du Cher, Paris (Publications de la 
Sorbonne/École nationale des chartes) 2019, 314 S. (Histoire ancienne et médiévale, 159), ISBN 
979-10-351-0285-2; 978-3-35723-144-3, EUR 27,00.
– Catherine Hanley, Matilda. Empress, Queen, Warrior, New Haven, London (Yale Univer-
sity Press) 2019, XVIII–268 S., 21 s/w Abb., 2 Kt., 3 Tab., ISBN 978-0-300-22725-3, GBP 20,00.
– Florian Hartmann, Benoît Grévin (Hg.), Ars dictaminis. Handbuch der mittelalterlichen 
Briefstillehre, Stuttgart (Hiersemann) 2019, 720 S. (Monographien zur Geschichte des Mittelal-
ters, 65), ISBN 978-3-7772-1906-6, EUR 196,00.
– Ruth Harwood Cline, The Congregation of Tiron. Monastic Contributions to Trade and 
Communication in Twelfth-Century France and Britain, Amsterdam (Amsterdam University 
Press) 2019, XIV–211 S., 13 Kt., 10 Tab. (Spirituality and Monasticism, East and West), ISBN 
978-1-641893589, EUR 89,00.
– Ernst-Dieter Hehl, Gregor VII. und Heinrich IV. in Canossa 1077. »Paenitentia« – »absolu-
tio« – »honor«, Wiesbaden (Harrassowitz Verlag) 2019, 142 S. (Monumenta Germaniae Histo-
rica. Studien und Texte, 66), ISBN 978-3-447-11246-8, EUR 35,00.
– Klaus Herbers, Prognostik und Zukunft im Mittelalter. Praktiken – Kämpfe – Diskussionen, 
Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2019, 66 S., 3 Abb. (Akademie der Wissenschaften und der Li-
teratur. Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse. Jahrgang 2019, 2), 
ISBN 978-3-515-12416-4, EUR 14,00.
– Xavier Hermand, Jean-François Nieus, Étienne Renard (Hg.), Le scribe d’archives dans 
l’Occident médiéval. Formations, carrières, réseaux, Turnhout (Brepols) 2019, XVI–530  S., 
77  s/w Abb., 13 Tab. (Utrecht Studies in Medieval Literacy, 43), ISBN 978-2-503-58433-1, 
EUR 120,00.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 523

– Derek Hill, Inquisition in the Fourteenth Century. The Manuals of Bernard Gui and Nicho-
las Eymerich, Rochester, NY (York Medieval Press) 2019, X–251 S. (Heresy and Inquisition in 
the Middle Ages, 7), ISBN 978-1-903153-87-1, USD 99,00.
– Sandra Hindman, Elliot Adam (Hg.), Au prisme du manuscrit. Regards sur la littérature 
française du Moyen Âge (1300–1550), Turnhout (Brepols) 2019, 301 S., 3 s/w, zahlr. farb. Abb., 
5 s/w Tab. (Palaeography, Manuscript Studies & Book History), ISBN 978-2-503-56635-1, 
EUR 125,00.
– Jean de Wavrin, La Croisade sur le Danube. Traduit du moyen français et présenté par Joana 
Barreto, Toulouse (Anarchasis) 2019, 176 S. (Famagouste), ISBN 979-10-92011-75-3, EUR 18,00.
– Corinne Jouanno (Hg.), Les silences de l’historien. Oublis, omissions, effets de censure dans 
l’historiographie antique et médiévale, Turnhout (Brepols) 2019, 300 S. (Giornale Italiano di 
Filologia – Bibliotheca [GIFBIB], 20), ISBN 978-2-503-58431-7, EUR 100,00.
– Sylvie Joye, Maria Cristina La Rocca, Stéphane Gioanni (Hg.), La construction sociale du 
sujet exclu (VIe–XIe siècle). Discours, lieux et individus, Turnhout (Brepols) 2019, 292 S. (Haut 
Moyen Âge, 33), ISBN 978-2-503-57605-3, EUR 75,00.
– Thomas Just, Kathrin Kininger, Andrea Sommerlechner, Herwig Weigl (Hg.), Pri-
vilegium maius. Autopsie, Kontext und Karriere der Fälschungen Rudolfs IV. von Öster-
reich, Wien (Böhlau) 2018, 388  S. (Veröffentlichungen des Instituts für Österreichische 
Geschichtsforschung, 69. Mitteilungen des Österreichischen Staatsarchivs. Sonderband, 15), 
ISBN 978-3-205-20049-9, EUR 70,00.
– Soazick Kerneis (Hg.), Une histoire juridique de l’Occident (IIIe–IXe siècle). Le droit et 
la coutume, Paris (Presses universitaires de France) 2018, 478  S. (Nouvelle Clio), ISBN 
978-2-13-058782-8, EUR 33,00.
–  Thomas Kohl, Streit, Erzählung und Epoche. Deutschland und Frankreich um 1100, 
Stuttgart (Hiersemann) 2019, 559 S. (Monographien zur Geschichte des Mittelalters, 67), ISBN 
978-3-7772-1926-4, EUR 188,00.
– Geoffrey Koziol, The Peace of God, Leeds (Arc Humanities Press) 2018, X–141 S., 2 Kt. 
(Past Imperfect), ISBN 978-1-94240-137-7, GBP 11,95.
– Marco Krätschmer, Die »discretio« des Abtes. Kloster und Außenwelt im hochmittelalter-
lichen Alemannien, Stuttgart (Hiersemann) 2019, 516 S. (Monographien zur Geschichte des 
Mittelalters, 66), ISBN 978-3-7772-1907-3, EUR 148,00.
– Nadja Krajicek, Frauen in Notlagen. Suppliken an Maximilian I. als Selbstzeugnisse, Wien 
(Böhlau) 2018, 198  S. (Quelleneditionen des Instituts für Österreichische Geschichtsfor-
schung, 17), ISBN 978-3-205-20845-7, EUR 39,00.
– Erik Kwakkel, Rodney Thomson (Hg.), The European Book in the Twelfth Century, Cam-
bridge (Cambridge University Press) 2018, XXII–409 S., 39 Abb. (Cambridge Studies in 
Medieval Literature, 101), ISBN 978-1-107-13698-4, EUR 90,00.
– Françoise Laine (ed.), avec la collaboration de Hervé Bouillac, Pierre Simon, Jean-Loup Le-
maitre, Les obituaires de l’abbaye de Clairac, Paris (De Boccard) 2019, X–422 S., 24 farb. Abb. 
(Recueil des historiens de la France. Obituaires. Série in-8°,  19), ISBN 978-2-87754-379-8, 
EUR 50,00.
– Atria A. Larson, Andrea Massiron (Hg.), The Fourth Lateran Council and the Development 
of Canon Law and the ius commune, Turnhout (Brepols) 2019, 331 S. (Ecclesia militans. Histoire 
des hommes et des institutions de l’Église au Moyen Âge, 7), ISBN 978-2-503-58301-3, EUR 85,00.
– Daniel Le Blévec, Dominique Barthélemy, Michelle Fournié (Hg.), L’Église et la vio-
lence (Xe–XIIIe siècle), Toulouse (Éditions Privat) 2019, 449 S. (Cahiers de Fanjeaux, 54), ISBN 
978-2-7089-3459-7, EUR 35,50.
– Benoît Léthenet, Espions et pratiques du renseignement. Les élites mâconnaises au début du 
XVe siècle, Strasbourg (Presses universitaires de Strasbourg) 2019, 410 S., 12 Abb. (Sciences de 
l’histoire), ISBN 979-10-344-0031-7, EUR 25,00.



Livres reçus pour recension en 2019524

– Patrick Leukel, »all welt wil auf sein wider Burgundi«. Das Reichsheer im Neusser Krieg 
1474/75, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2019, X–594 S. (Krieg in 
der Geschichte, 110), ISBN 978-3-506-70914-1, EUR 148,00.
– Gregory E. M. Lippiatt, Jessalynn Lea Bird (Hg.), Crusading Europe. Essays in Honour of 
Christopher Tyerman, Turnhout (Brepols) 2019, XIV–344 S., 1 farb. Abb., 4 s/w Tab. (Outre-
mer. Studies in the Crusades and the Latin East, 8), ISBN 978-2-503-57996-2, EUR 79,00.
– Micol Long, Tjamke Snijders, Steven Vanderputten (Hg.), Horizontal Learning in the 
High Middle Ages. Peer-to-Peer Knowledge Transfer in Religious Communities, Amsterdam 
(Amsterdam University Press) 2019, 301 S., 2 s/w Abb. (Knowledge Communities, 7), ISBN 
978-94-6298-294-9, EUR 99,00.
– Anna Lukács, Dieu est une sphère. La méthaphore d’Alain de Lille à Vincent de Beauvais et 
ses traducteurs, Aix-en-Provence (Presses universitaires de Provence) 2019, 168  S. (Sene-
fiance, 67), ISBN 979-10-320-0236-0, EUR 17,00.
– Laurent Macé, La majesté et la croix. Les sceaux de la maison des comtes de Toulouse (XIIe–
XIIIe siècle), Toulouse (Presses universitaires du Midi) 2019, 389 S., zahlr. farb. u. s/w Abb. 
(Tempus), ISBN 978-2-8107-0588-7, EUR 30,00.
– Elizabeth Makowski (Hg.), Apostate Nuns in the Later Middle Ages, Woodbridge (The 
Boydell Press) 2019, XIV–227  S. (Studies of Medieval Religion), ISBN 978-1-78327-426-0, 
GBP 60,00.
– Bela Marani-Moravová, Peter von Zittau. Abt, Diplomat und Chronist der Luxemburger, 
Ostfildern (Jan Thorbecke Verlag) 2019, 629 S., zahlr. Abb. (Vorträge und Forschungen. Son-
derband, 60), ISBN 978-3-7995-6770-1, EUR 79,00.
– Michel Margue, Hérold Pettiau (Hg.), La Lotharingie en question. Identités, oppositions, 
intégration/Lotharingische Identitäten im Spannungsfeld zwischen integrativen und partikula-
ren Kräften. Actes des 14es Journées lotharingiennes, 10–13 octobre 2006, université du Luxem-
bourg, Luxembourg (Section historique de l’Institut Grand-Ducal) 2018, 551 S., 1 Abb., zahlr. 
farb. Kt. (Publications de la Section historique de l’Institut Grand-Ducal de Luxembourg, 126. 
Publications du CLUDEM, 26), ISBN 978-2-919979-21-3, EUR 39,00.
– Jean-Michel Matz, avec la collaboration de Karine Boulanger, Nicolas Gautier, Florian 
Mazel et al., Fasti Ecclesiae Gallicanae. Répertoire prosopographique des évêques, dignitaires 
et chanoines des diocèses de France de 1200 à 1500. T. 18: Diocèse du Mans, Turnhout (Brepols) 
2018, XVI–681 S., ISBN 978-2-503-58155-2, EUR 75,00.
– Brigitte Meijns, Steven Vanderputten (Hg.), Bishops in the Long Tenth Century. Episcopal 
Authorities in France and Lotharingia, c. 900–c. 1050. Special Issue, Turnhout (Brepols) 2019, 
II–233 S., 3 s/w Abb., 3 s/w Tab. (The Medieval Low Countries. History, Archaeology, Art 
and Literature, 2019-6), ISBN 978-2-503-58281-8, EUR 79,00.
– Julie L. Mell, The Myth of the Medieval Jewish Moneylender. Volume I and II, Basingstoke, 
Hampshire (Palgrave Macmillan) 2017, XII–264; XIX–336 S., 26 Abb., 26 Tab. (Palgrave Stu-
dies in Cultural and Intellectual History), ISBN 978-1-137-39778-2; 978-3-319-34186-6, 
EUR 93,59; EUR 88,39.
– Michael Menzel (Bearb.), Dokumente zur Geschichte des Deutschen Reiches und seiner 
Verfassung 1340–1343, Wiesbaden (Harrassowitz Verlag) 2019, XLIV–404 S. (Monumenta 
Germaniae Historica. Constitutiones et acta publica imperatorum et regum,  7,2), ISBN 
978-3-447-10072-4, EUR 120,00.
– Angelika Merk, Blockbücher des 15. Jahrhunderts. Artefakte des frühen Buchdrucks, Berlin, 
Boston (De Gruyter Oldenbourg) 2019, VIII–275 S., zahlr. Abb. u. Tab., ISBN 978-3-11-055919-4, 
EUR 99,95.
– Sophia Moesch, Augustine and the Art of Ruling in the Carolingian Imperial Period. Politi-
cal Discourse in Alcuin of York and Hinkmar of Rheims, Abingdon, Oxon, New York (Taylor 
& Francis) 2020, XIV–245 S., 1 Tab., ISBN 978-0-8153-6160-2, GBP 20,00.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 525

–  Rory Naismith, David A. Woodman (Hg.), Writing, Kingship and Power in Anglo-
Saxon England, Cambridge (Cambridge University Press) 2018, XXX–336  S., 12  Abb., 
ISBN 978-1-107-16097-2, EUR 90,00.
– Janet L. Nelson, King and Emperor. A New Life of Charlemagne, London (Allen Lane) 
2019, XXXVI–668 S., 16 Abb., 15 Kt., 3 Stammtaf., ISBN 978-0-713-99243-4, GBP 30,00.
– Savvas Neokleous, Heretics, Schismatics, or Catholics? Latin Attitudes to the Greeks in the 
Long Twelfth Century, Toronto, ON (Pontifical Institute of Mediaeval Studies) 2019, XVI–
291 S. (Studies and Texts, 216), ISBN 978-0-88844-216-1, USD 95,00.
– Jessika Nowak, Georg Strack (Hg.), Stilus – Modus – Usus. Regeln der Konflikt- und Ver
handlungsführung am Papsthof des Mittelalters/Rules of Negotiaton and Conflict Resolution 
at the Papal Court in the Middle Ages, Turnhout (Brepols) 2019, VII–351 S. (Utrecht Studies in 
Medieval Literacy, 44), ISBN 978-2-503-58507-9, EUR 90,00.
– Sylvain Parent, Le pape et les rebelles. Trois procès pour rébellion et hérésie au temps de 
Jean XXII (Marche d’Ancône, Romagne, Lombardie), Rome (École française de Rome) 2019, 
744 S. (Sources et documents, 9), ISBN 978-2-7283-1370-9, EUR 65,00.
– Fernand Peloux (Hg.), Le légendier de Moissac et la culture hagiographique méridionale au-
tour de l’an mil, Turnhout (Brepols) 2019, 580 S., 52 s/w Abb. (Hagiologia. Études sur la sain-
teté et l’hagiographie – Studies on Sancticity and Hagiography, 15), ISBN 978-2-503-58174-3, 
EUR 95,00.
– Philippe de Mézières, Oratio tragedica. Édition critique, traduction, notes et index par Joël 
Blanchard et Antoine Calvet, Genève (Librairie Droz) 2019, XLII–561 S., 2 Abb. (Cahiers 
d’Humanisme et Renaissance, 156), ISBN 978-2-600-05947-3, EUR 51,70.
– Philippe de Mézières, Rhétorique et poétique. Édité par Joël Blanchard, avec la collabora-
tion de Renate Blumenfeld-Kosinski et Antoine Calvet, Genève (Librairie Droz) 2018, 
325 S. (Cahiers d’Humanisme et Renaissance, 157), ISBN 978-2-600-05962-6, EUR 39,00.
– Pierre Dubois, De la reconquête de la Terre sainte (De recuperatione Terre Sancte). Introduc-
tion par Marianne Sághy et Alexis Léonas. Édition par Charles-Victor Langlois avec les cor-
rections d’Angelo Diotti et Leonard E. Boyle. Traduction par Marianne Sághy et Alexis 
Léonas; De l’abrègement des guerres et procès du royaume des Francs et la réforme de l’État 
universel de la République des chrétiens (De abreviatione guerrarum et litium). Introduction, 
édition et traduction de Pierre-Anne Forcadet, Paris (Les Belles Lettres) 2019, LXVII–540 S. 
(Bibliothèque scolastique, 14), ISBN 978-2-251-44879-4, EUR 65,00.
– Pierre le Vénérable, Bernard de Clairvaux, L’amitié à l’épreuve de la diversité. Correspondance 
de Pierre le Vénérable et Bernard de Clairvaux. Traduite et présentée par Christophe Vuil-
laume, Le Coudray-Macouard (Les Acteurs du savoir) 2019, 303 S., ISBN 978-2-36452-427-9, 
EUR 18,00.
– Christoph Pitz, Das Würzburger Jahrtausend. Die Zeit des Mittelalters in Geschichte und 
Geschichten, Würzburg (echter) 2018, 352  S., zahlr. s/w. Abb., ISBN 978-3-429-04476-3, 
EUR 19,90.
– Donald S. Prudlo (Hg.), A Companion to Heresy Inquisitions, Leiden (Brill Academic 
Publishers) 2019, X–324  S. (Brill’s Companions to the Christian Tradition,  85), ISBN 
978-90-04-36090-7, EUR 198,00.
– Regesten der Bischöfe und Erzbischöfe von Trier. Die Trierer Kirche und die Trierer Bischöfe 
in der ausgehenden Antike und am Beginn des Mittelalters. Bischöfe von der Wende des 
4./5. Jahrhunderts bis zum Beginn des 7. Jahrhunderts. Bearbeitet von Hans Hubert Anton 
und Friedrich Pfeiffer, unter Mitarbeit von Sigrun Anton, Köln, Weimar, Wien (Böhlau) 
2019, 790  S. (Publikation der Gesellschaft für rheinische Geschichtskunde, 83/1,3), ISBN 
978-3-412-51527-0, EUR 100,00.
– Andreas Rentz, Inszenierte Heiligkeit. Soziale Funktion und symbolische Kommunikation 
von lebenden Heiligen im hohen Mittelalter, Berlin, Bern, Brüssel u. a. (Peter Lang) 2019, 



Livres reçus pour recension en 2019526

464 S., 4 Abb. (Beihefte zur Mediaevistik. Monographien, Editionen, Sammelbände, 24), ISBN 
978-3-631-77810-4, EUR 84,95.
– Kathryn L. Reyerson, Mother and Sons, Inc. Martha de Cabanis in Medieval Montpellier, 
Philadelphia (University of Pennsylvania Press) 2018, VIII–256 S., 5 Abb., 4 Kt. (The Middle 
Ages Series), ISBN 978-0-8122-4961-3, GBP 50,00.
– Laurent Ripart (Hg.), Écrire l’histoire, penser le pouvoir, Chambéry (Éditions de l’universi-
té de Savoie) 2018, 208  S. (Sociétés, Religions, Politiques,  44), ISBN 978-2-919-732-86-9, 
EUR 20,00.
– Christophe Rivière (Hg.), Une principauté d’Empire face au Royaume. Le duché de Lor-
raine sous le règne de Charles II (1390–1431), Turnhout (Brepols) 2019, 576 S. (Atelier de re-
cherche sur les textes médiévaux, 26), ISBN 978-2-503-58232-0, EUR 100,00.
– Christof Rolker (Hg.), New Discourses in Medieval Canon Law Research. Challenging the 
Master Narrative, Leiden (Brill Academic Publishers) 2019, XII–213 S. (Medieval Law and Its 
Practice, 28), ISBN 978-90-04-38993-9, EUR 127,00.
– Eva Rothenberger, Martin Schubert, Elke Zinsmeister (Hg.), Editionen deutscher Texte 
des Mittelalters. Aktuelle Projekte. Beiträge des Festkolloquiums zum 80. Geburtstag von Ru-
dolf Bentzinger am 22. August 2016, Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2019, 205 S. (Akademie 
gemeinnütziger Wissenschaften zu Erfurt. Sonderschriften,  50), ISBN 978-3-515-12316-7, 
EUR 28,00.
–  Benoît Rouzeau (Hg.), Morimond. Archéologie d’une abbaye cistercienne, XIIe–XVIIIe 
siècles, Nancy (PUN – Éditions universitaires de Lorraine) 2019, 292 S., 335 Abb. (Archéolo-
gie, Espaces, Patrimoines), ISBN 978-2-8143-0317-1, EUR 29,00.
– Kristina Rzehak, Macht und Literatur bei Timuriden und Habsburgern. Politischer Über-
gang und kulturelle Blüte in den Selbstzeugnissen Baburs und Maximilians I., Würzburg (Er-
gon) 2019, 378 S. (Religion und Politik, 19), ISBN 978-3-95650-499-0, EUR 58,00.
– Amable Sablon du Corail, La guerre, le prince et ses sujets. Les finances des Pays-Bas bour-
guignons sous Marie de Bourgogne et Maximilien d’Autriche (1477–1493), Turnhout (Brepols) 
2019, 400 S., 38 farb. Abb., 43 s/w Tab. (Burgundica, 28), ISBN 978-2-503-58098-2, EUR 95,00.
– Saint Dominique de l’ordre des frères prêcheurs. Témoignages écrits fin XIIe–XIVe siècle. 
Textes traduits, annotés et présentés par Nicole Bériou et Bernard Hodel avec la collabo-
ration de Gisèle Besson, Paris (Les éditions du cerf) 2019, 1768 S., 22 farb. Abb., ISBN 
978-2-204-09756-7, EUR 40,00.
– Maria Schäpers, Lothar I. (795–855) und das Frankenreich, Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 
2018, 801 S. (Rheinisches Archiv, 159), ISBN 978-3-412-50126-6, EUR 110,00.
–  Yoric Schleef, Natacha Helas (ed.), Cartulaire de l’abbaye de Saint-Pierremont (1095–
1297). Édition d’après le manuscrit de la Bibliothèque nationale de France, nouvelles acquisi-
tions latines, 1608, Turnhout (Brepols) 2019, 375 S., 2 Abb. (Atelier de recherche sur les textes 
médiévaux, 25), ISBN 978-2-503-58084-5, EUR 85,00.
– Bernd Schneidmüller (Hg.), König Rudolf I. und der Aufstieg des Hauses Habsburg im 
Mittelalter, Darmstadt (wbg Academic) 2019, XIV–512 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-534-27125-2, 
EUR 79,95.
– Gero Schreier, Ritterhelden. Rittertum, Autonomie und Fürstendienst in niederadeligen 
Lebenszeugnissen des 14. bis 16. Jahrhunderts, Ostfildern (Jan Thorbecke Verlag) 2019, 393 S. 
(Mittelalter-Forschungen, 58), ISBN 978-3-7995-4381-1, EUR 52,00.
– Elina Screen, Charles West (Hg.), Writing the Early Medieval West. Studies in Honour of 
Rosamond McKitterick, Cambridge (Cambridge University Press) 2018, XVI–316 S., 8 Abb., 
6 Tab., ISBN 978-1-107-19839-5, EUR 75,00.
– Hans Rudolf Sennhauser, Hans Rudolf Courvoisier, Das Basler Münster. Die frühen Ka-
thedralen und der Heinrichsdom. Ausgrabungen 1966, 1973/74, Ostfildern (Jan Thorbecke 
Verlag) 2018, 454 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-7995-1265-7, EUR 80,00.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 527

– Chantal Senséby (Hg.), L’écrit monastique dans l’espace ligérien (Xe–XIIIe siècle). Singulari-
té, interférences et transferts documentaires, Rennes (Presses universitaires de Rennes) 2018, 
350 S. (Histoire), ISBN 978-2-7535-6512-8, EUR 25,00.
– Bénédicte Sère, L’invention de l’Église. Essai sur la genèse ecclésiale du politique, entre 
Moyen Âge et modernité, Paris (Presses universitaires de France) 2019, 286  S., ISBN 
978-2-13-078655-9, EUR 24,00.
– Bénédicte Sère (Hg.), Les régimes de polémicité au Moyen Âge, Rennes (Presses universitaires 
de Rennes) 2019, 214 S., zahlr. s/w Abb. (Hors série), ISBN 978-2-7535-7562-2, EUR 35,00.
–  Servatus Lupus Abbas Ferrariensis, Opuscula de praedestinatione, cura et studio Jeremy 
Thompson, Turnhout (Brepols) 2019, XLII–89 S. (Corpus Christianorum. Continuatio Me-
diaevalis, 289 B), ISBN 978-2-503-58039-5, EUR 145,00.
– František Šmahel, Die Basler Kompaktaten mit den Hussiten (1436). Untersuchung und 
Edition, Wiesbaden (Harrassowitz Verlag) 2019, XII–226 S. (Monumenta Germaniae Historica. 
Studien und Texte, 65), ISBN 978-3-447-11179-9, EUR 45,00.
– Andreas Sohn (Hg.), Benediktiner als Päpste, Regensburg (Schnell & Steiner) 2018, 384 S., 
ISBN 978-3-7954-3359-8, EUR 49,95.
– François Soyer, Medieval Antisemitism?, Leeds (Arc Humanities Press) 2019, 96 S., 4 Abb. 
(Past Imperfect), ISBN 978-1-64189-007-6, EUR 14,95.
– Heinrich Speich, Burgrecht. Von der Einbürgerung zum politischen Bündnis im Spätmittel
alter, Ostfildern (Jan Thorbecke Verlag) 2019, 419 S., 16 farb. Abb., 5 s/w Tab. (Vorträge und 
Forschungen. Sonderband, 59), ISBN 978-3-7995-6769-5, EUR 52,00.
– Charles D. Stanton (Hg.), Roger of Lauria (c. 1250–1305). »Admiral of Admirals«, Wood
bridge (The Boydell Press) 2019, 346 S., 20 s/w, 15 farb. Abb. (Warfare in History, 47), ISBN 
978-1-78327-453-6, GBP 65,00.
– Michael Staunton (Hg.), Herbert of Bosham. A Medieval Polymath, Rochester, NY (York 
Medieval Press) 2019, 217 S., 13 farb. Abb., ISBN 978-1-903153-88-8, USD 99,00.
– Miikka Tamminen, Crusade Preaching and the Ideal Crusader, Turnhout (Brepols) 2018, 
X–332 S. (Sermo: Studies on Patristic, Medieval, and Reformation Sermons and Preaching, 14), 
ISBN 978-2-503-57725-8, EUR 95,00.
– Heather J. Tanner (ed.), Medieval Elite Women and the Exercise of Power, 1100–1400. 
Moving beyond the Exceptionalist Debate, Cham (Springer International Publishing) 2019, 
XVIII–310 S., 5 Abb., 8 Tab., ISBN 978-3-030-01345-5, EUR 106,99.
– Caterina Tarlazzi, Individui universali. Il realismo di Gualtiero di Mortagne nel XII secolo, 
Barcelona, Roma (Fédération internationale des instituts d’études médiévales) 2018, XL–426 S. 
(Textes et études du Moyen Âge, 85), ISBN 978-2-503-57565-0, EUR 55,00. 
– Craig Taylor, A Virtuous Knight. Defending Marshal Boucicaut (Jean II Le Meingre, 1366–
1421), Rochester, NY (York Medieval Press) 2019, XIV–203 S., 3 Abb., ISBN 978-1-903153-91-8, 
USD 99,00.
– Christiane M. Thomsen, Burchards Bericht über den Orient. Reiseerfahrungen eines stau-
fischen Gesandten im Reich Saladins 1175/1176, Berlin, Boston (De Gruyter Oldenbourg) 
2018, X–654 S., 25 Abb. (Europa im Mittelalter. Abhandlungen und Beiträge zur historischen 
Komparatistik, 29), ISBN 978-3-11-055355-0, EUR 109,95. 
– V. Alice Tyrrell, Merovingian Letters and Letter Writers, Turnhout (Brepols) 2019, XXXII– 
386 S. (Publications of the Journal of Medieval Latin, 12), ISBN 978-2-503-58358-7, EUR 90,00.
– Reima Välimäki, Heresy in Late Medieval Germany. The Inquisitor Petrus Zwicker and the 
Waldensians, Rochester, NY (York Medieval Press) 2019, XV–356 S., 1 s/w Abb. (Heresy and 
Inquisition in the Middle Ages, 6), ISBN 978-1-90315-386-4, GBP 75,00.
– Irene van Renswoude (Hg.), The Rhetoric of Free Speech in Late Antiquity and the Early 
Middle Ages, Cambridge (Cambridge University Press) 2019, X–279 S. (Cambridge Studies in 
Medieval Life and Thought. Fourth Series), ISBN 978-1-107-03813-4, GBP 75,00.



Livres reçus pour recension en 2019528

– Jérôme Verdoot, Pour les siècles des siècles. L’abbaye Saint-Pierre de Lobbes au Moyen Âge 
(VIIe–XVe siècles), Brüssel (Archives générales du Royaume – Allgemeen Rijksarchief) 2018, 
220 S. (Studies in Belgian History, 6), ISBN 978-94-9298-283-4, EUR 19,95.
– Yannick Veyrenche, Chanoines réguliers et sociétés méridionales. L’abbaye de Saint-Ruf et 
ses prieurés dans le Sud-Est de la France (XIe–XIVe siècle), Turnhout (Brepols) 2017, 1060 S., 
22 s/w, 8 farb. Abb. (Bibliotheca Victorina, 25), ISBN 978-2-503-55285-9, EUR 160,00.
– Sandrine Victor, Les fils de Canaan. L’esclavage au Moyen Âge, Paris (Vendémiaire) 2019, 
216 S. (Retour au Moyen Âge), ISBN 978-2-36358-320-8, EUR 22,00.
–  Rafael Wagner, Schwertträger und Gotteskrieger. Untersuchungen zur frühmittelalter-
lichen Kriegergesellschaft Alemanniens, Zürich (Chronos) 2019, 524 S., zahlr. farb. Abb., 2 Kt. 
(St. Galler Kultur und Geschichte, 42), ISBN 978-3-0340-1551-6, EUR 68,00.
– Laura J. Whatley (Hg.), A Companion to Seals in the Middle Ages, Leiden (Brill Academic 
Publishers) 2019, VIII–415  S. (Reading Medieval Sources, 2), ISBN 978-90-04-39144-4, 
EUR 165,00.
–  Gabriel Zeilinger, Verhandelte Stadt. Herrschaft und Gemeinde in der frühen Urbani-
sierung des Oberelsass vom 12. bis 14. Jahrhundert, Ostfildern (Jan Thorbecke Verlag) 2018, 
272 S., 1 Kt. (Mittelalter-Forschungen, 60), ISBN 978-3-7995-4380-4, EUR 40,00.

Frühe Neuzeit/Histoire moderne, Révolution, Empire (1500–1815)

– Veronika Albrecht-Birkner, Alexander Schunka (Hg.), Pietismus in Thüringen – Pie-
tismus aus Thüringen. Religiöse Reform im Mitteldeutschland des 17. und 18 Jahrhunderts, 
Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2018, 327 S., 4 s/w Abb. und 3 Tab. (Gothaer Forschungen zur 
Frühen Neuzeit, 13), ISBN 978-3-515-12171-2, EUR 55,00.
– Guido Alfani, Matteo Di Tullio, The Lion’s Share. Inequality and the Rise of the Fiscal State 
in Preindustrial Europe, Cambridge (Cambridge University Press) 2019, XII–232 S., 29 Abb., 
21 Tab. (Cambridge Studies in Economic History – Second Series), ISBN 978-1-108-47621-8, 
GBP 31,99. 
– Bernard Allorent, La fortune de la Grande Mademoiselle. Anne Marie Louise d’Orléans 
duchesse de Montpensier (1627–1693). Un enjeu politique au XVIIe  siècle, Paris (Honoré 
Champion) 2019, 414 S., 8 Abb. (histoire et archives, 18), ISBN 978-2-7453-5004-6, EUR 60,00.
–  Kurt Almqvist, Susanna Hakelius Popova (Hg.), Female Rulers. Portraits of Power, 
Stockholm (Axel and Margaret Ax:son Johnson Foundation for Public Benefit) 2017, 179 S., 
num. col. Abb., ISBN 978-91-89672-95-6, EUR 38,67.
– Reinhard Bach, Rousseau und die Physiokraten. Politische Ideengeschichte im begriff
lichen Wandel zwischen Aufklärung und Revolution, Köln (Böhlau) 2018, 330  S., ISBN 
978-3-412-50020-7, EUR 39,00.
– David A. Bell, Yair Mintzker (Hg.), Rethinking the Age of Revolutions. France and the 
Birth of the Modern World, Oxford (Oxford University Press) 2018, XXX–287 S., zahlr. s/w 
Abb., ISBN 978-0-19-067483-0, GBP 22,99.
– Daniel Bellingradt, Holger Böning, Patrick Merziger, Rudolf Stöber (Hg.), Kommuni-
kation in der Frühen Neuzeit. Beiträge aus 20 Jahren »Jahrbuch für Kommunikationsgeschichte«, 
Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2019, 340 S., 10 s/w Tab., 41 s/w Abb. (Beiträge zur Kommuni-
kationsgeschichte, 31.1), ISBN 978-3-515-12313-6, EUR 56,00.
– Francesco Benigno, Laurent Bourquin, Alain Hugon (Hg.), Violences en révolte. Une his-
toire culturelle européenne (XIVe–XVIIIe  siècle), Rennes (Presses universitaires de Rennes) 
2019, 314 S. (Hors Série), ISBN 978-2-7535-7745-9, EUR 35,00.
– Yvonne Bergerfurth, Die Bruderschaften der Kölner Jesuiten 1576 bis 1773, Siegburg 
(Verlag Franz Schmitt) 2018, 438  S., 5  Tab., 15  Graf., 4  Kt. (Studien zur Kölner Kirchen-
geschichte, 45), ISBN 978-3-87710-461-3, EUR 34,90.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 529

– Hartmut Berghoff, Frank Biess, Ulrike Strasser (Hg.), Explorations and Entanglements. 
Germans in Pacific Worlds From the Early Modern Period to World War  I, New York, 
Oxford (Berghahn) 2019, VIII–324 S., 4 Tab., 11 Abb. (Studies in German History, 22), ISBN 
978-1-78920-028-7, EUR 96,24.
– Anne Bonzon, Isabelle Poutrin, Alain Tallon, Catherine Vincent (Hg.), Marc Venard, his-
torien. Actes du colloque tenu à l’académie de Rouen les 14 et15 octobre 2016, Rennes (Société 
d’histoire religieuse de la France/Presses universitaires de Rennes) 2019, 289 S. (Histoire religieuse 
de la France, 48/Histoire. Série Religion et société/Histoire), ISBN 978-2-7535-7750-3, EUR 25,00.
– Christine Bouneau, Laurent Coste (Hg.), Les conseillers du pouvoir en Europe du XVIe siècle 
à nos jours. Acteurs, cercles et pratiques, Bern, Berlin, Brüssel u. a. (Peter Lang) 2019, 311 S., 
2 Abb. (Travaux interdisciplinaires et plurilingues, 29), ISBN 978-2-8076-0833-7, EUR 47,00. 
– Carsten Brall (Hg.), Konfessionelle Theologie und Migration. Die Antwerpener Gemeinde 
Augsburger Konfession im 16. Jahrhundert. Abteilung für Abendländische Religionsgeschichte, 
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2017, 402 S., 2 Abb. (Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte Mainz, 249), ISBN 978-3-525-56721-0, EUR 80,00.
– Maria-Elisabeth Brunert, András Forgó, Arno Strohmeyer (Hg.), Kirche und Kulturtrans-
fer. Ungarn und Zentraleuropa in der Frühen Neuzeit, Münster (Aschendorff) 2019, 258 S., zahlr. 
s/w Abb. (Schriftenreihe zur Neueren Geschichte, 40), ISBN 978-3-402-14770-2, EUR 43,00.
– Theo Buck, Goethe und Frankreich, Köln, Weimar, Wien (Böhlau) 2018, 415 S., ISBN 
978-3-412-50078-8, EUR 50,00.
– Albrecht Burkardt (Hg.), Médiateurs et instances de médiation dans l’histoire du voyage, 
Limoges (Pulim) 2019, 361 S., ISBN 978-2-84287-730-9, EUR 24,00.
– David J. Burn, Grantley McDonald, Joseph Verheyden, Peter De Mey (Hg.), Music and 
Theology in the European Reformations, Turnhout (Brepols) 2019, 500 S., 33 s/w Abb. (Épi-
tome Musical), ISBN 978-2-503-58226-9, EUR 100,00.
–  Gordon Campbell (Hg.), The Oxford Illustrated History of the Renaissance, Oxford 
(Oxford University Press) 2019, VIII–506 S., 166  Abb., ISBN 978-0-19-871615-0, GBP 30,00.
– André Castelot, Napoléon. Nouvelle édition, Paris (Perrin) 2019, 754 S., 16 farb. Abb. (bio-
graphie), ISBN 978-2-262-08083-9, EUR 29,00.
–  Benjamin Castets-Fontaine, Maxime Kaci, Jérôme Loiseau, Alexandre Moine  (Hg.), 
Deux frontières aux destins croisés? Étude interdisciplinaire et comparative des délimitations 
territoriales entre la France et la Suisse, entre la Bourgogne et la Franche-Comté (XIVe siècle–
XXIe siècle), Besançon (Presses universitaires de Franche-Comté) 2019, 267 S., zahlr. farb. u. 
s/w Abb., 4 Anh. (Les cahiers de la MSHE Ledoux. Série Dynamiques territoriales, 36), ISBN 
978-2-84867-644-9, EUR 25,00.
– Anne Cauquetoux (Hg.), Jean-Baptiste Colbert. Le bâtisseur, Toulouse (Éditions Privat) 
2019, 163 S., ISBN 978-2-7089-5642-1, EUR 16,90.
Gabriele B. Clemens, Eva Kell (Hg.), Preußen an der Saar. Eine konfliktreiche Beziehung 
(1815–1914), Saarbrücken (Kommission für Saarländische Landesgeschichte) 2018, 295 S. (Veröf-
fentlichungen der Kommission für Saarländische Landesgeschichte, 50), ISBN 978-3-939150-11-4, 
EUR 19,80.
– Marie-Alexis Colin (Hg.), French Renaissance Music and Beyond. Studies in Memory of Frank 
Dobbins, Turnhout (Brepols) 2018, 731 S., 227 s/w Abb., 37 s/w Tab., ISBN 978-2-503-57960-3, 
EUR 100,00.
– Dominic Collet, Die doppelte Katastrophe. Klima und Kultur in der europäischen Hun-
gerkrise 1770–1772, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2019, 466 S., 24 Abb. (Umwelt und 
Gesellschaft, 18), ISBN 978-3-525-35592-3, EUR 50,00.
– Silvia A. Conca Messina, A History of States and Economic Policies in Early Modern Eu-
rope, Abingdon (Taylor & Francis) 2019, VIII–238 S., 2 Abb. (Perspectives in Economic and 
Social History), ISBN 978-0-367-13510-2, GBP 92,00.



Livres reçus pour recension en 2019530

– Vincent Cossarutto (Hg.), Voltaire au service du roi. Un pamphlétaire politique au temps de 
la »révolution« Maupeou. 1770–1775, Besançon (Presses universitaires de Franche-Comté) 2019, 
359  S. (Annales littéraires de l’université de Franche-Comté,  997), ISBN 978-2-84867-647-0, 
EUR 25,00. 
– Juan Carlos D’Amico, Jean-Louis Fournel (Hg.), François Ier et l’espace politique italien. 
États, domaines et territoires, Rom (École française de Rome) 2018, 506  S., zahlr. s/w  u. 
farb. Abb. (Collection de l’École française de Rome, 548), ISBN 978-2-7283-1340-2, EUR 33,00.
– Maria Pia Donato (Hg.), Medicine and the Inquisition in the Early Modern Period, Leiden 
(Brill Academic Publishers) 2019, VIII–210 S., 1 Abb., ISBN 978-90-04-38645-7, EUR 95,00.
– Heinz Duchhardt, Friedens-Miniaturen. Zur Kulturgeschichte und Ikonographie des Frie-
dens in der Vormoderne, Münster (Aschendorff) 2019, 184 S., 13 Abb., ISBN 978-3-402-13416-0, 
EUR 29,90.
– Myriam-Isabelle Ducrocq, Laïla Ghermani (Hg.), Le prince, le despote, le tyran: figures du 
souverain en Europe de la Renaissance aux Lumières/The Prince, the Despot, the Tyrant: Fi-
gures of the Sovereign in Europe from the Renaissance to the Enlightenment, Paris (Honoré 
Champion) 2019, 334 S. (Les dix-huitièmes siècles, 206), ISBN 978-2-7453-5018-3, EUR 58,00.
– Charles J. Esdaile, The Wars of the French Revolution. 1792–1801, London, New York 
(Routledge) 2018, XVI–344 S., ISBN 978-0815-38687-2, GBP 120,00.
– Karin Förster, Das reformatorische Täufertum in Oldenburg und Umgebung (1535–1540). 
Unter der besonderen Berücksichtigung des Täufertheologen David Joris, Münster (LIT-Ver-
lag) 2019, XII–259  S. (Arbeiten zur historischen und systematischen Theologie,  26), ISBN 
978-3-643-14231-3, EUR 39,00.
–  Mary-Nelly Fouligny, Marie Roig Miranda (Hg.), Aristote dans l’Europe des XVIe et 
XVIIe siècles: transmissions et ruptures, Nancy (Université de Lorraine – Groupe Europe aux 
XVIe et XVIIe siècles) 2017, 458 S. (Europe XVI–XVII, 24), ISBN 978-2-917030-13-4, EUR 30,00.
– Gerhard Fouquet, Ferdinand Opll, Sven Rabeler, Martin Scheutz (Hg.), Social Func-
tions of Urban Spaces through the Ages/Soziale Funktionen städtischer Räume im Wandel, 
Ostfildern (Jan Thorbecke Verlag) 2018, 288 S. (Residenzenforschung. Neue Folge: Stadt und 
Hof, 5), ISBN 978-3-7995-4534-1, EUR 45,00.
–  Christine Freytag, Sascha Salatowsky (Hg.), Frühneuzeitliche Bildungssysteme im inter-
konfessionellen Vergleich. Inhalte – Infrastrukturen – Praktiken, Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 
2019, 320 S., 7 s/w Abb. (Gothaer Forschungen zur Frühen Neuzeit, 14), ISBN 978-3-515-12010-4, 
EUR 58,00. 
– Marian Füssel (Hg.), Wissensgeschichte, Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2019, 300 S., 5 s/w 
Abb. (Basistexte – Frühe Neuzeit, 5), ISBN 978-3-515-11291-8, EUR 28,00.
– Stéphane Gal, Marianne Clerc (Hg.), Le siècle des Lesdiguières. Territoires, arts et rayonne
ment nobiliaire au XVIIe siècle. Préfaces de Jean-Pierre Barbier et Lise Dumasy, Grenoble 
(Presses universitaires de Grenoble) 2019, 491 S. (La Pierre et l’Écrit), ISBN 978-2-7061-4250-5, 
EUR 39,00.
–  Claire Gantet, Markus Meumann (Hg.), Les échanges savants franco-allemands au 
XVIIIe  siècle. Transferts, circulations et réseaux, Rennes (Presses universitaires de Rennes) 
2019, 356 S., 13 Abb., ISBN 978-2-7535-7820-3, EUR 28,00.
– Boris Roman Gibhardt, Vorgriffe auf das schöne Leben. Weimarer Klassik und Pariser Mode 
um 1800, Göttingen (Wallstein) 2019, 583 S. (Ästhetik um 1800, 14), ISBN 978-3-8353-3392-5, 
EUR 49,00.
– William D. Godsey, The Sinews of Habsburg Power. Lower Austria in a Fiscal-Military 
State 1650–1820, Oxford (Oxford University Press) 2018, XX–460 S., 16 Abb., 9 Tab., 2 Kt., 
ISBN 978-0-19-880939-5, EUR 103,28.
– Dorothée Goetze, Lena Oetzel (Hg.), Warum Friedenschließen so schwer ist. Frühneuzeit-
liche Friedensfindung am Beispiel des Westfälischen Friedenskongresses, Münster (Aschen-



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 531

dorff) 2019, 457 S. (Schriftenreihe zur Neueren Geschichte, 39 [NF 2]), ISBN 978-3-402-14768-9, 
EUR 62,00.
– John Hardman, Marie-Antoinette. The Making of a French Queen, New Haven, London 
(Yale University Press) 2019, XX–363 S., 26 Abb., ISBN 978-0-300-24308-6, EUR 27,32.
– Katherine Harloe, Cristina Neagu, Amy C. Smith (Hg.), Winckelmann and Curiosity in 
the 18th-Century Gentleman’s Library. Christ Church Upper Library 29 June–26 October 
2018, Oxford (Christ Church Library) 2019, 134 S., 50 farb. Abb., ISBN 978-1-872333-66-3, 
EUR 28,52.
– Karl Härter, Strafrechts- und Kriminalitätsgeschichte der Frühen Neuzeit, Berlin, Boston 
(De Gruyter Oldenbourg) 2018, X–204 S. (methodica – Einführungen in die rechtshistorische 
Forschung, 5), ISBN 978-3-11-037979-2, EUR 24,95.
– Randolph C. Head, Making Archives in Early Modern Europe. Proof, Information, and 
Political Record-Keeping, 1400–1700, Cambridge (Cambridge University Press) 2019, 
XVIII–348 S., 19 s/w Abb., ISBN 978-1-108-47378-1, GBP 90,00.
–  Marc Hersant, La Fronde des Mémoires (1648–1750), Paris (Classiques Garnier) 2019, 
338 S. (Rencontres, 395), ISBN 978-2-4060-8617-8, EUR 79,00.
– Françoise Hildesheimer, Une brève histoire de l’Église. Le cas français IVe–XXIe siècles, 
Paris (Flammarion) 2019, 475 S., ISBN 978-2-0814-7025-5, EUR 12,00.
– André Holenstein, Claire Jaquier, Timothée Léchot, Daniel Schläppi (Hg.), Politische, 
gelehrte und imaginierte Schweiz. Kohäsion und Disparität im Corpus helveticum des 18. Jahr
hunderts/Suisse politique, savante et imaginaire. Cohésion et disparité du Corps helvétique au 
XVIIIe  siècle. Actes du colloque de Neuchâtel, Genève (Éditions Slatkine) 2019, 386  S., 
zahlr. Abb. (Travaux sur la Suisse des Lumières, 20), ISBN 978-2-051-028-394, EUR 40,00. 
– Leonhard Horowski, Das Europa der Könige. Macht und Spiel an den Höfen des 17. und 
18.  Jahrhunderts, Reinbek (rowohlt) 2017, 1119 S., 32 ungezählte S. Abb. (Rororo, 62913), 
ISBN 978-3-499-62913-6, EUR 20,00.
– Nathanael M. Huwiler, DE PACE – DE BELLO. Eine völkerrechtshistorische Typologie 
der europäischen Kriege und Frieden zwischen 1648 und 1815, Zürich, St. Gallen, Baden-
Baden (Dike/Nomos) 2017, 620 S. (Europäische Rechts- und Regionalgeschichte, 20), ISBN 
978-3-03751-870-0, 978-3-8487-3895-3, EUR 120,00.
– Margaret C. Jacob, The Secular Enlightenment, Princeton, Oxford (Princeton University 
Press) 2019, XII–339 S., 13 s/w Abb., ISBN 978-0-691-16132-7, GBP 24,00.
– Katie Jarvis, Politics in the Marketplace. Work, Gender, and Citizenship in Revolutionary 
France, Oxford (Oxford University Press) 2019, XIV–334  S., ISBN 978-0-19-091711-1, 
GBP 29,99.
– Odile Jurbert, Die Sedaner in Mannheim (1652–1688). Zwischen Wirtschaftsmigration und 
religiöser Zuflucht, Bad Karlshafen (Verlag der Deutschen Hugenotten-Gesellschaft) 2017, 
96 S. (Geschichtsblätter der Deutschen Hugenotten-Gesellschaft, 52), ISBN 978-3-930481-41-5, 
EUR 16,00.
–  Mikko Kauko, Miika Norro, Kirsi-Maria Nummila, Tanja Toropainen, Tuomo 
Fonsén (Hg.), Languages in the Lutheran Reformation. Textual Networks and the Spread of 
Ideas, Amsterdam (Amsterdam University Press) 2019, 307  S., 10 farb.  Abb. (Crossing 
Boundaries: Turku Medieval and Early Modern Studies,  10), ISBN 978-94-6298-155-3, 
EUR 90,00. 
– Eva Knels, Der Salon und die Pariser Kunstszene unter Napoleon I. Kunstpolitik, Künst-
lerische Strategien, Internationale Resonanzen, Hildesheim, Zürich, New York (Georg 
Olms) 2019, 424  S., zahlr. farb. u. s/w  Abb. (Studien zur Kunstgeschichte,  214), ISBN 
978-3-487-15774-0, EUR 77,00.
– André Krischer (Hg.), Verräter. Geschichte eines Deutungsmusters, Köln, Weimar, Wien 
(Böhlau) 2018, 353 S., zahlr. s/w Abb., ISBN 978-3-412-22186-7, EUR 39,00.



Livres reçus pour recension en 2019532

– Nadine Kuperty-Tsur, Jean-Raymond Fanlo, Jérémie Foa (Hg.), La construction de la 
personne dans le fait historique XVIe–XVIIIe siècles, Aix-en-Provence (Presses universitaires 
de Provence) 2019, 242 S. (Temps de l’histoire), ISBN 979-10-320-0221-6, EUR 23,00.
–  Renan Larue, Le Végétarisme des Lumières. L’abstinence de viande dans la France du 
XVIIIe  siècle, Paris (Classiques Garnier) 2019, 257 S. (L’Europe des Lumières, 62), ISBN 
978-2-406-08710-6, EUR 59,00.
– Chiara Lastraioli, Jean-Marie Le Gall (Hg.), avec la collaboration de Luisa Capodieci, 
Maria Giuseppina Muzzarelli et Giovanni Ricci, François Ier et l’Italie/L’Italia e Francesco I. 
Échanges, influences, méfiances entre Moyen Âge et Renaissance/Scambi, influenze, differenze 
fra Medioevo e Rinascimento, Turnhout (Brepols) 2018, 308 S., 14 s/w, 28 farb.  Abb. (Études 
renaissantes, 25), ISBN 978-2-503-58127-9, EUR 55,00.
– Stephen Lazer, State Formation in Early Modern Alsace, 1648–1789, Rochester, NY (Uni-
versity of Rochester Press) 2019, 268 S. (Changing Perspectives on Early Modern Europe), 
ISBN 978-1-58046-953-1, GBP 80,00.
– Gérard Lesage, Une petite Vendée en Artois. Le peuple des campagnes et la révolution de 
1789. Préface de Pierre-Yves Beaurepaire, Le Coudray-Macouard/Anger (Les Acteurs du sa-
voir/Académie des sciences, belles-lettres et arts d’Angers) 2019, 188 S., ISBN 979-10-97108-51-9, 
EUR 17,00.
– Evonne Levy, Carolina Mangone (Hg.), Material Bernini. Visual Culture in Early Moder-
nity, London, New York (Routledge) 2018, XX–247 S., zahlr. s/w Abb., ISBN 978-1-138-35306-0, 
GBP 36,99.
– Matthieu Magne (éd.), Princes de Bohême. Les Clary-Aldringen à l’épreuve des révolutions 
(1748–1848). Série »Histoire contemporaine«, Paris (Honoré Champion) 2019, 522 S. (Biblio-
thèque d’études de l’Europe centrale, 23), ISBN 978-2-7453-5174-6, EUR 55,00.
– Michael Massing, Fatal Discord. Erasmus, Luther, and the Fight for the Western Mind, New 
York (HarperCollins Publishers) 2018, XVI–989 S., 29 farb. Abb., ISBN 978-0-0060517601, 
USD 45,00.
– Anne de Mathan (Hg.), Mémoires de la Révolution française. Enjeux épistémologiques, jalons 
historiographiques et exemples inédits. Actes du séminaire de recherche Brest 2013–2015, Rennes 
(Presses universitaires de Rennes) 2019, 392 S. (Histoire), ISBN 978-2-7535-7702-2, EUR 28,00.
– Stephan Meder, Der unbekannte Leibniz. Die Entdeckung von Recht und Politik durch Phi-
losophie, Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 2018, 386 S., ISBN 978-3-412-50063-4, EUR 55,00.
–  Hans Medick, Der Dreißigjährige Krieg. Zeugnisse vom Leben mit Gewalt, Göttingen 
(Wallstein) 2018, 448 S., ISBN 978-3-8353-3248-5, EUR 29,90.
– Johannes Meier, Bis an die Ränder der Welt. Wege des Katholizismus im Zeitalter der Reforma-
tion und des Barock, Münster (Aschendorff) 2018, 368 S., ISBN 978-3-402-13256-2, EUR 29,80.
–  Angelika Merk (Hg.), Blockbücher des 15.  Jahrhunderts. Artefakte des frühen Buch
drucks, Berlin, Boston (De Gruyter Oldenbourg) 2018, 275 S., 1 farb., 22 s/w Abb., ISBN 
978-3-11-055919-4, EUR 99,95.
– Alexandra Merle, Stéphane Jettot, Manuel Herrero Sánchez (Hg.), La Mémoire des ré-
voltes en Europe à l’époque moderne, Paris (Classiques Garnier) 2018, 462 S. (Constitution de 
la modernité, 14), ISBN 978-2-406-08252-1, EUR 82,00.
–  Bernard Michon  (Hg.), Les Européens et les Antilles. XVIIe  siècle–début XVIIIe  siècle, 
Rennes (Presses universitaires de Rennes) 2019, 245  S. (enquêtes & documents, 63), ISBN 
978-2-7535-7701-5, EUR 22,00.
– A. Wess Mitchell, The Grand Strategy of the Habsburg Empire, Princeton (Princeton Uni-
versity Press) 2018, XIV–403 S., 32 s/w Abb., ISBN 978-0-691-17670-3, GBP 27,00.
–  Tilman G.  Moritz, Autobiographik als ritterschaftliche Selbstverständigung. Ulrich von 
Hutten, Götz von Berlichingen, Sigmund von Herberstein, Göttingen (V&R unipress) 2019, 
266 S., 3 Abb. (Formen der Erinnerung, 70), ISBN 978-3-8471-0975-4, EUR 45,00.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 533

– Günter Müchler, Napoleon. Revolutionär auf dem Kaiserthron, Darmstadt (Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft) 2019, 623 S., zahlr. Abb., 1 Kt., ISBN 978-3-8062-3917-1, EUR 24,00.
–  Erika Münster-Schröer, Hexenverfolgung und Kriminalität. Jülich-Kleve-Berg in der 
Frühen Neuzeit, Essen (Klartext) 2017, 450 S., ISBN 978-3-8375-1881-8, EUR 29,95.
– Gérard Nahon, Épigraphie et sotériologie. L’épitaphier des »Portugais« de Bordeaux (1728–
1768), Turnhout (Brepols) 2018, 430 S., 59 s/w Abb. (Bibliothèque de l’École pratiques des 
hautes études – Sciences religieuses, 180), ISBN 978-2-503-51195-5, EUR 70,00.
– Carl Niekerk (Hg.), The Radical Enlightenment in Germany. A Cultural Perspective, Leiden 
(Brill Academic Publishers) 2018, VIII–422 S. (Internationale Forschungen zur Allgemeinen 
und Vergleichenden Literaturwissenschaft, 195), ISBN 978-90-04-36219-2, EUR 116,00. 
– Tara Nummedal, Anna Zieglerin and the Lion’s Blood. Alchemy and End Times in Reforma-
tion Germany, Philadelphia (University of Pennsylvania Press) 2019, XII–288 S., 16 Abb. (Ha-
ney Foundation Series), ISBN 978-0-8122-5089-3, GBP 43,00.
–  Paul Oberholzer (Hg.), Die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu. Vorbereitung, 
Durchführung und Auswirkungen. Unter besonderer Berücksichtigung der Verhältnisse im 
Wallis, Münster (Aschendorff) 2019, XIV–678 S. (Studia Oecumenica Friburgensia [Neue Serie 
der Ökumenischen Beihefte], 88), ISBN 978-3-402-12225-9, EUR 76,00.
– Tyson Reeder, Smugglers, Pirates, and Patriots. Free Trade in the Age of Revolution, Phila-
delphia (University of Pennsylvania Press) 2019, 335 S., 14 Abb. (Early American Studies), 
ISBN 978-0-8122-5138-8, GBP 39,00.
– Lisa Regazzoni (Hg.), Schriftlose Vergangenheiten. Geschichtsschreibung an ihrer Grenze – 
von der Frühen Neuzeit bis in die Gegenwart, Berlin, Boston (De Gruyter Oldenbourg) 2019, 
XVI–346 S., ISBN 978-3-11-055003-0, EUR 69,95.
– Simon Reuter, Revolution und Reaktion im Reich. Die Intervention im Hochstift Lüttich 
1789–1791, Münster (Aschendorff) 2018, VIII–444  S. (Verhandeln, Verfahren, Entscheiden. 
Historische Perspektiven, 5), ISBN 978-3-402-14663-7, EUR 62,00.
– Jean-Michel Ribera, Diplomatie et espionnage. Les ambassadeurs du roi de France auprès de 
Philippe II. Du traité du Cateau-Cambrésis (1559) à la mort de Henri III (1589), Paris (Clas-
siques Garnier) 2019, 725 S. (Bibliothèque de la Renaissance, 68), ISBN 978-2-406-08182-1, 
EUR 65,00. 
– Michael Rohrschneider, Der Große Kurfürst Friedrich Wilhelm von Brandenburg (1620–
1688). Studien zu einem frühneuzeitlichen Mehrfachherrscher, Berlin (Duncker & Humblot) 
2019, 230 S. (Historische Forschungen, 119), ISBN 978-3-428-15343-5, EUR 59,90.
– Viviane Rosen-Prest, La colonie huguenote de Prusse de 1786 à 1815. La fin d’une diaspora? 
Préface par Michelle Magdelaine, Paris (Honoré Champion) 2019, 528 S. (Vie des hugue-
nots, 81), ISBN 978-2-7453-5036-7, EUR 70,00.
– Nicolaas Rupke, Gerhard Lauer (Hg.), Johann Friedrich Blumenbach. Race and Natural 
History, 1750–1850, London, New York (Routledge) 2018, XVI–263 S., 25 Abb., 3 Tab. (Rout-
ledge Studies in the History of Science, Technology and Medicine), ISBN 978-113-87384-23, 
GBP 115,00.
– Anne Sigrid Sawade-Pfeiffer, Die Französische Revolution im Spiegel der deutschen Tages-
presse 1789–1795, Kelkheim (Stiftung Historische Kommission für die Rheinlande 1789–1815) 
2018, 447 S., ISBN 978-3-9817831-7-9, EUR 44,00.
– Gisa Schäffer-Huber (Hg.), Wenzel Hollar. Seine Zeichnungen – sein Leben. Eine gefahr-
volle Reise im Dreißigjährigen Krieg, geschildert in der Chronik von William Crowne, Regens-
burg (Verlag Friedrich Pustet) 2018, 144 S., ISBN 978-3-7917-2884-1, EUR 24,95.
– Heinz Schilling, Silvana Seidel Menchi (Hg.), The Protestant Reformation in a Context of 
Global History. Religious Reforms and World Civilizations, Berlin, Bologna (Duncker & 
Humblot/Società editrice Il mulino) 2017, 225 S. (Annali dell’Instituto Storico Italo-Germanico 
in Trento/Contributi, 33), ISBN 978-88-15-27407-6, EUR 24,00. 



Livres reçus pour recension en 2019534

– Maike Schmidt, Jagd und Herrschaft. Praxis, Akteure und Repräsentationen der höfischen 
vénerie unter Franz I. von Frankreich (1515–1547), Trier (Verlag für Geschichte und Kultur) 
2019, 416 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-945768-07-5, EUR 24,90.
– Éric Schnakenbourg, Les entrées en guerre à l’époque moderne. XVIe–XVIIIe siècle, Rennes 
(Presses universitaires de Rennes) 2018, 178 S., ISBN 978-2-7535-7448-9, EUR 22,00.
– Alexander Schunka, Die Hugenotten. Geschichte, Religion, Kultur, München (C. H. Beck) 
2019, 128 S., 2 Kt. (C. H. Beck Wissen, 2892), ISBN 978-3-406-73431-1, EUR 9,95.
– Jörg Schweigard, Friedrich Lehne. Revolutionspoet, Frühdemokrat, Journalist, (Logo Ver-
lag Eric Erfurth) 2018, 288 S., ISBN 978-3-939462-32-3, EUR 15,00.
– Michaela Sohn-Kronthaler, Jacques Verger (Hg.), Europa und Memoria/Europe et Mé-
moire. Festschrift für Andreas Sohn zum 60. Geburtstag/Mélanges offerts à Andreas Sohn à 
l’occasion de son 60ème anniversaire, St. Ottilien (EOS Verlag) 2019, 655 S., zahlr. Abb., ISBN 
978-3-8306-7955-4, EUR 39,95.
– Tracey A. Sowerby, Joanna Craigwood (Hg.), Cultures of Diplomacy and Literary Writing 
in the Early Modern World, Oxford (Oxford University Press) 2019, XVI–283 S., 9 s/w Abb., 
ISBN 978-0-19-883569-1, EUR 67,94.
– Daniel Steinke, Vinzenz von Paul (1581–1660) und die Praxis der Sklaverei im Mittelmeer-
raum, Hildesheim, Zürich, New York (Georg Olms) 2019, 523 S. (Sklaverei – Knechtschaft – 
Zwangsarbeit. Untersuchungen zur Sozial-, Rechts-, und Kulturgeschichte, 20), ISBN 
978-3-487-15758-0, EUR 68,00.
– Jonas van Tol, Germany and the French Wars of Religion, 1560–1572, Leiden (Brill Aca-
demic Publishers) 2018, X–274 S., 9 Abb. (St Andrews Studies in Reformation History), ISBN 
978-90-04-33067-2, EUR 125,00.
– Johann Conrad Wagner, »Meine Erfahrungen in dem gegenwärtigen Kriege«. Tagebuch des 
Feldzugs mit Herzog Carl August von Weimar, hg. von Edith Zehm. Mit einer Einführung von 
Gustav Seibt, Göttingen (Wallstein) 2018, 552  S., 71, z. T. farb.  Abb., 1  Kt.  (Schriften der 
Goethe-Gesellschaft, 78), ISBN 978-3-8353-3356-7, EUR 59,00.
– Heinrich de Wall (Hg.), Recht, Obrigkeit und Religion in der Frühen Neuzeit. Tagung der 
Johannes-Althusius-Gesellschaft e. V., Gesellschaft zur Erforschung der Naturrechtslehren und 
Verfassungsgeschichte des 16. bis 18. Jahrhunderts vom 26.–29.05.2016 in Wittenberg, Berlin 
(Duncker & Humblot) 2019, 207 S. (Historische Forschungen, 118), ISBN 978-3-428-15604-7, 
EUR 89,90.
– Thomas Wallnig, Critical Monks. The German Benedictines, 1680–1740, Leiden, Boston 
(Brill Academic Publishers) 2019, XIV–364 S., 8 farb. Abb. (Scientific and Learned Cultures 
and their Institutions, 25), ISBN 978-90-04-35546-0, EUR 122,00.
– Marcus Warnke, Logistik und friderizianische Kriegsführung. Eine Studie zur Verteilung, 
Mobilisierung und Wirkungsmächtigkeit militärisch relevanter Ressourcen im Siebenjährigen 
Krieg am Beispiel des Jahres 1757, Berlin (Duncker & Humblot) 2018, 696 S., 95 Tab., 54 farb. u. 
8 s/w Abb. (Quellen und Forschungen zur Brandenburgischen und Preußischen Geschichte, 50), 
ISBN 978-3-428-15371-8, EUR 139,90.
–  Brunhilde Wehinger (Hg.), Germaine de Staël. Eine europäische Intellektuelle zwischen 
Aufklärung und Romantik, Berlin (edition tranvía) 2019, 233 S., 10 Abb., ISBN 978-3-946327-20-2, 
EUR 20,00.
– Andreas Wilhelm, Orange und das Haus Nassau-Oranien im 17. Jahrhundert. Ein Fürsten-
tum zwischen Souveränität und Abhängigkeit, Berlin (Peter Lang) 2018, 198 S., 19 Abb., ISBN 
978-3-631-75672-0, CHF 43,95.
–  Johannes Willms, Napoleon, München (C. H. Beck) 2019, 129 S., 2 s/w Kt.  (C. H. Beck 
Wissen, 2893), ISBN 978-3-406-73479-3, EUR 9,95.
– Peter H. Wilson, Lützen. Great Battles, Oxford (Oxford University Press) 2018, XXII–
248 S., 21 Abb., 6 Kt., ISBN 978-0-19-964254-0, GBP 18,99.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 535

–  Jon D. Wood, Reforming Priesthood in Reformation Zurich. Heinrich Bullinger’s End-
Times Agenda, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2018, 150  S. (Reformed Historical 
Theology, 54), ISBN 978-3-525-57092-0, EUR 50,00.
– Philipp Zwyssig, Täler voller Wunder. Eine katholische Verflechtungsgeschichte der Drei 
Bünde und des Veltlins (17. und 18. Jahrhundert), Affalterbach (Didymos-Verlag) 2018, 468 S., 
68 farb. Abb. (Kulturgeschichten. Studien zur Frühen Neuzeit, 5), ISBN 978-3-939020-46-2, 
EUR 59,00.

19.–21. Jahrhundert/Époque contemporaine

– Julia Angster, Dieter Gosewinkel, Christoph Gusy, Staatsbürgerschaft im 19. und 20. Jahr
hundert, Tübingen (Mohr Siebeck) 2019, XI–203 S., ISBN 978-3-16-156983-8, EUR 24,00.
– Mathilde Arnoux, La réalité en partage. Pour une histoire des relations artistiques entre l’Est et 
l’Ouest en Europe pendant la guerre froide. Préface de Jacques Leenhardt, Paris (Éditions de la 
Maison des sciences de l’homme) 2018, 2012 S., 13 Abb. (Passerelles), ISBN 978-2-7351-2441-1, 
EUR 12,00. 
–  Sylvia Asmus (Hg.), Exil. Erfahrung und Zeugnis/Exile. Experience and Testimony. 
Deutsches Exilarchiv 1933–1945 der Deutschen Nationalbibliothek, Göttingen (Wallstein) 
2019, 328 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-8353-3483-0, EUR 24,90.
– Serge Audier, Jurgen Reinhoudt, Neoliberalismus. Wie alles anfing: Das Walter Lippmann 
Kolloquium. Aus dem Amerikanischen übersetzt von Michael Hein, Hamburg (Kursbuch 
Kulturstiftung) 2019, 303 S., ISBN 978-3-96196-082-8, EUR 26,00.
– Frank Bajohr, Dieter Pohl, Right-Wing Politics and the Rise of Antisemitism in Europe 
1935–1941, Göttingen (Wallstein) 2019, 270  S. (European Holocaust Studies,  1), ISBN 
978-3-8353-3347-5, EUR 38,00.
– Hermann Beck, Larry Eugene Jones (Hg.), From Weimar to Hitler. Studies in the Dissolu-
tion of the Weimar Republic and the Establishment of the Third Reich, 1932–1934, New York, 
Oxford (Berghahn) 2019, 455 S., ISBN 978-1-78533-917-2, GBP 100,00.
– Annette Becker, Stéphane Tison (Hg.), Un siècle de sites funéraires de la Grande Guerre, 
Nanterre (Presses universitaires de Paris Nanterre) 2018, 496 S., zahlr. Abb. (Les passés dans le 
présent), ISBN 978-2-84016-328-2, EUR 25,00.
– Sabina Becker, Experiment Weimar. Eine Kulturgeschichte Deutschlands 1918–1933, Darm
stadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 2018, 608 S., 105 s/w Abb., ISBN 978-3-534-27051-4, 
EUR 69,95.
– Thomas Becker, Dominik Geppert, Helmut Rönz (Hg.), Das Rheinland auf dem Weg nach 
Preußen 1815–1822, Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 2019, 348  S., 56 Abb. (Stadt und Ge-
sellschaft, 6), ISBN 978-3-412-50912-5, EUR 30,00.
–  Jens Beckmann, Selbstverwaltung zwischen Management und »Communauté«. Arbeits
kampf und Unternehmensentwicklung bei LIP in Besançon 1973–1987, Bielefeld (transcript) 
2019, 377 S. (Histoire), ISBN 978-3-8376-4581-1, EUR 39,99.
– Wolfgang Benz, Im Widerstand. Größe und Scheitern der Opposition gegen Hitler, München 
(C. H. Beck) 2019, 556 S., 39 Abb., ISBN 978-3-406-73345-1, EUR 32,00.
– Stefan Berger (Hg.), The Engaged Historian. Perspectives on the Intersections of Politics, 
Activism and the Historical Profession, New York, Oxford (Berghahn) 2019, VIII–313 S. (Ma-
king Sense of History. Studies in Historical Cultures, 37), ISBN 978-1-78920-199-4, GBP 92,00.
– Stefan Berger, Thomas Fetzer (Hg.), Nationalism and the Economy. Explorations into a 
Neglected Relationship, Budapest (Central European University Press) 2019, VIII–313  S., 
2 Abb., 3 Tab., ISBN 978-963-386-198-1, EUR 56,00.
– Thomas Biskup, Truc Vu Minh, Jürgen Luh (Hg.), Preußendämmerung. Die Abdankung der 
Hohenzollern und das Ende Preußens. Beiträge des achten Colloquiums in der Reihe »Kul-



Livres reçus pour recension en 2019536

turgeschichte Preußens – Colloquien« vom 26. bis 27. Oktober 2018, Heidelberg (arthistoricum.
net) 2019, 140  S. (Kulturgeschichte Preußens – Colloquien,  8), ISBN 978-3-947449-88-0, 
EUR 16,90. 
– Wilhelm Bleek, Vormärz. Deutschlands Aufbruch in die Moderne. Szenen aus der deutschen 
Geschichte 1815–1848, München (C. H. Beck) 2019, 336 S., 23 Abb., ISBN 978-3-406-73533-2, 
EUR 28,00.
– Ernst Bloch, La lutte, pas la guerre. Écrits pacifistes radicaux (1918). Traduction de l’alle-
mand et présentation par Lucien Pelletier, Paris (Éditions de la Maison des sciences de l’homme) 
2018, 170 S. (Bibliothèque allemande. Série Philia), ISBN 978-2-7351-2431-2, EUR 23,00.
– Marcus Böick, Die Treuhand. Idee – Praxis – Erfahrung 1990–1994, Göttingen (Wallstein) 
2018, 767 S., ISBN 978-3-8353-3283-6, EUR 79,00.
– Frank Bösch, Zeitenwende 1979. Als die Welt von heute begann, München (C. H. Beck) 
2019, 512 S., 20 Abb., ISBN 978-3-406-73308-6, EUR 28,00.
– Frédéric Bozo, Christian Wenkel (Hg.), France and the German Question. 1945–1990, New 
York, Oxford (Berghahn) 2019, VIII–299 S., ISBN 978-1-78920-226-7, USD 130,00.
– Klaus-Jürgen Bremm, 70/71. Preußens Triumph über Frankreich und die Folgen, Darmstadt 
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 2019, 336  S., 27 s/w  Abb., ISBN 978-3-8062-4019-1, 
EUR 19,99.
– Steffen Bruendel, Frank Estelmann (Hg.), Disasters of War. Perceptions and Represen-
tations from 1914 to the Present, with the collaboration of Janneke Rauscher, Paderborn 
(Wilhelm Fink Verlag) 2019, VIII–254  S., 16 s/w  Abb. (Genozid und Gedächtnis), ISBN 
978-7705-6290-9, EUR 79,00. 
– Claudia Bruns, M. Michaela Hampf (Hg.), Wissen – Transfer – Differenz. Transnationale 
und interdiskursive Verflechtungen von Rassismen ab 1700, Göttingen (Wallstein) 2018, 336 S., 
23 Abb., ISBN 978-3-8353-0885-5, EUR 34,90.
–  Tal Bruttmann, Stefan Hördler, Christoph Kreutzmüller, Die fotografische Insze-
nierung des Verbrechens. Ein Album aus Auschwitz, Darmstadt (wbg Academic) 2019, 304 S., 
ISBN 978-3-534-27142-9, EUR 60,00.
– Hélène Camarade, Sibylle Goepper, Les mots de la RDA, Toulouse (Presses universitaires 
du Midi) 2019, 130 S. (MOTS, 38), ISBN 978-2-8107-0613-6, EUR 9,00.
– Jacques Cantier, Lire sous l’Occupation. Livres, lecteurs, lectures, 1939–1944, Paris (CNRS 
Éditions) 2019, 381 S. (Seconde Guerre mondiale), ISBN 978-2-271-09332-5, EUR 25,00.
– Erica Carter, Jan Palmowski, Katrin Schreiter (Hg.), German Division as Shared Expe-
rience. Interdisciplinary Perspectives on the Postwar Everyday, New York, Oxford (Berghahn) 
2019, X–308 S., 7 Abb., ISBN 978-1-78920-242-7, GBP 92,00.
– Amaury Catel, Le traducteur et le démiurge. Hermann Ewerbeck, un communiste allemand 
à Paris (1841–1860), Nancy (Arbre bleu) 2019, 275  S. (Gauches d’ici et d’ailleurs), ISBN 
979-10-90129-32-0, EUR 28,00.
–  Andrea Chartier-Bunzel, Mechthild Coustillac, Yves Bizeul (Hg.), Émigration et 
mythe. L’héritage culturel de l’espace germanique dans l’exil à l’époque du national-socialisme, 
Aix-en-Provence (Presses universitaires de Provence) 2019, 296 S. (Cahiers d’études germa-
niques 76 [2019/1]), ISBN 979-10-320-0214-8, EUR 15,00. 
–  Sébastien Chauffour, Corine Defrance, Stefan Martens, Marie-Bénédicte Vincent 
(Hg.), La France et la dénazification de l’Allemagne après 1945, Brüssel, Bern, Berlin u. a. (Pe-
ter Lang) 2019, 282 S., 17 s/w Abb. (L’Allemagne dans les relations internationales, 16), ISBN 
978-2-80761-106-1, EUR 29,95.
– Christopher Clark, Time and Power. Visions of History in German Politics, from the Thirty 
Years’ War to the Third Reich, Princeton, MA (Princeton University Press) 2019, XII–293 S., 
zahlr. s/w Abb., ISBN 978-0-691-18165-3, GBP 24,00.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 537

– Christof Dejung, David Motadel, Jürgen Osterhammel (Hg.), The Global Bourgeoisie. 
The Rise of the Middle Classes in the Age of Empire, Princeton, MA (Princeton University 
Press) 2019, XVIII–375 S., 2 s/w Abb., ISBN 978-0-691-17734-2, GBP 25,00.
– Marko Demantowsky (Hg.), Public History and School. International Perspectives, Berlin, 
Boston (De Gruyter Oldenbourg) 2018, 220 S., 28 s/w Abb., ISBN 978-3-11-046368-2, EUR 51,95.
– Cécile Desprairies, L’Héritage allemand de l’Occupation. Ces 60 dispositions toujours en 
vigueur. Préface d’Emmanuel Le Roy Ladurie, Paris (Armand Colin) 2019, 253 S., zahlr. Abb., 
ISBN 978-2-200-62446-0, EUR 22,90.
– Phillipe Destatte, Histoire de la Belgique contemporaine. Société et institutions, Brüssel 
(Larcier) 2019, 218 S., zahlr. farb. Abb., ISBN 978-2-8044-9584-8, EUR 85,00.
– Sylvain Destephen, Josiane Barbier, François Chausson (Hg.), Le gouvernement en dé
placement. Pouvoir et mobilité de l’Antiquité à nos jours, Rennes (Presses universitaires de 
Rennes) 2019, 756 S., XXIV Tafels., zahlr. farb. u. s/w Abb. (Histoire), ISBN 978-2-7535-7680-3, 
EUR 40,00. 
– Kara Dixon Vuic, The Girls Next Door. Bringing the Home Front to the Front Lines, Cam-
bridge, MA, London (Harvard University Press) 2019, X–382 S., ISBN 978-0-674-98638-1, 
GBP 21,95.
– Pierre Dockès, Le Capitalisme et ses rythmes, quatre siècles en perspective. Tome I: Sous le 
regard des géants, Paris (Classiques Garnier) 2019, 968 S. (Classiques Jaunes. Économies, 695), 
ISBN 978-2-406-09173-8, EUR 21,00.
–  Kathrin Dreckmann, Speichern und Übertragen. Mediale Ordnungen des akustischen 
Diskurses 1900–1945, Paderborn (Wilhelm Fink Verlag) 2019, 357 S., 12 s/w Abb., ISBN 978-
7705-6212-1, EUR 49,00.
– Axel Drecoll, Thomas Schaarschmidt, Irmgard Zündorf (Hg.), Authentizität als Kapi-
tal historischer Orte? Die Sehnsucht nach dem unmittelbaren Erleben von Geschichte, Göttin-
gen (Wallstein) 2019, 268 S., ISBN 978-3-8353-3418-2, EUR 32,00.
– Étienne Dubslaff, Paul Maurice, Maude Williams (Hg.), Fraternisations franco-allemandes 
en temps de guerre/Deutsch-französische Fraternisierungen in Kriegszeiten. Perspectives inter-
disciplinaires des fraternisations lors des conflits franco-allemands contemporains (1799–1945)/
Interdisziplinäre Ansätze zu den Fraternisierungen in den neuzeitlichen deutsch-französischen 
Konflikten (1799–1945), Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2019, 270 S., 7 s/w Abb. (Schiftenreihe 
des Deutsch-Französischen Historikerkomitees, 16), ISBN 978-3-515-12418-8, EUR 52,00. 
– Frank Engehausen, Marie Muschalek, Wolfgang Zimmermann (Hg.), Deutsch-Franzö-
sische Besatzungsbeziehungen im 20. Jahrhundert, Stuttgart (Kohlhammer) 2018, 233  S., 
zahlr. Abb., 4 Kt. (Werkhefte der staatlichen Archivverwaltung Baden-Württemberg, Serie A 
Heft 27), ISBN 978-3-17-034383-2, EUR 20,00. 
–  Frank Engehausen, Sylvia Paletschek, Wolfram Pyta (Hg.), Die badischen und würt-
tembergischen Landesministerien in der Zeit des Nationalsozialismus. 2 Teilbände, Stuttgart 
(Kohlhammer) 2019, LXXXI–992  S., 103  Abb. (Veröffentlichungen der Kommission für 
geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg, Reihe  B: Forschungen,  220), ISBN 
978-3-17-035357-2, EUR 78,00. 
– Onur Erdur, Die epistemologischen Jahre. Philosophie und Biologie in Frankreich, 1960–
1980, Zürich (Chronos) 2018, 392 S., 10 s/w Abb. (Interferenzen – Studien zur Kulturgeschichte 
der Technik, 24), ISBN 978-3-0340-1382-6, CHF 48,00.
– Gerd Fesser, Sedan 1870. Ein unheilvoller Sieg, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdi-
nand Schöningh) 2019, 202  S., 28  Abb. (Schlachten – Stationen der Weltgeschichte), ISBN 
978-3-506-79235-8, EUR 29,90.
–  Oliver Flügel-Martinsen, Franziska Martinsen, Stephen W. Sawyer, Daniel Schulz 
(Hg.), Pierre Rosanvallon’s Political Thought. Interdisciplinary Approaches, Bielefeld (Biele-
feld University Press) 2019, 248 S., ISBN 978-3-8376-4652-8, EUR 39,99.



Livres reçus pour recension en 2019538

– Bertrand Fonck, Hélène Servant, Sophie Cœuré (Hg.), Les »fonds de Moscou«. Regards 
sur les archives rapatriées de Russie et les saisies de la Seconde Guerre mondiale. Volume publié 
à la suite d’une journée d’étude organisée à Vincennes par le Service historique de la Défense le 
8 novembre 2016, »Les archives rapatriées de Russie: traitement, exploitation, valorisation«, 
Rennes (Presses universitaires de Rennes) 2019, 235 S. (Histoire), ISBN 978-2-7535-7729-9, 
EUR 22,00. 
–  Étienne François, Thomas Serrier (Hg.), Europa. Die Gegenwart unserer Geschichte. 
Bd. 1: Lebendige Vergangenheit; Bd. 2: Vielfalt und Widersprüche; Bd. 3: Globale Verflechtun-
gen. Aus dem Französischen von Jürgen Doll, Walther Fekl und Dieter Hornig. Wissen
schaftliche Mitarbeit: Mike Plitt, Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 2020, 
1544 S., 140 Abb., ISBN 978-3-8062-4021-4, EUR 129,00.
– Paul Fröhlich, »Der unterirdische Kampf«. Das Wehrwirtschafts- und Rüstungsamt 1924–
1943, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2018, 508 S. (Krieg in der 
Geschichte, 108), ISBN 978-3-506-78873-3, EUR 89,00.
–  Eva Maria Gajek, Anne Kurr, Lu Seegers (Hg.), Reichtum in Deutschland. Akteure, 
Räume und Lebenswelten im 20. Jahrhundert, Göttingen (Wallstein) 2019, 367 S., zahlr. Abb. 
u. Tab. (Hamburger Beiträge zur Sozial- und Zeitgeschichte, 57), ISBN 978-3-8353-3409-0, 
EUR 42,00. 
– Robert Gildea, Empires of the Mind. The Colonial Past and the Politics of the Present, 
Cambridge, New York (Cambridge University Press) 2019, VIII–358 S., 20 s/w Abb., ISBN 
978-1-107-15958-7, GBP 20,00.
– Heike B. Görtemaker, Hitlers Hofstaat. Der innere Kreis im Dritten Reich und danach, 
München (C. H. Beck) 2019, 528 S., 62 Abb., ISBN 978-3-406-73527-1, EUR 28,00.
– Bertram M. Gordon, War Tourism. Second World War France from Defeat and Occupation 
to the Creation of Heritage, Ithaca, NY (Cornell University Press) 2018, XII–307 S., 21 Abb., 
ISBN 978-1-5017-1587-7, GBP 36,00.
–  Bernhard Gotto, Enttäuschung in der Demokratie. Erfahrung und Deutung von poli-
tischem Engagement in der Bundesrepublik Deutschland während der 1970er und 1980er 
Jahre, Berlin, Boston (De Gruyter Oldenbourg) 2018, IX–402 S., 1 s/w Tab., 20 s/w, 1 farb. Abb. 
(Quellen und Darstellungen zur Zeitgeschichte, 119), ISBN 978-3-11-052906-7, EUR 59,95. 
–  Isabelle Gouarné (éd.), Les Sciences sociales face à Vichy. Le colloque »Travail et Tech-
niques« de 1941, Paris (Classiques Garnier) 2019, 334 S. (Histoire des techniques, 18. Les textes 
fondateurs, 2), ISBN 978-2-406-09567-5, EUR 29,00.
– Neil Gregor, Thomas Irvine (Hg.), Dreams of Germany. Musical Imaginaries from the 
Concert Hall to the Dance Floor, New York, Oxford (Berghahn) 2019, XII–307 S., 14 Abb. 
(Spektrum: Publications of the German Studies Association, 18), ISBN 978-1-78920-032-4, 
USD 130,00. 
– Swantje Greve, Das »System Sauckel«. Der Generalbevollmächtigte für den Arbeitseinsatz 
und die Arbeitskräftepolitik in der besetzten Ukraine 1942–1945, Göttingen (Wallstein) 2019, 
491  S., 25  Abb. (Geschichte des Reichsarbeitsministeriums im Nationalsozialismus), ISBN 
978-3-8353-3413-7, EUR 39,90. 
– Anton F. Guhl, Wege aus dem »Dritten Reich«. Die Entnazifizierung der Hamburger Univer-
sität als ambivalente Nachgeschichte des Nationalsozialismus, Göttingen (Wallstein) 2019, 477 S., 
zahlr. s/w Abb. (Hamburger Beiträge zur Wissenschaftsgeschichte, 26), ISBN 978-3-8353-3468-7, 
EUR 46,00. 
– Albert Earle Gurganus, Kurt Eisner. A Modern Life, Rochester, NY (Boydell & Brewer) 
2018, X–576  S., 24 s/w  Abb. (German History in Context), ISBN 978-1-64014-015-8, 
GBP 45,00.
– Hans-Peter Haferkamp, Margarethe Gräfin von Schwerin (Hg.), Das Oberlandesgericht 
Köln zwischen Preußen, Frankreich und dem Rheinland. Festschrift zum 200-jährigen Beste-



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 539

hen (1819–2019), Wien, Köln, Weimar (Böhlau) 2019, 249 S., 17 s/w Abb. (Rechtsgeschicht-
liche Schriften, 32), ISBN 978-3-412-51313-9, EUR 45,00. 
–  Karen Hagemann, Umkämpftes Gedächtnis. Die Antinapoleonischen Kriege in der 
deutschen Erinnerung, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2019, 
XVI–427 S., 3 farb. Abb. (Die Revolutions- und Napoleonischen Kriege in der Europäischen 
Erinnerung), ISBN 978-3-506-70748-2, EUR 99,00. 
– Nicolai Hannig, Kalkulierte Gefahren. Naturkatastrophen und Vorsorge seit 1800, Göttin-
gen (Wallstein) 2019, 654 S., 87 s/w Abb., ISBN 978-3-8353-3406-9, EUR 39,90.
– Winfried Heinemann, Unternehmen »Walküre«. Eine Militärgeschichte des 20. Juli 1944, 
Berlin, Boston, MA (De Gruyter Oldenbourg) 2019, 406  S. (Zeitalter der Weltkriege,  21), 
ISBN 978-3-11-063275-0, EUR 49,95.
– Laurent Herment (Hg.), Histoire rurale de l’Europe. XVIe–XXe siècle, Paris (Éditions de 
l’EHESS) 2019, 336 S. (En temps & lieux, 87), ISBN 978-2-7132-2774-5, EUR 26,00.
– Beatrice Heuser, Brexit in History. Sovereignty or a European Union?, London (Hurst 
Publishers) 2019, XII–301 S., ISBN 978-1-7873-8126-1, GBP 20,00.
– Patricia Hongler, Den Süden erzählen. Berichte aus dem kolonialen Archiv der OECD 
(1948–1975), Zürich (Chronos) 2019, 8 s/w Abb., ISBN 978-3-0340-1541-7, CHF 44,00.
– Gangolf Hübinger, Max Weber. Stationen und Impulse einer intellektuellen Biographie, Tü-
bingen (Mohr Siebeck) 2019, XII–419 S., ISBN 978-3-16-155724-8, EUR 64,00.
– Frank Jacob, Kenneth Pearl (Hg.), War and Memorials. The Age of Nationalism and the 
Great War, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2019, 284 S. (War (Hi)
Stories, 3), ISBN 978-3-506-78822-1, EUR 98,00.
– Frank Jacob, Kenneth Pearl (Hg.), War and Memorials. The Second World War and Beyond, 
Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2018, 220 S. (War (Hi)Stories, 4), 
ISBN 978-3-506-78823-8, EUR 98,00.
– Laurent Jalabert, Julien Léonard (Hg.), Les protestantismes en Lorraine. XVIe–XXIe siècle, 
Villeneuve-d’Ascq (Presses universitaires du Septentrion) 2019, 718  S. (Histoire et civilisa-
tions), ISBN 978-2-7574-2449-0, EUR 39,00.
– Thomas Karlauf, Stauffenberg. Porträt eines Attentäters, München (Blessing Verlag) 2019, 
366 S., ISBN 978-3-89667-411-1, EUR 24,00.
– Ulrike Keuper, Reproduktion als Übersetzung. Eine Metapher und ihre Folgen – vom Sa-
lonbericht bis zur frühen Fotokritik, Paderborn (Wilhelm Fink Verlag) 2018, VI–249 S., 6 farb. 
Abb., ISBN 978-7705-6311-1, EUR 49,90.
– Christoph Kienemann, Der koloniale Blick gen Osten. Osteuropa im Diskurs des Deutschen 
Kaiserreiches von 1871, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2018, 
310 S., 10 Abb., ISBN 978-3-506-78868-9, EUR 69,00.
–  Ilko-Sascha Kowalczuk, Die Übernahme. Wie Ostdeutschland Teil der Bundesrepublik 
wurde, München (C. H. Beck) 2019, 319 S., ISBN 978-3-406-74020-6, EUR 16,95.
– Peter Kramper, The Battle of the Standards. Messen, Zählen und Wiegen in Westeuropa 
1660–1914, Berlin, Boston, MA (De Gruyter Oldenbourg) 2019, X–599 S. (Veröffentlichungen 
des Deutschen Historischen Instituts London, 82), ISBN 978-3-11-058195-9, EUR 69,95.
– Jacob Krumey, The Symbolic Politics of European Integration. Staging Europe, Cham (Sprin-
ger International Publishing – Palgrave Macmillan) 2018, X–250 S., ISBN 978-3-319-68132-0, 
EUR 123,00.
–  Anna Langenbruch (Hg.), Klang als Geschichtsmedium. Perspektiven für eine auditive 
Geschichtsschreibung, Bielefeld (transcript) 2018, 282 S. (Musikgeschichte auf der Bühne, 1), 
ISBN 978-3-8376-4498-2, EUR 34,99.
– Dieter Langewiesche, Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne, München 
(C. H. Beck) 2019, 512  S. (Historische Bibliothek der Gerda Henkel Stiftung), ISBN 
978-3-406-72708-5, EUR 32,00.



Livres reçus pour recension en 2019540

– Ulrich Lappenküper, Bismarck und Frankreich 1815 bis 1898. Chancen zur Bildung 
einer »ganz unwiderstehlichen Macht«?, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand 
Schöningh) 2019, 677  S. (Otto-von-Bismarck-Stiftung, Wissenschaftliche Reihe,  27), ISBN 
978-3-506-79333-1, EUR 68,00. 
– Jacques Le Rider, Karl Kraus. Phare et brûlot de la modernité viennoise, Paris (Éditions du 
Seuil) 2018, 546 S., 8 Tafels., ISBN 978-2-02-114197-9, EUR 26,00.
– Stephan Lehnstaedt, Der vergessene Sieg. Der Polnisch-Sowjetische Krieg 1919–1921 und 
die Entstehung des modernen Osteuropa, München (C. H. Beck) 2019, 224 S., 13 Abb., ISBN 
978-3-406-74022-0, EUR 14,95.
– Nic Leonhardt, Theater über Ozeane. Vermittler transatlantischen Austauschs (1890–
1925), Göttingen (V&R unipress) 2018, 341  S., 38 Abb., ISBN 978-3-8471-0805-4, 
EUR 50,00.
– Robert E. Lerner, Ernst Kantorowicz. Une vie d’historien, Paris (Gallimard) 2019, 638 S., 
29 s/w Abb. (Bibliothèque des Histoires), ISBN 978-2-07-278595-5, EUR 36,00.
– Marie Levant, Pacelli à Berlin. Le Vatican et l’Allemagne, de Weimar à Hitler (1919–1934). 
Préface de Fabrice Bouthillon, Rennes (Presses universitaires de Rennes) 2019, 399 (His-
toire), ISBN 978-2-7535-77923, EUR 30,00.
– Sonja Levsen (Hg.), Autorität und Demokratie. Eine Kulturgeschichte des Erziehungswan-
dels in Westdeutschland und Frankreich, 1945–1975, Göttingen (Wallstein) 2019, 711  S., 
7 Abb., ISBN 978-3-8353-3563-9, EUR 49,00.
–  LVR-LandesMuseum Bonn/Verein von Altertumsfreunden im Rheinlande (Hg.), 
Kulturpolitik der Rheinischen Provinzialverwaltung 1920 bis 1945. Tagung am 18. und 19. 
Juni 2018 im LVR-LandesMuseum Bonn in Kooperation mit dem LVR-Institut für Landes-
kunde und Regionalgeschichte, Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 2019, VIII–
204 S., 32 s/w, 3 farb. Abb. (Beihefte der Bonner Jahrbücher, 59), ISBN 978-3-8053-5222-2, 
EUR 15,00.
– Philip Manow, Die Politische Ökonomie des Populismus, Berlin (Suhrkamp) 2018, 177 S. 
(edition suhrkamp, 2728), ISBN 978-3-518-12728-5, EUR 16,50.
– Henry Marx, Die Verwaltung des Ausnahmezustands. Wissensgenerierung und Arbeitskräf-
telenkung im Nationalsozialismus, Göttingen (Wallstein) 2019, 437 S., 10 s/w Abb. (Geschichte 
des Reichsarbeitsministeriums im Nationalsozialismus), ISBN 978-3-8353-3522-6, EUR 39,90. 
– Reinhard Mehring, Vom Umgang mit Carl Schmitt. Die Forschungsdynamik der letzten 
Epoche im Rezensionsspiegel, Baden-Baden (Nomos) 2018, 241 S., ISBN 978-3-8487-5156-3, 
EUR 49,00.
– Ben Mercer (Hg.), Student Revolt in 1968. France, Italy and West Germany, Cambridge 
(Cambridge University Press) 2019, X–301  S. (New Studies in European History), ISBN 
978-1-108-48448-0, GBP 109,35.
– Chantal Metzger, Le Maghreb dans la guerre. 1939–1945, Paris (Armand Colin) 2018, 320 S., 
ISBN 978-2-200-24304-3, EUR 24,90.
– Gabriele Metzler, Der Staat der Historiker. Staatsvorstellungen deutscher Historiker seit 
1945, Berlin (Suhrkamp) 2018, 371 S., ISBN 978-3-518-29869-5, EUR 22,00.
– Chantal Meyer-Plantureux, Antisémitisme et homophobie. Clichés en scène et à l’écran, 
XIXe–XXe  siècles. Préface de Pascal Ory, Paris (CNRS Éditions) 2019, 408  S., ISBN 
978-2-271-11801-1, EUR 25,00.
– Susanne Michl, Thomas Beddies, Christian Bonah (Hg.), Zwangsversetzt. Vom Elsass an 
die Berliner Charité. Die Aufzeichnungen des Chirurgen Adolphe Jung, 1940–1945, Basel 
(Schwabe Verlag) 2019, 221 S., 31 s/w Abb., ISBN 978-3-7574-0026-2, EUR 28,00.
– Christina Morina, Krijn Thijs, Probing the Limits of Categorization. The Bystander in 
Holocaust History, New York, Oxford (Berghahn) 2019, 364 S., ISBN 978-1-78920-093-5, 
USD 130,00.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 541

– Walter Moser, Robert Musil. La mise à l’essai du roman, Paris (Éditions de la Maison des 
sciences de l’homme) 2019, 224 S. (Bibliothèque allemande. Série Philia), ISBN 978-2-7351-2487-9, 
EUR 19,00.
– Bodo Mrozek, Jugend – Pop – Kultur. Eine transnationale Geschichte, Berlin (Suhrkamp) 
2019, 866 S. (suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 2237), ISBN 978-3-518-29837-4, EUR 34,00.
–  Philipp Müller, Zeit der Unterhändler. Koordinierter Kapitalismus in Deutschland und 
Frankreich zwischen 1920 und 1950, Hamburg (Hamburger Edition) 2019, 480  S., ISBN 
978-3-86854-330-8, EUR 32,00.
– Philipp Müller, Geschichte machen. Historisches Forschen und die Politik der Archive, 
Göttingen (Wallstein) 2019, 517 S., ISBN 978-3-8353-3599-8, EUR 44,90.
– Nicolas Offenstadt, Le pays disparu. Sur les traces de la RDA, Paris (Éditions Stock) 2018, 
250 S. (Essais – Documents), ISBN 978-2-234-07789-8, EUR 22,50.
– Anne-Marie Pailhès, Communautés rurales en Allemagne de l’Est. Vers une réunification 
des contre-cultures?, Paris (Presses Sorbonne Nouvelle) 2019, 356  S., 40  Abb., ISBN 
978-2-37906-020-5, EUR 35,00.
–  Johannes Paulmann, Globale Vorherrschaft und Fortschrittsglaube. Europa 1850–1914, 
München (C. H. Beck) 2019, 486 S., 4 Abb. (Geschichte Europas), ISBN 978-3-406-62350-9, 
EUR 19,95.
– Urszula Pękala (Hg.), Ringen um Versöhnung II. Versöhnungsprozesse zwischen Religion, 
Politik und Gesellschaft, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2019, 160 S., 2 Abb. (Veröf-
fentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abteilung für Abendländische 
Religionsgeschichte. Beihefte, 117), ISBN 978-3-525-10527-6, EUR 54,99. 
– Catriona Pennell, Filipe Ribeiro de Meneses (Hg.), A World at War, 1911–1949. Explora-
tions in the Cultural History of War, Leiden (Brill Academic Publishers) 2019, XIV–361 S., 
8 farb. Abb. (History of Warfare, 124), ISBN 978-90-04-27667-3, EUR 124,00.
– Werner Plumpe, Das kalte Herz. Kapitalismus: Die Geschichte einer andauernden Revolu-
tion, Hamburg (rowohlt) 2019, 800 S., ISBN 978-3-87134-754-2, EUR 34,00.
– Martine Poulain (Hg.), Où sont les bibliothèques françaises spoliées par les nazis?, Villeur-
banne (presses de l’enssib) 2019, 231 S., 67 Abb., ISBN 978-2-37546-106-8, EUR 15,00.
– Pascal Raggi, La désindustrialisation de la Lorraine du fer. Préface de Philippe Mioche, Pa-
ris (Classiques Garnier) 2018, 506 S. (Histoire des techniques, 16), ISBN 978-2-406-08723-6, 
EUR 34,00.
– Lutz Raphael, Jenseits von Kohle und Stahl. Eine Gesellschaftsgeschichte Westeuropas nach 
dem Boom, Berlin (Suhrkamp) 2019, 526 S., zahlr. Abb. (Frankfurter Adorno-Vorlesungen 
2018), ISBN 978-3-518-58735-5, EUR 32,00.
– Guy Reymond, Les prisonniers de guerre allemands dans les Basses-Alpes (1944–1948), For-
calquier (C’est-à-dire éditions) 2019, 275 S., zahlr. farb. u. s/w Abb. (Un territoire des hommes), 
ISBN 978-2-91823-526-2, EUR 25,00.
– Dorothee Röseberg (Hg.), Rita Schober – Vita. Eine Nachlese. Ediert, kommentiert und 
mit Texten aus Archiven und dem Nachlass erweitert von Dorothee Röseberg, Tübingen 
(narr/francke/attempto) 2018, 366 S., 2 farb., 36 s/w Abb. (edition lendemains, 46), ISBN 
978-3-8233-8227-0, EUR 78,00. 
–  Joan Ramón Rosés, Nikolaus Wolf (Hg.), The Economic Development of Europe’s 
Regions. A Quantitative History since 1900, London, New York (Routledge) 2019, 
XVIII–436  S., zahlr.  Tab., Abb., Kt., (Routledge Explorations in Economic History,  82), 
ISBN 978-0415723381, GBP 105,00. 
–  William A. Schabas, The Trial of the Kaiser, Oxford (Oxford University Press) 2018, 
X–410 S., 1 Kt., 8 Abb., ISBN 978-0-19-883385-7, GBP 24,99.
– Susanne Scharnowski, Heimat. Geschichte eines Missverständnisses, Darmstadt (wbg Aca-
demic) 2019, 272 S., ISBN 978-3-534-27073-6, EUR 40,00.



Livres reçus pour recension en 2019542

– Axel Schildt, Wolfgang Schmidt (Hg.), »Wir wollen mehr Demokratie wagen«. Antriebs
kräfte, Realität und Mythos eines Versprechens, Bonn (Dietz) 2019, 292 S., 1 Abb. (Willy-
Brandt-Studien, 6), ISBN 978-3-8012-0549-2, EUR 32,00.
–  Lothar Schilling, Jakob Vogel (Hg.), Transnational Cultures of Expertise. Circulating 
State-Related Knowledge in the 18th  and 19th  centuries, Berlin, Boston, MA (De Gruyter 
Oldenbourg) 2019, X–201 S., 5 Abb. (Colloquia Augustana, 36), ISBN 978-3-11-055180-8, 
EUR 59,95. 
–  René Schlott (Hg.), Raul Hilberg und die Holocaust-Historiographie, Göttingen 
(Wallstein) 2019, 288  S., 15  Abb. (Beiträge zur Geschichte des Nationalsozialismus,  35), 
ISBN 978-3-8353-3530-1, EUR 20,00.
– Günther Schulz, Mark Spoerer (Hg.), Integration und Desintegration Europas. Wirtschafts- 
und sozialhistorische Beiträge, Stuttgart (Franz Steiner Verlag) 2019, 230  S., 7 s/w  Abb., 
8 Tab., 9 Fotos (Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte – Beihefte, 244), ISBN 
978-3-515-12350-1, EUR 46,00. 
– Philippe Secondy, Fabrication d’un collabo. Le cas Joseph Laporte, 1892–1944, Paris (CNRS 
Éditions) 2019, 277 S., 16 Abb., ISBN 978-2-271-12888-1, EUR 23,00.
– Detlef Siegfried, David Templin (Hg.), Lebensreform um 1900 und Alternativmilieu um 
1980. Kontinuitäten und Brüche in Milieus der gesellschaftlichen Selbstreflexion im frühen 
und späten 20. Jahrhundert, Göttingen (V&R unipress) 2019, 429 S., 15 Abb. (Jugendbewe-
gung und Jugendkulturen, 15), ISBN 978-3-8471-1012-5, EUR 40,00.
– Andreas Sohn, Jacques Verger (Hg.), Le cardinal Franz Ehrle (1845–1935)/Franz Kardinal 
Ehrle (1845–1935). Jésuite, historien et préfet de la Bibliothèque vaticane/Jesuit, Historiker 
und Präfekt der Vatikanischen Bibliothek. Actes du colloque de Rome (19–20 février 2015)/
Akten der Tagung in Rom (19.–20. Februar 2015), Rom (École française de Rome) 2018, 351 S. 
(Collection de l’École française de Rome, 551), ISBN 978-2-7283-1328-0, EUR 27,00. 
– Daniel Stahl, Hunt for Nazis. South America’s Dictatorships and the Prosecution of Nazi 
Crimes, Amsterdam (Amsterdam University Press) 2018, 375 S. (NIOD Studies on War, 
Holocaust, and Genocide), ISBN 978-94-6298-521-6, EUR 90,00.
– Ann Laura Stoler, Au cœur de l’archive coloniale. Questions de méthode. Traduit de 
l’anglais par Christophe Jaquet et Joséphine Gross. Avec une préface d’Arlette Farge, Paris 
(Éditions de l’EHESS) 2019, 392  S. (En temps & lieux, 85), ISBN 978-2-7132-2773-8, 
EUR 26,00. 
– Bernd Ulrich, Christian Fuhrmeister, Manfred Hettling, Wolfgang Kruse, Volksbund 
Deutsche Kriegsgräberfürsorge. Entwicklungslinien und Probleme. Unter Mitarbeit von Jakob 
Böttcher, Sofie Eikenkötter, Claudia Scheel und Justus Vesting, Berlin (be.bra verlag) 
2019, 519 S., zahlr. Abb., ISBN 978-3-95410-254-9, EUR 32,00. 
–  Silvio Vietta, Europas Werte. Geschichte – Konflikte – Perspektiven, Freiburg  i.  Br., 
München (Karl Alber), 395 S., ISBN 978-3-495-49076-1, EUR 39,00.
–  Matthias Waechter, Geschichte Frankreichs im 20.  Jahrhundert, München (C. H. Beck) 
2019, 608 S., 2 Kt. (Europäische Geschichte im 20. Jahrhundert), ISBN 978-3-406-73653-7, 
EUR 34,00.
– Andrew Webster, Strange Allies. Britain, France and the Dilemmas of Disarmament and Se-
curity, 1929–1933, London, New York (Routledge) 2019, XIV–386 S., 12 Tab., 1 s/w Abb. 
(Routledge Studies in Modern European History), ISBN 978-1-138-01934-8, GBP 115,00.
– Bernd Wegner, Das deutsche Paris. Der Blick der Besatzer 1940–1944, Paderborn, München, 
Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2019, XII–259 S., s/w Abb., ISBN 978-3-506-78055-3, 
EUR 39,90.
– Uwe Wesel, Rechtsgeschichte der Bundesrepublik Deutschland. Von der Besatzungszeit bis 
zur Gegenwart, München (C. H. Beck) 2019, 276  S., 11  Abb., ISBN 978-3-406-73439-7, 
EUR 29,80.



Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare 543

– Jens Westermeier, Roman Töppel (Hg.), »So war der deutsche Landser ...«. Das populäre 
Bild der Wehrmacht, Paderborn, München, Wien, Zürich (Ferdinand Schöningh) 2018, VIII–
361 S., 26 s/w Abb. (Krieg in der Geschichte, 101), ISBN 978-3-506-78770-5, EUR 39,90.
– Maude Williams, »Ihre Häuser sind gut bewacht«. Kriegskommunikation und Evakuierung 
in Deutschland und Frankreich 1939/40, Berlin (Metropol Verlag) 2019, 470 S. (Evakuierungen 
im Zeitalter der Weltkriege/Évacuations à l’ère des guerres mondiales/Evacuations in the Age 
of World Wars, 3), ISBN 978-3-86331-476-7, EUR 29,00. 
– Johannes Willms, Der General. Charles de Gaulle und sein Jahrhundert, München (C. H. 
Beck) 2015, 640 S., 24 Tafels., ISBN 978-3-406-74130-2, EUR 32,00.
– Andreas Wirsching, Demokratie und Gesellschaft. Historische Studien zur europäischen 
Moderne, Göttingen (Wallstein) 2019, 400 S., 1 Abb., ISBN 978-3-8353-3415-1, EUR 29,90.
– Francesca Zantedeschi, The Antiquarians of the Nation. Monuments and Language in 
Nineteenth-Century Roussillon, Leiden (Brill Academic Publishers) 2019, XII–312  S., 
17 s/w Abb. (National Cultivation of Culture, 16), ISBN 978-90-04-36896-5, EUR 119,00.
– Gunnar B. Zimmermann, Bürgerliche Geschichtswelten im Nationalsozialismus. Der Verein 
für Hamburgische Geschichte zwischen Beharrung und Selbstmobilisierung, Göttingen 
(Wallstein) 2019, 704 S. (Beiträge zur Geschichte Hamburgs, 67), ISBN 978-3-8353-3391-8, 
EUR 39,90. 
– Bérénice Zunino, Die Mobilmachung der Kinder im Ersten Weltkrieg. Kriegskultur und illus-
trierte Kriegskinderliteratur im Deutschen Kaiserreich (1911–1918), Frankfurt a. M. (Peter Lang 
Edition) 2019, 322 S., 44 s/w Abb. (Zivilisationen und Geschichte, 56), ISBN 978-3-631-66392-9, 
CHF 65,40.
– Colette Zytnicki, Un village à l’heure coloniale. Draria, 1830–1962, Paris (Belin) 2019, 320 S. 
(Histoire), ISBN 978-2-410-00356-7, EUR 24,00.


	Francia. Band 47
	Inhaltsverzeichnis
	Aufsätze
	Benjamin WHEATON, Gregory of Tours and Handbooks against Heresy
	Claudia WITTIG, Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität
	1. Adel als kulturelle Elite
	2. Moralität des Adels
	3. Historische Legitimität des Adels
	4. Verbindung von Normativität und Historizität
	5. Schlussfolgerungen

	Robert FRIEDRICH, From Carcassonne to Argelès. The Agency of the Kingdom of Mallorca during the Wars of the Sicilian Vespers (1282–1298)
	I. Introduction
	II. The Kingdom of Mallorca in the Wars of the Sicilian Vespers
	1. The Treaty of Carcassonne and the Alliance with France (1283–1285)
	2. The Negotiations between France, Aragon and Naples (1285–1290)
	3. From Tarascon to La Jonquera (1291–1293)
	4. The Treaties of Anagni and Argelès (1295–1298)

	III. The Agency of James II of Mallorca
	1. Dependence on France and the Papacy
	2. Documents
	3. The Constitution of the Kingdom of Mallorca
	4. Envoys and Embassies

	IV. Conclusion

	Fabien ROUCOLE, Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique. Les clercs de cour et le service armé au XIVᵉ siècle
	I. Service de Dieu et service armé, deux activités incompatibles?
	II. Des carrières à succès, entre service de cour et service armé
	1. Participer aux chevauchées d’Édouard III: un tremplin vers l’épiscopat?
	2. Les ecclésiastiques et la conduite de la guerre dans la France de Philippe de Valois
	3. Une culture des armes assez répandue dans le clergé impérial

	III. Échecs et cas de conscience: la Curie face à des personnages jugés problématiques
	IV. Le poids réel du service armé dans une carrière: une évaluation difficile

	Philippe BÜTTGEN, L’essence de la Réforme. Réflexions après une commémoration
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.
	VII.

	Martin WREDE, Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique. Représenter le roi de France après Louis XIV
	I
	II
	III
	IV
	V
	Conclusion

	Guido BRAUN, Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution. Eine Studie zur Grundlegung der Architektur revolutionärer Macht
	I. Der Wohlfahrtsausschuss als Teil der Revolutionsregierung
	II. Zusammensetzung und Entwicklungsphasen des Wohlfahrtsausschusses
	III. Versuch einer institutionengeschichtlichen und verfassungsrechtlichen Einordnung des Wohlfahrtsausschusses
	IV. Prärogativen, Kompetenzbereiche und Arbeitsweisen des Wohlfahrtsausschusses
	V. Fazit

	Martin H. HERRNSTADT, Administrating the Empire of the Self. Joseph-Marie de Gérando (1772–1842) and the Post-Revolutionary Science of Man in France around 1800
	I. Narratives of discontinuity or obstacles for a historical epistemology of the science of man around 1800
	II. From citoyen to self: Gérando’s critique of republican epistemology and the outlines of an »interactive« science of man
	Semiotic transformation and the limits of human regeneration: Republican Condillacism
	From the transparent mind to traces of an opaque force: Gérando’s science of the self
	Beyond the epistemological myth: Limits of representation and the realm of morality

	III. Activating the post-revolutionary empire of the self: The moral observation of Victor de l’Aveyron
	IV. How to use a moral force? The »empire of the self« and the creation of interactive administrative structures: industry, philanthropy, centralization
	Cultivating the »moral forces«: The Society for the encouragement of national industry
	Administrative centralisation and the creation of latitudes

	V. Conclusion

	Konrad HAUBER, Komplott und Kommunikation. Zur Sicherheitspolitik der optischen Telegrafie, Lyon 1815–1837
	I. Einleitung
	II. Kommunikation als Verschwörung 1815–1818
	III. Synchronisation und administrative Eigenzeit in den 1820er-Jahren
	IV. Sicherheitskommunikation und Sicherheit der Kommunikation 1830–1837
	V. Fazit: Sicherheit, Verwaltung und Synchronisation

	Christian JACOBS, Mehr als eine Projektion. Maoismus in Frankreich in den 1960er- und 1970er-Jahren
	I. Die maoistischen Gruppen in Frankreich und die Kommunistische Partei Chinas
	II. Globaler und lokaler Kalter Krieg
	III. »Soulèvement général des peuples du monde« – Mao und die »Dritte Welt«
	IV. »J’avais lu le livre rouge. […] Je découvrais la violence«. Mao als Symbol für Gewalt und Machbarkeit
	V. Zwei Seiten einer Medaille. Chinesische Einflussnahme und strategische Aneignung in Frankreich


	Zur Forschungsgeschichte und Methodendiskussion
	Elizabeth A. R. BROWN, Orderic Vitalis and Hugues of France, Putative Son of Louis VI and Adelaïde of Maurienne
	André Duchesne, Later Historians, and Hugues of France
	Orderic Vitalis and Hugues of France
	Orderic Vitalis’s Hostility toward the Capetians
	Orderic Vitalis and Hugues Capet
	Conclusion

	Christoph SCHMITT-MAASS, Bücher-Netzwerke. Ein Vorschlag zur Erforschung des Jansenismus und seiner Rezeption
	Einleitung: Von den Netzwerken zu den Büchern
	I. Ein Problem: Wie wird man Jansenist?
	II. Indizes
	III. Buchverlage
	IV. Bucheinbände
	V. Sammler
	VI. Schluss: Von den Büchern zu den Netzwerken

	Laurens SCHLICHT, Die Wissenschaftsgeschichte der »Idéologie« als Wissenschaft vom Menschen. Aus Anlass der deutschen Edition der Ideenlehre von Antoine Louis Claude Destutt de Tracy (1754–1836)
	Grundzüge einer Ideenlehre, Edition Sandkühler und Übersetzung Sandkühler/Sonnenschein-Werner
	Die Idéologues
	Die Übersetzung und Edition Sandkühlers und Sonnenschein-Werners
	Bibliografie
	I. Übersichtswerke
	II. Übersetzungen (chronologisch geordnet)
	III. Sprachwissenschaft und Philologie
	IV. Geschichte der Sozial- und Humanwissenschaften
	V. Sozialgeschichte und politische Aspekte der Gruppe der Idéologues
	VI. Inhaltliche Beschreibung des Forschungsprogramms der Idéologues und philosophische Auseinandersetzung
	VII. Geschichte des Begriffs Ideologie, Rezeption bei Marx
	VIII. Einzelpersonen und Beziehung der Idéologues zu anderen Personen oder Gruppen
	IX. Literaturwissenschaftliche Perspektiven
	X. Sonstige zitierte Literatur


	Isabel HEINEMANN, »La vraie fondatrice de l’Internationale«. Flora Tristan und die vergessenen feministischen Wurzeln des internationalen Sozialismus
	I. Flora Tristan als Sozialchronistin und Feministin
	II. Flora Tristans »Union ouvrière« (1843): Emanzipation der Frauen und des Proletariats
	III. »Je suis ni saint-simonienne, ni fouriériste, ni owénienne«: Tristan und die französischen Sozialisten
	IV. Tristans (Nicht-)Rezeption durch die deutschen Sozialisten
	V. Fazit und Ausblick: Forschungsperspektiven für eine Gendergeschichte des internationalen Sozialismus im 19. und 20. Jahrhundert

	Léonard DAUPHANT, L’historiographie des frontières et des espaces frontaliers en France depuis trente ans
	I. Introduction
	II. Pour une nouvelle périodisation de la frontière politique
	III. L’espace frontalier contre l’imaginaire du mur
	1. Écrire une histoire à deux faces
	2. Les sociétés de frontière

	IV. La frontière comme laboratoire historiographique
	1. Des deux côtés, et aussi en haut et en bas
	2. L’articulation du politique et du religieux
	3. Les mythes frontaliers

	V. Conclusion
	Bibliographie sélective

	Susanne RAU, Grenzen und Grenzräume in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft
	I. Einleitung
	II. Eine deutsch-französische Perspektive: Karl Haushofer und Lucien Febvre
	III. Eine kurze Geschichte der Grenze und der Grenzbegriffe
	IV. Neuere Forschungen und Fragen
	V. Fazit
	Auswahlbibliographie


	Miszellen
	Till STÜBER, Clermont, Burgund und Thüringen. Zur Chronologie des Arcadiusaufstands bei Gregor von Tours (Historien III 9–13)
	Laura VIAUT, Les fragments manuscrits inédits du cartulaire de l’abbaye de Ligueux. Étude et édition
	I. Sur les traces d’un manuscrit perdu
	II. Les différents mouvements de rédaction du cartulaire
	III. La reconstitution des fragments du cartulaire
	IV. L’intérêt des fragments du cartulaire
	Annexe 1: Édition des fragments du cartulaire
	1. Règles suivies pour l’édition
	2. Édition du texte
	3. Index nominum

	Annexe 2: Relecture de la liste abbatiale
	Annexe 3: Liste des prieurés dépendant de l’abbaye
	Annexe 4: Essai de reconstruction généalogique des Bourdeilles
	1. Origines
	2. La branche d’Hélie
	3. La branche de Guillaume


	Benoît CHAUVIN, Documents pontificaux du chartrier d’Auberive. Présentation et regeste (1138–1405)
	Présentation
	Regeste

	Christian MÜHLING, Die Bastarde Frankreichs. Eine Ressource dynastischer Zukunftsplanung
	Einführung
	1. Die Rolle von Bastarden im europäischen Vergleich
	2. Die Rolle von Bastarden in Frankreich
	3. Die Stellung von Ehe und Bastarden im Katholizismus
	4. Die Fundamentalgesetze des Königreichs
	5. Das Edikt vom Juli 1714
	6. Zeitgenössische Reaktionen auf das Edikt vom Juli 1714
	7. Fazit


	Atelier
	La réception de »Mein Kampf« en France. Journée d’étude organisée par l’Institut historique allemand et le LabEx Tepsis (EHESS) le 23 avril 2018. Études réunies par Nicolas Patin et David Gallo
	David GALLO – Nicolas PATIN, »Mein Kampf« en France. Trajectoires d’un livre et d’un débat
	Othmar PLÖCKINGER, A Résumé of the Reception of »Mein Kampf« in Germany (1925–1945)
	Publishing History and Public Reception 1925–1933
	Reception by State Authorities 1925–1933
	Reception 1933–1945
	Conclusion

	Claus W. SCHÄFER, »Mein Kampf« chez les Français d’Allemagne. L’exemple d’André François-Poncet  
	Une formation classique
	Une perception tardive, partielle et contradictoire
	Une utilisation sporadique
	Un instrument de justification
	Une lecture en fonction du temps

	Frédéric SALLÉE, »Mein Kampf« chez les voyageurs francophones en Allemagne. La réception du texte allemand (1925–1934)
	Déconstruire la mythification de l’objet »Mein Kampf« au regard du voyage d’Allemagne (1925–1934)
	Ramener un »document majeur« pour la connaissance militaire de l’Allemagne (1926–1930)
	»Mein Kampf« comme voie d’accès à la connaissance de Hitler: les premiers atermoiements électoraux perçus par les voyageurs (1930–1932)
	Les voyageurs et »Mein Kampf« aux premiers temps du pouvoir nazi (1933–1934)
	Conclusion

	David LEFRANC, Interdire »Mein Kampf« aux Français. Édition, droit et politique dans la France de 1934
	I. Les motivations équivoques de Fernand Sorlot, éditeur
	II. Le procès en contrefaçon de 1934
	III. Le jugement de condamnation pour contrefaçon

	Emmanuel DEBONO, Le procès de la réédition de »Mein Kampf« (1978–1980)
	Arguments en présence
	Le procès en première instance (21 juin 1978)
	Le procès en appel (27 juin 1979)
	Avertissement au lecteur
	Parution sous conditions


	Nekrologe
	Helmut ZEDELMAIER, Laetitia Boehm (1930–2018)
	Michel SOT, Pierre Riché (1921–2019)
	Marie-Louise PELUS-KAPLAN, Jochen Hoock (1939–2019)
	Ulrich PFEIL, Hansgerd Schulte (1932–2019)
	Matthieu ARNOLD – Matthias ASCHE, Anton Schindling (1947–2020)

	Resümees/Résumés/Abstracts���������������������������������
	Benjamin WHEATON, Gregory of Tours and Handbooks against Heresy, S. 1–15.
	Claudia WITTIG, Adliges Selbstverständnis in der Francia und im Reich zwischen Moralität und Historizität, S. 17–35.
	Robert FRIEDRICH, From Carcassonne to Argelès. The Agency of the Kingdom of Mallorca during the Wars of the Sicilian Vespers (1282–1298), S. 37–58.
	Fabien ROUCOLE, Quand porter les armes pouvait favoriser une carrière ecclésiastique. Les clercs de cour et le service armé au XIVᵉ siècle, S. 59–76.
	Philippe BÜTTGEN, L’essence de la Réforme. Réflexions après une commémoration, S. 77–94.
	Martin WREDE, Grandeur monarchique, héritage héroïque et sentiment patriotique. Représenter le roi de France après Louis XIV, S. 95–114.
	Guido BRAUN, Der Wohlfahrtsausschuss in der Französischen Revolution. Eine Studie zur Grundlegung der Architektur revolutionärer Macht, S. 115–132.
	Martin H. HERRNSTADT, Administrating the Empire of the Self. Joseph-Marie de Gérando (1772–1842) and the Post-Revolutionary Science of Man in France around 1800, S. 133–159.
	Konrad HAUBER, Komplott und Kommunikation. Zur Sicherheitspolitik der optischen Telegrafie, Lyon 1815–1837, S. 161–180.
	Christian JACOBS, Mehr als eine Projektion. Maoismus in Frankreich in den 1960er- und 1970er-Jahren, S. 181–204.

	Im Jahr 2019 eingegangene Rezensionsexemplare/Livres reçus pour recension en 2019
	Mittelalter/Moyen Âge
	Frühe Neuzeit/Histoire moderne, Révolution, Empire (1500–1815)
	19.–21. Jahrhundert/Époque contemporaine




