
Isabelle Fabre (dir.), Jean Gerson écrivain. De l’œuvre
latine et française à sa réception européenne,
Genève (Librairie Droz) 2024, 636 p. (Publications
romanes et françaises, 278), ISBN 978-2-600-06489-7,
EUR 59,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Helga Köhler, Heidelberg

Der Band vereinigt 21 Beiträge des Internationalen Kolloquiums
»Johannes Gerson als Autor« in Montpellier vom 4. bis 6. April
2018. Von Gerson (1363–1429), Theologe und Philosoph,
Hofprediger und Universitätslehrer, Kanzler der Universität Paris,
(Kirchen)Politiker und Mystiker sind ca. 500 Schriften erhalten,
wovon nur eine geringe Anzahl in textkritischen Ausgaben vorliegt;
die meisten ruhen in der Gesamtausgabe von P. Glorieux (Paris
1960–1973). Die beeindruckende Vielfalt der Themen in diesem
Band stellt Isabelle Fabre in ihrer Einleitung vor: 1. »Poetische
und stilistische Fragestellungen«; 2. »Die Frömmigkeit bei Gerson,
Praxis und Ausdrucksweisen«; 3. »Gerson auf der politischen und
intellektuellen Bühne«; 4. »Schicksale der Werke Gersons«; 5.
»Manuskripte und Probleme der Edition: auf dem Weg zu einer
neuen Edition des Gesamtwerkes«.

Im ersten Teil untersucht Maureen Boulton unter dem Titel
»Imaginatio und mystische Theologie in Gersons französischen
Predigten« die Bedeutung von imaginatio als seelischem
Vermögen, als dessen Produkt und schließlich als Mittel der
Rhetorik in Gersons erbaulichen Schriften, um die Annäherung an
Gott und die Vereinigung mit ihm für Laien erfassbar zu machen.
Die dynamische Interaktion zwischen scholastischem Diskurs und
rhetorischen Elementen beobachtet Viviane Griveau-Genest an
metaliterarischen Äußerungen Gersons in beiden Sprachen. Den
Kontrast zwischen Gersons Kritik am allzu wörtlichen Verständnis
des biblischen Textes (Johannes Hus) und der rein allegorischen
Auslegung (Jean Petit in der Frage des Tyrannenmordes) findet
Matthew Vanderpoel aufgehoben in Gersons Überzeugung
von einer grundsätzlichen Unbestimmtheit des Bibeltextes als
»nicht-apophantisch« im Sinne Aristoteles’, die eine sorgsame
Beachtung der biblischen Rhetorik erfordert. Im Blick auf Gersons
erbauliche Dichtung, die biblische Stoffe in freier Weise amplifiziert,
entscheidet über deren Wahrheitsgehalt eine fromme Gläubigkeit,
die nicht gegen heilsnotwendige Wahrheiten verstößt und sich an
das Wahrscheinliche (probabile) hält, so Isabel Iribarren, »Zu einer
ars poetica Gersons«. Mit metrischen Analysen der Verse Gersons
weist Giovanni Matteo Roccati dessen Fähigkeit nach, Verse nach
klassischen Mustern zu machen.

Die zweite Abteilung eröffnet Cédric Giraud: »Vom liturgischen
Formular zur literarischen Schöpfung: Gerson und das Gebet«.
Aus der Tradition nimmt Gerson typische Elemente auf, doch

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109371

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109371
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greift er zu jeweils anderen Mitteln bei Gebeten im Lateinischen
und in der Volkssprache; in diesen legt er Wert auf die Erregung
von Gefühlen, in jenen eher auf logische Argumentation. In
seinem Beitrag »Frömmigkeit des Volkes und der Frauen, und
Glaubenspraxis der Gebildeten: Die dynamische Schnittstelle
zwischen Latein und Volkssprache bei Johannes Gerson und
Marguerite Porete« verteidigt Earl Jeffrey Richards Gerson gegen
den Vorwurf der Misogynie, räumt jedoch seine Skepsis gegenüber
schriftlichen Erzeugnissen frommer Frauen ein. Sie sollten auf
jeden Fall vom Papst geprüft werden. Fromme Gefühle sind Gerson
nicht fremd, wie aus dem Beitrag »Gefühl und Frömmigkeit am
Ausgang des Mittelalters: Gerson und das Mitleiden (compassio)«
von Carla Casagrande und Silvana Vecchio hervorgeht. Als
spezifisch christliche Tugend in der Nachfolge Christi versieht
compassio das Amt, die »klassischen« Gefühle zu dominieren
und zu harmonisieren. In enger Verbindung mit seiner Idee des
Canticordium (»Gesang des Herzens«) wandert die compassio von
der Moraltheologie hinüber zur Mystik, um dort für »einen guten
Gebrauch der Gefühle« zu sorgen. Graeme M. Boone (»Gerson
musicus«) gibt dazu den musikhistorischen Hintergrund in der Dur-
Moll-Beziehung, die Gerson aufbauend auf den Handzeichen der
Solmisation parallel zu den Kompositionen seines Zeitgenossen
Dufay zu einer neuen Affektivität in der Musik, v. a. im Gesang,
führt.

Dritter Teil: In ihrem Beitrag »Urteil und Strafe für einen
vorsätzlichen Mord« untersucht Lucie Jollivet Gersons
Stellungnahmen zum Mord an Ludwig von Orléans bzw. zu
Jean Petits Rechtfertigung des Mordes. Mit der Erforschung
des Tatmotivs und der begleitenden Umstände führt Gerson
wesentliche Elemente des Rechtsstaates ein. Indem er sich
allerdings in Predigten vor dem König der Kreuzzugsrhetorik
gegen Juden und Sarazenen bedient, will er mit ihrem
Negativbeispiel, wie Nancy McLoughlin (»Gerson und der
Kreuzzug«) herausstellt, die Einheit der Kirche gegen die »anderen«
befördern zum Zweck der Beendigung des Schismas. Mit der
Tätigkeit der erstaunlichen Christine de Pizan als Autorin und
Herausgeberin von Schriften Gersons befasst sich Lori J. Walters.
Im eigenen Skriptorium ließ sie diese für den Hof der Königin in
französischer Sprache bearbeiten und publizieren und sorgte
damit für ihre frühe Verbreitung. Die Bedeutung Gersons für die
Weiterentwicklung der Moraltheologie sieht Rudolf Schüssler
(»Gerson und eine milde Moral«) darin, dass er dem Handelnden
die Freiheit lassen wollte, sich im Zweifelsfall für diejenige
Alternative zu entscheiden, die seinem urteilenden Verstand
plausibel (probabile) erschien, da es letzte moralische Gewissheit
nicht geben könne. Mit dieser Einstellung beeinflusste Gerson die
Moraltheologie der Jesuiten ebenso wie mit seiner mystischen
Theologie, so Yelena Mazour-Matusevich, »Johannes Gerson
und die frühen Jesuiten«. In seinen theoretischen Äußerungen
wendet sich Gerson nach Marc Vial, »Die Theorie des Johannes
Gerson in der Geschichte des Diskurses über die mystische
Theologie«, gegen die Suche nach außergewöhnlichen spirituellen

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109371

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109371
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungen; für ihn ist Mystik die tägliche Versicherung eines
durch göttliche Gnade gelenkten Lebens.

Im vierten Teil stellt Virpi Mäkinen Gersons Theorien von Recht und
Herrschaft und ihre Wiederaufnahme bei späteren Autoren vor.
Eine ganz andere, parodistische Rezeption Gersons deckt Gilles
Polizzi (»Das Phantom Gerson bei Rabelais«) auf, der darin einen
weiteren Beweis für Gersons literarische Qualitäten sieht. Eine
direkte Rezeptionslinie bis ins 21. Jahrhundert zieht Bénédicte Sère
in ihrem Beitrag »Gerson als Ekklesiologe: Wiederentdeckungen
der Modernität«. Sie notiert darin seine im Laufe des Lebens
veränderte Auffassung vom Konzil als Instrument der päpstlichen
Macht hin zur vollmächtigen Verkörperung der Kirche: Ecclesia vel
concilium eam repraesentans.

Der fünfte Teil hat das Corpus Gersonianum als Ganzes und in
Teilen im Blick: Fabre und Geneviève Hasenohr erbringen durch
methodische Recherche den Nachweis, dass der »Kleine Traktat«
BNF, fr. 1843 ein »Pseudo-Gerson« sei, und widersprechen damit
Richards in seinem Beitrag in Teil 2. Der (Selbst)Darstellung
Gersons in den Handschriften widmet sich Béatrice Beys; mit
instruktiven Abbildungen zeichnet sie sein Bild als Pilger (Gerson
= Fremdling), als Magister und Prediger. Schließlich leistet Daniel
Hobbins einen Beitrag zum ungelösten Problem der Datierung
der Werke Gersons in der Überzeugung, dass diese zuverlässig
nur aufgrund zeitgenössischer Verzeichnisse gelingen kann, die
Gersons jüngerer Bruder Jean, der Coelestiner, zu verschiedenen
Zeiten und Anlässen erstellt hat. Ein Anhang mit gegliederter
Bibliographie und einem Index nominum et operum beschließt den
Band.

Corrigenda: S. 61, l. 12 lies: gloriosissimi, copiosissimi (2x), l. 1 v. u.:
supereminenter; S. 132, l. 1: per cola et commata; S. 140, l. 3 v. u.:
adverterem; S. 141, l. 10: cujuslibet; S. 152, l. 10: »in den weltlichen
Wissenschaften, besonders in der Logik«; S. 154, n. 29: »dass er
sich erniedrigt hat, nicht weil er… sondern weil er«; S. 158, n. 39:
»muss für verdächtig gehalten werden, wenn sie nicht zuvor nach
der zweiten der sechs Arten […] sorgfältig geprüft wurde«; S. 352/4:
dominium evangelicum.

In der Summe verwirklicht der ansprechende Band das Vorhaben,
Johannes Gerson als Schöpfer von Literatur abzubilden, in
eindrucksvoller Weise. Damit wird die Verengung auf den
Theologen oder den Mystiker Gerson aufgebrochen und der
Zugang zu einer literarischen Würdigung eröffnet. Zugleich
macht er neugierig auf weitere Forschung. Zwei Anregungen
dazu: In Johannes von Salisbury hat Gerson einen Vorläufer
im 13. Jahrhundert in der Wertschätzung des probabile1 und
in der (entgegengesetzten) Einstellung zum Tyrannenmord:

1 S. Johannes von Salisbury, Metalogicon, eingel., übers., komm. von H.
Köhler, Stuttgart 2025 (im Druck), Buch II Kap. 13–14 und passim.

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109371

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109371
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tirannum occidere non modo licitum est sed aequum et iustum.2
Hat Gerson sich mit ihm auseinandergesetzt? Zur Rezeption
Gersons in Deutschland: Auf zwei schwäbischen Kanzeln
(Bad Urach und Weilheim/Teck) ist er zusammen mit den vier
kanonischen Kirchenvätern abgebildet. In der protestantischen
Bekenntnisschrift Confessio Augustana ist er an drei Stellen
namentlich zitiert.3

2 Johannes von Salisbury, Policraticus, hrsg. von Clement C. J. Webb,
Oxford 1909, Bd. 1, 232 (Buch III Kap. 15).
3 Johannes Gerson, Trost der Theologie und Apologetischer Dialog, eingel.,
übers., komm. von H. Köhler, Stuttgart 2018, XXXVIII–XLII.

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109371

Seite | page 4

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109371
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

