
Cornelia Logemann, Prinzip Personifikation.
Frankreichs Bilderwelt im europäischen Kontext
von 1300 bis 1600, Heidelberg (Heidelberg
University Publishing) 2023, 493 S., farb. Abb., ISBN
978-3-96822-222-6, DOI 10.17885/heiup.1221, EUR
109,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Monja Katja Schünemann, Magdeburg

In ihrer Monographie nimmt Cornelia Logemann das visuelle
Potential der Personifikation zwischen dem Mittelalter und der
Frühen Neuzeit (1300–1600) in vier Untersuchungskapiteln in den
Blick. Drei Leitfragen sind für die vorliegende Studie wesentlich: Mit
welchen Bildmitteln generierten die Schöpfer der Personifikationen
die Bedeutung, normierten und garantierten sie und passten deren
Bedeutungsgehalt an situative Kontexte an? Wie verhalten sich die
Personifikationen in Text, Bild und Performanz zueinander? Welche
Rolle spielen Gender und Körper für die Wahrnehmung und in der
Bedeutungsaufladung von Personifikationen?

Im Zeitraum zwischen dem 14. bis ins 16. Jahrhundert hinein
verdichten sich die Darstellungsformen sowohl in quantitativer
als auch in qualitativer Hinsicht in Frankreich. Personifikationen
erweisen sich dabei nicht als starres Gefüge, sondern verfügen
über sich wandelnde Ausdrucksmöglichkeiten zwischen
den Medien. Ausgangs- und Bezugspunkt bildet dabei die
Iconologia von Cesare Ripa, dessen Werk eine schematische
Kategorisierung der Personifikationen vornahm, die bis heute
das Deutungsverständnis prägt, während es sich zeigt, dass
Personifikationen teils drastische Veränderungen erfuhren, die sich
dieser Kategorisierung teilweise entziehen.

Wesentlich für die Evolution der Personifikationen war der
Rosenroman, da bereits im Text mehrere angelegt sind, wie
der Garten, an dessen Mauern die Todsünden dargestellt
werden. Literarisch sind demnach bereits durch Umschreibungen
Allegorien vorhanden, die wie beschreibende Malerei formuliert
sind. Diese Sprachbilder setzten nach Logemann dann einen
Mechanismus in Gang, der bald darauf in einer vielfältigen
Bildsprache mündete, die sich in illuminierten Handschriften
ausdrückte, die keinesfalls für nicht Lesekundige gedacht waren.
Text und Bild sind dabei nicht binär zu betrachten, sondern
zusammengehörig. Vor allem späte Kopien von Vorgängerwerken
erfuhren eine bildprogrammatische Erweiterung. Logemann zeigt,
dass die fünf Sinne als weibliche Personifikationen dargestellt
wurden, weil sie fünf klugen Jungfrauen zugeordnet sind, was
in anderen Entsprechungen später fortgeführt wurde. Spätere
Werke, wie der Pèlerinage de la vie humaine dachten die Prämissen
des Rosenromans weiter. Dem träumenden Mönch, dessen Ziel
das himmlische Jerusalem ist, begegnen auf seiner Reise viele

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109381

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.17885/heiup.1221
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109381
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personifikationen, wie Gottes Gnade (Grâce Dieu), während die
Vernunft (Raison) ihn leitet. Leser und Leserin erleben an der Seite
des Protagonisten ein perfomatives Personifikationstheater, wobei
die Tugenden wenig abwechslungsreich präsentiert werden,
während die Laster als älter und vielfältiger dargestellt sind.
Mnemonik soll hier zum Hilfsmittel der moralischen Lehre werden.
Dabei nahm die literarische Produktion Einfluss auf die Produktion
der Personifikationen. Insbesondere Übertragungsfehler wirkten
sich auf die Ikonographie der Darstellungen aus, da die Miniaturen
aus dem Text heraus konzipiert wurden.

An Werken von Christine de Pizan zeigen sich Genderimplikationen
der Personifikationen, die allegorisch für Verführung und
Abschreckung stehen, wobei Beziehungen zwischen dem
männlichen Ich-Erzähler und den weiblichen Personifikationen
vorkommen. Allegorische Frauenfiguren stehen aber auch für die
Debatte um die Wirkmächtigkeit von Frauen und deren sozialen
Status. Christine de Pizan erlebt dabei selbst eine Transformation
von einer (weiblichen) Witwe hin zu ihrer (männlichen) Rolle als
Autorin (Livre de la mutacion de Fortune), was einer literarisch-
metaphorischen Geschlechtsumwandlung gleichkommend
gedeutet wird, während ihre eigene Darstellung weiblich ist.
Tugenden und Mächte erscheinen bei Pizan bekrönt und weiblich
(Richesse, Chevalerie, Noblesse, Sagesse). Die Schriftstellerin
weilt bildlich unter ihren Geschöpfen und erscheint als wenig
abgegrenzt. Sie stattet Raison mit Eigenschaften aus, die sie zu
einem Gegenentwurf der im Rosenroman unvernünftig handelnden
Allegorie macht.

Im Kapitel »Der Autor als Maler« beleuchtet Logemann den
permanenten intermedialen Aushandlungsprozess zwischen
Text und Bild. Gerade die sinnlichen Qualitäten der Bilder hatten
dabei ein schwer kontrollierbares Eigenleben in der Imagination
der Rezipienten. Ein verführerisches Äußeres geriet nun zum
Laster statt zur Tugend, und es kam zu kreativen Innovationen
bei der Verbindung mit bereits etablierten Bildtraditionen.
Personifikationen boten nun als literarisch und malerisch
Erschaffenes »quasidivine Erkenntnis« (127), wonach sowohl
Autor als auch Maler höhere Wahrheiten umsetzten. In Dialogen
benannten die Künste mittels Personifikationen ihre Vorzüge,
wobei die Rhetorik ein blumiges Gewand, die Malerei jedoch
einen Arbeitskittel trägt. Zuweilen änderten Personifikationen
ihr Erscheinungsbild, je nach Kontext, weil sie unterschiedliche
Statusebenen innerhalb narrativer Zusammenhänge innehatten.
Personifikationen konnten auch als Transferfiguren zwischen dem
Text und dem Bild vermitteln.

Anhand verschiedener Darstellungsmöglichkeiten der
Personifikationen gelang es, verschiedene Hierarchieebenen der
Tugenden und Laster sichtbar zu machen. Die Produktion von
Personifikationen war oftmals von den Autoren allegorischer Texte
abhängig, wobei sich ein visueller Code verfestigte. So konnte
Fortuna als Handlungsträgerin ein Mischwesen zwischen Hell und
Dunkel sein, aber auch zwischen Schönheit und Hässlichkeit. Die

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109381

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109381
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aventure bildete dabei als Personifikation eine Scharnierfunktion
mit symbolischem Doppelcharakter. Je nach Kontext konnten
dabei unikale Lösungen für Fortunadarstellungen aufkommen –
ihr instabiles Wesen führte zu einer instabilen Ikonographie. Die
Kleider der Rhetorik hingegen stehen in einer Tradition, die bis zu
Ovids Metamorphosen zurückverfolgt werden kann.

Allegorische Erzählungen wurden auch in Tapisserien überführt,
von denen viele jedoch nur noch fragmentarisch erhalten sind.
Welche Rolle spielte das Medium für die Weiterentwicklung
der Personifikationen? Anders als in der Buchmalerei waren
Tapisserien ein öffentlicher Raum der Bildbetrachtung, und
Personifikationen wurden lebensgroß ausgeführt, was zu einer
Interaktion zwischen dem Bildbetrachter und dem Bild führte.
Tapisserien wurden so zu gewebten, virtuellen Sehnsuchtsorten.
Auch in diesem Medium spielte der Rosenroman eine wichtige
Rolle, fasste repräsentierend die literarische Vorlage zusammen,
was wiederum zu Zusammenfassungen und Repräsentationen
anderer Werke führte. Logemann bezeichnet Tapisserien konzise
als gewebtes Bindeglied zwischen Literatur und Kunst, wobei sich
in ihnen die Nachwirkung literarischer Werke zeige.

Anders als Tapisserien dienten Wandmalereien auch zur
politischen Kommunikation, die bei Festen und Einzügen
betrieben wurde, wenn Herrschende gleichsam selbst durch
Maskeraden zu Personifikationen wurden und ihre politischen
Tugenden artikulierten. Dabei konnte sich die Grenze zwischen
historischer und ikonologisch-allegorischer Figur aufheben und
dort dargestellte Ereignisse, wie beispielsweise die Geburt des
Dauphins allegorisch überformt ausgedrückt werden. Insgesamt
bietet das Buch eine höchst beeindruckende Studie mit einer
gekonnten Blickführung, die einen völlig neuen Fokus auf Figuren
legt, die man bekannt wähnte.

2025 | 1
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109381

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109381
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

