
Andreas Berger, Stadt ohne Juden? Präsenz und
Absenz in der Frühen Neuzeit, Basel (Schwabe
Verlag) 2023, 344 S., 8 s/w Abb. (Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft), ISBN 978-3-7965-4912-0,
CHF 58,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Jean-Dominique Delle Luche, Toulouse/Rodez

Bâle, à partir du XIVe siècle et jusque vers 1800, ne tolère plus
de communauté juive en son sein: une situation caractéristique
de la plupart des villes de l’espace germanophone de la
prémodernité, où les expulsions provoquent un vaste reflux dans
les espaces ruraux et périurbains. Pour autant, les interactions
commerciales et intellectuelles restent constantes, et même
absents physiquement les Juifs demeurent un élément essentiel
des références intellectuelles. Ville sans juifs?, titre de la thèse
remaniée d’Andreas Berger soutenue à l’université de Bâle en
2021, s’appuie explicitement sur le roman éponyme d’Hugo
Bettauer (1922), adapté au cinéma dès 1914. Dans une tragique
anticipation, Bettauer imaginait l’expulsion au XXe siècle des Juifs
de Vienne: dans une ville désormais »sans juifs«, leur absence
rendait soudainement visible leur contribution à une société
brutalement épurée. Ce jeu entre absence (ou plutôt: présence
exceptionnelle d’individus juifs, notamment convertis, dans l’espace
urbain) et persistance de la référence aux Juifs est au cœur de
l’ouvrage: de fait, il s’agit moins de Juifs réels que du Juif comme
figure ambivalente (Kippfigur) opposée en miroir au Chrétien,
comme »idéal-type de l’étranger comme de soi-même«. Après un
état de la recherche assez incisif, Andreas Berger dénonce une
historiographie des Juifs de Bâle partielle et marginale, parfois
»larmoyante«, qui s’est généralement restreinte à l’étude de la cote
Kirchen Q1 où ont été regroupées, selon le principe de pertinence,
toutes les archives évoquant directement les juifs, au prix d’ailleurs
d’une perte de contexte archivistique. Il ne s’agit donc pas ici
d’écrire »une histoire des Juifs de Bâle«: Berger esquisse de
manière presque provocante ce que pourrait être une telle histoire
(52–58), mais essentiellement pour poser le cadre de trois pistes
afin de dépasser l’aporie d’un discours historiographique trop
dépendant des mêmes sources.

Le choix de Bâle est particulièrement pertinent: après le concile,
la fondation de l’université en 1460 puis l’installation durable de
nombreux imprimeurs font de Bâle une des capitales intellectuelles
de l’époque et notamment un des hauts lieux des études juives (et
de l’imprimerie en hébreu ou yiddish) de la Renaissance: Berger
évoque, tout au long de l’ouvrage, Enea Silvio Piccolomini, Érasme,
Konrad Pellikan, Sebastian Münster ou encore Johann Buxtorf,
s’arrêtant ainsi aux premières décennies du XVIIe siècle. Les trois
chapitres étudient la rémanence de la référence aux Juifs dans les
réflexions sur le culte des images ou l’iconoclasme, dans les débats

2025 | 1
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109488

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109488
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sur le péril ottoman, et dans le cadre de la confrontation avec les
savoirs juifs.

Le premier chapitre part d’un ouvrage antijudaïque de l’imprimeur
réformateur Pamphile Gengenbach (décédé en 1525) évoquant
une profanation d’image mariale par des Juifs. Ce motif est
au cœur du mouvement d’expulsion des années 1480–1520,
attesté par exemple à Rothenbourg ou Ratisbonne, mais n’est
que la reprise du miracle de Cambron (XIVe siècle) en Hainaut,
réactivé semble-t-il par l’union personnelle de Maximilien à la
tête des Pays-Bas et de l’Empire. S’inspirant d’une représentation
iconographique de Colmar (et par-là de Cambron), Gengenbach ne
fait pas cependant que produire un ouvrage antijudaïque: il prend
également position, selon Berger, dans un débat qui sous-tend
l’espace du Rhin supérieur tout au long des XVe et XVIe siècles sur
l’ambivalence entre iconoclasme et idolâtrie – saccages d’images
pieuses par les Suisses, critiques du culte des images – mais aussi
dans un débat mariologique des deux premières décennies du
XVIe siècle où Érasme, Zwingli et Gengenbach lui-même tentent
de prendre position. Berger s’éloigne temporairement de Bâle
pour évoquer l’Adoration des Mages de Douai (fin XVIe siècle), qui
n’a été que récemment réinterprétée comme une reprise de la
légende de Cambron, avec une confusion – volontaire ou non –
entre Juif, Turc, et iconoclaste réformé. Dans un autre point du
même chapitre, en s’appuyant sur d’autres frontispices d’ouvrages
de Gengenbach comme de Bodenstein/Karlstadt, ou encore sur
les Décades de Pierre Martyr d’Anghiera, Berger montre que les
reproches de cannibalisme, du meurtre d’enfants et d’idolâtrie des
Juifs s’appliquent également aux populations indigènes: le Juif reste
la matrice des préjugés et des catégories pour penser l’étranger à
la Renaissance.

Le chapitre suivant est consacré à la place du »Juif« – et du »Turc«
– dans la pensée historique et eschatologique des XVe et XVIe

siècles. L’expansion ottomane du XVe siècle réveille certes les
discours de croisade, mais donne lieu à des interprétations parfois
surprenantes du péril turc. Le genre des Türkenbüchlein nourrit une
réflexion eschatologique s’appuyant notamment sur la translatio
imperii du livre de Daniel, mais aussi des réflexions utopiques sur
des communautés chrétiennes vivant en harmonie sous le joug
turc, comme Wolfaria ou Novomontan. Les Juifs ont leur place
dans ces villes utopiques, liée à la conviction de leur conversion
promise au Jugement Dernier. En même temps, le péril turc permet
de redonner corps au mythe des »Juifs rouges«, des tribus perdues
ou d’un peuple enfermé par Alexandre, d’un royaume juif de Gog et
Magog, prêt à déferler depuis le Caucase et précipitant le retour du
Christ. Ces mythes sont réactivés au début du XVIe siècle, visibles
dans des représentations cartographiques, dans la toponymie
bâloise, ou encore dans des révoltes millénaristes juives dans le
sillage de l’aventurier David Reuveni: voilà qui aurait pu donner du
grain à moudre à Umberto Eco.

La rupture que constitue 1492 pour les Juifs en Europe permet
également aux Chrétiens d’élaborer une nouvelle interprétation de

2025 | 1
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109488

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109488
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


la judéité. Elle coïncide en effet avec la redécouverte de l’hébreu
par les théologiens chrétiens (au premier plan Pellikan), désireux
de revenir au texte originel sans toutefois prêter le flanc à ceux
qui les accusent de »rabbiniser«. C’est aussi à Bâle que fleurit
»l’ethnographie juive«, généralement produite par des juifs
convertis (Margherita, Lombardus), et dénonçant l’existence des
polémiques antichrétiennes. La réception des rites et des savoirs
juifs, trouvant sa place dans la pensée universaliste de Sebastian
Münster, n’est cependant pas marquée par une tolérance à toute
épreuve: Münster inclut des éléments de savoir juifs tout en les
qualifiant d’inutiles ou de faux; Buxtorf publie des histoires du
Maisebukh (1602) tout en censurant celles qui seraient jugées les
plus blasphématoires.

La comparaison en conclusion – celle d’une femme dont l’on
projette la silhouette, avant d’en faire une sculpture; la femme
est donc à la fois présente à travers la sculpture, mais celle-ci n’en
est qu’une réinterprétation – est juste, et constitue la force, mais
aussi les limites de la démonstration, qui jongle littéralement
avec des références iconographiques ou textuelles, et où la
référence directe au Juif peut être absente pendant plusieurs
pages. L’ouvrage en vaut la peine, mais sa lecture n’est pas
toujours simple. Berger frappe juste en rappelant que les Juifs,
dans un processus analogue à l’orientalisme évoqué par Saïd, ne
sont généralement étudiés en histoire qu’en tant qu’objet et que
l’étude de leur agentivité reste à faire. Outre l’analyse de différents
pans de recherche, outre la combinaison souvent heureuse de
catégories documentaires différentes, la contribution de l’auteur
est particulièrement bienvenue puisqu’il fournit, notamment pour
les années 1490–1520 et singulièrement sur 1492, d’importantes
pistes de réflexions sur cette transition entre deux périodes, sur
la question centrale de la pensée européenne de l’étranger, à
l’intérieur de l’Europe chrétienne ou dans d’autres continents.

2025 | 1
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.1.109488

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.1.109488
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

