
Michiel Rys, Der Mythos des Unbestechlichen.
Maximilien Robespierre und das Fortleben des
Politisch-Theologischen in der deutschsprachigen
Literatur der Gründerzeit, München (Herder) 2024,
444 S., ISBN 978-3-534-64011-9, EUR 56,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Andreas Burri, Wien

Eric Hobsbawm zieht seine Geschichte der Moderne zwischen dem
Ausbruch der Französischen Revolution 1789 und dem Beginn des
Ersten Weltkrieges 1914 auf, unter dem programmatischen Titel
(in Anschluss an Ilja Grigorjewitsch Ehrenburg) Long nineteenth
century. Die Probleme, mit denen die Französische Revolution rang,
und die unterschiedlichen Lösungsversuche, mit denen sie zu ihren
unterschiedlichen Phasen aufkam, bildeten zu weiten Teilen die
Inhalte, an denen sich das moderne politisch-gesellschaftliche
Denken abarbeitete. Entsprechend war die Französische Revolution
als Ereignis an sich einer der zentralen Topoi der in der Moderne
aufblühenden Kulturhistoriografie. Ein wesentliches Merkmal
davon ist das enthusiastische Fragen nach den großen Individuen
der Weltgeschichte als Repräsentanten dessen, was wirkt und was
sein soll. Freilich weist gerade die Französische Revolution einige
solcher Individuen auf, wobei die berüchtigtste wohl Maximilien
Robespierre ist.

Die vorliegende Studie analysiert das politische Thema
»Robespierre« anhand ausgewählter belletristischer Texte
(mehrheitlich Theaterstücke) aus der Gründerzeit 1870–1894,
also während der intensiven Realisierung deutschnationaler
Staatsgedanken. Die diskutierten Texte stammen von Georg
Büchner, Otto Franz Gensichen, Fritz Mauthner, Robert Hamerling,
Karl Wartenburg, Karl Bleibtreu und Marie Eugenie delle
Grazie. Den interpretatorischen Schwerpunkt legt der Autor
auf die politische Theologie, insofern sich die Texte in ihrer
Auseinandersetzung mit der Figur Robespierres – die historisch-
biografisch schwer zu fassen ist, zumal sie sich bereits zu Lebzeiten
zu einer mythenumwobenen Gestalt entwickelte – dezidiert gegen
eine politisch-theologische Herrschaftslegitimierung aussprechen,
und/oder selbst mithilfe politisch-theologischer Gedankengänge
ihre Staats- und Gesellschaftmodelle entwerfen.

Der Begriff »politisch-theologisch« steht im Großen und Ganzen
für die Absicht, das definitive Gute politisch zu verwirklichen,
und damit die staatliche Herrschaft, die zu dieser Verwirklichung
führen soll, entsprechend ihres absoluten (göttlichen) Anspruchs
theologisch zu legitimieren. Das grundlegende Problem einer
solchen profanierten Eschatologie liegt wohl darin, dass ein
jeder Mensch fehlbar ist, respektive tatsächlich alltäglich fehlt,
und damit diesem Ideal nie gerecht werden kann. Sollte an der
Verwirklichung desselben festgehalten werden, erscheinen die,

2025 | 2
19.–21. Jahrhundert – Histoire
contemporaine

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.110931

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.110931
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sich nicht bessern lassen, als entsprechende Erzfeinde, die nur
noch vernichtet werden können. Die jakobinische Phase respektive
Robespierre (neben vielen anderen) geben ein erschreckendes
Beispiel einer solchen ideologischen Konstellation wieder.
Wie gesagt ist Robespierre selbst schwer zu kategorisieren:
Während er in der Terreur die Todesstrafe exzessiv vollzog, hatte
er früher noch für ihre Beilegung plädiert; während er als der
»Unbestechliche« kompromisslos für die égalité und die Soziale
Frage eintrat, stand er später letztlich als Alleinherrscher vor.
Sein von ihm geförderter »culte de l’Être suprême« verweist
auf die anthropologisch-religiöse Komplexität menschlicher
Gesellschafts- und Staatsstrukturen. Seine Gefolgschaft sah in ihm
einen Mittler zwischen Himmel und Erde, eine Inkarnation des
politisch-moralischen Gelingens, einen Messias und Märtyrer der
Revolution; seine Gegner sahen in ihm die personifizierte Hybris
und Heuchelei. Die Studie zeigt, wie die besprochenen Texte mit
dieser komplexen theologischen Situation umgehen, indem sie
zum Beispiel Robespierre auffallend oft mit Konzepten aus der
hebräischen Bibel und mit Jesus Christus vergleichen.1

Weiterführend stellt die Studie diese theologische, philosophische
und politische Auseinandersetzung mit der Person Robespierres
in den weitreichenden ideen- und mentalitätshistorischen
Kontext der deutschnationalen Gründerzeit, die sich gerade
im Zuge ihres zentralen politischen Ereignisses, dem Deutsch-
Französischen Krieg 1870–71, intensiv mit der Französischen
Revolution auseinandersetzte, insofern die französische Nation
hundert Jahre vorher vor ähnlichen politisch-gesellschaftlichen
Problemen stand, wie nun die deutsche. Vor chauvinistischem und
entsprechend geschichtsmythologischem Hintergrund versuchen
einige der Texte, das politische Gelingen des Staats und das
moralische Gelingen der Gesellschaft zugunsten Deutschlands
zu entscheiden: Frankreichs Geschichte weise konstant das
leidenschaftliche Streben nach Ruhm auf, weswegen seine
politische Emanzipationen in der Regel in die Despotie Einzelner
und deren religiöse Verehrung durch die »Masse« geführt hätten;
Frankreich lebe noch immer den Cäsarenwahn der römischen
Antike, von der es herkomme und auf die es sich selbst ja
immer wieder berufe; Frankreichs Versuch zur Realisierung des
politisch-gesellschaftlichen Guten sei eine gewalttätige »totalitäre
Revolution von unten«, während Deutschland mit seiner »liberalen
Reform von oben« durch politisch-philosophische »Genies« dem
Ziel qualitativ näher komme; weil die Französische Revolution
letztlich nur den Weg für den Tyrannen Napoleon bereitet hätte,
der die deutschsprachigen Länder überfiel, käme Deutschland
nun das Recht zu, im Kampf gegen Frankreich seinen politisch-
ideologischen Willen militärisch durchzusetzen.

1 Vgl. die zahlreichen Belegstellen: 27, 29–31, 61, 65–66, 68–70, 72–73, 80,
92, 94, 104–107, 139–141, 143, 145–146, 153–156, 159–162, 164–169, 172–
173, 180–181, 183–184, 210, 216–218, 240–241, 256–258, 261, 264–265,
295, 297–301, 316–317, 330, 332–333, 337, 339–341, 343–345, 348–351,
362, 364, 370–371, 375–376, 378, 385, 389–390, 400–403.

2025 | 2
19.–21. Jahrhundert – Histoire
contemporaine

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.110931

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.110931
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Studie legt ausführlich dar, wie die besprochenen Texte
dieses nationalistische Narrativ wiedergeben und/oder wie sie an
einer kulturhistorischen und ideologischen Wertschätzung der
Französischen Revolution arbeiten. Darunter fällt beispielweise
die Aufwertung Dantons oder Mirabeaus als Realpolitiker mit
entsprechender Milde gegenüber dem an der Strenge der
Tugend irre gewordenen Robespierre. Neben den besprochenen
Texten weist die Studie hierbei auf weitere Ansichten aus der
deutschsprachigen Literatur- und Philosophieszene der Zeit hin,
etwa jene Walter Benjamins, Stefan Zweigs und Thomas Manns.2

Weitere Exkurse und Verweise gelten den komplexen
philosophischen Konzepten und den diese begründenden
Personen als zentralen Bestandteilen der Französischen Revolution
sowie der modernen Kulturhistoriografie. Zur Sprache kommen
Rousseau, Schiller, Hegel und der Hegelianismus, Marx und
der Sozialismus, Bakunin und der Anarchismus, Carlyle, Cousin,
Quetelet und Nietzsche. Eine grundlegende Frage, um die sich die
Schriften dieser Personen drehen, liegt darin, wie das politisch-
gesellschaftliche Gute in der Weltgeschichte verwirklicht werde;
eine Frage, die aufgrund der bürgerlichen Emanzipation unter
gleichzeitigem Terror angesichts der Französischen Revolution
immens an Kontroverse gewinnt. Eine weitere grundlegende
Frage betrifft hierbei das Konzept, inwiefern es die »heldenhaften«
Menschen, die »großen Personen« seien, die den Weltgeist
repräsentieren, das Gute verkörpern und das Gericht vollziehen.
Die moderne Kulturhistoriographie kam hierbei wiederholt mit
ästhetischen – dramatischen – Erklärungsmodellen auf, weswegen
sich auch die Wahl von Theatertexten in der vorliegenden Studie
gut nachvollziehen lässt.3

2 Vgl. 17, 19–21, 25–26, 41, 51–52, 55, 68–70, 84–86, 92, 94, 106–107, 110–
115, 126–133, 136–137, 139–145, 148–149, 151, 157–159, 172–175, 180–
181, 188–189, 196–197, 202–203, 205, 209, 218–219, 224–226, 228–233,
236, 241, 250–251, 259, 263–267, 271–272, 277, 283, 293–294, 297–298,
316–317, 332–334, 337, 343–345, 348, 350–351, 410, 412–414, 416.
3 Vgl. 17, 19–20, 33–41, 48–51, 55–57, 59–63, 84–86, 94, 103, 106, 117–125,
138, 151, 157–158, 175, 179, 184–189, 192–199, 205–210, 216, 225–226,
233, 236, 251–252, 255–258, 261, 280, 284, 293–294, 299–300, 303–307,
315–317, 325–334, 339–341, 343–345, 347–349, 364, 390, 397–398, 400–
403.

2025 | 2
19.–21. Jahrhundert – Histoire
contemporaine

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.110931

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.110931
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

