
Johannes Heil, Andere Juden. Texte der westlichen
Diaspora (ca. 400–800) und ihre christliche Rezeption
(ca. 700–1200), Heidelberg (Universitätsverlag
Winter) 2024, XXII–618 S. (Schriften der Hochschule
für Jüdische Studien Heidelberg, 24), ISBN
978-3-8253-9575-9, EUR 82,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Capucine Nemo-Pekelman, Nanterre

Le livre de Johannes Heil s’inscrit dans le sillage des travaux
précurseurs de Leonard V. Rutgers qui, à partir de deux œuvres
de l’Antiquité tardive considérées par lui comme juives – la Lex Dei
quam praecepit Deus ad Moysen et l’Epistula Annae ad Senecam –,
faisait l’hypothèse d’une culture écrite juive latine plus vaste.1
Johannes Heil s’attache à reconstituer le corpus disparu des
textes judéo-latins en étirant la fourchette chronologique entre le
Ve siècle et l’époque carolingienne. L’originalité de son approche
lui vient de sa fine connaissance des réseaux lettrés carolingiens
et de leurs interactions avec leurs voisins juifs, ainsi que de sa
maîtrise de l’exégèse biblique préscolastique. Elle lui permet
d’identifier, dans des manuscrits médiévaux du IXe au XIIIe siècle,
des commentaires bibliques faussement attribués à des auteurs
chrétiens alors qu’ils sont d’origine juive, et d’identifier le contexte
social carolingien qui a permis la circulation des textes et leur
appropriation.

En ouverture, Johannes Heil présente une illustration parlante
de ce mécanisme d’appropriation. Le manuscrit 118 issu de la
cathédrale de Reims et conservé à la bibliothèque Carnegie de
la même ville est d’époque carolingienne. Son auteur anonyme
attribue sans ambiguïté à des auteurs juifs un commentaire du
Premier Livre des Rois puis un commentaire des Chroniques. Mais
une main plus tardive l’a corrigé en désignant Jérôme comme
l’auteur de ces œuvres. Ainsi lit-on au folio 38r: »Au nom de Dieu
commence la brève Explication [de Jérôme] de l’histoire du Premier
Livre des Rois selon la tradition juive, mais que le lecteur curieux,
qui s’applique à apprendre ces choses, examine si ce Juif qui a
ainsi exposé le livre mentionné s’écarte en quelques points de la
doctrine ecclésiastique«.2 Le folio 53r porte la même attribution
tardive à Jérôme: »C’est ici que commence l’Exposition [de Jérôme]
sur les Chroniques selon la tradition des Juifs, où le lecteur doit

1 Leonard V. Rutgers, The Jews in Late Ancient Rome. Evidence of Cultural
Interactions in the Roman Diaspora, Leyde, Boston, Cologne 1995.
2 »In Dei nomine brevis Explanatio [Hieronymi] hystoriae primi libri Regum
secundum iudaicam traditionem incipit, sed curiosus lector, qui haec
discere studet, consideret si ille Iudaeus qui praefatum librum ita exposuit
ab ecclesiastica doctrina in aliquibus discordat sententiis«.

2025 | 2
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111093

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111093
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


être prudent«.3 Cette découverte conduit l’auteur à formuler
l’hypothèse d’un phénomène plus large de réappropriation des
sources textuelles juives dans les scriptoria médiévaux.

Dans une première partie (1–121), Heil dresse le bilan des sources
épigraphiques et archéologiques permettant de brosser le portrait
social et économique des populations juives italiennes, africaines
et hispaniques. Les synagogues d’Ostie et de Bova Marina en Italie,
celles de Naro (Hammam Lif) et de Kélibia en Afrique, les épitaphes
de Rome, Venosa et Narbonne permettent de reconstituer un
monde juif latin vivant et réel, bien loin, souligne-t-il, du Juif
imaginaire »biblique« ou »herméneutique« qui nous est parfois
présenté.

Dans la deuxième partie (122–192), Heil identifie les centres
carolingiens tels que Fulda et Luxeuil (où l’accès aux textes juifs
semble limité aux Livres des Rois et aux Chroniques), Aix-la-
Chapelle, et peut-être Orléans ainsi que Rome et les régions
méditerranéennes. L’abbaye de Saint-Germain d’Auxerre lui paraît
s’imposer comme le centre principal d’utilisation des sources juives.
Dans leur commentaire du Premier Livre de Samuel, Haimon
et Rémi d’Auxerre font dialoguer, à la manière d’un midrash
rabbinique (commentaire biblique), un quidam et un magister
noster d’évidence tous deux juifs. Haimon d’Auxerre se réfère
ainsi au présent: »C’était une coutume chez les anciens Juifs, qui
existe encore aujourd’hui parmi eux«.4 Pour Heil, ce passage et
d’autres sont la partie émergée d’un phénomène plus vaste. Les
documents originaux qui ont servi de source étaient, selon lui,
des commentaires plus complets. Les mentions »aliqui ferunt/
tradunt« pourraient faire également référence à des Hebraei dont
les œuvres originales auraient été perdues.

Dans la partie la plus conséquente du livre (193–429), Heil
entreprend l’étude paléographique et codicologique d’une
soixantaine de manuscrits du VIIIe au XIIIe siècle comportant des
commentaires bibliques attribués à Jérôme, en retraçant leur
contenu (ce qui lui permet de les diviser en groupes différents:
authentique, para-Jérôme et pseudo-Jérôme), et en analysant les
conditions dans lesquelles ceux dont la paternité juive lui paraît
attestée ont été anonymisés et attribués à Jérôme.

Il étudie ensuite le Livre des Antiquités bibliques du Pseudo-Philon,
une œuvre connue d’Alcuin et attribuée à Philon par Raban Maur.
Il rejette la datation des Ier et IIe siècles et place son terminus ad
quem au IXe siècle. Il réfute aussi l’hypothèse d’un original hébreu
avec une version grecque intermédiaire, considérant son latin
hellénisé comme caractéristique d’une langue juive post-classique
qui imiterait également délibérément le langage biblique. Comme
Tal Ilan, il localise le texte à Rome ou dans le sud de l’Italie, ce qui

3 »Incipit Expositio [Hieronymi] in Paralipomenon, secundum traditionem
Iudaeorum, ubi lector cautus esse debet«.
4 »Mos fuit apud veteres Iudaeos qui etiam adhuc habetur in istis«.

2025 | 2
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111093

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111093
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


expliquerait sa diffusion dans l’Empire carolingien, peut-être via la
campagne culturelle de Charlemagne.

Une dernière partie (465–492) est consacrée à la Lex Dei quam
praecepit Deus ad Moysen, mieux connue sous le titre moderne
de Mosaicarum et Romanarum legum collatio. Sa paternité juive,
démontrée par Edoardo Volterra en 1930, ne fait pas de doute
aux yeux de l’auteur, qui l’insère dans les controverses et attaques
anti-juives de la fin du IVe et du début du Ve siècle, et la localise en
Italie. Selon nous, et bien que Heil ne l’énonce pas explicitement,
l’ensemble de son ouvrage, en mettant en lumière l’appropriation
chrétienne de commentaires bibliques judéo-latins, suggère
fortement que la Lex Dei pourrait elle-même avoir été, dans sa
forme originelle, une sorte de »midrash halakhique« en langue
latine des Décalogue.

Cet ouvrage fondamental ouvre de nouvelles perspectives.
Souhaitons que l’auteur poursuivra son entreprise de
reconstitution du patrimoine judéo-latin et que d’autres chercheurs
lui emboiteront le pas en recherchant des œuvres appartenant à
d’autres genres littéraires que celui de l’exégèse biblique. Nous
pensons aux œuvres juridiques comme la Lex Dei mais aussi aux
traductions latines de la Bible, dites Veteres latinae.5

5 Sur les origines possiblement juives de la Vetus latina, voir Bernhard
Lang, Handbuch der Vulgata und ihrer Rezeption. Kommentierte
Bibliographie – Lateinisches Glossar – Anmerkungen zum Text, Berlin 2023,
156.

2025 | 2
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111093

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111093
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

