
C. Philipp E. Nothaft, Christopher D. Schabel
(ed.), The Cistercian Hermann Zoest’s Treatise on
Leavened and Unleavened Bread (De fermento et
azimo). Oecumenism, Exegesis, and Science at the
Council of Basel, Leuven, Paris, Bristol, CT (Peeters
Publishers) 2022, IV–227 p. (Recherches de Théologie
et Philosophie médievales. Bibliotheca, 21), ISBN
978-90-429-4917-1, DOI 10.2307/j.ctv2zx9prs, EUR
95,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Maximilian Gamer, Zürich

Als Spezialist für die angedachte Kalenderreform nahm der
Zisterzienser Hermann Zoestius (* um 1380, † nach 1443) auf
Wunsch des Generalabts von Cîteaux in den Jahren von 1434 bis
ca. 1443 am Basler Konzil teil. In dieser Zeit verfasste er Schriften,
die im Kontext dieser nicht umgesetzten Reform stehen, einige
konzilaristische Traktate und, gewissermaßen in der Schnittmenge
beider Bereiche, die hier besprochene Abhandlung von 1436 zur
Kirchenunion, De fermento et azimo. Zoestius spricht über die
verschiedenen Aspekte des Großen Schismas, sein Fokus ruht
aber auf dem titelgebenden Azymenstreit, dem Dissens über
den Gebrauch von gesäuertem oder ungesäuertem Brot in der
Eucharistie zwischen griechischer und lateinischer Kirche. Er mag
dies tatsächlich als einen der wesentlichen Punkte des Schismas
erachtet haben – auf jeden Fall war es derjenige, der am meisten
seinen Interessen entsprach. Denn im Kern der Frage, welche Art
von Brot Jesus beim letzten Abendmahl gebrochen und mit seinen
Jüngern geteilt hat, steht für Zoestius ein kalendarisches Problem:
Die widersprüchlichen Zeitangaben einerseits in den synoptischen
Evangelien und andererseits bei Johannes, daraus folgend die
Datierung der Passion und damit die Frage, ob dieses Mahl den
rituellen Vorschriften des Pessach unterworfen war oder nicht.

Zumindest während und kurz nach dem Basler Konzil galt
dem De fermento et azimo ein gewisses Interesse. Elf der zwölf
erhaltenen Handschriften datieren zeitnah, eine dreizehnte ist
verloren. Das von den Editoren überzeugend argumentierte
Stemma (101–112) zeigt mehrere Entwicklungsstadien des Textes.
Die Vorlage α entstand um oder vor dem 23. November 1436,
neun Monate später fügte Zoestius aus den ihm erst dann
bekannt gewordenen Additiones des Paul von Burgos († 1435)
eine umfangreiche Marginalglossierung hinzu, im Stemma als
α1. Auf dieser Basis entstand zwischen 1441 und 1443 Pb (Paris,
BnF, lat. 16404) eine revidierte Fassung, kopiert von dritter
Hand, vermutlich für Zoestius’ eigenen Gebrauch (97). Auch
hier zeigen sich spätere Korrekturen, im Stemma als Pb1. Die
Edition folgt Pb als autoritativer Fassung letzter Hand auch
in der Graphie. Ein Vergleich mit der Handschrift zeigt, dass

2025 | 2
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111109

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.2307/j.ctv2zx9prs
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111109
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»even orthographically« (113) nur eingeschränkt gilt; im Sinne
der Leserfreundlichkeit differenzieren die Editoren u/v und
normalisieren die Homophone ti/ci stillschweigend. Die Anlage
des Textes ist nur bedingt intuitiv, deshalb ist die Lektüre des
Stemmas (101–112) und der ratio edendi (113–114) dringend
geboten, wobei eine knappe Zusammenfassung der Ergebnisse
hilfreich gewesen wäre. Zu beachten sind vor allem folgende
Punkte: Wann immer der Text ohne Markierung zweispaltig gesetzt
ist, findet sich die Marginalglossierung in der rechten Spalte. Davon
abweichend sind markiert in Umrandung an zwei Stellen (89, 204)
links der ursprüngliche von α abhängige Text und rechts die von
Pb abhängige überarbeitete Fassung gesetzt, bei einer dritten
Divergenz (206) scheiden sich die beiden Fassungen bereits mit
α1. Es handelt sich dabei aber jeweils nur um einzelne Sätze. Zur
Entlastung des textkritischen Apparats finden sich die Varianten
der codices descripti zweiter Generation und niedriger, die von den
Editoren ebenfalls erfasst wurden, zusammen mit weiteren »minor
orthographical variants« (113) in einer Appendix (209–214). Die
umfangreichen Zitate sind in einem Quellenapparat nachgewiesen.

Der Edition stellen die Autoren neben den Kriterien und der
Beschreibung der Handschriften (87–99) weitere Materialien
voran. Dies sind die bislang umfangreichste und gut abgesicherte
Darstellung von Zoestius’ Leben und Werk (17–30) sowie zwei
einleitende Kapitel, die den Text, für den keine Übersetzung
gegeben wird, erschließen und an die Stelle eines – eigentlich
für einen technischen Text unabdingbaren – Kommentars
treten. Schabel verantwortet »Hermann Zoest and Schismata
(Chapters 11–12)« (31–56), Nothaft »Hermann Zoest on the
Azymes Question (Chapters 1–10)« (57–114). Die vorgezogene
Besprechung der letzten beiden Kapitel zusammen mit Zoestius’
zeitgleich entstandenen De potestate conciliorum et pape sollen
einen grundsätzlichen Einblick in Zoestius’ Umgang mit den
Differenzen zwischen Ost und West illustrieren (16). Dieser ist laut
Schabel »to diminish the severity of the disagreement« (47), zeige
aber auch »Hermann’s lack of full and professional theological
training« (48). Die Diskussion des Azymenstreits gliedert Nothaft in
die theologische Diskussion der biblischen Chronologie (60–66), die
Berechnung des Datums der Kreuzigung (67–76) und die Datierung
des Pessachmahls (76–85). Nothaft folgt Zoestius’ Argumentation
nur teilweise linear und beginnt in gewisser Weise in medias
res. Bereits der Überblick (57–60) setzt Konzepte voraus, für die
(teilweise) erst in der Detailuntersuchung weiterführende Literatur
gegeben wird. Für den nicht in die Materie eingearbeiteten Leser
erschwert dies das Verständnis, da Nothaft hier eine Diskussion
fortsetzt, die er bereits an anderer Stelle begonnen hat.1 Die

1 Für das Verständnis hilfreich sind From Astronomy to the Crucifixion
and Back, in: C. Philipp E. Nothaft, Dating the Passion. The Life of Jesus
and the Emergence of Scientific Chronology (200–1600), Leiden 2012, 19–
33, DOI 10.1163/9789004217072_003, und The Jewish Calendar: History
and Structure, in: ders., Medieval Christian Texts on the Jewish Calendar.

2025 | 2
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111109

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.1163/9789004217072_003
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111109
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologische Diskussion und die kalendarische Argumentation sind
im Folgenden detailliert und gut abgestützt dargelegt. Zoestius
sucht die Schriftbelege zu harmonisieren, indem er für das von ihm
ermittelte Jahr – er berechnet die Kreuzigung für den 3. April 33
(als 15. Mondtag) – das Greifen einer Ausnahmeregel des jüdischen
Kalenders geltend macht. Damit hätten Jesus und seine Jünger am
astronomisch korrekten Abend, am 2. April 33, ein Pessachmahl
gefeiert, wie die Synoptiker angeben. Dass dagegen Johannes
den 15. Nisan für den folgenden Samstag suggeriert, begründet
Zoestius mit den genannten Ausnahmeregeln, den deḥiyyot, die
eine Verschiebung des Monats gegenüber den Mondphasen
begründen. »[A] crucial innovation on Hermann’s part concerns
his ability to offer specific calendrical and legal reasons as to why
Christ and his disciples did not celebrate Passover along with the
other Jews« (59). Nach Nothaft bemüht sich Hermann auch im
Azymenstreit um eine versöhnliche Haltung: »Hermann was far less
confident […] that Christ’s Passover would have involved azymes,
seeing as the Jews of Jerusalem had not yet rid their households
of leaven on the day in question. According to what he ended
up proposing […] either scenario was historically possible, which
meant that Greeks and Latins had no legitimate grounds to fault
each other for their respective custom« (58–59).

Nothaft und Schabel bieten die erste kritische Edition des De
fermento et azimo, die auf einer sorgfältigen und gut dargelegten
Untersuchung der Überlieferung basiert. Man hätte sich zwar
mehr Leserfreundlichkeit wünschen können, zum Beispiel durch
eine andere typographische Anlage der Edition oder durch
einen Stellenkommentar, es bleibt aber festzuhalten, dass die
einleitenden Kapitel kenntnisreich in die Thematik einführen.

A Study with Five Editions and Translations, Leiden 2014, 20–33, DOI
10.1163/9789004274129_003.

2025 | 2
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111109

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.1163/9789004274129_003
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111109
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

