
Philippe Bourdin, Côme Simien (dir.), L’amitié en
révolution, 1789–1799. De l’histoire à la mémoire,
Rennes (Presses universitaires de Rennes) 2024, 410
p. (Histoire), ISBN 978-2-7535-9402-9, EUR 28,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Christophe Losfeld, Halle

Comme le rappelle Philippe Bourdin dans une introduction
synthétique et éclairante, la belle étude d’Anne Vincent-Buffault
L’exercice de l’amitié: pour une histoire des pratiques amicales au
XVIIIe et XIXe siècles (1995) a entrainé un regain d’intérêt pour
la question de l’amitié à cette époque. Le siècle des Lumières
renouvelle en effet les pratiques sociales avant que la Révolution
– selon Sarah Horowitz dans Friendship and Politics in Post-
Revolutionnary France (2013) – ne vienne remettre en cause ces
nouveaux liens personnels sous le coup de la soumission à l’intérêt
national. L’Amitié en révolution 1789–1799. De l’histoire à la mémoire
rassemble seize contributions réparties en trois grandes sections:
»Théoriser l’amitié«, »Des amitiés combattantes« et »Rejouer,
fonder l’amitié«.

Les articles de la première section s’attachent au discours formulé
sur l’amitié tant par l’étude d’écrits privés ou publiés qu’au détour
de l’analyse de pratiques sociales qui la mettaient en avant.
La franc-maçonnerie, par exemple, n’a cessé, tout au long du
XVIIIe siècle, d’insister sur le caractère fondamental de l’amitié.
Pierre-Yves Beaurepaire lui consacre justement »Un triptyque
maçonnique ambigu entre Ancien Régime et Révolution: amitié
choisie, amitié exclusive, amitié à l’épreuve«. La distinction qu’il
opère permet de bien saisir qu’au-delà d’un discours prétendument
universaliste, les francs-maçons forment un groupe qui se définit
à la fois par l’inclusion de personnes partageant des valeurs
communes et par l’exclusion d’autres groupes, tels que les
personnes noires ou celles qui leur sont sympathiques, ainsi que
les femmes. La Révolution, en interrogeant la légitimité d’amitiés
exclusives, contraint les francs-maçons ou à se redéfinir, ou à
cesser leurs activités.

Les tensions que suscitent les événements frappent l’amitié
elle-même, ainsi que l’illustre Saint-Just qui, peu avant sa mort,
s’exclame: »Quoi! L’amitié s’est-elle envolée de la terre?«,
exclamation douloureuse pour celui qui voyait en elle une
dimension civique dans la mesure où, fondée sur l’égalité, la liberté
de choix et la vertu, elle pouvait servir d’institution à la République
et de contrepoids à la corruption des dirigeants politiques (Marisa
Linton, »L’amitié dans la pensée et les pratiques politiques de Saint-
Just«).

Une telle ambiguïté apparaît tout particulièrement dans la question
de la dénonciation sur laquelle revient Stefan Lemny dans l’analyse
de ce véritable genre que deviennent les »dénonciations« (»L’amitié

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111316

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111316
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


à l’épreuve de la dénonciation«). Ces publications connaissent
un développement significatif dans les années 1789–1791, –
le devoir de »dénonciation civique« est même institutionnalisé
par l’Assemblée (68) –, de sorte que la dénonciation devient un
véritable principe révolutionnaire après 1793, lorsque les périls
menacent la République et l’affirmation de »l’amitié civique« va
alors souvent de pair avec la destruction d’amitiés personnelles.

L’image fluctuante de l’amitié apparaît également au détour d’un
genre mineur, les poésies fugitives consacrées à l’amitié, dont
l’émergence de nouvelles formes de sociabilité avait favorisé
le développement. De ce genre qui témoigne de la nouvelle
»grammaire des émotions« (84) caractéristique du XVIIIe siècle,
l’Almanach des Muses (1765–1794) a publié maints exemples.
L’analyse qu’en propose Jérémy Decot (»De l’épître amicale
à l’épigramme assassine. Poétique de l’amitié dans la presse
spécialisée«) présente bien l’amplitude du regard porté sur l’amitié:
tantôt exaltée et englobant toute la nation dans le sentiment
d’une fraternité enivrante, tantôt appel à la réconciliation, tantôt
élégiaque, enfin, lorsqu’elle évoque les amis disparus.

La seconde section est vouée à l’analyse d’amitiés concrètes,
comme celles que nouèrent les époux Roland. S’intéressant
aux amitiés qu’ils ont tissées, Siân Reynolds évoque plusieurs
cercles (»Amitiés funestes? Les cercles du couple Roland«). Le
premier est constitué surtout d’hommes jeunes avec lesquels les
Roland formulent le projet d’une communauté rurale à vocation
pédagogique, qui ne sera pas réalisé finalement. Plus politique
au sens étroit du terme, le second cercle est le »petit comité« qui
naît dans le salon de Madame Roland après que les époux Roland
sont rentrés à Paris. Il rassemble des fidèles du premier cercle
mais aussi des personnalités montantes comme Robespierre.
Les personnes qui aideront Roland après sa chute et aideront sa
femme quand elle sera emprisonnée, constituent les membres du
cercle ultime. Au terme de cette contribution, on devine bien les
différents facteurs qui jouaient un rôle dans l’amitié, les différents
niveaux où elle s’exprimait, et le poids, enfin, de l’appartenance à
l’un ou l’autre des sexes.

Ces facteurs apparaissent également dans »Une société d’Amis?
Représentations, pratiques et limites de l’amitié chez les Girondins
pendant la Révolution française« rédigé par Anne de Mathanqui
qui approfondit, certains aspects en montrant, par exemple,
combien les amitiés révolutionnaires sont marquées, parfois,
de traditions existant depuis l’Ancien Régime et, dans le même
temps, les différences de genre qu’on y peut déceler entre amitiés
féminines et amitiés masculines – les premières étant sous le sceau
d’une sentimentalité rousseauiste et les secondes reposant sur
des activités partagées. Avec la Révolution, le sens de l’amitié va
s’étendre, servant désormais aussi à des fins politiques, permettant
aux Girondins de découvrir de nouvelles formes de réseaux
d’amitié. Les amitiés personnelles souffrent parfois, cependant,
de la politisation croissante de l’amitié et les réseaux d’amis se

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111316

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111316
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dissolvent, ce qui est bien représentatif des tensions entre l’amitié
et l’amitié politique.

L’exemple de Prieur de la Marne et de René François Primaudière
montre bien la portée de ces tensions. Suzanne Levin explique
qu’elles émanent du bouleversement que provoque la Révolution
dans les conceptions de l’amitié en adjoignant à la notion d’égalité
qui, traditionnellement était au cœur des discours formulés sur la
relation amicale, l’épithète »politique«. Dès lors, en effet, le critère
de ressemblance sous-jacent à l’amitié n’est plus le »cœur sublime«
mais la conformité des sentiments politiques à la conscience,
»expression de la vertu civique« (144) (»›Tous mes collègues sont
mes amis.‹ L’amitié politique chez Prieur de la Marne«). Pour ce
qui est de Primaudière, Pierre Meignan évoque ces tensions à
travers une fine analyse des identités plurielles caractéristiques
d’un représentant en mission, car elles rassemblent les amitiés
tissées lors de la première socialisation au niveau local, celles
qu’il noue lors de sa carrière professionnelle et celles, enfin,
auxquelles aboutit la mission qu’il effectue dans l’Ouest. Les
relations qu’entretient Primaudière avec les représentants de ces
différents cercles impliquent le recours fréquent et intensif à une
pratique épistolaire étudiée non moins finement et qui rend bien
perceptible tant la dimension traditionnelle que des éléments
nouveaux dus à la Révolution comme »l’économie morale de
l’amitié« (169) (»›Ce qu’un ami peut offrir à son ami‹: les ressorts
affectifs d’une mission dans l’Ouest pendant la Terreur«).

Les amitiés qu’entretiennent les acteurs de théâtre répondent,
elles, souvent à des raisons plus utilitaristes. Avoir accédé à
la citoyenneté ne signifie pas, loin de là, que leurs conditions
matérielles s’améliorent, ainsi que le montre Cyril Tricolaire
(»L’amitié au théâtre en Révolution«), de sorte que les pratiques
traditionnelles et nécessaires de l’amitié dans le monde théâtral
y conservent toute leur importance, fût-ce sous le signe d’une
fraternité républicaine. Les rapports au sein de ces microsociétés
que sont les troupes de théâtre subissent évidemment l’influence
des choix politiques divergents que peuvent faire les comédiens,
tous n’étant pas prêts à accepter la »mission patriotique centrale
confié aux artistes par le gouvernement révolutionnaire« (194),
un aspect dont on aurait souhaité qu’il fût développé plus
systématiquement.

L’une des qualités du recueil est ne point s’attacher seulement aux
changements entrainés par la Révolution, mais de mettre aussi
en lumière, dans la troisième section intitulée »Rejouer, refonder
l’amitié«, la continuité de certaines lignes de l’amitié en dépit et au-
delà de la période révolutionnaire.

Karine Rance, par exemple, expose avec clarté, au travers d’une
étude des correspondances de la marquise et du marquis de
Bombelle et celle de Montlosier la persistance, parmi les élites
d’Ancien Régime, d’une forme d’amitié non égalitaire mais
pyramidale et asymétrique (»Un nouveau régime émotionnel?
Correspondances amicales entre Ancien Régime et Restauration«),

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111316

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111316
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tandis que Nicolas Soulas dans »Amitiés révolutionnaires, amitiés
révolutionnées: le cas des Payan de Saint-Paul-Trois-Châteaux«),
fait bien sentir que, malgré des choix politiques contraires,
certaines amitiés tissées avant 1789 peuvent subsister, du moins
partiellement. De même, Poullain-Grandprey et François de
Neufchâteau restent amis durant toute la période révolutionnaire,
quoique leurs choix politiques divergent parfois (Jean-Paul
Rothiot, »L’amitié en Révolution: Poullain-Grandprey et François de
Neufchâteau«). Philippe Bourdin, dans une contribution consacrée
à Jean-Baptiste Tailhand et à Etienne Christophe Maignet ajoute de
nombreux éléments biographiques nouveaux à la connaissance
du conventionnel. Si cet article va parfois largement au-delà
du sujet proprement traité dans le recueil, il permet de faire
comprendre de combien d’aspects se nourrit l’amitié: mêmes
intérêts économiques, mêmes goûts intellectuels, même souci
familiaux, et ce au-delà de la fidélité à des idéaux politiques
semblables (»La Montagne est belle, l’amitié fidèle, Maignet leur
aède«). Une pareille fidélité aux amis politiques, célébrée par les
Duplay qui éduqueront le fils de Philippe, explique que ce dernier
ait choisi de mourir avec ses amis le 9 Thermidor (Michel Biard et
Florent Hericher, »Mourir avec ses amis, revivre par eux. Le Bas et
la famille Duplay«).

Hervé Leuwers, enfin, jette sur la question de l’amitié une lumière
nouvelle en montrant que celle-ci peut engager aussi les relations
au sein des familles, comme en témoigne la correspondance
entre Camille Desmoulins et son père. (»›Je suis votre meilleur
ami.‹ Une amitié père-fils à travers la correspondance de Camille
Desmoulins«).

Il est dans la nature de tels recueils de procéder par touches
successives, ce qui peut susciter, parfois, l’impression d’un
caractère un peu diffus. Cela n’est pourtant pas le cas, d’une part
grâce à l’organisation des articles en trois sections cohérentes, et
de l’autre, par l’ajout d’une conclusion rédigée par Côme Simien qui
opère une heureuse synthèse des résultats auxquels aboutissent
les différentes contributions. Il les réinsère, en effet, dans la
continuité chronologique, faisant apparaître l’évolution de l’amitié
entre les débuts de la Révolution et la période thermidorienne. Il
les lit à l’horizon de l’histoire des mentalités, en présentant l’amitié
comme la »fille d’une révolution des sensibilités« (325) et résume
avec finesse ce qui la distingue d’autres sentiments ou concepts : il
clôt ainsi un recueil fort intéressant qui, incontestablement, comble
une lacune de la recherche.

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111316

Seite | page 4

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111316
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

