
Bernd Kleinhans, Klimadebatten im Zeitalter
der Aufklärung. Theorien und Diskurse des 18.
Jahrhunderts, Bielefeld (transcript) 2023, 250 S., ISBN
978-3-8376-6705-9, DOI 10.14361/9783839467053, EUR
35,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Simon Dolet, Nice

Cet ouvrage s’inscrit dans la continuité des travaux sur la
philosophie des Lumières de Bernd Kleinhans, docteur et
enseignant à l’université de Bade-Wurtemberg. La thèse défendue
par l’auteur est que l’originalité de la seconde modernité réside
dans une nouvelle opposition radicale entre la nature et la raison,
menant à de nombreux débats.

L’introduction pose un bon cadre théorique. Toutefois, pour
un lecteur non averti, l’accroche est trompeuse: il aurait fallu
expliquer que l’histoire climatique actuelle ne partage plus le
déterminisme des Lumières, même si les deux questionnent
l’influence du climat sur l’existence humaine. L’auteur rapproche
ensuite les débats climatiques du XVIIIe siècle des réflexions des
philosophes des Lumières: l’humanité est-elle vraiment libre face
à la nature? (10). Il souligne que l’historiographie a eu tendance à
essentialiser le discours climatique de cette époque à L’esprit de lois
du baron de Montesquieu (1689–1755), là où il souhaite démontrer
sa pluralité. Cet ouvrage est avant tout une »Kartographie der
Diskurslandschaft« (17), avec trois formes principales. Pour cela, il
précise se placer dans la lignée de L’idée de la nature de Jean Ehrard
(1963). La bibliographie française est malheureusement absente
des discussions,1 bien que l’auteur décide de se concentrer sur les
philosophes allemands et français.

Le chapitre 2, premier du développement, traite de la division
chez les philosophes entre la sphère sociale et la sphère physique
et matérielle de la nature. Depuis l’Antiquité, bien qu’opposées,
elles sont aussi connectées: chez Hippocrate »Der Mensch wurde
mit seinen Säften vielmehr in ständiger Verbindung zu den
Gleichgewichtszuständen in der Luft gesehen, die immer schon ein
Teil seiner Natur waren« (63); Dieu peut punir l’humanité à travers
des calamités, qui peut lui demander sa clémence à travers des
prières. D’autres savants formulent, eux, un divorce définitif entre
ces deux sphères. L’auteur y voit poindre la première véritable idée
du concept d’»environnement« (26), et non le terme lui-même:

1 Sur des questions climatiques, par exemple Frédérique Rémy, Le
changement climatique dans la littérature du XVIIe siècle à nos jours, Paris
2022; Collart Muriel, Théodore Mann, savoir et pouvoir. Un théoricien du
climat à l’Académie de Bruxelles au XVIIIe siècle, Bruxelles 2022.

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111337

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.14361/9783839467053
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111337
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les phénomènes naturels formeraient un système global, liés et
déterminés par les conditions météorologiques.

Dans le chapitre 3, l’auteur démontre que le concept de »nature«
n’a pas été jugé adéquat par les philosophes de Lumières pour
caractériser ce nouveau rapport d’opposition totale entre les
deux sphères. »Climat« s’impose alors. À l’inverse de la définition
géographique antique, le concept désigne désormais des
spécificités environnementales, en premier lieu les conditions
météorologiques moyennes. Cette nouvelle conception serait
renforcée par l’essor des observations météorologiques et des
recherches médicales sur les fibres nerveuses du corps humain.
Le climat est pensé comme pouvant affecter ces fibres, et par
conséquent l’humeur des individus.

Le point fort du chapitre 4 est de mettre en lumière la multiplicité
des acteurs partageant l’idée d’un climat influençant le
développement de l’humanité. L’auteur s’arrête d’abord sur
le discours des médecins, avec l’exemple célèbre de l’écossais
John Arbuthnot (1667–1735). Il est l’un des premiers à écrire
que les diagnostics doivent prendre en considération l’air. Une
classification raciale selon des critères climatiques naît dans la
continuité. Le climat ne fait pas qu’affecter le moral, il façonne
physiquement les êtres-humains, principalement la couleur
de peau et la constitution physique. L’auteur prouve que cette
théorie se trouvait chez de nombreux savants comme Maupertuis,
Buffon, Bonnet, Linné… Ces deux premiers points, moral et race,
se retrouvent dans un dernier discours arguant que le climat
influence le caractère des individus selon les zones climatiques,
bien que certains s’y opposent, comme le danois Melchior Adam
Weikard (1742–1803) (129).

La problématique évoquée dans l’introduction est finalement
envisagée dans le chapitre 5, où trois positions philosophiques
sont opposées. Tout d’abord, le »naturalisme« désigne la théorie
des partisans du déterminisme climatique comme le baron
d’Holbach (1723–1789). Ensuite, le système de leurs opposants est
qualifié de »dualisme«. La raison est au contraire pour David Hume
(1711–1776), Claude Adrien Helvétius (1715–1771), Giambattista
Vico (1668–1744), le marquis de Condorcet (1743–1794) ou encore
Gaetano Filangieri (1753–1788), l’outil de soumission de la nature.
Enfin, certains tiennent une position intermédiaire avec une
»théorie synthétique du climat«. Montesquieu pense que la
raison est partagée de façon équivalente par tous les individus
à l’origine. Toutefois, le climat conditionne son développement.
Les sociétés peuvent alors utiliser leur raison lors de l’élaboration
des constitutions politiques pour s’adapter à leur climat. De son
côté, Isaak Iselin (1728–1782) de Bâle interprète l’évolution de
l’humanité, du passage de l’état de la nature à la constitution des
sociétés, par l’autonomisation de la raison face à la nature. Ce
processus passe ainsi par une lutte face au climat de son lieu de
vie.

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111337

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111337
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cette rhétorique du conflit s’estompe sous la plume du théologien
Johann Gottfried Herder (1744–1803), dont la pensée tentant de
réconcilier les sphères sociales et de la nature est présentée dans
le chapitre 6. Comparé à tous les philosophes cités jusqu’ici, il est
le seul à combiner l’histoire de la nature et de l’humanité pour
expliquer une marche vers la raison. Dans la conclusion, l’auteur en
fait une voie possible pour résoudre les tensions de notre société
actuelle.

Le chapitre 7 quitte la philosophie pour questionner le thème
désormais bien connu de l’»agir humain sur le climat« pour le
»tempérer«, expressions dont les auteurs respectifs sont les grands
absents de la bibliographie.2 L’auteur constate que nombreuses
philosophes demandaient à l’État d’intervenir dans l’aménagement
du climat. L’opposition entre les deux sphères s’illustre ici par la
soumission de la nature à l’humanité.

Le lecteur risque d’être légèrement déçu par l’ouvrage, la
dimension philosophique manquant quelque peu: les chapitres
3, 4 et 7 résument surtout des enseignements de l’histoire des
savoirs. De nombreuses idées sont exposées sans tenir compte
de la chronologie ou d’une évolution possible de la pensée au
cours du siècle. L’auteur précise lui-même qu’il limite son corpus
aux ouvrages édités ou numérisés. Malgré tout, il est essentiel
de souligner la diversité au sein des Lumières, un aspect trop
rarement pris en compte, notamment en ce qui concerne la
question du climat.

2 Fabien Locher, Jean-Baptiste Fressoz, Les révoltes du ciel. Une histoire
du changement climatique (XVe–XXe siècle), Paris 2020; Anya Zilberstein,
A Temperate Empire: Making Climate Change in Early America, New York
2016.

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111337

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111337
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

