
Karine Rance, Éric Saunier (dir.), Race et Révolution
française, Paris (Hémisphères Éditions) 2024, 176 p.,
16 planches, ISBN 978-2-3770-1196-4, EUR 20,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Damien Tricoire, Trier

Dieser schmale französisch-amerikanische Sammelband geht
auf eine Round Table am Pariser Campus der University of
Chicago zurück, die im Jahr 2021 stattgefunden hat. Der Band
weist einen klaren Fokus und eine große Kohärenz auf und
vereint qualitätsvolle Studien, die sowohl von Spezialisten und
Spezialistinnen als auch von Interessierten rezipiert werden
können. Die Aufsätze sind unterschiedlicher Natur: ein Beitrag
leistet einen historiografischen Überblick (Cécile Vidal), zwei
fokussieren auf bestimmte Personen (Jennifer L. Palmer und Ian
Coller), einer nimmt eine Region über Jahrzehnte in den Blick
(Guillaume Aubert) und ein Aufsatz bietet eine Synthese der
Erkenntnisse zur Französischen Revolution als imperiale Revolution
(Manuel Covo).

Die Herausgeberin und der Herausgeber Karine Rance und Éric
Saunier möchten zu den Diskussionen über den Stellenwert von
»Rasse« in der französischen kolonialen und imperialen Geschichte
der Frühen Neuzeit und insbesondere in der Französischen
Revolution beitragen. Dieser ist in der Tat umstritten, da nicht
wenige Spezialisten und Spezialistinnen auf beiden Seiten
des Atlantiks (vor allem in Frankreich) die These ablehnen, die
vormodernen französischen kolonialen Gesellschaften seien
rassisiert gewesen. Namhafte Historiker und Historikerinnen wie
Frédéric Régent und Dominique Rogers betonen die Fluidität der
Identitäten und den Primas der Klasse über die Rasse selbst in den
Plantagenkolonien der Karibik.

Die Herausgeber positionieren sich in diesen Debatten nicht
wirklich, sondern lassen sozusagen Cécile Vidal den Vortritt. Sie
liefert in ihrem Aufsatz eine eingehende Zusammenfassung der
Forschungsdebatten und -ergebnisse der letzten Jahrzehnte, die
für alle, die sich in diesem Feld orientieren möchten, von großem
Nutzen ist. Vidal zeigt, wie Historiker und Historikerinnen auf
beiden Seiten des Atlantiks zunächst gegenüber der Idee von
rassisierten Gesellschaften skeptisch waren und wie sich dennoch
die Relevanz des sozialen Konstrukts »Rasse« allmählich immer
stärker zeigte, wobei manche Historiker und Historikerinnen, die
in den USA arbeiten, eine Pionierrolle einnahmen. Denjenigen,
die die Relevanz und Treffgenauigkeit des Konzepts »Rasse«
im französischen Fall ablehnen und darin eine Projektion
US‑amerikanischer Erfahrungen sehen, entgegnet Vidal, dass 1. der
Begriff relevant sein kann, selbst wenn er von den Zeitgenossen
so kaum benutzt wurde, 2. »Rasse« auch ohne Rassentheorie
bestehen kann, 3. in einer rassisierten Gesellschaft »Rasse« nicht
unbedingt gegenüber anderen Machtverhältnissen die Überhand

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111346

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111346
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewinnt und 4. die Durchlässigkeit mancher rassischer Barrieren
nicht bedeutet, dass »Rasse« keine Auswirkungen auf soziale
Beziehungen hatte. Sie ruft nach einer besseren Berücksichtigung
der imperialen Dimension und nach einer Bottom-up-Perspektive
auf, die zum Beispiel auch die Rassisierungen durch Sklaven und
Sklavinnen berücksichtigt.

Dass »Rasse« im Laufe des 18. Jahrhunderts eine immer größere
Rolle in der Karibik eingenommen hat, ist in der Forschung
Konsens, wie Cécile Vidal zeigt. Jennifer Palmer und Ian Coller
wählen einen mikrohistorischen Zugang, um die wachsende
Diskriminierung von farbigen Menschen im 18. Jahrhundert in
den Antillen und in Frankreich offenzulegen. Palmer untersucht
anhand von Notariatsakten die Familie Berne, eine Familie von
»freien Farbigen« aus Martinique mit einigem Vermögen. Sie zeigt,
dass rassische Zuschreibungen um 1700 kaum über den Zugang
zu Privilegien entschieden, steuerliche Privilegien aber bereits
in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts nur noch für »Weiße«
galten. Coller erforscht den Fall Zamors, den die Marquise du Barry
als Haussklaven hielt. Während der Autor treffend analysiert, wie
Pamphletautoren rassistische und sexuelle Fantasien in Bezug
auf Zamor entwickelten, um »die Dubarry« zu diskreditieren, ist
seine These, wonach die kurzfristige Verhaftung Zamors in der
Revolution rassistischen Motiven folgte, eher mit Vorsicht zu
genießen. Coller weist daraufhin, dass Zamor bei seiner Verhaftung
als »nègre de la Dubarry« und nicht als »noir« bezeichnet
wurde. Er scheint dabei zu übersehen, dass hiermit vielmehr auf
seinen ehemaligen Sklavenstatus, als auf rassische Merkmale
hingewiesen wurde. Er war offensichtlich manchen als ehemaliger
Lieblingsdiener der verhassten Königsmätresse verdächtig, sodass
sie ihn festhielten, bis andere seinen »Patriotismus« bezeugten.

Während die vorigen Aufsätze die wachsenden Diskriminierungen
gegenüber »Farbigen« in den Blick nehmen, malt Guillaume
Aubert anhand seiner Analyse der »habitants« von Gorée und
Saint-Louis im Senegal, von denen die meisten als dunkelhäutig
galten, ein anderes Bild. Aubert zeigt, wie diese ihre Interessen
über Jahrzehnte zu verteidigen wussten: Im Revolutionszeitalter
kämpften sie teils erfolgreich gegen Handelsmonopole, die Akteure
und Akteurinnen aus Frankreich schufen, sowie auch für den Erhalt
der Haussklaverei und des transatlantischen Sklavenhandels.
Sie grenzten sich auch stark von den Soldaten aus der Karibik
ab, die sie als »Afrikaner« bezeichneten, während sie selbst ihre
französische Identität betonten. Aubert arbeitet somit den stark
situativen und oft widersprüchlichen Charakter von rassischen
Zuschreibungen heraus.

Der letzte Beitrag antwortet auf die Kritik von David Bell,
der manchen amerikanischen Revolutionshistorikern und
Revolutionshistorikerinnen eine Überbetonung des Stellenwerts
kolonialer Fragen und insbesondere der Haitianischen Revolution
für die Französische Revolution vorgeworfen hat. Manuel Covo
verteidigt dagegen die These, die Französische Revolution müsse
als eine imperiale Revolution verstanden werden, da koloniale

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111346

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111346
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angelegenheiten einen enormen Impakt auf die Lagerbildung und
die politischen Dynamiken gehabt hätten. Er kann überzeugen,
wenn es um Jacques-Pierre Brissot und seine Freunde geht.
Brissots Société des amis des noirs spielte in der Tat eine wichtige
Rolle bei der Schaffung von »patriotischen Netzwerken« und es
ist unbestritten, dass Brissots Feindschaft mit Barnave mit seiner
Ablehnung von Sklavenhandel und Sklaverei zu tun hatte. Dennoch
vermag Covo kaum auf Bells Kritik zu antworten, da Letzterer
niemals behauptet hat, dass kolonialpolitische Fragen unwichtig,
sondern vielmehr, dass sie nur ein Set von Fragen unter anderen
gewesen seien. Um die These von der imperialen Revolution
zu verteidigen, hätte Covo also nachweisen müssen, dass die
Sklavereifrage heftigere Konflikte in Frankreich – oder zumindest
in den französischen Eliten – als etwa die Frage nach religiösen
Reformen verursachte. Hier sind in der Tat Zweifel angebracht. Vor
allem muss betont werden, dass der Kampf der Montagne gegen
unterschiedliche Gruppierungen (und somit der Große Terror) so
gut wie nichts mit kolonialen Angelegenheiten zu tun hatte, wie
auch Covo selbst bemerkt. Wie dieser Sammelband zeigt, hat die
starke Fokussierung der Forschung auf »Rasse« überaus wichtige
Erkenntnisse hervorgebracht, ohne jedoch für sich beanspruchen
zu können, ein umfassendes Paradigma zur Erforschung der Politik
in der Französischen Revolution zu liefern.

2025 | 2
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.2.111346

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.2.111346
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

