
Peter Maxwell-Stuart, José Manuel García Valverde
(ed.), Investigations into Magic. An Edition and
Translation of Martín Del Río’s Disquisitionum
magicarum libri sex, 6 Bde., Leiden (Brill Academic
Publishers) 2022 (Heterodoxia Iberica, 6,1–6), ISBN
978-90-04-44154-5 5 (Bd. 1); 978-90-04-44155-2 (Bd. 2);
978-90-04-44156-9 (Bd. 3); 978-90-04-44157-6 (Bd. 4);
978-90-04-44158-3 (Bd. 5); 978-90-04-44159-0 (Bd. 6),
EUR 145,00–216,28.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Rita Voltmer, Trier

Es kann nicht oft genug wiederholt werden: Das interdisziplinär-
wissenschaftliche sowie populäre Interesse an den
epochenübergreifenden Themen »Magie, Zauberei und Hexerei«
bleibt ungebrochen. Jedoch mangelt es an Grundlagenforschung,
die methodisch sauber aufgearbeitetes einschlägiges
Aktenmaterial aus verschiedenen lokalen und regionalen
Verfolgungsszenarien bzw. angesiedelt an unterschiedlich
involvierten Gerichtsinstanzen zur Verfügung stellt. Gleiches gilt
für die mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Texte des gelehrten
Diskurses um die Wirkmacht des Dämonischen. Auch wenn die
Zahl der Editionen oder der in Übersetzung erschienenen Texte
inzwischen zugenommen hat,1 so bleibt doch zu bemängelnd, dass
allzu häufig nur eine (meist die erste oder die letzte) der häufig
von den Autoren überarbeiteten und ergänzten Auflagen ediert
bzw. übersetzt worden ist. Zwar bieten einschlägige Plattformen
relevante Handschriften, Drucke und deren verschiedenen
Auflagen als Digitalisate an, doch erlauben Umfang, Schrift- bzw.
Druckbild und Sprache (meist Latein) nur selten einen schnellen,
vergleichenden Zugriff.

Die hier anzuzeigende, sechsbändige Edition der Disquisitionum
magicarum libri sex des Jesuiten Martin Delrio (1551–1608) muss
als höchstwillkommene Veröffentlichung bezeichnet werden.
Ohne Zweifel gilt dieses umfangreiche, schon in der ersten
Ausgabe der Jahre 1599/1600 weit über 1000 Seiten umfassende
Werk als jene Dämonologie, welche die nachhaltigste Rezeption

1 Vgl. Jan Machielsen, Critical Editions and English Translations of
Demonological Texts, in: ders. (Hg.), The Science of Demons. Early Modern
Authors Facing Witchcraft and the Devil, London/New York 2020, 313–
315 (eine zweite, überarbeitete und ergänzte Auflage ist in Arbeit), sowie:
Luc Deitz, Gunther Franz, Rita Voltmer (Hg.), Cornelius Loos: De vera et
falsa magia (1592). Nach Vorarbeiten von Othon Scholer aus dem Nachlass
herausgegeben, Trier 2024; Tobias Bulang, Nicolai Dollt, Joana van de
Löcht (Hg.), Johann Fischart: Band IX,1: Text. Jean Bodin / Johann Fischart
De Magorvm Daemonomania. Edition von Johann Fischarts Übersetzung
der Démonomanie des sorciers Jean Bodins, Stuttgart 2024.

2025 | 3
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.112999

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.112999
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Frühen Neuzeit erreicht hat. Ihr Resonanzraum reichte
bis nach Neuengland; noch im 18. Jahrhundert gehörte sie zur
Standardlektüre einschlägig interessierter Theologen und Juristen
jeglicher Konfession.2 An Wirkmacht haben die »Magischen
Untersuchungen« den häufig überschätzten Malleus maleficarum
(»Hexenhammer«; 1486/1487) aus der Feder des Dominikaners
Heinrich Institoris (Kramer) übertroffen.

Bereits im Jahr 2000 hatte der an der University of St. Andrews
lehrende Historiker Peter G. Maxwell-Stuart in englischer Sprache
eine Teilübersetzung von Delrios monumentalem Werk publiziert.
Dabei stützte er sich auf jene Ausgabe des Jahres 1608, die
zuletzt von Delrio bearbeitet worden war. Ausdrücklich hatte
Maxwell-Stuart eine gründliche Biografie des berühmten Jesuiten
gefordert,3 da nur so die Disquisitiones magicae in den Kontext von
dessen übrigem Schaffen gestellt werden könnten. Jan Machielsen
hat mit seiner 2015 publizierten, ganzheitlich angelegten Studie
diese Forschungslücke geschlossen. Unter anderem blieb es sein
Ziel, den Jesuiten von der einseitig-diffamierenden Etikettierung
eines schreibenden Hexenjägers zu befreien.4 Stattdessen
enthüllte Machielsen das Bild eines überaus gelehrten Mannes, der
– nach einer Karriere als geschulter Jurist und Beamter – seinen
Platz in der Societas Jesu und in der République des lettres suchte.
Diese Selbstpositionierung, ja Selbstinszenierung, betrieb der
überzeugte Gegenreformator und Kämpfer für die katholische
Wahrheit neben anderen Schriften mit seiner umfangreichen
Abhandlung gegen gotteslästerliche superstitio, diabolische Magie
und das die göttliche Ordnung und die katholische Christenheit
wie eine tödliche Pest infizierende Hexenwesen, die übelste aller
grassierenden Häresien.5

Maxwell-Stuart hat dann die vollständige Edition und englische
Übersetzung der »Magischen Untersuchungen« in Angriff
genommen,6 wobei er mit José Manuel García Valverde (University
of Seville) einen Experten für philosophisches Schrifttum der
Antike und der Renaissance zur Unterstützung gewinnen konnte.
Beide Autoren hatten bereits bei einem vorangegangenen
Editionsprojekt zusammengearbeitet.7 Wahrscheinlich hat sich

2 Jan Machielsen, The Devil is in the Tale: Evaluating Eyewitness Testimony
in Martin Delrio’s Disquisitiones Magicae (1599–1600), in: Preternature
11/2 (2022), 258–280, 258.
3 Peter G. Maxwell-Stuart (Hg.), Martín del Rio, Investigations into Magic,
Manchester 2000, 24.
4 Peter G. Maxwell-Stuart, Martín Del Rio: Laying Down the Rules, in: ders.,
Witch Hunters. Professional Prickers, Unwitchers and Witch Finders of the
Renaissance, Stroud 2003, 9–31.
5 Jan Machielsen, Martin Delrio. Demonology and Scholarship in the
Counter-Reformation, Oxford 2015.
6 Jan Machielsen, The Devil (wie Anm. 2), 275, Anm. 8, zeigt das Vorhaben
als allein verantwortet von Peter G. Maxwell-Stuart an.
7 José Manuel García Valverde; Peter Maxwell-Stuart (Hg.), Gómez Pereira’s
Antoniana Margarita. A Work on Natural Philosophy, Medicine and
Theology, Boston/Leiden 2019.

2025 | 3
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.112999

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.112999
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Heterodoxia Iberica« als Publikationsort angeboten, da sich die
Reihe dezidiert der »intellectual history« widmet. Erneut wurde
Delrios Ausgabe letzter Hand aus dem Jahr 1608 zugrunde gelegt.
Leider liegt keine Information vor, in welcher Weise sich die
beiden Herausgeber die Aufgaben als Editoren, Übersetzer und
Kommentatoren geteilt haben. Zweimal spricht eine Person in der
Ich-Form Dankesbezeugungen an Jan Machielsen aus (Bd. 1‑6, 2,
Anm. 2; 15, Anm. 31), was vermuten lässt, dass Maxwell-Stuart der
Hauptautor der Einleitung ist. Die Erläuterungen zur Übersetzung
und Wiedergabe des lateinischen Textes werden meist von nur
einer Person vorgestellt (Bd. 1, 50–52). Wer ein wenig in den
vorangegangenen Publikationen von Maxwell-Stuart zu Delrio
blättert, kann an Aufbau und Inhalt leicht die Verwandtschaft mit
vorliegender Einleitung erkennen, die jedoch erweitert, korrigiert
und – gestützt auf die weiterführenden Ergebnisse von Machielsen
– aktualisiert worden ist.8

Jeder der sechs Bände gliedert sich in gleicher Weise:
Eine Einleitung (Bd. 1–6, 1–52, mit zum Teil variierendem
Seitenumbruch) liefert Angaben zu Delrios Leben und Werk.
Ein kurzer Abriss stellt die Disquisitiones magicae in den Kontext
relevanter dämonologischer Schriften (ohne Originaltitel, dafür in
englischer Übersetzung). Es folgen kurze Inhaltsangaben der sechs
Hauptkapitel (libri) sowie eine knappe Übersicht zu den von Delrio
herangezogenen Referenzen bzw. Quellen (erneut mit anglisierten
Werktiteln). Erläutert werden sodann die vorangestellten Gedichte,
darunter eines von Justus Lipsius, dem engen Freund Delrios (meist
Lobpreisungen und – wenn man so will – Werbetexte für das Werk).
Die Einleitung schließt mit Notizen zur späteren Wirkmacht von
Delrios »Magischen Untersuchungen«; es folgen Bemerkungen
zum Umgang mit der Übersetzung und dem lateinischen Text in
der Edition (Bd. 1, 50–52).

Im Editionsteil werden zur englischen Übersetzung die von Delrio
aufgeführten Autoren und deren Werke in knappen Fußnoten
kommentiert, soweit deren Entschlüsselung möglich oder wichtig
erschien. Im Anschluss daran folgen Verzeichnisse mit den
jeweils zitierten Bibelstellen (AT/NT), den antiken Schriftstellern,
Kirchenvätern, frühmittelalterlichen (bis 1000), mittelalterlichen
und frühneuzeitlichen Autoren. Lebensdaten und (meist) die
jeweils zitierten Werke werden angegeben, diesmal mit originalen
Titeln. Leider fehlen bei diesen Auflistungen die entsprechenden
Seitennachweise. Zusätzlich liefert der 6. Band als Appendix die
vom Jesuiten Heribert Rosweyde 1609 verfasste Vita Delrios.
Jeder Band der Edition schließt mit einer Bibliografie der jeweils
benutzten Sekundärliteratur und einem Namens- und Sachindex,
welcher jedoch nicht alle im Text genannten Personen oder
Autoren enthält. Die fehlende Stellenkonkordanz kann damit nicht

8 Maxwell-Stuart, Martín del Rio (wie Anm. 3), 2–25; Peter Maxwell-Stuart,
Rio, Martin del, in: Encyclopedia of Renaissance Philosophy 4 (2022), 2815–
2823.

2025 | 3
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.112999

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.112999
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ersetzen werden. Dieses Manko entfällt zumindest teilweise bei der
e‑book‑Version der Edition.

Ohne Zweifel haben die beiden Herausgeber schwere
Kärrnerarbeit geleistet. Bei aller Anerkennung dürfen einige
wenige kritische Beobachtungen und Ergänzungen gemacht
werden, die den Entstehungshintergrund der Disquisitiones
und deren weitere Bearbeitungen durch Delrio beleuchten.
So war das Werk zuerst in drei Bänden 1599/16009 in Löwen
erschienen, auf der Grundlage einer 1596/97 von Delrio
gehaltenen Vorlesung zum gleichen Thema (letzteres hebt die
Einleitung richtig hervor). Bereits 1603 überarbeitete der Jesuit
sein Werk, 1608 kamen weitere Ergänzungen hinzu, die sich unter
anderem auf Delrios Auseinandersetzung mit jenen Zweiflern
und Skeptikern bezogen, die ihre Argumente auf den Kanon
Episcopi stützten wie es ebenfalls der 1593 in Trier zum Widerruf
gezwungene, als patronus sagarum diffamierte Cornelius Loos
getan hatte.10 Der Fall dieses katholischen Konfessionsmigranten
und Kontroverstheologen scheint Delrio spätestens seit seiner
Vorlesung in den Bann gezogen zu haben. Der Jesuit muss
in Kontakt mit dem niederländischen Hexenjäger Jan Bacx
gestanden haben, der ihm den Widerruf des Loos zum Druck
übermittelte. Auch unterhielt Delrio Beziehungen mit dem
Jesuitenkolleg in Trier und zeigte sich über die dortigen städtischen
Hexereiverfahren ebenso wie über die Agitationen des Loos
gegen Binsfeld informiert. Er wollte in persona die Moselstadt
besuchen. Der Fall des 1589 als Hexenmeister hingerichteten
Trierer Stadtschultheißen und Juristen Dr. Diedrich Flade hat Delrio
ebenso interessiert wie die von Binsfeld 1591 ausführlich in einer
überarbeiteten und ergänzten Ausgabe des Tractatus aufgeführten
Fälle der wegen Hexerei hingerichteten Anna Meisenbein und ihres
gleichfalls verurteilten Sohnes Hans Kuno, beide aus Ruwer (bei
Trier). In der hier anzuzeigenden Edition lassen sich diese Fälle
jedoch nur schwer finden. So wird zum Beispiel aus »ut Roverensis
Cuno« (Bd. 2, 78) ein »Della Rovere from Cuneo« (ebd., 79–80)
oder aus »mater Cunonis Roverensis« die Mutter von »Cuno della
Rovere« (ebd., 328–329). Bei der kaum überschaubaren Fülle an
Exempeln und Fallgeschichten, die Delrio dem älteren und neueren
theologischen, juristischen, medizinischen und dämonologischen
Schrifttum, den Litterae annuae, aber auch zeitgenössischen
Berichten, Flugschriften, privaten Korrespondenzen und anderen
Quellen entnommen hat, sind derlei Versehen entschuldbar,
wenngleich zum Beispiel ein Blick in das Werk von Othon Scholer

9 Im Jahr 1599 erschien zunächst der 1. Band mit den Büchern 1–2,
dann im Jahr 1600 der 2. und 3. Band, jeweils mit den Büchern 3–4 sowie
5–6; Jean-Pierre Cumont, Demonology and Witchcraft. An Annotated
Bibliography, Utrecht 2004, 169. In der Einleitung zur Edition wird davon
ausgegangen, die Bücher 3-4 seien ebenfalls 1599 erschienen (Bd. 1, 47).
10 Dazu sowie für das Nachfolgende vgl. Rita Voltmer,
Konfessionsflüchtling, Kontroverstheologe, patronus causae sagarum:
Cornelius Loos (1542–1597) und seine Streitschrift De vera et falsa magia
(1592), in: Deitz/ Franz/ Voltmer, Cornelius Loos (wie Anm. 1), 11–199.

2025 | 3
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.112999

Seite | page 4

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.112999
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hätte Abhilfe schaffen können.11 Generell haben die Bearbeiter
einschlägige deutschsprachige Beiträge zu Leben und Werk von
Delrio meist außer Acht gelassen.

Übersetzungen bieten immer nur eine mehr oder weniger
plausibel erscheinende Interpretation des Originaltextes, erst
recht, wenn es sich dabei um ein Werk handelt, dessen Autor die
eigene umfassende Gelehrsamkeit in einem eng geflochtenen
Netz sich selbst bestätigender, autorisierender Referenzen,
Zitate, Anekdoten und Schlussfolgerungen präsentieren möchte.
Diese Vorgehensweise hat Machielsen prägnant als »textual
science« oder »textual scholarship« bezeichnet. Es bleibt jedoch
das Geheimnis der Bearbeiter, warum in der Einleitung auf
die originalen, meist lateinischen Werktitel verzichtet wird, sie
stattdessen in einer manchmal irrigen englischen Übersetzung
angegeben werden (vgl. Bd. 1, 50). Aus dem Malleus maleficarum
(»Hexenhammer«), im Englischen wohlbekannt als »Hammer of
Witches«, wird so der »Hammer of Women who Work Harmful
Magic«. Jean Bodins De la Démonomanie des Sorciers (1580)
findet sich zitiert als »Madness of Sorcerers, Caused by Evil
Spirits« (16), was umständlich anmutet. Ähnlich anglisiert
kommt der Traktat des Trierer Weihbischofs Peter Binsfeld
daher; der Tractatus de confessionibus maleficorum et sagarum
wird vorgestellt als »Treatise on the Confessions of Workers of
Harmful Magic and Wise Women« (Bd. 1, 16–17). Vermutlich
wollten die Bearbeiter das für eine geschlechtsspezifisch akkurate
Übersetzung aus dem Lateinischen sperrige Englisch aufbessern
bzw. zwischen verschiedenen, oft jedoch synonym verwandten
Bezeichnungen für weibliche und männliche Zauberer bzw. Hexen
unterscheiden. Dies lässt sich schließen aus ihren Bemerkungen
zur einschlägigen Begriffsverwendung bei Delrio, der eine
vermutete »Hexe« (»witch«) meist als lamia oder strix, dann aber
auch als saga bezeichnet habe, obwohl sich dies ursprünglich auf
Wahrsagerinnen bezogen habe (Bd. 1, 121, Anm. 121). Wie auch
immer die von den Bearbeitern hier angeregte Debatte ausgehen
wird, sicher bleibt, dass sich zumindest Binsfeld nicht mit »weisen
Frauen« auseinandergesetzt hat, sondern ohne Umschweife – wie
die 1590 von ihm autorisiert erschienene deutsche Übersetzung
angibt – mit (vermuteten) männlichen und weiblichen Hexen.
Weiteres Kritteln an der englischen Übersetzung, die allemal leicht
am lateinischen Original überprüft werden kann, verbietet sich
angesichts der großen Leistung der Bearbeiter.

Verbrämt mit und legitimiert durch Gelehrsamkeit sollten die
Disquisitiones magicae dem Autor einen herausragenden Platz in
der gegenreformatorisch gesinnten Öffentlichkeit sichern. Ihre
Abfassung scheint Delrio darüber hinaus ein gewisses Vergnügen
bereitet zu haben (Bd. 1, 42); die »Magischen Untersuchungen«
sollten den häufig direkt angesprochenen Leser ganz im Sinne von

11 Vgl. speziell zu den Disquisitiones magicae: Othon Scholer, Der Hexer
war’s, die Hexe, ja vielleicht sogar der Dämon höchstpersönlich [...], Trier
2007.

2025 | 3
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.112999

Seite | page 5

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.112999
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prodesse et delectare über die Gefahren blasphemischer superstitio
und dämonischer Magie warnend informieren. Sie dienten mithin
dem Infotainment. Sie waren aber auch, so Maxwell-Stuart,
ein »call to arms« (Bd. 1, 19), um gegen die Feinde des wahren
katholischen Glaubens, um gegen Häretiker und Hexen zu Felde zu
ziehen, sei es mit Feder oder Feuer. Nicht nur deshalb blieben die
Disquisitiones magicae ein offener Text, ein work in progress, der (mit
variierenden Anhängen) sich in die laufenden dämonologischen
und anti-dämonologischen (!) Debatten einbrachte und stets
aktualisiert wurde. Diesen Verflechtungen kann anhand der
Edition nur begrenzt nachgespürt werden, da keine Synopse zu
den jeweils vorgenommenen Ergänzungen oder Veränderungen
angefertigt wurde. Wer daher die einzelnen Überarbeitungsstufen
erkunden möchte, bleibt auf die Originaldrucke angewiesen. Der
intertextuelle Vergleich jener bis 1608 ergangenen Auflagen, die
Identifizierung aller darin enthaltenen Änderungen und deren
potentielle Verknüpfung mit von anderen Autoren geäußerten
Argumenten des gelehrten Diskurses um Magie, superstitio und
Hexerei wäre allerdings eine weitere monumentale, den beiden
Bearbeitern nicht zumutbare Aufgabe gewesen.

Die zweisprachige Edition ermöglicht jetzt (und sofern noch mehr
Bibliotheken sich den außerordentlich stattlichen Preis von Print-
oder e-book leisten können) eine überprüfbare Lektüre von Delrios
Handbuch. Allein dafür sei Peter Maxwell-Stuart und José Manuel
García Valverde gedankt.

2025 | 3
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.112999

Seite | page 6

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.112999
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

