
Patrick S. Marschner, Das neue Volk Gottes in
Hispanien. Die Bibel in der christlich-iberischen
Historiographie vom 8. bis zum 12. Jahrhundert,
Wien (LIT Verlag) 2023, 572 S. (Geschichte und Kultur
der Iberischen Welt, 19), ISBN 978-3-643-51110-2, DOI
10.52038/9783643511102, EUR 59,90.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Patrick Henriet, Paris

Ce livre est le résultat d’une recherche menée à Vienne entre 2015
et 2019 dans le cadre du projet FWF »Bible and Historiography in
Transcultural Iberian Societies, 8th to 12th Centuries« (direction
Walter Pohl et Matthias Tischler). Comme son titre l’indique, il traite
des usages de la Bible dans l’historiographie latine hispanique
entre le VIIIe et le début du XIIe siècle. Huit chroniques sont
analysées, toutes bien connues des chercheurs et dotées pour
la plupart d’éditions récentes: Chronique de 741 (»Byzantinisch-
arabische Chronik«), Chronique de 754 (»Mozarabische Chronik«),
Chronique d’Albelda, Chronique prophétique, Chronique d’Alphonse III,
Chronique de Sampiro, Historia dite Silensis et Chronicon regum
Legionensium de Pélage d’Oviedo (la seule à ne pas être anonyme).
Quelques pages sont aussi consacrées à des œuvres du XIIe siècle
(Chronica Adefonsi imperatoris, Chronica Naierensis et Chronica
Gothorum Pseudo-Isidoriana).

La première partie, de loin la plus longue (»Analyse«, 43–409),
analyse ces chroniques dans l’ordre de leur rédaction, non sans
avoir proposé au préalable un dense chapitre théorique et
méthodologique qui donne les clés du livre. Celui-ci est pensé
à partir du concept de typologie tel que l’avait développé, pour
l’essentiel, Friedrich Ohly dans différentes études parues entre
1977 et 1983. Ohly avait mis en valeur un passage du Sermon sur la
montagne (Matthieu 5, 17) comme clé de voûte de tout un système
de pensée et d’interprétation de l’histoire: Nolite putare quoniam
veni solvere legem aut prophetas: non veni solvere, sed adimplere.
Il y a bien là, de fait, une sorte d’»interaction entre providence et
accomplissement par la réalisation de ce qui a été annoncé« (25).
Pour le dire autrement, »deux phénomènes séparés dans le
temps sont liés par une relation de signification, ce qui permet
de les interpréter rétrospectivement comme une préfiguration
et un accomplissement, et ainsi de les comprendre comme une
confirmation du plan divin du salut« (ibid.).

Ohly distinguait trois catégories typologiques, inter-biblique,
semi-biblique et extra-biblique. C’est clairement le concept de
»semi-biblique« qui est ici mis à profit: dans la relation entre un
type (modèle) et un antitype (réactivation du modèle), l’un des
deux pôles ne se trouve pas dans la Bible. Tous les événements
de l’Histoire rapportés dans les chroniques peuvent ainsi être
rapportés à des épisodes ou à des personnages bibliques: c’est en

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113175

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.52038/9783643511102
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113175
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tout cas le procédé le plus courant. Mais l’opération typologique est
beaucoup plus qu’une simple imitation ou qu’une pure répétition.
Elle consiste pour l’exégète de l’histoire à voir simultanément ce qui
n’est pas contemporain et qui, le plus souvent, ne se situe même
pas dans le cadre d’un enchaînement direct des faits. Comprendre
ou présenter les événements selon une grille typologique revient
donc à pénétrer le plan divin car d’une certaine façon, c’est saisir
le temps comme Dieu seul peut le faire, dans une logique qui n’est
pas celle de la chronologie et de la succession mais bien celle de
la simultanéité (voir à ce sujet Augustin, Confessions, livre XI). Le
recenseur est ici tenté de rapprocher ce mécanisme de celui des
visions médiévales dites »cosmiques«, au cours desquelles un
visionnaire voit cette fois-ci l’espace, et non plus le temps, dans sa
totalité, là encore comme seul Dieu peut théoriquement le faire.

En résumé, pour reprendre les mots d’Ohly (»Typologische Figuren
aus Natur und Mythus« dans Walter Haug, Formen und Funktionen
der Allegorie, Stuttgart 1979, 126, cité ici page 28): »La réduction
du discours historique à une forme de pensée typologique [...]
constitue l’un des plus grands témoignages d’une nouvelle
interprétation du monde en tant qu’histoire, par l’assimilation
sensible et stylistique du passé à ce qui est nouveau, à partir de
la puissance créatrice du regard du présent qui croit détenir la
vérité ultime sur le sens et le but de toute histoire – ici en tant
qu’histoire du salut vue à travers le prisme du Christ.« Ajoutons que
cette démarche ne met pas seulement en relation le présent et le
passé mais qu’elle intègre aussi, dans une démarche prophétique,
le futur. L’auteur est parfaitement conscient que si ce schéma est
éminemment chrétien et particulièrement adapté à un discours
sur la chronistique médiévale, il possède aussi une dimension
anthropologique générale car personne, jamais, ne vit dans une
monade qui l’empêcherait d’avoir des contacts avec des modèles
et des héritiers, des types et des antitypes. Ce qu’avait bien vu
le philosophe Karl Jaspers en recourant à la notion de »Kampf
der Bilder«, »combat des images«: »Nous portons en nous des
images d’hommes et nous connaissons des images qui, dans le
passé, ont été valorisées et ont servi de guides. [...] Les hommes
ne vivent pas sans images d’eux-mêmes. Dans la lutte des images,
nous revenons à nous-mêmes. Les images ont toujours entouré
l’homme: sous la forme mythique des héros, des dieux grecs, qui
partageaient la même essence que les hommes et se distinguaient
d’eux seulement par l’immortalité. Les images l’entourent aussi
sous la forme des sages, des prophètes, des saints et de la
poésie.« (Kleine Schule des philosophischen Denkens, Munich 1985,
60sq., cité ici page 34).

Pour assoir cette construction théorique, l’auteur a prioritairement
recours à Ohly, mais aussi à Erich Auerbach, Henri de Lubac,
Northrop Frye, Beryl Smalley, Johan Chydenius et Horst Wenzel. On
est un peu surpris qu’il n’adosse pas vraiment son raisonnement à
la construction antique et médiévale des quatre sens de l’Écriture.
En effet, cause ou conséquence de cet état de fait, il ne cite Henri
de Lubac que pour un article traduit en allemand. Or l’immense
somme du savant jésuite (Exégèse médiévale. Les quatre sens de

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113175

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113175
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


l’Écriture, 4 vols., Paris 1959–1963) aurait assurément enrichi
un exposé il est vrai déjà très dense. De façon plus générale,
sur la question de la typologie et de l’usage de la Bible dans les
constructions narratives médiévales, certains travaux rédigés en
français auraient pu être mis à contribution. La Stylisation biblique
et condition humaine dans l’hagiographie mérovingienne (600–750)
(Bruxelles 1987) de Marc Van Uytfanghe, par exemple, aurait
permis des comparaisons avec l’hagiographie, un genre littéraire
digne d’un peu plus d’attention compte tenu de sa porosité avec
l’historiographie. Il est dommage par ailleurs de ne pas avoir
intégré à la réflexion les travaux de Martin Heinzelmann sur
Grégoire de Tours et ses remarques sur la typologie (Gregor von
Tours [538–594]. »Zehn Bücher Geschichte«. Historiographie und
Gesellschaftskonzept im 6. Jahrhundert, Darmstadt 1994): de façon
générale, quelques références au monde non-hispanique auraient
été bienvenues. Dans quelle mesure les construction typologiques
du haut Moyen Âge hispanique se retrouvent-elles ailleurs, dans
des œuvres de la même époque?

La première partie du livre traite donc des différentes chroniques
dans l’ordre de leur rédaction et généralement (mais pas toujours:
fidélité au texte oblige) du point de vue des relations entre
chrétiens et musulmans. Elle est d’une grande richesse, la méthode
adoptée m’ayant semblé aussi simple qu’efficace. Les textes sont
lus du début à la fin et les principaux passages construits sur
un soubassement biblique sont commentés dans le détail. On
trouvera là une foule d’analyses riches et précises. Le danger
est sans doute de vouloir à tout prix rattacher les différentes
séquences narratives à un ou plusieurs types bibliques. Si cette
démarche est généralement justifiée, elle ne peut pour autant être
étendue à l’infini par principe: d’une part, les auteurs suivent aussi
d’autres modèles, hagiographiques par exemple, et, d’autre part,
l’utilisation d’un vocabulaire biblique peut aussi être stylistique et
lexicale sans renvoyer à des types précis. Prenons à titre d’exemple
le célèbre passage de Julien de Tolède, repris dans la Chronique
d’Alphonse III, qui rapporte comment, lors du couronnement
du roi wisigoth Wamba (672), une abeille s’éleva de la tête du
souverain vers le ciel en signe de ses futures victoires. Patrick
Marschner signale Juges 14, 8, où des abeilles apparaissent de
manière positive comme un symbole de résurrection, mais il
reconnaît cependant que le texte de Julien ne renvoie pas à ce
passage (»Die Bibel spielt bei diesem Motiv ergo keine Rolle«,
189). Il note cependant que le »quod postea prouauit ebentus«
qui clôture l’épisode est tiré de Genèse 41, 9–13, un passage relatif
à l’interprétation des rêves de Pharaon par Joseph. Selon lui, »la
fonction de cette citation à cet endroit précis de la chronique
pourrait être de souligner que, tout comme Joseph représente la
voix fiable de Dieu dans le Livre de la Genèse, la vision de l’abeille
lors du couronnement de Wamba constitue un signe fiable des
succès futurs du roi«. Seul problème, il n’est jamais question
d’abeilles dans ce passage de la Genèse. Il reste donc une formule,
certes biblique, d’une banalité telle qu’elle a été utilisée avant la
Chronique d’Alphonse III par des dizaines d’auteurs. Comment savoir
où celui-ci l’a lue puis mémorisée? Le rapprochement avec Joseph

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113175

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113175
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


et Pharaon est ingénieux mais il est aussi très hasardeux. Il l’est
d’ailleurs d’autant plus que la symbolique des abeilles pouvait
renvoyer à bien d’autres œuvres: dans la Vita Ambrosii de Paulin de
Milan, un texte qui circule alors en péninsule dans la compilation
de Valère du Bierzo et dont la Chronique d’Alphonse III (Rot.) offre
une possible réminiscence (éd. Juan Gil, 410, l. 238–240), un essaim
d’abeilles couvre la figure du saint alors qu’il est encore bébé.
Les insectes rentrent dans sa bouche puis en ressortent. Enfin,
ils s’élèvent très haut dans le ciel. Dans les Étymologies (XII 8, 1),
Isidore de Séville lie quant à lui les abeilles et la royauté (exercitum
et reges habent). Patrick Marschner est d’ailleurs bien conscient
du problème puisqu’ailleurs, à propos d’un super solio regni/ad
regni solium, après avoir envisagé la possibilité d’un roi Salomon
comme type de Witiza, il conclut qu’il y a là un emprunt sans
intention typologique particulière (»Hierin ist also lediglich eine
terminologische Übereinstimmung zu sehen, jedoch keine gezielt
typologische Darstellungsweise.«, 194). Salomon est en effet un
modèle positif alors que Wizita est dans la chronique une figure
négative. Or la même conclusion (concordance terminologique
sans visée typologique particulière) peut aussi s’appliquer à des cas
qui concernent deux figures positive, dans la Bible et dans le texte
médiéval.

La deuxième partie (»Synthese«, 411–507) récapitule en quatre
points thématiques les grands acquis de la lecture cursive des 400
premières pages.

1) Les personnages historiques ou »contemporains« sont
représentés comme les antitypes de figures bibliques. Cela
correspond à ce que Van Uytfanghe appelle les »typologies
nominatives« (elles-mêmes divisées chez lui en trois catégories,
adnominatio, assimilatio et comparatio).

2) Les ethnonymes et les généalogies bibliques sont utilisés
pour définir les identités, de soi et de l’autre. L’auteur accorde à
juste titre une grande importance à ces ethnonymes et montre
qu’à l’exception de la Chronique prophétique, où les Goths sont
assimilés à Gog (nom mentionné une dizaine de fois dans
Ézéchiel), les noms de peuples bibliques caractérisent toujours les
musulmans (Sarrasins, Agaréens, Ismaélites, Chaldéens, Arabes,
Babyloniens…). Les chrétiens hispaniques forment quant à eux le
nouveau peuple élu de Dieu.

3) Le schéma péché/punition/pénitence/grâce est dominant et
partout répandu. Curieusement, l’auteur n’utilise jamais le concept
(ou en tout cas le mot) de Providentialismus, dont Alexander Pierre
Bronisch (voir infra) a bien montré l’importance.

4) L’histoire est prise dans sa dimension eschatologique, avec une
rédemption imminente tant pour les chrétiens dans leur ensemble
que pour les hispaniques en particulier. Ce dernier point est étudié
en particulier dans la Chronique prophétique, sans doute rédigée
en 883 (Marschner n’a pas pu utiliser le livre de Gaelle Bosseman,
Eschatologie et discours sur la fin des temps dans la péninsule

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113175

Seite | page 4

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113175
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ibérique [VIIIe–XIe siècle], Madrid 2023, qui recoupe le sien sur bien
des points).

Comme l’explique Patrick Marschner en conclusion, ces quatre
modalités des usages de la Bible s’interpénètrent en permanence.

En conclusion, l’auteur rappelle que le questionnement typologique
est particulièrement adapté pour commenter son corpus, mais
aussi qu’il pourrait être expérimenté pour d’autres époques et
d’autres textes. On ne saurait lui donner tort, même si l’on doit
aussi noter que, comme c’est souvent le cas chez les jeunes
chercheurs, il exagère un peu le caractère novateur de son
approche. Le raisonnement par types et antitypes, généralement
lié au deuxième des quatre sens de l’Écriture, le sens allégorique,
n’a jamais été oublié: je renvoie encore une fois au grand livre
d’Henri de Lubac. Reprocher aux chercheurs qui ont déjà travaillé
sur les chroniques hispaniques de cette époque de ne pas ou trop
peu l’avoir pris en compte est donc exagéré: ce n’est pas parce
que l’on n’utilise pas le mot »typologie« que l’on ne voit pas tout ce
que les auteurs du Moyen Âge doivent à leurs modèles bibliques, y
compris dans une logique binaire type/antitype. Il y a plus de vingt
ans, j’avais longuement discuté dans les pages de cette revue le
livre d’Alexander Pierre Bronisch, Reconquista und heiliger Krieg. Die
Deutung des Krieges im christlichen Spanien von den Westgoten bis ins
frühe 12. Jahrhundert, Münster 1998 (cf. Francia 29/1, 2002, 171–
220). Si je manifestais alors quelques désaccords sur le concept de
guerre sainte et sur son usage par l’auteur, je m’étais beaucoup
moins attardé sur un autre aspect du livre, à savoir le modèle
biblique de la guerre et la caractérisation des hispaniques comme
nouveau peuple de Dieu, nouvel Israël. De fait, si Bronisch ne
proposait pas vraiment une réflexion théorique sur la typologie
biblique, il maîtrisait parfaitement le concept et il me semble un
peu injuste de lui reprocher, comme à d’autres auteurs, de ne pas
l’avoir assez utilisé. On ne s’étend parfois pas très longuement sur
ce que l’on juge évident et connu de ses lecteurs. C’est là un détail.
Das neue Volk Gottes in Hispanien est un beau livre, très pensé, très
fouillé, qui combine un questionnement théorique maîtrisé avec
une réelle érudition. Il enrichit notablement notre compréhension
de l’historiographie hispanique du haut Moyen Âge.

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113175

Seite | page 5

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.11588/fr.2002.1.45514
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113175
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

