
Agostino Paravicini Bagliani (ed.), »Dicitur«. Hearsay
in Science, Memory and Poetry, Firenze (SISMEL –
Edizioni del Galluzzo) 2024, XII–642 p. (Micrologus,
32), ISBN 978-88-9290-263-3, EUR 90,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Maria Selig, Regensburg

Die Nummer XXXII der Zeitschrift Micrologus. Nature, Sciences and
Medieval Societies beschäftigt sich mit einem Phänomen, das für
ganz unterschiedliche Bereiche der historischen Wissenschaften
relevant ist. Es geht um das Hörensagen und den Umgang
mit dieser Wissensquelle bzw. Meinungsinstanz. Der Band
vereint zusätzlich zu einer Einleitung 20 Beiträge, die sich mit
Wissenschaftsgeschichte, Sozialgeschichte, Rechtsprechung,
Theologie und Literaturgeschichte in der Zeit zwischen der
klassischen Antike und dem 18. Jh. beschäftigen. Die Vielfalt
der angesprochenen Themen ist beeindruckend, ebenso die
Tatsache, dass sich hier Wissen(schaft)sgeschichte Phänomenen
der Sozialgeschichte öffnet. Wie in den übrigen Bänden der
Zeitschrift werden die Beiträge von äußerst nützlichen Registern
(615–642) begleitet. Die durchweg hervorragend dokumentierten
und teilweise wie Monographien aufgebauten Beiträge bieten
deshalb eine mehr als solide Basis, um sich einer Kulturgeschichte
des Hörensagens in der Vormoderne zu nähern.

Angesichts des umfassenden thematischen Spektrums überrascht
es allerdings, dass die Beiträge im Band nur chronologisch
geordnet sind und die Einführung (Francesco Santi, »Introduction«,
VII–XII) zu vage bleibt, um die Verbindungen zwischen den
Fallbeispielen transparent zu machen. Die Fokussierung auf das
»staging« oder die »stylistics« des Hörensagens (VIII) reichen
meines Erachtens nicht aus, ebenso nicht die eher assoziative
Evokation der einzelnen kommunikativen Instanzen, die beim
Hörensagen aktiviert sind. Der Verweis auf Mündlichkeit, das ›Volk‹
und die problematische epistemische Wertung des Hörensagens
(VII–VIII) zeigen, dass ein prototypischer Begriff des Hörensagens
aufgerufen werden soll. Die Unterschiede zwischen den Themen,
die die einzelnen Beiträge behandeln, sind aber so groß, dass
auch dieser flexible Begriff als gemeinsames Zentrum nur bedingt
einleuchtet.

Ich schlage deshalb eine neue, inhaltliche Gruppierung der
Beiträge vor: Eine erste Gruppe widmet sich der Frage, wie
Wissenstexte, teilweise auch literarische Texte, mit dem Problem
der Wahrheit und der Faktizitätskontrolle umgehen. Man
vergleiche hier Renzo Tosi (»La diceria nei proverbi antichi e
moderni«, 3–21) und Bruna Pieri (»›Ut fama est‹: La voce del poeta
tra diceria e asseverazione. Sondaggi nella letteratura latina antica
e tardo antica«, 23–40), die sich mit der Autorität der »sapienza
[…] popolare« (3) und der Bewertung des literarischen Schreibens
als Imagination oder/und als Lüge beschäftigen. Iolanda Ventura

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113179

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113179
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(»›Dicitur‹ tra ›auctoritas‹, normatività ed ›opinio‹ nelle enciclopedie
medioevali«, 245–285) und Monica Azzolini (»Marvellous Natural
Particulars: Testimony, Rumour, and Proof in Ulisse Aldrovandi’s
Work«, 567‑591) untersuchen die Problematik an lateinischen
Enzyklopädien des 13. Jh. bzw. in naturkundlichen Schriften des
18. Jh. und zeigen, wie problematische Wissensquellen wie etwa
ältere kanonische oder nicht kanonische Literatur bzw. Berichte
von Reisenden, Seeleuten oder Fischern in die Wissen(schaft)stexte
integriert werden, indem die Unterschiede hinsichtlich ihrer
Zuverlässigkeit explizit gemacht werden. Auch Roberto Gamberini
(»Diceria, testimonianza, percezione e rappresentazione della
realtà in Rodolfo il Glabro«, 113–129) und Francesco Santi (»La
Scolastica usa la diceria? Un caso in tre sermoni di Bonaventura
di Bagnoregio a proposito dell’invenzione dell’icona della Pietà«,
219–229) widmen sich der Integration von problematischen
Wissensquellen, bei Bonaventura nicht zufällig im Rahmen seiner
Predigten, nicht in seinen theologischen Schriften, bei Raoul Glaber
dagegen im autoritativen Rahmen seiner Historiae, weil ihm sein
heilsgeschichtlicher Interpretationsrahmen die Sicherheit gibt,
selbst über den Wahrheitsgehalt von Gerüchten, Visionen oder
ähnlichem entscheiden zu können. Die gegenteiligen Strategien,
die Abwertung von Frauen, Visionären und anderen Akteuren
›populärer‹ Wissenszusammenhänge, thematisieren José Carlos
Santos Paz (»Interacción entre profecías y rumores en la Baja Edad
Media«, 287–310) und Marina Montesano (»Chiacchiere nel filatoio.
Gli Evangiles des Quenouilles fra genere, età, interpretazioni«,
403‑418).

Der Beitrag von Jean-Yves Tilliette (»La fortune littéraire du
portrait de ›Fama‹ par Virgile (Aen. 4, 173–190) jusqu’à la fin du
Moyen Âge«, 41–64), der den metonymischen Übergang von
fama als »üble Nachrede« zu fama als »Renommee« thematisiert,
leitet über zu den nicht mehr wissensgeschichtlich, sondern
sozial- und rechtsgeschichtlich relevanten Beiträgen des Bandes.
Lucia Castaldi (»La leggenda della dannazione di Carlo Martello
e la sua attestazione all’interno di un ramo francese della Vita
Gregorii di Giovanni Immonide«, 65–111), Jeroen Deploige
(»›Caculatores ac susurratores‹. Rumeurs, ragots et ouï-dire dans
l’hagiographie des abbayes Saint-Pierre et Saint-Bavon à Gand,
Xe–XIe siècles«, 131–151) und Agostino Paravicini Bagliani (»›Ut
dicitur, femina fuit‹. La diceria nella leggenda della Papessa«,
195–218) thematisieren zwar auch, wie problematisches Wissen
sprachlich ausgewiesen wird. Wichtiger scheint mir aber, dass
die hier angesprochenen Fälle auch für die Zeitgenossen als
Unterstellungen und Gerüchte erkennbar waren, weil sie in
den politisch-sozialen Auseinandersetzungen entsprechend
funktionalisiert wurden. Das Hörensagen inszeniert in den
genannten Fällen also bewusst seine zweifelhafte Geltung, um ein
unsicheres »présent continu« (430) zu erzeugen, das sich ohne
gesicherte Fakten nicht in die Zukunft weiterentwickeln kann.
Élodie Lecuppre-Desjardin zeigt dies in ihren Überlegungen zur
politischen Funktion von Gerüchten im England und Frankreich
des Spätmittelalters (»La rumeur entre présent immédiat et
présent continu: les effets d’une histoire différentielle sur la société

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113179

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113179
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politique médiévale«, 419–433), ebenso Jean-Patrice Boudet, der
beschreibt, wie Astrologen die Glaubwürdigkeit von Gerüchten zu
bestimmen versuchten (»La rumeur des astrologues«, 311–341).

Danielle Jacquart (»Ce que les médecins disent que l’on dit d’eux
(XIIIe–XIVe s.)«, 231–244) und Luca Tonetti (»›Fingeranno casi
e favole‹: dicerie e reputazione del medico nella Bologna di
età moderna. Il caso di Marcello Malpighi«, 593–614) zeigen,
dass auch Wissensexperten in diese Dynamik von öffentlich
gemachten Unterstellungen und persönlicher Reputation
eingebunden sein können. Welche Macht die (städtische, regionale)
Öffentlichkeit hier gewinnen konnte, belegen die Beiträge von
Maxime Gelly‑Perbellini (»Rumeurs et soupçons de sorcellerie dans
le royaume de France à la fin du Moyen Âge [XIVe–XVe siècles]«,
343–370), Martine Ostorero (»›Sorcière‹, ›fils de vaudois‹! Comment
réagir face à la rumeur infamante de sorcellerie? [duché de
Savoie‑Suisse occidentale, XVe–début XVIe siècles]«, 371–402) und
Jacques Chiffoleau (»La rumeur de Nantes. L’interminable histoire
des crimes de Gilles de Rais«, 435–565) zur frühneuzeitlichen
Hexenverfolgung. In diesem Zusammenhang kommt dem
Beitrag von Julien Théry (»›Fama‹: Public Opinion as a Legal
Category: Inquisitorial Procedure and the Medieval Revolution in
Government [12th–14th centuries]«, 153–193) eine Schlüsselposition
zu. Théry zeigt, wie im Zuge der Juridisierung der kirchlichen
Häresieverfolgung im 13. Jh. die öffentliche Bewertung einer
Person, ihre fama, Rechtsstatus erhielt und eine Person, wenn
gegen sie eine Denunziation wegen Häresie, Hexerei oder
Majestätsbeleidigung erfolgte, in lebensbedrohliche Prozesse
verwickelt werden konnte. Hier ergaben sich also Konstellationen
von Hörensagen, Gerüchten und Unterstellungen, in der der
Mechanismus der Faktizitätskontrolle gar nicht in Betracht
gezogen wurde und nur eine intakte soziale Anerkennung
und eine ausreichend starke Integration der Beschuldigten in
die betreffende gesellschaftliche Umgebung als Gegenmittel
einsetzbar waren. Ähnlich wie bei den bewusst gestreuten
Gerüchten müsste man die Analyse der Mechanismen des
Hörensagens nochmals neu justieren und den Unterschied zum
Bereich der Wissenskommunikation eher hervorheben, als ihn
einzuebnen.

2025 | 3
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.3.113179

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113179
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

