Agostino Paravicini Bagliani (ed.), »Dicitur«. Hearsay
in Science, Memory and Poetry, Firenze (SISMEL -
Edizioni del Galluzzo) 2024, XII-642 p. (Micrologus,
32), ISBN 978-88-9290-263-3, EUR 90,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Maria Selig, Regensburg

Die Nummer XXXII der Zeitschrift Micrologus. Nature, Sciences and
Medieval Societies beschaftigt sich mit einem Phanomen, das fir
ganz unterschiedliche Bereiche der historischen Wissenschaften
relevant ist. Es geht um das Hérensagen und den Umgang

mit dieser Wissensquelle bzw. Meinungsinstanz. Der Band
vereint zusatzlich zu einer Einleitung 20 Beitrage, die sich mit
Wissenschaftsgeschichte, Sozialgeschichte, Rechtsprechung,
Theologie und Literaturgeschichte in der Zeit zwischen der
klassischen Antike und dem 18. Jh. beschaftigen. Die Vielfalt

der angesprochenen Themen ist beeindruckend, ebenso die
Tatsache, dass sich hier Wissen(schaft)sgeschichte Phdnomenen
der Sozialgeschichte 6ffnet. Wie in den tbrigen Banden der
Zeitschrift werden die Beitrage von dulerst nutzlichen Registern
(615-642) begleitet. Die durchweg hervorragend dokumentierten
und teilweise wie Monographien aufgebauten Beitrage bieten
deshalb eine mehr als solide Basis, um sich einer Kulturgeschichte
des Horensagens in der Vormoderne zu nahern.

Angesichts des umfassenden thematischen Spektrums Uberrascht
es allerdings, dass die Beitrage im Band nur chronologisch
geordnet sind und die Einflhrung (Francesco Santi, »Introductiong,
VII-XII) zu vage bleibt, um die Verbindungen zwischen den
Fallbeispielen transparent zu machen. Die Fokussierung auf das
»staging« oder die »stylistics« des Hoérensagens (VIII) reichen
meines Erachtens nicht aus, ebenso nicht die eher assoziative
Evokation der einzelnen kommunikativen Instanzen, die beim
Horensagen aktiviert sind. Der Verweis auf Miindlichkeit, das >Volk«
und die problematische epistemische Wertung des Hérensagens
(VII-VIII) zeigen, dass ein prototypischer Begriff des Hérensagens
aufgerufen werden soll. Die Unterschiede zwischen den Themen,
die die einzelnen Beitrage behandeln, sind aber so groR3, dass

auch dieser flexible Begriff als gemeinsames Zentrum nur bedingt
einleuchtet.

Ich schlage deshalb eine neue, inhaltliche Gruppierung der
Beitrage vor: Eine erste Gruppe widmet sich der Frage, wie
Wissenstexte, teilweise auch literarische Texte, mit dem Problem
der Wahrheit und der Faktizitatskontrolle umgehen. Man
vergleiche hier Renzo Tosi (»La diceria nei proverbi antichi e
moderni«, 3-21) und Bruna Pieri (»Ut fama est«: La voce del poeta
tra diceria e asseverazione. Sondaggi nella letteratura latina antica
e tardo antica«, 23-40), die sich mit der Autoritat der »sapienza

[...] popolare« (3) und der Bewertung des literarischen Schreibens
als Imagination oder/und als Lige beschaftigen. Iolanda Ventura

FRANCIA

recensio

Mittelalter - Moyen Age (500-
1500)

DOLIL
10.11588/frrec.2025.3.113179

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par I'Institut historique
allemand

@creative
commons

Publiziert unter | publiée sous
CCBY4.0


https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113179
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(»Dicitur« tra »auctoritas¢, normativita ed »opinio< nelle enciclopedie
medioevali«, 245-285) und Monica Azzolini (»Marvellous Natural
Particulars: Testimony, Rumour, and Proof in Ulisse Aldrovandi’s
Work«, 567-591) untersuchen die Problematik an lateinischen
Enzyklopddien des 13. Jh. bzw. in naturkundlichen Schriften des
18.Jh. und zeigen, wie problematische Wissensquellen wie etwa
altere kanonische oder nicht kanonische Literatur bzw. Berichte
von Reisenden, Seeleuten oder Fischern in die Wissen(schaft)stexte
integriert werden, indem die Unterschiede hinsichtlich ihrer
Zuverlassigkeit explizit gemacht werden. Auch Roberto Gamberini
(»Diceria, testimonianza, percezione e rappresentazione della
realta in Rodolfo il Glabro«, 113-129) und Francesco Santi (»La
Scolastica usa la diceria? Un caso in tre sermoni di Bonaventura

di Bagnoregio a proposito dell'invenzione dell'icona della Pietag,
219-229) widmen sich der Integration von problematischen
Wissensquellen, bei Bonaventura nicht zufallig im Rahmen seiner
Predigten, nicht in seinen theologischen Schriften, bei Raoul Glaber
dagegen im autoritativen Rahmen seiner Historiae, weil ihm sein
heilsgeschichtlicher Interpretationsrahmen die Sicherheit gibt,
selbst Uber den Wahrheitsgehalt von Gerlchten, Visionen oder
ahnlichem entscheiden zu kénnen. Die gegenteiligen Strategien,
die Abwertung von Frauen, Visiondaren und anderen Akteuren
spopuldrer« Wissenszusammenhange, thematisieren José Carlos
Santos Paz (»Interaccidn entre profecias y rumores en la Baja Edad
Media«, 287-310) und Marina Montesano (»Chiacchiere nel filatoio.
Gli Evangiles des Quenouilles fra genere, eta, interpretazioni,
403-418).

Der Beitrag von Jean-Yves Tilliette (»La fortune littéraire du
portrait de sFamac« par Virgile (Aen. 4, 173-190) jusqu’a la fin du
Moyen Age«, 41-64), der den metonymischen Ubergang von
fama als »Uble Nachrede« zu fama als »Renommee« thematisiert,
leitet Uber zu den nicht mehr wissensgeschichtlich, sondern
sozial- und rechtsgeschichtlich relevanten Beitragen des Bandes.
Lucia Castaldi (»La leggenda della dannazione di Carlo Martello

e la sua attestazione all'interno di un ramo francese della Vita
Gregorii di Giovanni Immonide«, 65-111), Jeroen Deploige
(»Caculatores ac susurratores<«. Rumeurs, ragots et oui-dire dans
I'hagiographie des abbayes Saint-Pierre et Saint-Bavon a Gand,
Xe-XI¢ siecles«, 131-151) und Agostino Paravicini Bagliani (» Ut
dicitur, femina fuit«. La diceria nella leggenda della Papessa,
195-218) thematisieren zwar auch, wie problematisches Wissen
sprachlich ausgewiesen wird. Wichtiger scheint mir aber, dass
die hier angesprochenen Falle auch fir die Zeitgenossen als
Unterstellungen und Gerlchte erkennbar waren, weil sie in

den politisch-sozialen Auseinandersetzungen entsprechend
funktionalisiert wurden. Das Hérensagen inszeniert in den
genannten Fallen also bewusst seine zweifelhafte Geltung, um ein
unsicheres »présent continu« (430) zu erzeugen, das sich ohne
gesicherte Fakten nicht in die Zukunft weiterentwickeln kann.
Elodie Lecuppre-Desjardin zeigt dies in ihren Uberlegungen zur
politischen Funktion von Gertichten im England und Frankreich
des Spatmittelalters (»La rumeur entre présent immédiat et
présent continu: les effets d'une histoire différentielle sur la société

FRANCIA

recensio

Mittelalter - Moyen Age (500-
1500)

DOLIL
10.11588/frrec.2025.3.113179

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par I'Institut historique
allemand

@creative
commons

Publiziert unter | publiée sous
CCBY4.0


https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113179
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politique médiévale«, 419-433), ebenso Jean-Patrice Boudet, der
beschreibt, wie Astrologen die Glaubwurdigkeit von Gerlchten zu
bestimmen versuchten (»La rumeur des astrologues«, 311-341).

Danielle Jacquart (»Ce que les médecins disent que I'on dit d'eux
(XIIIe-XIVe s.)«, 231-244) und Luca Tonetti (»Fingeranno casi

e favole« dicerie e reputazione del medico nella Bologna di

eta moderna. Il caso di Marcello Malpighi«, 593-614) zeigen,

dass auch Wissensexperten in diese Dynamik von 6ffentlich
gemachten Unterstellungen und personlicher Reputation
eingebunden sein kénnen. Welche Macht die (stadtische, regionale)
Offentlichkeit hier gewinnen konnte, belegen die Beitrédge von
Maxime Gelly-Perbellini ("\Rumeurs et soupcons de sorcellerie dans
le royaume de France & la fin du Moyen Age [XIVe-XVe siécles]«,
343-370), Martine Ostorero (»Sorciéres, >fils de vaudois<! Comment
réagir face a la rumeur infamante de sorcellerie? [duché de
Savoie-Suisse occidentale, XVe-début XVI¢ siecles]«, 371-402) und
Jacques Chiffoleau (»La rumeur de Nantes. L'interminable histoire
des crimes de Gilles de Rais«, 435-565) zur frUhneuzeitlichen
Hexenverfolgung. In diesem Zusammenhang kommt dem

Beitrag von Julien Théry (»»Famac: Public Opinion as a Legal
Category: Inquisitorial Procedure and the Medieval Revolution in
Government [12th-14th centuries]«, 153-193) eine Schliisselposition
zu. Théry zeigt, wie im Zuge der Juridisierung der kirchlichen
Haresieverfolgung im 13. Jh. die 6ffentliche Bewertung einer
Person, ihre fama, Rechtsstatus erhielt und eine Person, wenn
gegen sie eine Denunziation wegen Haresie, Hexerei oder
Majestatsbeleidigung erfolgte, in lebensbedrohliche Prozesse
verwickelt werden konnte. Hier ergaben sich also Konstellationen
von Hoérensagen, Gertichten und Unterstellungen, in der der
Mechanismus der Faktizitatskontrolle gar nicht in Betracht
gezogen wurde und nur eine intakte soziale Anerkennung

und eine ausreichend starke Integration der Beschuldigten in

die betreffende gesellschaftliche Umgebung als Gegenmittel
einsetzbar waren. Ahnlich wie bei den bewusst gestreuten
Gerlchten musste man die Analyse der Mechanismen des
Hoérensagens nochmals neu justieren und den Unterschied zum
Bereich der Wissenskommunikation eher hervorheben, als ihn
einzuebnen.

FRANCIA

recensio

Mittelalter - Moyen Age (500-
1500)

DOLIL
10.11588/frrec.2025.3.113179

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par I'Institut historique
allemand

@creative
commons

Publiziert unter | publiée sous
CCBY4.0


https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.3.113179
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

