
Michael Printy, Enlightenment’s Reformation.
Religion and Philosophy in Germany, 1750–1830,
Cambridge (Cambridge University Press) 2024, 284 p.
(Ideas in Context, 152), ISBN 978-1-009-49406-9, DOI
10.1017/9781009494038, EUR 99,20.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Damien Tricoire, Trier

Diese Monografie hat zum Ziel, die Entstehung und frühe
Geschichte des Modernisierungsnarrativs nachzuzeichnen, das
in der Reformation eine entscheidende Etappe auf dem Weg
zur Moderne sieht. Diesem Meisternarrativ zufolge habe die
Reformation die Denkfreiheit begründet. Obwohl Historiker*innen
diesen Mythos oft kritisiert haben, haben sie bislang keine
umfassende Analyse seiner Erfindung und Etablierung geschrieben
– eine Lücke, die Michael O’Neil Printy nun füllen möchte.

The Enlightenment’s Reformation ist weniger ein Thesenbuch,
das sich von bestehenden Forschungsthesen und -trends
abgrenzt, außer vielleicht wenn es anglozentrische Erzählungen
in der englischsprachigen Forschung kritisiert und stattdessen
die Bedeutung der deutschen Ideengeschichte für die
englischsprachige Kultur betont (10; Epilog). Seine Stärke
liegt in der akribischen Rekonstruktion der Argumente und
Wirkungsabsichten von Intellektuellen des späten 18. und frühen
19. Jahrhunderts. Es geht dagegen nur begrenzt um Medien für
ein breites Publikum – obwohl ein etwas textlastiger Almanach
untersucht wird – und gar nicht um Bildanalyse. Methodologisch
folgt die Studie der Cambridge School of history of ideas, in deren
Reihe sie auch veröffentlicht ist.

Im Zentrum der Erzählung stehen bekannte Gestalten des
deutschen intellektuellen Lebens wie Johann Joachim Spalding,
Johann Salomo Semler, Karl Leonhard Reinhold, Johann Gottlieb
Fichte oder Georg Friedrich Wilhelm Hegel, aber auch weniger
berühmte Autoren wie Johann Georg Walch oder Charles Villers.
Der Autorenkreis besteht aus protestantischen und männlichen
Gelehrten, vor allem Universitätsprofessoren in Theologie,
Philosophie und Geschichte. Printy liefert für jeden Fall eine
gelungene und präzise Kontextualisierung und Zusammenfassung
der besprochenen Schriften.

Dem Autor zufolge sei das Narrativ über die Reformation als
Ursprung der Denkfreiheit in zwei Etappen aufgekommen, die er
in den beiden Teilen seiner Monografie untersucht. In der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts spürten Aufklärungstheologen das
Bedürfnis, sich vom Heterodoxieverdacht zu befreien und vom
Deismus zu distanzieren. Sie präsentierten deshalb ihre Lehren
und Methoden als eine Fortsetzung der lutherischen Reformation
des 16. Jahrhunderts. Sie stellten also die Reformationsgeschichte

2025 | 4
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114148

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.1017/9781009494038
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114148
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Dienst ihres religiösen Reformprogramms (Teil 1). Um
1800 eigneten sich dann auch Philosophen die Vorstellung an, die
eigene Lehre sei eine Vervollständigung von Luthers Werk. Sie
stellten also ihrerseits die Religion in den Dienst der Philosophie
und beanspruchten nun, eine umfassende Begründung für die
Moral zu liefern (Teil 2).

Der erste Teil geht auf die protestantische Apologetik im Zeitalter
der Aufklärung und ihre Benutzung der Philosophie ein. Kapitel 1
analysiert Johann Joachim Spaldings Bestimmung des Menschen und
Friedrich Wilhelm Jerusalems Betrachtungen über die vornehmsten
Wahrheiten der Religion (1768). Printy betont, dass Spalding unter
dem Einfluss von Shaftesbury der Vermengung von Theologie und
Philosophie den Weg geebnet habe. Somit konnten Christentum
und Philosophie als Phänomene verstanden werden, die sich
gegenseitig stützten. Im darauffolgenden Kapitel zeigt der Autor,
dass Kirchenhistoriker wie Johann Lorenz von Mosheim und Johann
Georg Walch in diesem Sinne anfingen, Luthers Verdienste für die
Philosophie herauszustellen. Dies führt ihn im Kapitel 3 zu einer
Analyse von der Art und Weise, wie Johann Salomo Semler seine
rationalistische Theologie (»Neologie«) als Produkt der Reformation
darstellte. Dieser behauptete nämlich, der Geist der Reformation
sei die Denkfreiheit, sodass über jedes Dogma vor dem Tribunal
der Vernunft geurteilt werden solle. Zugleich wird klar, dass Semler
sich diese Freiheit nur in einem gelehrten Rahmen vorstellte
und somit durchaus das Woellner’sche Religionsedikt gutheißen
konnte.

Im zweiten Teil der Studie legt Printy zunächst dar, wie Karl
Leonhard Reinhold die Kant’sche Philosophie als Fortsetzung der
Reformation verstand (Kapitel 4) und sich Fichte davon inspirieren
ließ. Reinhold zufolge habe Jesus eine Einheit von Religion und
Moral hergestellt, die in den folgenden Jahrhunderten zuerst
verlorengegangen, dann teilweise von Luther, aber gänzlich
erst durch Kants kritische Philosophie wiederhergestellt worden
sei. Reinhold griff auf die Reformation zurück, um eine Art
philosophische Religion zu legitimieren. Kapitel 5 fokussiert dann
auf den Lothringer Charles Villers, der sich die Göttinger Theorien
vom geistigen Fortschritt durch die Reformation aneignete und
auch auf Französisch verbreitete. Das darauffolgende Kapitel 6
analysiert zunächst einen 1817 veröffentlichten Almanach, der
eine Reihe von Essays zum Fortschritt durch die Reformation
enthält, bevor es Hegels Vorstellung von der deutschen Nation als
Vorreiterin der geistigen Freiheit untersucht.

Die Untersuchung wird durch einen Epilog abgerundet, der
zunächst die Wirkung der hier untersuchten Debatten über den
historischen Platz der Reformation außerhalb Deutschlands, vor
allem in der englischsprachigen Welt, betont. Daraufhin zeigt
Printy, wie im 20. Jahrhundert in Deutschland der Erinnerungsort
Aufklärung die Reformation als das Gründungsmoment der
Moderne weitgehend verdrängte. Somit erfüllt diese gut lesbare
und erkenntnisreiche Monografie auf vorbildliche Weise ihr Ziel,

2025 | 4
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114148

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114148
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Analyse des Entstehungskontexts und der Etablierung des
Modernisierungsnarrativs zu liefern.

2025 | 4
Frühe Neuzeit – Revolution –
Empire (1500–1815)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114148

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114148
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

