
Alexander Marx, The Preaching of the Third Crusade
(1187–1192). The Early University of Paris, Biblical
Exegesis, and the Coming Apocalypse, Leiden,
Boston (Brill) 2025, XVI–597 p. (Commentaria, 16),
ISBN 978-90-04-70752-8, DOI 10.1163/9789004715363,
EUR 145,59.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Tim Weitzel, Regensburg

Wie jede Forschung so steht auch die Kreuzzugsforschung unter
Innovationsdruck. Für Kreuzzugsforscherinnen und -forscher
stellt dies eine besondere Herausforderung dar, gibt es doch
wohl kein zweites mediävistisches Themenfeld, zu dem so viel
geforscht und geschrieben wird – was neue Ergebnisse vorzulegen,
umso schwieriger macht. Es bestehen im Wesentlichen zwei
Möglichkeiten, um dieser Herausforderung zu begegnen: Entweder
können neue Quellen(gattungen) erschlossen oder neue Fragen
(bzw. Methoden) an das bekannte Material herangetragen werden.

Alexander Marx hat in seiner hier anzuzeigenden Schrift vor
allem ersteren Weg beschritten. Um ein neues Licht auf den
Dritten Kreuzzug zu werfen, der durch die Schlacht von Hattin
im Jahr 1187 sowie die Eroberung Jerusalems im selben Jahr
durch Saladin ausgelöst wurde, zieht der Wiener Historiker bisher
unberücksichtigtes Material heran, nämlich »preaching material«.
Man mag sich an dieser Stelle fragen, wie der Forschung diese
Quellengattung bisher entgehen konnte. Die Antwort hängt
damit zusammen, dass es für das, was uns heute als Kreuzzug
gilt, im 12. und auch noch zu Beginn des 13. Jahrhunderts noch
keine einheitliche Terminologie gab, sondern vielmehr Begriffe
wie Weg (via), Reise (iter) oder Pilgerfahrt (peregrinatio), meist in
Kombination mit einer Richtungsangabe (in terram sanctam, ad
sepulchrum Domini etc.), Verwendung fanden. Insofern können
durchaus Texte, die bisher nicht zum Forschungskanon zählten, für
die Forschung nutzbar gemacht werden – wenn es gelingt, diese
mit dem Kreuzzugdiskurs in Verbindung zu bringen.

Um diese Verbindung herzustellen, bringt Marx die Denkfigur
des »crusade potential« in die Diskussion ein, womit er den
Identifikationsgrad eines Textes zum Kreuzzugsdiskurs bezeichnet
(42). In der Tat gelingt es Marx mittels dieser Methodik – die auch
die neuen digitalen Möglichkeiten der Quellensichtung nutzt –,
neue Quellen für die Kreuzzugsforschung zu erschließen, die einen
klaren Bezug zum Kreuzzugsdiskurs aufweisen und daher unser
Wissen über das fragliche Phänomen erheblich erweitern, was
eine beachtliche Leistung darstellt: etwa eine bisher unedierte
Predigt von Prevostin von Cremona, in der nicht nur der Verlust
des Grabes des Herrn in Jerusalem nostris peccatis exigentibus
für die Christenheit beklagt wird, sondern auch der Umstand,
dass nun Dämonen um das Grab tanzen würden (saltant demonia

2025 | 4
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114286

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.1163/9789004715363
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114286
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


circa sepulchrum). Dies weist tatsächlich einen klaren Bezug
zu den Ereignissen von 1187 auf, um hier nur eine Perle des
neugewonnenen Quellenmaterials hervorzuheben (159).

Wenn Marx’ Studie auch unbestreitbar ein wichtiger Beitrag ist,
so muss doch andererseits auch kritisch angemerkt werden,
dass das »crusade potential« dem Rezensenten nicht immer so
eindeutig erscheint wie dem Autor. Denn oftmals lässt sich die
Frage gar nicht abschließend klären, welchen Schriftsinn ein
Prediger aufrufen wollte, wenn er etwa von Jerusalem sprach.
Meinte er damit die irdische Stadt, die Gemeinschaft der Heiligen
im Himmel, die Kirche oder gar eine Mönchsgemeinschaft
(womit auch oftmals uneindeutig bleibt, ob nun ein Bezug zum
Kreuzzugsdiskurs besteht – oder eben nicht)? Wichtiger dürfte aber
noch ein weiteres Caveat sein, nämlich dass einige Aspekte, die für
den Kreuzzugsdiskurs der Zeit offensichtlich von großer Bedeutung
waren – etwa Akkon –, in dem von Marx betrachteten Material
keine Erwähnung finden, wie er selbst einleitend eingesteht: »The
example of Acre is remarkable, likewise lost in 1187 and playing
an important military role for the Third Crusade with its siege and
conquest in July 1191. However, I have not found a single reference
to it in the sermon texts, likely because it does not play any role in
the landscape of salvation« (71–72).

Dieser Befund hinterlässt beim Rezensenten ein gewisses
Unbehagen hinsichtlich Marx’ Studie, das noch durch andere
strittige Thesen des Buchs verstärkt wird. Dazu zählt die
Behauptung, dass die Scholastiker des späten 12. Jahrhunderts
seltener Rekurs auf den Bibelkanon genommen hätten als etwa
der Kreis um Petrus Cantor: »[…] scholasticism consisted of
outstanding personalities such as Abelard, Gilbert of Poitiers, or
Peter of Poitiers. Their oeuvre belonged to an intellectual discourse
and is often devoted to speculative and philosophical matters,
while paying increasingly less attention to the holy text. The reform
movement, to which all of our nine preachers belonged, also
consisted of important figures such as Peter the Chanter, Bernard
of Clairvaux, or Stephen Langton. However, considering their
oeuvre, one finds predominantly biblical commentaries, sermons
collections, and works devoted to reform efforts […]« (113–114).
Eine solche Aussage ist zumindest heikel. Ob sich in den Texten
eines Abaelard oder der beiden Denker aus Poitiers wirklich
weniger Similien ausfindig machen lassen als in den Schriften
des Schülerkreises um Petrus Cantor (oder bei Bernhard von
Clairvaux), muss doch stark bezweifelt werden. Vielmehr dürfte es
sich um eine polemische Zuschreibung handeln, die hier unkritisch
dupliziert wird, anstatt sie kritisch am empirischen Material zu
überprüfen, was Marx aber nicht tut.

Etwas befremdlich wirkt auf den Rezensenten auch der Ausblick,
in dem der Autor die Relevanz seiner Methodik für weitere
Studien ausführt und dabei die Menge des bisher unbeachteten
Predigtmaterials für die Kreuzzugsforschung hochrechnet, was
zwangsläufig spekulativ bleiben muss – aber einen Eindruck
von dem Enthusiasmus und Selbstbewusstsein vermittelt, mit

2025 | 4
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114286

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114286
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem die Arbeit offenbar geschrieben wurde: »Considering that
we have around 140,000 sermon texts for the period between
1150 and 1350, and presupposing that the amount of crusade
material is similar overall, we can surmise that the following
numbers are still waiting in the archives: if c. 4 per cent of the
140,000 sermons betray a causal relationship with crusade
mobilization, this makes around 5600 texts. If c. 7 per cent hold
crusade potential, this makes around 9800 texts. And if c. 22 per
cent contain crusade motifs, this makes the enormous number
of c. 30,800 texts – whereas previous research has only tackled
around 100 texts« (510).

Wenn der Rezensent zwar nicht immer die Meinung (bzw. den
Enthusiasmus) des Autors teilen mag, so bleibt das Buch doch
unbestreitbar eine Bereicherung für die Forschung, die nicht nur
neues Material zutage fördert, sondern auch unser Wissen über
die Veranlassung und Predigt des Dritten Kreuzzug erheblich
erweitert.

2025 | 4
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114286

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114286
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

