
Isolde Schröder, Matthias Schrör (ed.), Die Briefe des
Erzbischofs Hinkmar von Reims. Teil 3, Wiesbaden
(Harrassowitz Verlag) 2025, XLI–370 S. (Monumenta
Germaniae Historica. Epistolae, 8/3 [Epistolae
Karolini aevi, 6]), ISBN 978-3-447-11971-9, EUR 130,00.

rezensiert von | compte rendu rédigé par
Patrick Demouy, Reims

Avec le troisième et dernier volume des lettres d’Hincmar (872‑882)
s’achève une entreprise de plus de 90 ans, marquée par le sort
dramatique de son premier contributeur Ernst Perels. Il s’est mis à
l’ouvrage en 1932 mais n’a pu l’achever en raison de l’avènement
du nazisme. Écarté de l’université en tant que juif, il a continué à
travailler; le premier volume (845–868) est paru en 1939 sans que
son nom soit mentionné. En 1944 il a été déporté à Buchenwald
puis Flossenbürg, où il est mort d’épuisement le 10 mai 1945, deux
jours après la fin de la guerre, au cours de laquelle ses instruments
de travail ont été détruits. Il a fallu attendre 1975 pour que Rudolf
Schieffer reprenne le flambeau; le deuxième volume (868–872) est
paru en 2018, juste après le décès de son auteur. La malédiction
semble conjurée, Isolde Schröder et Matthias Schrör ont terminé
l’édition avec une rapidité remarquable, sans que soit négligée
la longue et minutieuse présentation des sources manuscrites et
imprimées. Deux paires d’yeux valent mieux qu’une.

L’ensemble de l’édition des lettres d’Hincmar a suivi le Registrum
Hincmari établi en 1884 par Heinrich Schrörs qui s’est appuyé
sur les registres de Flodoard. Celui-ci a classé les lettres par
correspondants et non selon un ordre chronologique, ce qui
soulève un certain nombre de problèmes de datation, pas tous
résolus. À l’impossible nul n’est tenu.

Placé à la tête du diocèse de Reims en une époque troublée
marquée tant par la menace des Normands que par la
déliquescence des pouvoirs centraux, avec son cortège de conflits
à différentes échelles, Hincmar doit défendre le patrimoine de
son Église. En premier lieu celui de l’abbaye épiscopale de Saint-
Remi, dispersé de la Thuringe, du Wormsgau et des Vosges
jusqu’à la Provence et l’Aquitaine. Il alerte et sollicite de nombreux
correspondants ecclésiastiques et laïques, dont le comte de
Toulouse avec lesquels les démêlés se multiplient. Pasteur et
docteur, il doit enseigner son peuple, auquel il dédie sa Vita Remigii.
Pour peaufiner l’hagiographie de son illustre prédécesseur, dont il
a développé le culte, il demande à l’archevêque de Vienne la copie
d’une lettre de saint Avit et au prêtre Lantard, qui a quitté Reims,
de lui communiquer son dossier. Pour son clergé il explique les
éléments essentiels du catéchuménat et des rites du baptême (De
baptismo, édité 751–756) et fait du concile de Nicée une lecture
mystique à partir de la gématrie (759–762). Il dédie à Charles le
Chauve le Ferculum Salomonis (617–633) qui associe un traité sur

2025 | 4
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114404

Seite | page 1

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.11588/frrec.2019.1.59852
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114404
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


la prédestination à un développement sur l’unité de la Trinité. La
litière construite sur l’ordre de Salomon symbolise le transfert des
âmes vers Dieu, de même que l’Église porte les croyants vers la vie
éternelle.

Hincmar a été métropolitain actif. Jean Devisse a bien montré
comment il a jeté les »masses de granit« assurant la fondation de
la fonction, de la réflexion canonique à l’exercice de la pratique.1
Dans le De iure metropolitanorum (544–570) il s’insurge contre la
décision de l’empereur Charles le Chauve au synode de Ponthion
(juillet 876) de créer en Gaule un vicariat apostolique en faveur
d’Anségise de Sens, qui serait une subordination canonique
illicite… et caractériellement insupportable par le vieux prélat, pour
lequel chaque métropolitain est maître en sa province. Dans sa
correspondance il tranche des questions disciplinaires (du moine
fugitif au vol de luminaire, des interdits de parenté au jugement
par l’eau froide, sans oublier la lancinante question de la chasteté
des clercs et des nonnes). Il échange fréquemment avec ses
suffragants, qu’il invite au synode provincial, au concile présidé par
le pape en 878, au sacre de Louis III et Carloman en 879. Il montre
surtout une grande attention à la liberté des élections épiscopales.
On trouve dans le présent volume un dossier sur le diocèse de
Noyon-Tournai (fin 879–début 880). L’archevêque rappelle aux
jeunes rois qu’il faut respecter la forma electionis. Ce n’est pas dans
le palais qu’on choisit les évêques, mais dans leur propre Église;
ce n’est pas au roi et aux officiers du palais de recommander un
candidat mais c’est au clergé et au peuple d’élire, au métropolitain
de juger canoniquement l’élection, puis au prince de donner son
consentement, enfin aux évêques de faire l’imposition des mains.
Un autre dossier, plus conflictuel, concerne Beauvais en 881. Par
trois fois le clergé et le peuple de la cité se sont déconsidérés en
choisissant des clercs indignes, récusés tour à tour par les évêques
comprovinciaux. Dès lors ces derniers désignent un candidat.
Mais le roi Louis III prétend que dans cette situation c’est à lui qu’il
revient d’intervenir. S’ensuivent plusieurs semaines de tractations
pendant lesquelles Hincmar prend vigoureusement la plume
pour rédiger de véritables traités (692–705). Il rappelle au roi tant
les canons que les promesses du sacre. Les évêques ont élu le
jeune Louis sous la condition expresse qu’il observerait les lois.
Autrement dit l’archevêque fait état, sans le dire en ces termes,
d’une monarchie contractuelle. Il élargit ensuite son propos à un
traité d’ensemble sur les devoirs des évêques, truffé à son habitude
de citations canoniques sanctionnant les défaillances (De officiis
episcoporum, 725–731).

Les réflexions d’Hincmar sur l’exercice du ministère royal occupent
une place importante dans ce volume. Le traité De regis persona
et regio ministerio (471‑494) adressé à Charles le Chauve (fin
873‑début 874) insiste sur la piété et la rectitude de vie; il justifie le
métier des armes dans le cadre d’une guerre juste et déconseille

1 Jean Devisse, Hincmar, archevêque de Reims, 845–882, 3 vol., Genève
1975–1976.

2025 | 4
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114404

Seite | page 2

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://doi.org/10.11588/fr.1978.0.49161
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114404
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


la pusillanimité face aux séditieux endurcis: le roi est créateur
d’ordre. Alors que celui-ci est parti, sans prendre conseil, en Italie
en 875 pour ceindre la couronne impériale, exposant le pays à
bien des périls – entre envahisseurs normands et convoitises du
voisin germanique – le traité De fide Carolo regi servanda (508‑530)
exhorte les évêques et les grands à garder la fidélité due à la
personne royale que Dieu a choisie, bloquant toute tentative de
ralliement à un autre prince. À l’automne 877 Hincmar revendique
le devoir de conseil et d’aide au jeune roi Louis le Bègue qui erre
par son inexpérience. Dans une lettre très solennelle (606‑613)
il condamne l’arbitraire dont il a fait preuve dans la succession
de son père, pliant sous le vent de la cupidité. En accord avec
les grands il doit faire cesser invasions, rapines et exactions qui
frappent le peuple, il doit écouter avec confiance les meilleurs
conseillers et, dans les rapports avec les royaumes voisins, revenir
à la confraternité entre cousins. Le roi seul ne peut rien, il lui
faut des alliés fidèles contre l’anarchie. La promesse de Louis
II lors de son sacre (8 décembre 877) marque le triomphe des
idées hincmariennes. »Constitué roi par la grâce de notre Dieu et
l’élection du peuple« le souverain accepte le principe du contrôle
de son action par ceux qui confient le pouvoir et ceux qui le
consacrent. À sa mort prématurée, en 879, Hincmar demande à
l’empereur Charles le Gros d’aider les fragiles enfants-rois Louis III
et Carloman, se livrant à une méditation morale qui est un miroir
du prince en plus, avant le célèbre traité De ordine palatii (maintes
fois édité, il ne l’est pas ici) et une dernière admonition (automne
882) aux évêques et à Carloman, resté seul sur le trône, sur les
devoirs de leur charge (774–783). On y retrouve un thème gélasien
qui lui est cher. Depuis que le Christ, dernier roi et prêtre, a quitté
la terre, le pouvoir a été divisé entre deux offices. Les rois chrétiens
ont besoin des prêtres pour obtenir la vie éternelle (il ne manque
pas d’insister sur l’autorité des vieillards!). Et les prêtres doivent
user des dispositions prises par les rois pour le cours des choses
temporelles. Dans un dernier cri il insiste sur l’importance de la
justice royale qui doit mettre en échec l’égoïsme des puissants qui
oppriment les pauvres et les faibles. C’est un testament politique
et spirituel.2 Chassé de sa ville par la menace normande, réfugié à
Épernay avec ce qu’il a de plus précieux, les reliques de saint Remi,
le prélat rend à Dieu son âme bien trempée le 23 décembre 882.

2 Pour les écrits politiques: Clémentine Bernard-Valette, Gouverner le
peuple chrétien: Édition critique, traduction et commentaire des traités
royaux d’Hincmar, archevêque de Reims (845–882), thèse de l’université de
Lyon 2, 2014, non publiée à ce jour.

2025 | 4
Mittelalter – Moyen Âge (500–
1500)

DOI:
10.11588/frrec.2025.4.114404

Seite | page 3

Herausgegeben vom Deutschen
Historischen Institut Paris |
publiée par l’Institut historique
allemand

Publiziert unter | publiée sous
CC BY 4.0

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/frrec/
https://doi.org/10.11588/frrec.2025.4.114404
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://www.dhi-paris.fr/home.html
https://creativecommons.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

