
Göttinger Forum für Altertumswissenschaft 28 (2025) 1007-1015 
DOI: 10.14628/gfa.2025.1.115024 

Stephanie BÖHM, Tiersymbolik im archaischen Griechenland. Analogie und 
Ambivalenz im Bild. Regensburg: Schnell + Steiner 2024, 248 S., 224 Abb.  
ISBN: 978-3-7954-3903-3 

Mischwesen und Tiere, ob wild oder domestiziert, sind ein fester Bestandteil der 
antiken griechischen Bilderwelt und als solche unter verschiedenen Aspekten im-
mer wieder Thema von Aufsätzen, Sammelbänden oder Ausstellungen gewesen. 
Übergreifende Studien zur symbolischen Rolle von Tieren in der griechischen vi-
suellen Kultur sind dagegen ein eher rezentes Phänomen.1 Auch Stephanie Böhm 
(im Folgenden B.) hat dazu in den letzten Jahren zwei Monografien beigesteuert, 
als deren Fortführung sie das hier zu besprechende Buch begreift (S. 11).2  

Sie verortet ihre Arbeit jedoch nicht in den animal oder cultural animal studies, 
sondern verfolgt einen durchgehend anthropozentrischen Ansatz. Wie in Kapitel 
1 erläutert (Analogie und Ambivalenz als Schlüsselbegriffe; S. 11–14), ist die Studie 
der strukturalen Anthropologie verpflichtet. Sie versucht, die Tiere als Codes zu 
verstehen, die das Dargestellte in zwei Modi kommentieren oder situieren, dem 
der Analogie und dem der Ambivalenz. Bei narrativen Bildern liegt der Schwer-
punkt der Publikation dementsprechend auf Tiergestalten, die in keinem unmit-
telbar ersichtlichen Zusammenhang zur Hauptszene stehen. Die Modi sind nicht 
willkürlich gewählt, sondern beruhen, so B., auf zoologischen und ethologischen 
Charakteristika der betreffenden Tiere. Diese erlauben es, Tiergestalten im Bild als 
kulturell bestimmte Zeichen zu verwenden, z.B. für menschliche Eigenschaften, 
die tierischen vergleichbar sind (Analogie), oder zur Kennzeichnung einer Person, 
Situation bzw. eines Ortes als im Übergang begriffen (Ambivalenz), verbunden mit 
entsprechenden rituellen Praktiken (rites de passage). Generell setzt B. voraus, 
dass diese Vorstellungen vom archaischen Denken in Gleichnissen und Dichoto-
mien geprägt sind. 

 

 
1  Z.B. L. Winkler-Horaček, Monster in der frühgriechischen Kunst: Die Überwindung des Un-

fassbaren (Berlin 2015), das hier gar nicht rezipiert ist; s. jedoch die sehr kritischen Bemerkun-
gen in S. Böhm, Sphingen und Sirenen im archaischen Griechenland: Symbole der Ambivalenz 
in Bildszenen und Tierfriesen (Regensburg 2020) 18–21. 

2  S. Böhm, Korinthische Figurenvasen: Düfte, Gaben und Symbole (Regensburg 2014); dies. a.O.  



1008 Annetta Alexandridis    
 

Kapitel 2 (Tierische Eigenschaften und Verhaltensweisen als Voraussetzung für 
Analogie und Ambivalenz; S. 15–37) verankert diese methodischen Überlegungen 
in der antiken Überlieferung. Für Analogien zieht B. homerische Gleichnisse mit 
ihrer Standardformel ὥς τε (so wie) heran. Um Ambivalenz im Tierreich zu identi-
fizieren, greift sie vornehmlich auf Aristoteles biologische Schriften zurück.3 Hier 
werden mehrere Spezies als in zwei verschiedenen Welten lebend oder „dualisie-
rend“ (ἐπαμφοτερίζοντα) beschrieben,4 wenn sie sich z.B. sowohl im Wasser wie 
auf dem Land bewegen können (z.B. Robbe, Frosch, Schildkröte), in der Nacht ak-
tiv sind (νυκτερόβια) wie Eule oder Igel, oder Winterschlaf (φωλεία) halten. Sie 
gelten als ebenso „ambivalent“ (so bezeichnet B. „dualisierende“ Tierarten) wie 
solche, die Anomalien aufweisen.5 So hat der Hummer zwei ungleiche Scheren, 
anders als die Krabbe, die ihre jedoch auch zur Fortbewegung benutzt und außer-
dem seitwärts läuft. B. exemplifiziert ihre Beobachtungen in einer Analyse des 
Hauptfrieses auf der Seite A des spätkorinthischen „Berliner“ Amphiaraos-Kra-
ters.6 Das in den Freiräumen der Bildfläche verteilte „Getier“ bezieht sie überzeu-
gend auf die kriegerischen Eigenschaften des Helden: die Eidechse auf seine Wach-
samkeit, den Hasen auf Schnelle etc. Diese Tiere weisen zudem auf die Schwellen-
situation des Aufbruchs in den Krieg hin; entgegen traditioneller Deutung sind sie 
also keine Todesboten. Ein Unterkapitel zu Schildzeichen bestätigt auch hier, dass 
Fauna jenseits von Raubkatzen und Wildschweinen als Symbol der „Wehrfähig-
keit“ eingesetzt werden kann, wie z. B. Hahn, Skorpion oder Oktopus. Der von B. 
verfolgte Ansatz kommt damit erfolgreich über bisherige, oft aus dem Narrativ 
eines Mythos abgeleitete Deutungen hinaus, die bestimmten Tieren eine chthoni-
sche, unheilverkündende oder apotropäische Funktion zuweisen (S. 27–28).  

Die folgenden zwei Kapitel dienen der Fundamentierung der ersten beiden, prä-
sentieren sie doch eine Fülle von Darstellungen, die eine an Analogie oder Ambi-
valenz ausgerichtete symbolische Funktion der Tiergestalten belegen sollen. Dabei 

 
3  Historia animalium, De partibus animalium, De motu animalium, De incessu animalium (S. 21). De 

generatione animalium ist nicht aufgeführt. B. geht davon aus, dass die Schriften allesamt älteres 
Wissen verarbeiten. Differenzierter dazu und zum jeweils spezifischen Diskurs der Wissens-
ordnung G. E. R. Lloyd, Science, Folklore and Ideology. Studies in the Life Sciences in Ancient 
Greece (London 1983) 7–57; s. auch A. Zucker, Aristote et les classifications zoologiques (Paris 
2005) 222–233. 

4  S. auch Lloyd a. O. 44–53. 
5  Zum Zusammenhang von Ambiguität, Monstrosität und Versehrtheit bei Aristoteles vgl. Zu-

cker a. O. 227–231.  
6  Der Krater ist nicht verschollen, wie auf S. 10, 26, 172 und 193 angegeben, sondern im Besitz 

des Staatlichen Historischen Museums, Moskau: 
https://catalog.shm.ru/entity/OBJECT/5807017. 

https://catalog.shm.ru/entity/OBJECT/5807017


 S. Böhm, Tiersymbolik im archaischen Griechenland  1009  

handelt es sich fast ausschließlich um Werke der sog. Kleinkunst – zumeist Vasen-
bilder und figürliche Gefäße, vereinzelt Schildbänder, Gemmen oder Münzen. Die 
Beispiele stammen aus verschiedensten Kunstlandschaften, jedoch mit einem 
Schwerpunkt in der attischen und korinthischen Vasenmalerei. B. bespricht sie de-
tailreich Stück für Stück mit kritischer Analyse der zugehörigen Forschungslitera-
tur. Kapitel 3 (Analogie als Denk- und Bildmuster; S. 38–52) konzentriert sich auf 
Eigenschaften von Tieren wie verschiedenen Raubvögeln, dem Reiher, der 
Schlange oder der Eidechse, die sich auf den menschlichen Krieger, gegebenenfalls 
aber auch auf die Landarbeit beziehen lassen. So sind nach B. Eidechse, Heuschre-
cke und Schildkröte auf dem Innenbild der Berliner Pflügerschale nicht ‚Requisi-
ten‘ der Natur, sondern analog zu den dargestellten Menschen auch Säer: sie legen 
ihre Frucht in die Erde. 

Kapitel 4 (Ambivalenz als Denk- und Bildmuster; S. 53–156) macht den größten 
Teil des Buches aus. Die einzelnen Unterkapitel besprechen Bildwerke, die 
„Schwellensituationen“ in der Lebenswelt und im Mythos darstellen, insbeson-
dere Szenen des Aufbruchs oder solche, die einschneidende Momente im Lebens-
zyklus (Geburt, Hochzeit, Tod) oder Wettkampf kennzeichnen. Das Thema wird 
nochmals mit Blick auf bestimmte Schwellen-Orte betrachtet (Heiligtum, Grab, 
Ränder der Welt, aber auch Töpferofen und Brunnenhaus, oder mythische Orte 
wie das Idagebirge). Ein eigenes Unterkapitel gilt anderen Grenzgängern wie Sa-
tyrn, Mänaden, Flügelwesen, Amazonen, sowie Herakles und Hermes. Das Buch 
endet mit einem Exkurs zu Hähnen und Eulen auf Pfeilern und Säulen, wie man 
sie insbesondere von (pseudo-)panathenäischen Amphoren, aber auch darüber 
hinaus kennt. B. identifiziert auch diese Tiere und ihr ‚setting‘ als ambivalent. 

Der Anhang besteht aus einer knappen Schlagwortliste auf Deutsch und Englisch, 
den Abbildungsnachweisen, einem Register sowie den Tafeln. Mit 77 SW-Abbil-
dungen im Text und über 147 Farbabbildungen ist der Band üppig illustriert, wenn 
auch nicht immer in bester Qualität.7 Anstelle einer Bibliografie ist dem Buch eine 
überschaubare, wenn auch leicht irreführende Liste abgekürzt zitierter Literatur 
vorgeschaltet (s. dazu unten).  

Die Sprache ist einfach und erfreulich „jargon-free.“ Das heißt aber nicht, dass der 
Text einfach zu lesen wäre. Ein hoher Grad an Redundanz und zahlreiche Quer-

 
7  Z.B. Textabb. 76 (unscharf); Abb. 3 (orangestichig); 76 (überbelichtet); 111 (zu dunkel). 



1010 Annetta Alexandridis    
 

verweise stören den Lesefluss.8 Auch der Aufbau des Buches ist nicht immer ein-
sichtig. Den Kapitelüberschriften zufolge werden die beiden „Schlüsselbegriffe“ 
Analogie und Ambivalenz getrennt behandelt; im Text selbst ist diese Trennung 
aber nicht eingehalten. Das liegt nicht nur in der Natur der Sache – B. weist mehr-
fach selbst darauf hin, dass sich diese „Denkmuster“ nicht ausschließen (z.B. S. 68) 
– sondern auch an begrifflicher Unschärfe. Die Besprechung des Amphiaraos-Kra-
ters und der Schildzeichen, z. B., sind dem Unterkapitel „Ambivalenz“ in Kapitel 
2 zugeordnet, handeln aber fast ausschließlich von Analogie. Das gilt auch für viele 
Einzeldarstellungen in Kapitel 4. Es hätte klärend gewirkt, Analogie als den eigent-
lichen Schlüsselbegriff zu charakterisieren. Ambivalenz im Sinne von „dualisie-
rend“, d.h. nicht eindeutig klassifizierbar – von dieser Bedeutung scheint B. meist 
auszugehen – ist ein Charakteristikum der betreffenden Tiere, das bis zu einem 
gewissen Grad als analog zu bestimmten Schwellenorten oder -zuständen von Per-
sonen begriffen werden kann.9 An anderen Stellen versteht B. „ambivalent“ jedoch 
schlicht als „mehrdeutig“ (z.B. S. 11, 77). Balkenwaage und Wippe wiederum, die 
ohne klaren Zusammenhang mit Töpferofen und Brunnenhaus in einem Unterka-
pitel zu „Schwellenbereiche – Ambivalenz des Ortes“ in Kapitel 4 besprochen wer-
den (S. 127–129), verdeutlichen eine dritte Bedeutung. Hier – es geht um die lako-
nische Arkesilas-Schale und eine Schale des Euergides-Malers mit Affen auf einer 
Wippe – ergibt sich laut B. die Verbindung zu Ambivalenz durch das „ausgewo-
gene Verhältnis“ und die „beidseitige Gleichwertigkeit.“10 Das ist jedoch etwas an-
deres als Nicht-Klassifizierbarkeit oder ein Prozess des Übergangs von einem Zu-
stand in einen anderen.  

Solche begrifflichen Unschärfen und der unausgewogene Aufbau stehen konzep-
tioneller und argumentativer Prägnanz im Wege. Das ist schade, weil es von wich-

 
8  Auch sonst hätte dem Manuskript eine letzte Korrekturdurchsicht gutgetan. Unvollständige 

Sätze oder Satzreste, Tippfehler, Platzhalter und fehlerhafte griechische Zeichen sind mir auf-
gefallen auf S. 21, 31, 42, 46, 71, 86, 87, 96, 105, 110, 120–122, 128, 130, 133, 134, 138, 142, 144, 
148, 150 sowie in Fußnoten 706, 712, 782, 787, 820, 910, 945, 1009, 1010. Auf S. 66–68 ist der Satz 
verrutscht und mit ihm Anm. 428–436 von S. 67 auf S. 66; Anm. 437–446 von S. 68 auf S. 67. 
Die begrüßenswerte Transkription griechischer Begriffe ist nicht konsequent durchgehalten.  

9  Wie so oft, geht die Analogie nicht völlig auf: „dualisierende“ Tiere, so wie sie Aristoteles 
beschreibt, wechseln von einem Zustand in den anderen, ohne dauerhaft transformiert zu werden 
– im Gegensatz zu Menschen, die eine Schwellensituationen oder rites de passage durchlaufen. 

10  Die Analogie zwischen Affen und Jünglingen besteht weniger in ihrer „Ambivalenz“ als in 
der Tatsache, dass Affen/Jünglinge wie Menschen/Männer aussehen, aber letztlich keine 
sind. Dieser Logik entspricht auch die Tradition, die Affen mit Eunuchen gleichsetzt; s. z. B. 
M. Vespa, A Voice Without a Muse. Primates and the Ancient Phonosphere in Greek and Ro-
man Culture, Greek and Roman Musical Studies 5, 2017, 159–177. 



 S. Böhm, Tiersymbolik im archaischen Griechenland  1011  

tigen und guten Beobachtungen ablenkt. So hätte B.s gelungene Analyse der 
Hauptszene des Amphiaraos-Kraters (S. 26–30), auch in ihrer Beachtung von De-
tails wie Haltung und Blickrichtung einzelner Tiere (z.B. der Parallelität zwischen 
dem Helden, der, sich umwendend, seinen Wagen besteigt, und dem Hasen da-
runter), ein Muster für folgende Beschreibungen abgeben können. Eine exempla-
rische Auswahl weiterer Beispiele hätte es ermöglicht, diese mit demselben Grad 
an Aufmerksamkeit für Ikonographie und Form zu behandeln. Stattdessen reiht 
sich eine Einzelabhandlung an die andere, mit stets derselben Schlussfolgerung: 
das jeweils dargestellte Repertoire an Tieren verdeutlicht entweder bestimmte 
menschliche Eigenschaften (Analogie) oder kennzeichnet das Tier als „Mittler“ in 
einer Übergangssituation oder einem Schwellenbereich, ob in der Bildhandlung, 
dem Setting oder auch mit Bezug auf die Funktion des Bildträgers. Diese, B.s stu-
pender Materialkenntnis geschuldete, und im wahrsten Sinne erdrückende Be-
weislast stärkt auf Dauer nicht die Überzeugungskraft der Studie. Im Gegenteil, es 
stellt sich der Gegeneffekt ein. Die Rez. zumindest wurde misstrauisch: Ist wirklich 
alles so klar und „eindeutig“, „versteht (es) sich von selbst“, „steht außer Zweifel“ 
und „liegt auf der Hand“, wie von B. immer wieder betont?11  

Ganz abgesehen davon, dass die strukturale Anthropologie nicht ohne Alternative 
ist12, lohnt es sich, in diesem Zusammenhang nochmals Herbert Hoffmanns „Kno-
tenpunkte. Zur Bedeutungsstruktur griechischer Vasenbilder“ zur Hand zu neh-
men.13 Der Aufsatz war schon in B.s vorangegangenen Monografien wegweisend 
für ihre Herangehensweise, hätte aber auch hier prominenter im Fließtext disku-
tiert werden können.14 Anstelle von Ambivalenz spricht Hoffmann von „Po-
lyvalenz“ und erläutert weiterhin: „…mit Polyvalenz wird allgemein der Interpre-
tationsspielraum des Betrachters bezeichnet. Die Mehrdeutigkeit der Zeichen be-
stimmt die Polyvalenz auf Seiten des Interpreten, rechtfertigt aber nicht beliebiges 

 
11  S. z. B. S. 68, 86, 95, 99, 114. 
12  Auch Forscher*innen, die ihr trotz Kritik noch etwas abgewinnen, sind andere Wege gegan-

gen. So z.B. J. Hughes, “Dissecting the Classical Hybrid,” in: K. Rebay-Salisbury, M. L. S. Sren-
sen, J. Hughes (Hgg.), Body parts and bodies whole: changing relations and meanings (Oxford 
2010) 101-110. Sie sieht bei Mischwesen eine Fragmentierung und nicht Fusion verschiedener 
Körperteile, die für B. ja Ambivalenz bedeutet. 

13  H. Hoffmann, Hephaistos 2, 1980, 127–154. Er verarbeitet hier Ideen des britischen Anthropo-
logen Edmund Leach. In ihren beiden früheren Monografien geht B. geht explizit und mit 
mehr Details und Klarheit auf Leachs Ideen ein, am besten in dies., a. O. (Anm. 1), 14–18. 

14  Er hätte unbedingt in die Liste abgekürzter Literatur gehört, im Gegensatz zu zwei Sammel-
bänden, deren Artikel B. hier nicht wirklich rezipiert: B. Cassin – J.-L. Labarrière (Hgg.), L'ani-
mal dans l'antiquité (Paris 1997); A. Alexandridis – M. Wild – L. Winkler-Horaček (Hgg.), 
Mensch und Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenzüberschreitung (Wiesbaden 2008). 



1012 Annetta Alexandridis    
 

(subjektives) Schweifen.“15 Er beschreibt hier ein latentes Dilemma bildwissen-
schaftlicher Interpretation – wie kann man die kulturell bestimmte Regelhaftigkeit 
von Bildsprache rekonstruieren, ohne den medial konstituierten Freiraum visuel-
ler Gestaltung unnötig einzuschränken?16 B. thematisiert den Einfluss des „Inter-
preten“ oder der Betrachterin auf eine Bildlektüre nicht; sie ‚entschlüsselt‘ viel-
mehr, die ‚richtige‘ Deutung, auch wenn diese „Ambivalenz“ heißt.17 Dabei ver-
nachlässigt sie einen eminent wichtigen Aspekt der Mittlerfunktion der Tierdar-
stellungen. In den Worten Herbert Hoffmanns: „Darüberhinaus lässt sich das Ab-
bild selbst als eine Kreation des Zwischenbereichs bezeichnen. Es stellt als Akt der 
Manipulation ‚Wirklichkeit‘ her, ist doch nicht gleich der Wirklichkeit, auf die es 
verweist.“18 Nicht nur die Tiere sind also Mittler zwischen unterschiedlichen Wel-
ten, sondern ihre Bilder. Anders gesagt: so weiterführend die homerischen Gleich-
nisse oder die aristotelischen Schriften für die Bestimmung potentieller Symbolik 
von Tieren auch sind, sie ersetzen nicht die visuellen Darstellungen. Eine stärker 
von den Bildern her gedachte Studie hätte dies mehr und systematisch thematisie-
ren können. So ist nicht immer klar, bis zu welchem Grad die hier präsentierte 
Auswahl auf einer Entscheidung B.s oder allein der Quellenlage beruht. Warum 
sind z.B. Sirenen, Sphingen, Satyrn, Mänaden und Amazonen als Grenzgänger er-
fasst, nicht aber die Kentauren? Warum sind v.a. wilde Tiere unter den ambivalen-
ten?19 Warum erscheinen Tiere, die weder auf eine Analogie noch Ambivalenz (zu-
mindest nach B.s Definition) verweisen, mit anderen, die das tun? Auf der bereits 
erwähnten Berliner Pflügerschale beispielsweise sind neben Heuschrecke, Ei-
dechse und Schildkröte auch Rehe oberhalb der Ochsen zu sehen (Abb. 23 a. b). 
Vielleicht geht es hier doch darum, auch das natürliche Umfeld der Szene mit einer 
Unterscheidung von wilden (am Rande) und domestizierten (im Zentrum) Tieren 
zu markieren. Welche als „ambivalent“ oder „dualisierend“ charakterisierten Tiere 
sind nicht oder kaum dargestellt und warum, wie z.B. Fledermäuse oder Frösche? 
Kurz: welche Leerstellen sind bedeutungsvoll? Wie steht es mit ambivalenten Tie-
ren, die aber nicht bei Aristoteles als solche auftauchen wie z.B. dem Hund. Als 

 
15  Hoffmann a. O. 128. 
16  Diese Frage sowie die Idee der Polyvalenz als bildkonstituierend stehen im Zentrum von E. 

Günther – J. Fabricius (Hgg.), Mehrdeutigkeiten. Rahmentheorien und Affordanzkonzepte in 
der archäologischen Bildwissenschaft (Wiesbaden 2021); zitiert von B. auf S. 11 Anm. 2, jedoch 
nicht wirklich rezipiert. 

17  Ein häufiger Kritikpunkt am Strukturalismus ist die mangelnde Offenheit, die aus dem Fokus 
auf einen „Autor“ resultiert; s. etwa R. Barthes, The Death of the Author (übers. R. Howard), 
Aspen 5–6, 1967.  

18  Hoffmann a. O. 133. 
19  B. konzentriert sich besonders auf Schlangen, Eidechsen und Hähne in detaillierter Auseinan-

dersetzung mit einschlägigen Arbeiten von E. Grabow. 



 S. Böhm, Tiersymbolik im archaischen Griechenland  1013  

‚bester Freund‘ des Menschen sitzt er mit am Tisch, ist aber auch ein Aasfresser, 
der menschliche Leichen nicht verschmäht.20 

Ähnliche Fragen kommen bei der Betrachtung der Bildträger auf. Darstellungen 
„ambivalenter“ Tiere, so B., seien fast ausschließlich aus der Kleinkunst bekannt 
(S. 103). Sie verfolgt diese nicht unwichtige Beobachtung nicht weiter. 21 Aber wa-
rum ist das so? Schließlich böten sich Tempel und Grab als architektonischer Kon-
text von „Schwellenorten“ par excellence als Bildträger an. Und sie sind in der Tat 
häufig mit Tieren und Mischwesen „bebildert“, wenn auch nicht nur mit solchen, 
die für B. als „ambivalent“ gelten.22 Um nur einige Beispiele zu nennen: Kentauren 
und Sphingen erscheinen auf dem Fries und den Metopen des Athenatempels in 
Assos.23 Auch wenn der sog. Tempel A in Prinias kein Tempel, sondern ein Ban-
kettsaal war,24 so zieren die Tierfriese am Türsturz, die Panther, aber auch gra-
sende Hirsche zeigen, im wahrsten Sinne des Wortes eine Schwelle. Sphingen wie 
Löwen bewachten Gräber in Milet und anderswo.25  

Bildanalysen hätten stärker auf formale Elemente wie z.B. die relative Größe der 
Tiergestalten, ihre Aus- oder Bewegungsrichtung, ihr Verhältnis zur Bildumge-
bung, zum Rahmen, oder ihre Platzierung auf dem Bildträger eingehen können.26 
So könnte die Schlange, die auf einer lakonischen Schale mit Darstellung der Blen-

 
20  Zur kulturell vielfältigen, auch gender-bestimmten Bedeutung des Hundes s. C. Franco, Sha-

meless: The Canine and the Feminine in Ancient Greece (Berkeley 2014). Das Konzept der 
Affordanz, wie es Maurizio Bettini aus dem Werk des amerikanischen Psychologen James J. 
Gibson für kulturelle Kontexte entwickelt hat, hätte zur Vertiefung und Bereicherung von B.‘s 
Projekt beitragen können: s. M. Bettini, Women & weasels. Mythologies of birth in ancient 
Greece and Rome (Chicago 2013) 125–130 (= ders., Nascere: storie di donne, donnole, madri 
ed eroi [Turin 1998] 230–240. 

21  B. macht die Bemerkung im Kontext von Weihungen, wie der Sphinx der Naxier in Delphi, 
und geht deshalb nicht auf Grabpfeiler ein, die ja häufiger von Sphingen bekrönt sind.  

22  B. verweist selbst (S. 109) auf Darstellungen von Schlangen in Tempelgiebeln. 
23  C. Maggidis, Between East and West: A New Reconstruction of the Decorated Architrave 

Frieze of the Athena Temple at Assos and the Regional Tradition of Unconventional Architec-
tural Decoration in East Greece, in: D. B. Counts – A. S. Tuck (Hgg.), Koine : Mediterranean 
studies in honor of R. Ross Holloway (Oxford 2009) 78-95; B. Wescoat, The temple of Athena 
at Assos (Oxford 2012) 133–191. 

24  So zuletzt J. Lamaze, Rev Arch 2019, 341–374. 
25  T. Schröder, Kontexte und Bedeutungsfelder rundplastischer Löwen und Sphingen in Grie-

chenland, in: L. Winkler-Horaček (Hrsg.), Wege der Sphinx. Monster zwischen Orient und 
Okzident. Ausstellungskatalog Berlin (Rahden 2011) 137–162. 

26  S. z.B. die Beiträge von M. Squire, J. Grethlein und A. Haug in N. Dietrich – M. Squire (Hgg.), 
Ornament and Figure in Graeco-Roman Art: Rethinking Visual Ontologies in Classical Antiquity 
(Berlin 2018) oder die von M. Sauer und N. Dietrich in Günther – Fabricius a. O. (Anm. 16). 



1014 Annetta Alexandridis    
 

dung Polyphems, unmittelbar auf den Kopf des Kyklopen gerichtet ist, auch auf 
die Erfahrung beißenden Schmerzes verweisen.27 Tierfriese, ob ober- oder unter-
halb der Hauptszene, werden von B. ohne erkennbare Regelhaftigkeit manchmal 
auf dieselbe bezogen, manchmal nicht (z.B. die korinthischen Kolonnettenkratere 
in Abb. 25, 26, 29, 31–33, 38, 40; S. 52–66). Ist all das komplett beliebig? Ambivalenz 
muss außerdem nicht immer auf rites de passage bezogen werden.28 Folgende Al-
ternativen seien beispielhaft genannt: Bei den Darstellungen der Thetis geht mit 
dem Fokus auf „Verfolgung und Entführung“ der Aspekt der göttlichen Metamor-
phose verloren (S. 81–82 Abb. 62). Auch die z. T. spielerische Selbstreferenz der Bil-
der kann andere Formen der Ambivalenz beleuchten.29 Sphingen und Schwäne un-
ter dem Thron des Zeus, z.B., weisen nach B. auf die Schwellensituation bei Athenas 
Geburt hin. Aber sie erscheinen wie belebte Verzierungen des Möbels, anderen De-
tails ähnlich, wie Schwanen-, Löwen-, oder Pferdeköpfen (Abb. 66–69, 129) und 
könnten als ein Bild des Kosmos in einer spezifischen Form der Dinglichkeit ver-
standen werden.30 Die Flügelwesen, Hasen etc. an bronzenen Standspiegeln rahmen 
das Spiegelbild, das als Abbild zwischen Schichten von Realität vermittelt.31 

Dennoch: Der hier ausgeführten Kritik zum Trotz ist es B. gelungen, in der vorliegen-
den Publikation zusammen mit ihren beiden älteren Monografien Türen zu einem 
reichen Thema aufzustoßen, das Lust auf weitere Forschungen macht. Die beiden ers-
ten Kapitel des Buches beinhalten seinen Kern – sie sind mit Gewinn zu lesen.  
 

 
27  S. J. Bracker, Mehrdeutigkeiten in der Kommunikation mit bildlichen Medien, in: Günther – 

Fabricius a.O. (Anm. 16) 177–178. 
28  Auch hier lohnt es sich, einen genaueren Blick auf den Ursprungstext zu werfen. A. van 

Gennep, Les rites de passage. Étude systématique des rites de la porte et du seuil, de l'hospi-
talité, de l'adoption, de la grossesse et de l'accouchement, de la naissance, de l'enfance, de la 
puberté, de l'initiation, de l'ordination, du couronnement des fiançailles et du mariage, des 
funérailles, des saisons, etc. (Paris 1909) bietet, wie im Titel schon zu erahnen, viel mehr Vari-
ationen als die üblicherweise (auch von B.) angeführte Abfolge von rites de séparation, rites 
de marge und rites d'agrégation (s. bes. S. 12-15). Zudem würde man van Genneps Unterschei-
dung in primitive (sehr religiöse), halbzivilisierte und voll entwickelte (säkulare) Kulturen 
heute nicht mehr folgen. 

29  So sitzen Echsen nicht nur ‚irreal‘ im Bild, sondern wie auf der echten Gefäßwand: s. die kykla-
dische Reliefamphore mit Perseus und Medusa (Abb. 49); vgl. auch Abb. 18, 19, 21, 35. 

30  T. Hölscher, Im Bild noch lebendiger als in Wirklichkeit. Bildwerke, Lebewesen und Dinge im 
antiken Griechenland, in: R. Bielfeldt (Hg.), Ding und Mensch in der Antike: Gegenwart und 
Vergegenwärtigung (Heidelberg 2014) 180. 

31  L. Balensiefen, Die Bedeutung des Spiegelbildes als ikonographisches Motiv in der antiken 
Kunst (Tübingen 1990) 1–2. 8–15. 210–215. 

 



 S. Böhm, Tiersymbolik im archaischen Griechenland  1015  

Annetta Alexandridis 
Department of History of Art/Classics 
Cornell University 
GM 01 Goldwin Smith Hall  
Ithaca, NY 14853-3201 

E-Mail: aa376@cornell.edu 
 

mailto:aa376@cornell.edu

