
All rights reserved. Dieser Artikel ist urheberrechtlich geschützt. Alle Rechte vor-
behalten. Die Weiterverwendung des hier bereitgestellten Artikels ist ohne die 
ausdrückliche Genehmigung von HeLix (und/oder des/der Verfassers/in) nicht 
gestattet. 

 
 

« L’Histoire nous raconte pas l’Histoire ». 
 

Le rappeur Rocé en dialogue avec Frantz Fanon 
 

Birgit Mertz-Baumgartner (Innsbruck) 
 
HeLix 18 (2025), p.65–81. doi: 10.1158/helix.2025.1.110879 
 
Abstract 
 
Rocé is part of a tradition of French rappers who – starting in the 1990s 
with “Damnés” (1992) by Ministère AMER – used Frantz Fanon’s voice to 
underline their anti- and post-colonial commitment. In 2018, French 
rapper Rocé released a compilation of songs entitled “Par les damné.e.s 
de la terre. Des voix de luttes 1969-1988”, showing himself to be an 
admiring reader of Fanon, from whom he borrowed the title (slightly, but 
significantly modified) for his CD. In earlier raps – such as “Des 
problèmes de mémoire“ (Identité en crescendo, 2006) and “J’rap pas pour 
être sympa” (Gunz n’Rocé 2013) – he had already referred to Fanon. 
Through these raps, Rocé questions dominant narratives of the past and 
writes about those parts of French history that have been suppressed and 
silenced. His aim is also to restore the value and resonance of the 
resistant voices of past decades, to highlight the agentivity of those who 
were supposed to be deprived of it. He seeks to liberate history from ‘old 
myths’ and complement it with stories that are probably less heroic but 
‘true’ and important for an inclusive and transnational perspective on 
French history.  



HeLix 18 (2025) 
 

 
66 

 
 
 

« L’Histoire nous raconte pas l’Histoire ». 
 

Le rappeur Rocé en dialogue avec Frantz Fanon 
 

Birgit Mertz-Baumgartner (Innsbruck) 
 
 
Introduction 
 
« La France a des problèmes de mémoire », chante Rocé en 2006 dans 
« Des problèmes de mémoire », un rap métahistorique dans lequel il dis-
cute le caractère lacunaire et ‹ relatif › de l’écriture de l’histoire.1 Selon le 
rappeur, toute écriture de l’histoire dépend de la position et de la pers-
pective de celui qui l’écrit, de la sélection des faits racontés ainsi que de 
leur présentation narrative. Ou avec les mots de Rocé : 
 

L’Histoire nous raconte pas l’Histoire 
Elle nous raconte la moitié des faits 
L’autre moitié s’est faite couper la langue, son silence est criard 
Dans l’antre du savoir, il manque des pièces, des vérités, des  
versions, une comparaison, une mémoire.2 

 
Les récits historiques sont souvent déficitaires, ne donnent une voix qu’à 
certains groupes et doivent donc être complémentés par d’autres ver-
sions de l’histoire. Le récit français par exemple inclut, dit Rocé, l’histoire 
des « Blacks mais pas [d]es Noirs », il « diffuse les story cow-boys et in-
diennes » tout en se taisant sur « la tragédie […] algérienne ». Autrement 
dit, il aborde les thèmes de l’esclavage et de l’exploitation des Noirs ainsi 
que de l’extinction des Premières Nations aux États-Unis, mais se tait sur 

 
 
1 Le rap métahistorique a une tradition en France, pensons par exemple à « À qui 
l’histoire ? » (1992) d’Assassin ou à « On m’a demandé d’oublier » (1998) de La 
Rumeur. Dans l’œuvre de Rocé, nous trouvons plusieurs raps de ce genre. 
2 https://genius.com/Roce-fra-des-problemes-de-memoire-lyrics. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
67 

le passé colonial français et sur les conséquences qui en découlent à 
l’époque contemporaine. La France « […] connaît Malcolm X, mais pas 
Frantz Fanon. », affirme Rocé, elle connaît la résistance anti-raciale état-
sunienne, mais pas celle formulée en langue française. Elle préfère s’ins-
crire dans une solidarité globale de black lives matter au lieu d’affronter 
sa propre histoire coloniale. 
 Si le penseur et psychiatre martiniquais Frantz Fanon (1925-1961) 
est un oublié de l’intelligentsia française,3 « le rap français lui est large-
ment reconnaissant »4 et sa voix y résonne depuis le début des années 
1990.5 Même si les références à Martin Luther King ou Malcolm X sont 
nombreuses dans le rap français contemporain, comme l’a démontré ré-
cemment Steven Puig,6 Frantz Fanon et les idées centrales de ses œuvres 
y apparaissent également à grande fréquence et permettent aux artistes 
de mettre en relief leur conscience du passé et leur position politique an-
ticoloniale. Ce type de rap que nous appelons ‹ contestataire › peut être 
considéré comme complémentaire au récit historique français, comme 
cette autre « version » ou autre « moitié » de vérités dont parle Rocé dans 
le rap susmentionné. 
 Laurent Lecœur distingue deux générations de rappeurs français qui 
se considèrent être les « enfants » de Fanon et « des Damnés de la 
terre »,7 celle des années 1990 et celle de l’époque contemporaine. C’est 
en 1992, qu’apparaît un premier rap intitulé « Damnés » (Pourquoi tant 
de haine, 1992) du groupe Ministère AMER, quelques années plus tard, 
en 1999, N.A.P. scande dans « Survivre » (À l’intérieur de nous, 1999) : « Je 

 
 
3 Rappelons que l’œuvre fanonienne a été redécouverte surtout par les théori-
ciens postcoloniaux anglophones comme Edward Said et Homi K. Bhabha. Depuis 
10 ans, on constate un intérêt grandissant pour Fanon dans le monde franco-
phone, ce qui se reflète, entre autres, dans ‹ l’autobiographie imaginée › de Fanon 
rédigée par Raphaël Confiant (L’insurrection de l’âme, 2017) ou la bande dessinée 
Frantz Fanon de Frédéric Ciriez & Romain Lamy publiée en 2020. 
4 BOUCAUD-VICTOIRE, « Frantz Fanon, damné de la Terre contre toutes les domina-
tions », s.p. 
5 Cf. aussi le mémoire de master : CORRE, Les échos de la poésie de la Négritude 
dans le rap français des années 1980-2017. 
6 Cf. PUIG, « French Rapper-Writers and Activism », 77-91. 
7 LECŒUR, « Le rap français, enfant des ‹ Damnés de la terre › », s.p. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
68 

suis l’enfant d’Abd-El-Kader8 et de Frantz Fanon. » D’autres rappeurs se 
réfèrent au penseur anticolonial dans des paratextes, comme par 
exemple Le Bavar du groupe La Rumeur, qui souligne dans un entretien : 
« Frantz Fanon est sûrement l’auteur qui m’a le plus influencé […]. »9 
 Rocé qui fait l’objet de cette étude appartient à la deuxième généra-
tion de rappeurs français (nés dans les années 1970-1980 et productifs à 
partir de 2000), qui citent ex- ou implicitement Fanon et son œuvre, 
comme le font aussi Casey, Kery James, Youssoupha, Disiz et Médine. 
Rocé, de son vrai nom José Yousef Lamine Kaminsky, est né en 1977 à Bab 
El Oued (wilaya d’Alger) d’une mère algérienne et d’un père d’origine 
russe. Arrivé en France à l’âge de quatre ans, il grandit à Thiais dans le 
Val-de-Marne. Après deux maxi-singles, produits en 1998, il lance en 
2001 un premier album, Top Départ, auquel suivront Identité en cres-
cendo (2006), Gunz’n’Rocé (2013) et, en 2018, la compilation Par les 
damné.e.s de la terre. 
 Dans le présent article, nous nous proposons de relever les références 
explicites et implicites à Frantz Fanon qui se trouvent dans les raps de 
Rocé et de mettre en relief l’artiste en tant que lecteur attentif des œuvres 
fanoniennes. Dans la première partie, nous essayerons de montrer que 
Rocé partage avec Fanon un point d’énonciation que nous appelons avec 
Deleuze et Guattari ’minoritaire’. Nous discuterons dans quelle mesure la 
parole fanonienne et rocéenne est déterritorialisée et minoritaire, et 
comment cela se reflète dans le rap « Je chante la France » (2006). La deu-
xième partie sera consacrée à l’esprit révolutionnaire qui caractérise sur-
tout la dernière publication de Frantz Fanon Les damnés de la terre, pu-
blication à laquelle Rocé fait souvent référence. Nous chercherons à sa-
voir comment cet appel à la révolution et à la libération est traduit dans 
le rap « Changer le monde » (2001) qui se trouve dans le premier album 
du rappeur et dans quelle mesure ce rap est programmatique pour 

 
 
8 Abd-El-Kader (1808-1883) a organisé la résistance militaire des Berbères 
contre les colonisateurs français au XIXe siècle, devenu héros national en Algérie. 
9 « Frantz Fanon est sûrement l’auteur qui m’a le plus influencé, auteur que j’ai 
connu grâce au rap, déjà en 1992, quand le Ministère Amer lui dédiait le texte ‘Les 
Damnés’. » LECŒUR, « Le rap français, enfant des ‹ Damnés de la terre › ». Il n’est 
donc guère étonnant que La Rumeur crée plus tard un rap intitulé « Peau noire 
masque blanc » (publié sur la compilation Les Inédits 1997-2007) faisant réfé-
rence au livre éponyme de Fanon. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
69 

l’œuvre intégrale de Rocé. La troisième partie, présentera la compilation 
Par les damné.e.s de la terre publiée par Rocé en 2018 et la mettra en re-
lation avec les réflexions précédentes. 
 
Rocé, lecteur attentif de Fanon ou l’énonciation minoritaire 
 
Dans le rap « J’rap pas pour être sympa » (Gunz n’Rocé, 2013) Rocé se 
présente au public comme rappeur contestataire (« J’[…] travaille révolu-
tion ») et s’auto-décrit comme cultivé, voire érudit, comme personne qui 
est à l’aise dans la culture (« j’aime le verbe/dans la culture j’suis à 
l’aise »). Il connaît les chefs-d’œuvre de la littérature française, s’y ré-
fère10 et travaille le langage rap comme le font les poètes français. Pour-
tant Rocé ne se place pas dans la lignée d’un Molière, d’un La Fontaine ou 
d’un Baudelaire, mais dans celle de l’auteur algérien Kateb Yacine et du 
penseur martiniquais Frantz Fanon : « lecteur de Kateb, Fanon et consor 
[sic] ».11 Les deux auteurs cités représentent une littérature et une pen-
sée en langue française, non-hexagonale, ‹ déterritorialisée › et empreinte 
de l’expérience coloniale. Il est certainement vrai que l’engagement en fa-
veur des peuples du Tiers-Monde et le radicalisme de sa pensée « font [de 
Fanon] une icône naturelle »12 pour les rappeurs, comme argumente 
Boucaud-Victoire dans son article. Mais à part cela, des rappeurs comme 
Rocé partagent avec Fanon et d’autres penseurs anticoloniaux comme 
Aimé Césaire et Kateb Yacine un point de vue que nous appelons avec 
Deleuze et Guattari « minoritaire ». La « littérature mineure » se caracté-
rise, selon les deux philosophes, par « la déterritorialisation de la langue, 
le branchement de l’individuel sur l’immédiat-politique, [et] l’agence-
ment collectif d’énonciation ».13 Elle s’exprime, argumentent-ils, dans la 
langue majeure, mais dans une langue qui est toujours affectée par un 

 
 
10 Cf. par exemple, l’allusion à la fable de La Fontaine « Le rat de ville et le rat des 
champs » quand Rocé chante « j’fais pas du rap des champs [...] ». 
11 Dans la même veine (et presqu’en même temps), Youssoupha, clame dans 
« Noir Désir » (Noir Désir, 2012) : « Récupérez vos Voltaire et vos Guevara/Mon 
histoire est écrite par Frantz Fanon et par Sankara ». 
12 BOUCAUD-VICTOIRE, « Frantz Fanon, damné de la Terre contre toutes les domina-
tions ». 
13 Deleuze/Guattari, Kafka, 33. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
70 

« coefficient de déterritorialisation »14 provoqué par exemple par l’expé-
rience de la colonisation ou de la migration. Elle se caractérise aussi par 
le fait que « toute affaire individuelle est immédiatement branchée sur la 
politique »15 et que « tout prend une valeur collective ».16 La littérature 
mineure a « une fonction d’énonciation collective » et « produit une soli-
darité active ».17 
 Les écrits de Frantz Fanon qu’il a rédigés en pleine période coloniale 
et qui sont devenus précurseurs des théories postcoloniales correspon-
dent parfaitement bien à cette définition de « littérature mineure ». Ainsi 
Peau noire, masques blancs (1952) – dont le premier chapitre est consacré 
à la relation des Antillais à la langue française – témoigne déjà de la pro-
fonde conscience d’altérité de son auteur, altérité expliquée par Fanon 
par sa naissance ‹ ex-centrique › sur l’île de Martinique et sa « peau 
noire ». Les damnés de la terre (1961) est l’expression par excellence de 
l’esprit de révolution de Fanon et prône ouvertement la lutte anticolo-
niale collective. En ce qui concerne le caractère minoritaire de la produc-
tion rap de Rocé et la résonance de l’engagement et des idées fanoniennes 
dans son œuvre, regardons à titre d’exemple le rap « Je chante la France » 

18 (Identité en crescendo, 2006) : 
 

1 J’ai la Marseillaise sifflée et le drapeau sous les semelles19 
2 J’ai le regard crispé sur ce pays et ses querelles 
3 Le regard débridé et le pelage blanchi, je bégaye 
4 Presque sans plus d’accent, les mêmes problèmes qu’il y a des décennies 
 
5 Pays des Droits de l’Homme ? Alors vivent les femmes et sauvages 
6 Tués par des Hommes, eux-mêmes tuant leur propre image 
7 Mais les chansons et les danses, de résistance 
8 Dans leurs insultes intenses, embellissent et chantent la France 

 
 
14 Ibid., 29. 
15 Ibid., 30. 
16 Ibid., 31. 
17 Ibid. 
18 https://genius.com/Roce-fra-je-chante-la-france-lyrics. 
19 Il s’agit ici d’une allusion au match amical de football France-Algérie, au stade 
de France à Saint-Denis où l’hymne français avait été sifflé par les spectateurs, en 
majorité d’origine maghrébine (2002). Je remercie mon collègue Jean-Maria Ja-
cono (Université Aix-Marseille) pour cette explication. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
71 

 
9 Mon père a combattu Vichy et collaboration 
10 Expert en faux-papiers, sauve les victimes de trahison 
11 Agir et résister quand la patrie perd la raison 
12 Il offre l’humanité sans prendre l’accord du président 
 
13 La clandestinité, à cause de ses appartenances 
14 De ces combats menés, pour mettre justice dans la balance 
15 La jeunesse, la santé, sont cloîtrée dans la résistance 
16 Pas français pas d’récompenses, pas d’problèmes, il sauve la France 
 
17 Le secret et la censure créent un long silence 
18 Un silence qui couvre et qui étouffe les cris 
19 Et les répliques aussi, et le pays nous dit : 
20 Chante et chante et chante la France 
 
21 Le secret et la censure créent un long silence 
22 Un silence qui couvre et qui étouffe les cris 
23 Et les répliques aussi, et le pays nous dit : 
24 Chante et chante et chante la France 
 
25 La pensée de Négritude, aux écrits d’Aimé Césaire 
26 La langue de Kateb Yacine dépassant celle de Molière 
27 Installant dans les chaumières des mots révolutionnaires 
28 Enrichissant une langue chère à nombreux damnés d’la terre 
 
29 L’avancée d’Olympe de Gouges, dans une lutte sans récompense 
30 Tous ces êtres dont la réplique remplaça un long silence 
31 Tous ces esprits dont la fronde a embelli l’existence 
32 Leur renommée planétaire aura servi à la France 
 
33 Nos pays lointains sont loin, mais fiers comme une mère... patrie 
34 Voyant son enfant parti mais qui jamais ne l’oublie 
35 Qui défie l’intégration si d’amnésie il s’agit 
36 Rentre dans la patrie si c’est pour en être grandi 
 
37 Moi j’ai des pays cassés, ce ne sont pas des prothèses 
38 Liés par parenté, je n’peux les mettre entre parenthèses 
39 Et personne n’a à me dire le pied sur lequel je danse 
40 Qu’elle m’accepte comme être multiple, et je chanterai la France […] 

 
Dans ce rap à la première personne, le canteur (double de l’artiste) se 
réfère, dans la première strophe déjà, à la langue française dont il se sert 



HeLix 18 (2025) 
 

 
72 

tout naturellement comme le font beaucoup de descendants d’anciennes 
colonies. Le ‹ je › se sert de cette langue « presque sans plus d’accent » (v. 
4), mais porte toujours les marques du déterritorialisé. Son français se 
caractérise par l’altérité et la différence, ce que d’autres jugent comme ‹ 
bégaiement › (« je bégaye », v. 3) Il s’agit d’une langue française « chère à 
nombreux damnés d’la terre » (v. 28), à tous ceux qui ont vécu la coloni-
sation et la lutte anticoloniale et dont la pensée est empreinte de « la pen-
sée de Négritude » (v. 25). 
 

La pensée de Négritude aux écrits d’Aimé Césaire/ 
La langue de Kateb Yacine dépassant celle de Molière/ 
Installant dans les chaumières des mots révolutionnaires/ 
Enrichissant une langue chère à nombreux damnés d’la terre. 

 (v. 25-28, c’est nous qui soulignons)  
 
Les mots d’un Césaire et d’un Kateb ont enrichi non seulement la produc-
tion culturelle en langue française, mais ils ont surtout permis d’intro-
duire l’esprit révolutionnaire et la protestation anticoloniale « dans les 
chaumières », dans les régions considérées comme périphériques et ‘in-
férieures’. Ce couplet se caractérise par une abondance de rimes suffi-
santes – finales et intérieures (Césaire – Molière – chaumière – révolu-
tionnaires –chère – terre) – qui mettent Césaire et Molière sur un pied 
d’égalité à travers la rime. Rocé met également l’accent sur le double ‹ 
rôle › du français à l’époque coloniale, qui était non seulement la langue 
de l’assimilation et de l’oppression, mais aussi celle qui a rendu possible 
la révolte et la libération. 
 À part les réflexions sur la langue, c’est l’alternance de l’individuel et 
du collectif dans ce rap qui attire notre attention. À l’individuel, exprimé 
par l’énonciation à la première personne et des allusions à la vie du père 
de Rocé – qui était dans la résistance, a produit des faux-papiers et est 
resté sans reconnaissance officielle de la part des Français – succède dans 
le refrain le collectif (dont le ‹ je › fait partie) ce qui se traduit dans le 
remplacement du je par le nous : « le pays nous dit:/Chante et chante et 
chante la France » (v. 23-24). Cette collectivité s’exprime également dans 
le vers 33 où nous lisons : « Nos pays sont loin ». Rocé retourne au canteur 
à la première personne dans le passage où il réclame la multiplicité (cul-
turelle, langagière) de son être et exige d’être accepté ainsi par la France. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
73 

 Retenons également qu’il s’agit d’un rap contestataire qui, dès les pre-
mières lignes, critique à vive voix l’hypocrisie de la France (qui se vante 
d’être le pays des droits de l’homme malgré un passé colonial sanglant et 
un présent postcolonial empreint de violence), l’amnésie décrétée et 
l’ignorance face aux problèmes actuels dans les banlieues. « Agir et résis-
ter » était – d’après Rocé dans « Je chante la France » – la devise du père, 
et de tant d’autres révolutionnaires comme Césaire, Kateb ou Fanon, elle 
est aussi la devise du rappeur Rocé qui se place dans cette filiation. 
 
L’esprit révolutionnaire fanonien et son interprétation par Rocé 
 
Le nom de Frantz Fanon n’est cité explicitement que deux fois dans 
l’œuvre de Rocé, à savoir dans « La France a des problèmes de mémoire 
» (2006) et « J’rap pas pour être sympa » (2013). S’y ajoute la citation des 
« damnés d’la terre » dans « Je chante la France » (2006) – référence ex-
plicite au dernier livre de Fanon, Les damnés de la terre, publié aux édi-
tions Maspéro en 1961, peu avant la mort de l’auteur. Celui-ci trouve éga-
lement son écho dans la compilation Par les damné.e.s de la terre. Des voix 
de lutte réalisée par Rocé en 2018, en collaboration avec les historiens 
Amzat Boukari-Yabari et Naïma Yaki. À part cela, de nombreux morceaux 
reprennent les idées centrales formulées dans Peau noire, masques blancs 
(1952) et Les damnés de la terre (1961) : 
 

1. La colonisation a créé une névrose collective, une aliénation profonde 
du colonisé provoquée par l’infériorisation de la part du colonisateur et 
l’obligation à l’assimilation.20 

2. Il faut en prendre conscience, développer un esprit révolutionnaire et 
s’en débarrasser par la lutte. Pour respecter le maximum de signes qui 
nous est accordé, nous n’aborderons ici que cette idée. 

 
Dans son introduction à l’édition de 1991 des Damnés de la terre, Gérard 
Chaliand présente Frantz Fanon comme « [u]n protestataire fort […] qui 
tonne contre l’injustice du monde. Une voix messianique […] où 

 
 
20 Quant au rap comme expression d’une névrose coloniale ; cf. WEGNER, « Reading 
Rap with Fanon and Fanon with Rap », 75-84. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
74 

transparaît sa passion de changer le monde ».21 Ce que Chaliand dit à pro-
pos de Fanon et de sa position critique face au monde, est également vrai 
pour Rocé qui se comprend, lui aussi, comme porte-parole de groupes so-
ciaux défavorisés, notamment de ceux issus de milieux d’immigration, et 
comme visionnaire d’un monde meilleur. « Changer le monde » (texte en 
annexe) est le titre d’un rap programmatique, enregistré en 2001 sur le 
premier album du rappeur (Top Départ), et exprime l’objectif principal 
de sa production artistique. « J’veux être révolutionnaire » (v. 5), pro-
clame-t-il dans ce même rap, « J’veux changer les codes » (v. 26), et établir 
un nouvel ordre social, plus juste et égalitaire. « Je […] pars à la conquête 
du globe » (v. 24), dit-il, dans la première ligne du deuxième couplet, fai-
sant ainsi allusion à l’expansion coloniale et impérialiste des pays occi-
dentaux – de la France, dans laquelle il reconnaît les origines des injus-
tices de la société française postcoloniale, contemporaine. 
 Avec « Changer le monde » Rocé se présente non seulement comme 
révolutionnaire, mais aussi comme ‘guerrier’, prêt à prendre les armes et 
à lutter.22 L’isotopie de la guerre et de la violence qui parcourra aussi 
d’autres morceaux de Rocé y est déjà bien visible et se traduit dans des 
(parties de) phrases comme : « mon âme évolue en guerre » (v. 5), « je 
touche ma cible » (v. 6), « [je] pars à la conquête du globe » (v. 24). Elle 
est encore plus développée dans « Ricochets » (également sur Top Dé-
part) où le ‹ je › parle d’un bourreau qui lui prêtera sa hache, des armes 
dont il dispose et d’explosions qui se produisent. Les désillusions et la 
violence subies dès la prime enfance provoquent chez le canteur à la pre-
mière personne une rage qui le fait prendre les armes, idée qui rappelle 
une des thèses centrales des Damnés de la terre, à savoir que la violence 
vécue par les colonisés fait naître la contre-violence et la lutte armée. « La 
décolonisation est toujours un phénomène violent »,23 écrit Fanon, et 
ajoute : « La violence du régime colonial et la contre-violence du colonisé 

 
 
21 CHALIAND, « Frantz Fanon à l’épreuve du temps », 23. 
22 Cf. également « J’rap pas pour être sympa » où nous lisons : « On vit pas sur des 
rêves, nos rêves il faut les imposer/Espérer sans rien faire, c’est voir l’espoir dé-
gringoler. » 
23 FANON, Les damnés de la terre, 65. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
75 

s’équilibrent et se répondent dans une homogénéité réciproque extraor-
dinaire. »24 
 Mais quelles sont les armes dont le canteur et Rocé veulent se servir ? 
Dans « J’rap pas pour être sympa » (Gun’z Rocé, 2013), l’artiste explique : 
 

J’aime guerroyer dans la langue, pas dans les cocktails 
Remballe attirails, victoires et médailles 
C’est pas mon combat 
Danser l’hypocrisie, faire le canard et péter un câble 
Désolé, j’rap pas pour être sympa (v. 36-41) 

 
Il ne choisit pas la lutte armée ou dans les rues (« cocktails [Molotov] », v. 
36), c’est la langue française qui fait fonction d’arme et lui permet de me-
ner son combat25 contre les injustices et inégalités sociales. La langue 
française est, comme il rappe dans « Ricochets », le « trophée » (v. 10) des 
Français26 dont il s’empare dans ses créations, une « hache » que « le 
bourreau [lui] prêterait » (v. 17). Ces expressions mettent en relief, d’une 
part, l’importance que les Français ont accordée et accordent toujours à 
la langue, mais aussi la violence subie par les colonisés étant obligés 
d’abandonner leur langue maternelle en faveur du français (la 
« hache ») ; d’autre part, les expressions utilisées par Rocé rappellent 
aussi les réflexions de Kateb Yacine qui a considéré la langue française 
comme un ‹ butin de guerre › et « une arme » qui se retournait « contre 
ceux qui l’utilis[ai]ent comme un moyen d’oppression ».27 « Écrire en 

 
 
24 Ibid., 122. Ou encore : « Cette praxis violente est totalisante, puisque chacun se 
fait maillon violent de la grande chaîne, du grand organisme violent surgi comme 
réaction à la violence première du colonialiste. […] La mobilisation de masse […] 
introduit dans chaque conscience la notion de cause commune, de destin national, 
d’histoire collective. » (Ibid., 126) 
25 Il parle également d’un combat dans « Pas d’feeling » (Top départ, 2001) : 
« Moi, je combats, mais le temps passe ». Dans le rap « Besoin d’oxygène » (Iden-
tité en crescendo, 2006), il écrit : « Faut résister et, dans notre malheur […] ». 
26 « Alors je prends leur trophée en restant sur ma chaussée » (« Ricochets », v. 
10). 
27 Kateb dans un entretien avec Dominique Eddé, dans CARPENTIER, Le Poète 
comme un boxeur, 95-96 : « La francophonie, à la base, est quelque chose que je 
réprouve. Elle est l’instrument d’une politique d’aliénation des peuples colonisés 
par la France. Cet aspect-là s’est doublé d’un aspect positif car la connaissance 



HeLix 18 (2025) 
 

 
76 

français », a dit Kateb dans un entretien, « c’est presque, sur un plan beau-
coup plus élevé, arracher le fusil des mains d’un parachutiste. Ça a la 
même valeur. »28 Écrire dans la langue du colonisateur, s’approprier le 
français comme arme contre le colonisateur, est un acte subversif de mi-
micry29 qui permet la libération et la liberté. 
Le deuxième couplet de « Ricochets » est particulièrement intéressant 
dans ce contexte : 
 

Le bourreau me prêterait sa hache, ça serait presque grossier 
Nouveau dans c’biz, j’ai mes armes, j’sors direct les dossiers 
En première page j’mets ma face comme j’mettrais mes fesses 
C’est qu’entre les pages j’mets ma rage 
Comme j’mettrais la peste, la nausée 
La nausée, ça fait qu’je vomis des textes bien décomposés 
Ils puent le renfermé, vérités qui ont implosé 
Imposer toutes les règles avec un sourire de névrosé 
Paraître le plus intègre avec une pègre prête à exploser […] 

Dans ces quelques lignes, Rocé commente le procès de production de ses 
raps : comme Kateb qui avait symboliquement arraché le fusil au para-
chutiste, Rocé se saisit de la hache du bourreau – le français –, y met toute 
sa rage, « la peste et la nausée », ‹ ingrédients › qui lui permettent de créer 
les « textes bien décomposés » de ses raps contestataires. Les allusions 
ludiques aux œuvres de Camus et de Sartre évoquent non seulement un 
canon littéraire ‹ français › dont se nourrissent les raps de Rocé, mais évo-
quent également l’idée sartrienne de l’engagement. Écrire et scander des 
textes-rap permettent à Rocé de vomir (« je vomis »), de ‹ cracher › tout 

 
 

d’une langue est aussi une arme. Prenez l’exemple de la guerre d’Algérie. Si nous 
l’avons gagnée, c’est que nous connaissions la langue des Français. Nous avons 
utilisé la langue française pour défendre notre propre cause. Tôt ou tard une 
langue se retourne contre ceux qui l’utilisent comme un moyen d’oppression. »  
28 Kateb dans un entretien avec Lia Lacombe, dans : CARPENTIER, Le Poète comme 
un boxeur, 56. 
29 Il s’agit d’une « arme pure » (et plus tard « mes proses sont si pures »), rappe 
Rocé dans « Ricochets », avec un grand clin d’œil à la politique linguistique fran-
çaise prônant et conservant la clarté et la pureté de la langue. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
77 

ce qui a été caché, camouflé ou tu ; tout ce qui depuis longtemps implose 
ou fait imploser la société française, peut exploser à travers le rap.30 
 
Par les damné.e.s de la terre (2018) – archive sonore de résistances 
 
En 2018, Rocé sort une compilation de chansons, intitulée Par les 
damné·e·s de la terre. Des voix de luttes 1969-1988, réalisée, pendant plu-
sieurs années, en collaboration avec les historiens Amzat Boukari-Yabari 
et Naïma Yaki. L’objectif de de ce projet était double : 1. retracer l’histoire 
musicale des chansons de lutte et d’engagement qui ont préparé le che-
min au rap contestataire (donc l’histoire de ses ancêtres) ; 2. retrouver 
les « trésors enfouis » que l’histoire officielle ne dit pas, tout ce qui a été 
effacé de la mémoire collective.31 « L’Histoire se fait aussi en chansons », 
dit Rocé dans un entretien concédé à Dolores Bakèla lors de la parution 
de la compilation,32 et très souvent celle-ci est complémentaire ou même 
alternative à celle, sélective et impérialiste, racontée par les institutions 
officielles.33 Cette écriture de l’histoire inclusive réalisée/ou à réaliser 
par la chanson et le rap doit surtout faire face à la grande diversité d’his-
toires qui caractérise un pays pluriculturel comme la France. Dans le rap 
« Problèmes de mémoires » nous lisons sur ce point : « Mais l’histoire 
n’est ni sacrée ni unique […]/Le pays a du mal à regarder ses chapitres 
comme lui-même : pluriels, multiples/Il nous laisse frêles et limites 
[sic]/, avec des problèmes de mémoire. » Le refus d’inclure les autres his-
toires (pourtant liées à la France) dans une histoire transnationale 

 
 
30 Notons également l’emploi du terme ‹ névrosé › dans ce rap, terme utilisé par 
Fanon pour décrire l’état pathologique des colonisés. 
31 Cf. sur ce point aussi les raps « On s’habitue » (le refrain dit « Mais d’hier on 
oublie tout ») et « Je chante la France » : « Le secret et la censure créent un long 
silence/un silence qui couvre et qui étouffe les cris/Et les répliques aussi et le 
pays nous dit/Chante et chante et chante la France. »  
32 Cf. entretien réalisé par Dolores Bakèla et intitulé « L’histoire s’écrit aussi en 
chansons » https://www.youtube.com/watch?v=gYjbFx4SIq0. 
33 Dans plusieurs raps qui précèdent la compilation Par les damné·e·s de la terre, 
Rocé réfléchit déjà (de façon métahistorique) sur l’écriture et la transmission de 
l’histoire par les institutions officielles (l’école par exemple) comme le démon-
trent bien « On s’habitue » (Top Départ, 2001), « Je chante la France » et « Des 
problèmes de mémoire » (tous les deux sur Identité en crescendo, 2006). 



HeLix 18 (2025) 
 

 
78 

française provoque non seulement des problèmes de mémoire, mais mar-
ginalise et fragilise bon nombre de citoyens français. 
 La compilation Par les damné·e·s de la terre est certainement un élé-
ment constitutif de cette version alternative ou complémentaire de l’his-
toire française. D’une part, parce qu’elle se propose de faire ré-émerger 
des événements et actions invisibles ou invisibilisés,34 et de créer une 
sorte d’archive sonore d’histoires réprimées ; d’autre part, parce qu’elle 
cherche à révéler le grand nombre de liens et de relations qui marquent 
l’époque de 1969 à 1988 et qui n’ont jamais été racontés. Rocé veut donc 
rendre visible la convergence des luttes anticoloniales, ouvrières et fémi-
nistes qui caractérisent l’époque en question et raconter la convergence 
parfois inattendue et surprenante de savoirs de lutte.35 

Par les damné·e·s de la terre réunit 24 morceaux, majoritairement des 
années 1970 et 1980, qui ont en commun un point d’énonciation minori-
taire et déterritorialisé (par les expériences de la colonisation, de l’escla-
vage, de la migration, du racisme, de l’exploitation ouvrière ou patriar-
cale…) ainsi que la colère et la protestation qui marquent leur présence. 
Les nombreuses chansons qui critiquent la politique assimilatrice colo-
niale et l’exploitation économique capitaliste proviennent certes de ré-
gions différentes (d’Asie, d’Afrique subsaharienne, des Caraïbes),36 mais 

 
 
34 Dans le livret qui accompagne le cd, Rocé cite Jacques Rancière qui dit : « Voir 
ce qui n’avait pas lieu d’être vu, faire entendre comme discours ce qui n’était en-
tendu que comme un bruit. » 
35 Lors de ses recherches Rocé a trouvé par exemple sur un disque parlant des 
luttes des paysans du Larzac (1974) un morceau issu du mouvement des travail-
leurs arabes. À l’époque, ces travailleurs ont soutenu par leur expérience et leur 
savoir de lutte les paysans qui protestaient contre l’extension d’un camp militaire 
sur le plateau aveyronnais en exigeant le maintien de la vocation agricole de la 
terre. En rappelant ce fait, Rocé met en relief la solidarité qui existait à l’époque 
entre des Français ‘de souche’, les paysans aveyronnais, et des travailleurs immi-
grés pour développer à partir de là une vision alternative de la France d’au-
jourd’hui : une vision qui met en avant les objectifs communs (de certaines 
classes sociales p.ex.) et relègue au second plan les thèmes qui les divisent. 
36 D’Asie (p.ex. Vo Nguyên Giáp : « Rien n’est plus précieux », 1976 ; Hô Chi Minh : 
« Arbitrer le conflit », 1964), d’Afrique subsaharienne (p.ex. Les Colombes de la 
révolution : « Hommage à Mohamed Maïga », 1985 ; Francis Bebey : « On les aime 
bien », 1979 ; Pierre Akendenque : « Le trottoir d’en face », 1974) ou des Caraïbes 
(p.ex. Joby Bernabé : « La logique du pourrissement », 1985 ; Léon-Gontran 



HeLix 18 (2025) 
 

 
79 

elles partagent les mêmes références : Aimé Césaire, Frantz Fanon, et 
elles poursuivent les mêmes objectifs : l’indépendance juridique des 
pays, la liberté individuelle et collective et l’autonomie économique. Un 
autre groupe de chansons repérées par Rocé insiste sur l’entanglement 
ou l’interconnectivité de l’histoire qui s’exprime par le fait que la protes-
tation féministe rejoint l’anticoloniale,37 ou que la lutte ouvrière contre 
des conditions de travail inhumaines se lie à la lutte contre le (néo)colo-
nialisme, le racisme et la discrimination.38 
 Notons dans ce contexte que Rocé emprunte le titre de son cd à Frantz 
Fanon, tout en opérant deux petites (mais significatives) modifications. 
Premièrement, il altère le titre fanonien, Les damnés de la terre (1961), 
en ajoutant la préposition ‹ par › (Par les damné·e·s de la terre). Deuxiè-
mement, il ajoute aux « damnés » un ‹ e › entre deux points médians, in-
cluant ainsi dans le collectif de ceux qui souffrent et luttent des hommes 
et des femmes. La préposition apparemment insignifiante ‹ par ›, opère 
en réalité un changement de perspective important en transformant les 
victimes fanoniennes (« les damnés », les névrosés, les souffrants) en 
agents, dotés d’une marge d’action (en dehors de la lutte armée39) et 
d’une voix. Le fait que ce sont eux qui se sont exprimés à travers les chan-
sons est souligné par le sous-titre de la compilation « Des voix de luttes 
(1969-1988) ». Ces voix de luttes doivent être intégrées, telle est l’idée de 
la compilation, dans une narration de l’histoire française, car elles « ne 
sont pas seulement des histoires de diaspora »,40 mais font partie d’une 
histoire française. 

 
 

Damas : « Il est des nuits » et « Blanchis », 1988 ; Guy Cornely : « Où sont donc les 
tam tam », 1969). 
37 P.ex. Léna Lesca : « Aux tortionnaires », 1978. 
38 P.ex. Le temps des cerises : « Dansons avec les travailleurs immigrés – Ver-
sailles », 1971 ; Groupement culturel Renault : « Cadence 1 » et « Cadence 2 » ; Co-
lette Magny : « La Pieuvre », 1968. 
39 Fanon est convaincu que « la ‹ chose › colonisée devient homme dans le proces-
sus même par lequel elle se libère. » (FANON 1991, 67) C’est-à-dire le colonisé de-
vient agent par la lutte pour l’indépendance. Rocé par contre insiste sur le fait 
qu’à l’époque de la colonisation il y avait déjà des hommes et des femmes qui ont 
pris la parole, qui ont agi, qui ont résisté à travers leurs créations artistiques (par 
les paroles, la musique, etc.). 
40 Cf. https://www.youtube.com/watch?v=gYjbFx4SIq0 (11:00). 



HeLix 18 (2025) 
 

 
80 

 
Conclusion 
 
En résumé, nous pouvons constater que le point d’énonciation des raps 
de Rocé est minoritaire, comme l’est aussi celui de Fanon et d’autres pen-
seurs anticoloniaux. Rocé fait partie d’une communauté de pensée (ini-
tiée par Fanon, Césaire, Memmi et autres) qui se caractérise par une po-
sition anticoloniale déclarée, par l’appel à la résistance et à la lutte ainsi 
que par un engagement politique à travers l’écriture et l’art. Par le biais 
de ses raps, Rocé cherche à combler les lacunes du récit historique fran-
çais, à y inscrire les parties supprimées et tues. Il vise aussi à revaloriser 
et à faire résonner les voix de tous/toutes résistant.e.s des décennies pas-
sées pour mettre en relief l’agentivité de celles et de ceux qui étaient sup-
posé.e.s d’en être privé.e.s. 

Rocé repense et réécrit l’histoire sous un angle postcolonial, c’est-à-
dire transnational et transcontinental pour inscrire dans le récit histo-
rique français la pluralité d’histoires présentes en France. Il veut libérer 
cette histoire des anciens mythes, la compléter par des histoires proba-
blement moins héroïques, mais ‘vraies’, développer une histoire inclusive 
(qui devra s’enseigner dans les institutions scolaires). Car, « l’histoire 
s’écrit aussi en chansons »41. 
 
 
Bibliographie 
 
Littérature primaire 
 
ROCE : Top départ. Chronowax CHR029, 2001. (vinyle) 
— : Identité en crescendo. No Format 983919-7, 2006. (cd) 
— : Gunz n’Rozé. Hors Cadres HCLP002, 2013. (cd) 
— : Par les damné.e.s de la terre. Des voix de lutte. Hors Cadres 

HCCM001CD, 2018. (cd) 
 
 

 
 
41 Cf. entretien réalisé par Dolores Bakèla et intitulé « L’histoire s’écrit aussi en 
chansons » [https://www.youtube.com/watch?v=gYjbFx4SIq0]. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
81 

Littérature secondaire 
 
BOUCAUD-VICTOIRE, KEVIN « L’IMPERTINENT » : « Frantz Fanon, damné de la 

Terre contre toutes les dominations », Le Comptoir 
[https://comptoir.org/2015/12/07/frantz-fanon-damne-terre-
contre-dominations/ (dernier accès : 20.03.2025)], s.p. 

CARPENTIER, GILLES (éd.)/KATEB YACINE : Le Poète comme un boxeur, 
entretiens 1958-1989, Paris : Seuil 1994. 

CHALIAND, GERARD : « Frantz Fanon à l’épreuve du temps », FANON, FRANTZ : 
Les Damnés de la terre, Paris : Gallimard 1991, 7-36. 

CIRIEZ, FREDERIC/ROMAIN LAMY : Frantz Fanon, Paris : La Découverte 2020. 
CONFIANT, RAPHAËL : L’insurrection de l’âme. Frantz Fanon, vie et mort d’un 

guerrier silex, Grand-Bourg/Le Lamentin : Caraïbéditions 2017. 
CORRE, LISE : Les échos de la poésie de la Négritude dans le rap français des 

années 1980 à 2017, mémoire de master 2, Nanterre : Université Paris 
Ouest Nanterre La Défense 2017. 

DELEUZE, GILLES/FELIX GUATTARI : Kafka. Pour une littérature mineure, 
Paris : Les éditions de minuit 1989. 

FANON, FRANTZ : Peau noire, masques blancs, Paris : Points 2015. 
 : Les Damnés de la terre, Paris : Gallimard 1991. 
LECŒUR, LAURENT : « Le rap français, enfant des ‹ Damnés de la terre › » 

[http://johanne.salombo.eu/le-rap-francais-enfant-des-damnes-de-
la-terre/ (dernier accès : 20.03.2025)], s.p. 

PUIG, STEVEN : « French Rapper-Writers and Activism. Global Black 
Solidarity and (In)Visibility », DURAND, ALAIN-PHILIPPE (éd.) : Hip-Hop 
en Français. An Exploration of Hip-Hop Culture in the Francophone 
World, Lanham et al. : Rowman & Littlefield 2020, 77-91. 

WEGNER, JARULA M.I. : « Reading Rap with Fanon and Fanon with Rap. The 
Potential of Transcultural Recognition », FURLANETTO, ELENA/DIETMAR 
MEINEI (éds.) : A Poetics or Neurosis. Narratives of Normalcy and 
Disorder in Cultural and Literary Texts, Bielefeld : transcript 2018, 75-
94. 

 


