
All rights reserved. Dieser Artikel ist urheberrechtlich geschützt. Alle Rechte vor-
behalten. Die Weiterverwendung des hier bereitgestellten Artikels ist ohne die 
ausdrückliche Genehmigung von HeLix (und/oder des/der Verfassers/in) nicht 
gestattet. 

 

 
 
 
 

La série Netflix Lupin. 
 

Un exemple d’afropolitanisme populaire ? 
 

Eline Kuenen (Nijmegen) 
 
HeLix 18 (2025), p.100–118. doi: 10.1158/helix.2025.1.110883 
 
Abstract 
 
When Lupin, the series inspired by Maurice Leblanc’s novels and his 
gentleman thief Arsène Lupin, launched on Netflix in 2021, it became an 
immediate success. The series uses the adventures of the eponymous 
French literary hero  a white character  to inspire the escapades of 
Assane Diop, played by Omar Sy. To highlight the connection between the 
series and the notion of Afropolitanism, this article analyses its 
production and the reactions to the show as well as the protagonist 
Assane Diop. We will demonstrate that the choice of Omar Sy to play the 
main character was mostly perceived as a smart marketing move and we 
will present the series in more detail to consider its position within the 
debates about Afropolitanism, which include the commercial and elitist 
aspect of the concept. To that end, we will examine the movements of 
Assane Diop within the society represented in Lupin through the notions 
of the trickster and Afropolitanism.  



HeLix 18 (2025) 
 

 
101 

 
 
 

La série Netflix Lupin. 
 

Un exemple d’afropolitanisme populaire ? 
 

Eline Kuenen (Nijmegen) 
 

 
Lorsque la série Lupin, inspirée des romans de Maurice Leblanc et son 
gentleman cambrioleur Arsène Lupin, est lancée sur Netflix au début de 
2021, elle connaît beaucoup de succès. La série se sert des aventures du 
héros littéraire français éponyme – un personnage blanc – pour inspirer 
les escapades d’Assane Diop, interprété par Omar Sy. Quand Assane était 
jeune, son père, accusé d’un vol qu’il n’avait pas commis, s’est suicidé. 
Vingt-cinq ans plus tard, Assane est déterminé à se venger de la riche fa-
mille Pellegrini, qui a injustement accusé son père. Il utilise des stratégies 
qu’il a découvertes dans les livres de Maurice Leblanc pour atteindre cet 
objectif. 

Lupin est très populaire en France ainsi que dans d’autres pays ; elle 
entre dans le Top 10 des séries les plus regardées dans de nombreux pays 
et devient le plus gros hit non anglophone de Netflix avec 70 millions de 
vues dans les 28 jours suivant sa sortie.1 Parmi les spectateurs, il y a donc 
des personnes d’origines différentes, cette série n’est pas uniquement ap-
préciée par des spectateurs européens blancs ou par des afrodescen-
dants. Lupin, qui met en scène un acteur noir dans une série basée sur un 
livre dont le protagoniste est blanc, semble être un exemple typique de 
culture populaire, vu son grand succès commercial. Afin de mettre en lu-
mière son rapport à la notion d’afropolitanisme, nous présenterons plus 
en détail la série et sa position dans les débats autour de cette notion. 
Notre analyse des mouvements du personnage principal au sein de la so-
ciété représentée dans la série se concentrera sur le parcours d’Assane 

 
 
1 RANGIN, « ‹ Lupin › déjà en tête du top 10 de Netflix dans de nombreux pays », s.p. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
102 

Diop, que nous relions à la figure du trickster et à la notion de l’afropoli-
tanisme. 

Le concept d’afropolitanisme,2 développé par Taiye Selasi3 et Achille 
Mbembe,4 englobe une identité africaine cosmopolite (même si de fait 
leur analyse ne porte que sur le monde anglo-saxon), dans laquelle se 
rencontrent différentes traditions. Taiye Selasi décrit l’Afropolitain 
comme suit : 
 

They (read: we) are Afropolitans – the newest generation of African emi-
grants, coming soon or collected already at a law firm/chem lab/jazz 
lounge near you. You’ll know us by our funny blend of London fashion, 
New York jargon, African ethics, and academic successes. Some of us are 
ethnic mixes, e.g. Ghanaian and Canadian, Nigerian and Swiss; others 
merely cultural mutts: American accent, European affect, African ethos.5 

 
L’Afropolitain serait donc caractérisé par une hybridité géographique et 
culturelle, tout comme le Cosmopolitain. L’afropolitanisme partage des 
traits avec le cosmopolitisme, car on y reconnaît bien les mots Afrique et 
cosmopolitisme, mais le lien avec le continent africain se traduit par des 
traits spécifiques.6 Dans son article « Cosmopolitanism’s new clothes », 
Anna-Leena Toivanen se demande dans quelle mesure l’afropolitanisme 
est similaire au cosmopolitisme et quels sont les problèmes du concept. 
Elle explique que le cosmopolitisme a tendance à évoquer des sentiments 
contradictoires en raison de ses présumées racines élitistes, eurocen-
triques et universalistes.7 L’afropolitanisme aurait hérité d’au moins une 

 
 
2 Quand nous parlons du mot « afropolitain », il pourrait s’agir de plusieurs caté-
gories grammaticales de mots. Comme nous l’avons décrit plus haut, le terme – 
avec majuscule – est utilisé pour désigner une personne, mais il peut également 
être utilisé comme adjectif qualificatif pour décrire par exemple des productions 
culturelles. Dans le cadre de cet article il est particulièrement important de sou-
ligner cette dernière fonction car une série comme Lupin paraît bien présenter 
des caractéristiques de l’afropolitanisme comme phénomène culturel. 
3 Notamment dans : SELASI, « Bye-Bye, Babar », s.p. 
4 Notamment dans : MBEMBE, « Afropolitanism », 26–30. 
5 SELASI, « Bye-Bye, Babar », s.p. 
6 Cf. TOIVANEN, « Cosmopolitanism’s new clothes? », 189-205. 
7 Voir aussi : CLIFFORD, Cosmopolitics, 362. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
103 

partie de la complexité souvent identifiée au cosmopolitisme8 et fait donc 
également l’objet de différents débats. Deux des critiques les plus souvent 
mentionnées concernent l’aspect commercial et élitiste de la notion. Se-
lon Emma Dabiri, l’afropolitanisme donne l’impression que c’est facile de 
voyager comme si tout le monde avait la possibilité de voyager à travers 
le monde, alors que pouvoir circuler et voyager, comme le souligne Da-
biri, est loin d’être à la portée de tous les Africains.9 De plus, rétrécissant 
la définition de l’afropolitanisme uniquement aux populations noires, Da-
biri affirme que l’on pourrait considérer l’afropolitanisme comme « l’une 
des dernières manifestations du [...] commerce mondial de la noirceur 
».10 Elle souligne qu’en général il y a de plus en plus de demande pour 
« une culture noire authentique et vierge à consommer ».11 

Graham Huggan a fait une observation similaire dans son ouvrage The 
Postcolonial Exotic: Marketing the Margins. Son travail porte principale-
ment sur la façon dont les écrivains postcoloniaux sont exotisés. Netflix 
semble également employer la diversité comme stratégie de marketing, 
selon par exemple Louis Wiart.12 L’idée de Huggan ci-dessous pourrait 
donc être transférée au casting d’une série comme Lupin. 
 

The exotic is not, as is often supposed, an inherent quality to be found ‘in’ 
certain people, distinctive objects, or specific places; exoticism describes, 
rather, a particular mode of aesthetic perception – one which renders peo-
ple, objects and places strange even as it domesticates them […] Exoti-
cism, in this context, might be described as a kind of semiotic circuit that 
oscillates between the opposite poles of strangeness and familiarity.13 

 
À cet égard, il se peut que les acteurs noirs soient peut-être en quelque 
sorte utilisés par une équipe de réalisation pour attirer de nouveaux té-
léspectateurs. Nous discuterons plus loin dans cet article si cette idée doit 
être nuancée dans le cas d’Omar Sy. Mais ce qui est clair, c’est que la mise 

 
 
8 Cf. TOIVANEN, « Cosmopolitanism’s new clothes? », 190. 
9 Cf. DABIRI, « Why I am (still) not an Afropolitan », 106. 
10 Ibid., 105. 
11 Ibid. 
12 Cf. WIART, « Quand Netflix fait de la diversité son meilleur argument commer-
cial », s.p. 
13 HUGGAN, The Postcolonial Exotic, 13. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
104 

en scène du comédien noir, que nous examinerons plus en détail dans la 
section suivante, peut donner lieu à des débats et à des conflits, qui ex-
priment par exemple sur des réseaux sociaux comme Twitter. 
 
La voie vers le casting d’Omar Sy 
 
Dans les semaines qui précèdent la sortie de la série, les yeux sont déjà 
tournés vers Omar Sy, qui joue le rôle principal. Sy fait beaucoup de pu-
blicité pour Lupin, par exemple sur sa page Instagram. Il semble que le 
comédien soit l’un des facteurs de succès de cette série, car, comme on dit 
en anglais, « Sy Sells ». Dans la série, l’origine africaine d’Assane Diop est 
précisée.14 Cependant, ce choix n’est pas apprécié par tous les specta-
teurs, comme nous le verrons plus loin. 
 La série vise bien évidemment des buts commerciaux. Dans son 
œuvre The Migrant Canon in Twenty-first-century France sur la littérature 
migrante, Oana Sabo soutient que la théorie de Bourdieu du marché litté-
raire, 
 

qu’il divise en deux sous-domaines : la production « restreinte » et la pro-
duction « à grande échelle»  en d’autres termes, un marché d’élite qui 
produit des œuvres esthétiquement valables et un marché de masse qui 
produit des œuvres commercialement viables,15 

 
N’est plus valide. Selon elle, il serait question d’un effondrement récent 
de ces catégories distinctes. Ainsi, elle écrit que « l’opposition binaire 
entre l’économique et le symbolique n’existe plus ».16 Sabo affirme alors 
que dans les industries culturelles et littéraires d’aujourd’hui, les œuvres 
peuvent réussir sur le plan économique ou commercial tout en ayant une 
valeur artistique. Dans la pensée de Sabo, qui semble suggérer que le 
grand public auparavant ne cherchait pas nécessairement la qualité dans 
les productions, il ne serait pas réaliste pour un écrivain de croire que 
l’on peut échapper à cet aspect hégémonique-commercial. Cependant, 
cette composante hégémonique dominante peut en même temps être 

 
 
14 Par exemple dans le premier épisode de la première saison. 
15 SABO, The Migrant Canon in Twenty-first-century France, 16. 
16 Ibid., 34. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
105 

remise en cause et de nouvelles perspectives peuvent être créées. Ceci ne 
s’applique pas seulement aux livres ou à la littérature, mais nous pouvons 
aussi observer les productions culturelles telles qu’une série Netflix à la 
lumière de cette idée. 
 Selon une anecdote17 rapportée dans Bloomberg Businessweek, la 
création de Lupin aurait commencé lorsque les dirigeants de Gaumont SA, 
l’un des plus grands producteurs de films et de télévision français, ont 
demandé à Omar Sy s’il y avait des personnages qu’il voudrait bien jouer. 
Sy, qui est également le directeur de la société de production Korokoro, 
aurait répondu qu’il aimerait bien jouer dans une série autour d’Arsène 
Lupin. Il a alors signé pour faire partie d’un projet sur Lupin, non seule-
ment en tant qu’acteur, mais également comme producteur exécutif. 
Nous pourrions donc conclure qu’Omar Sy avait voix au chapitre lors du 
casting de la série. Cela justifie en quelque sorte que Sy prenne tant la 
parole sur la série, ou fait tant de publicité pour Lupin, comme nous le 
verrons plus tard. 
 Outre le fait que la société d’Omar Sy faisait partie de la production, il 
y a sans doute d’autres raisons pour lesquelles il a été choisi pour la série. 
Nous avons déjà évoqué le fait que le choix du casting peut être motivé 
par des considérations commerciales. Ce choix pourrait relever du soi-
disant tokenism, ou la pratique de ne faire qu’un effort superficiel ou sym-
bolique pour être inclusif envers les membres de groupes minoritaires, 
au lieu de prendre en compte leurs perspectives.18 Les Noirs deviennent 
ainsi des bannières pour les organisations (ou les productions cinémato-
graphiques) et peuvent devenir « le Noir de service »19 au milieu de tous 
les visages blancs. Il semble bien que ce soit aussi le cas pour Omar Sy, 
qui est un visage très connu dans le monde du cinéma français, mais qui 
est souvent le seul personnage noir ou un des seuls personnages noirs 
dans les productions où il figure, par exemple dans Lupin ou dans le film 
Demain tout commence (2016). 

 
 
17 Cf. LEONARD, « How Netflix’s Lupin Pulled Off the Perfect Heist (Show) », s.p. 
18 Le terme tokenism a vu le jour dans les années 1950/1960 aux États-Unis, dans 
le contexte de la ségrégation raciale et a été popularisé par la sociologue Rosabeth 
Moss Kanter dans son livre Men and Women of the Corporation (1977). 
19 Traduction du terme anglais token black guy, expliqué par exemple sur le site 
web Urban Dictionary. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
106 

Ce tokenism est la même chose que le phénomène du « noir d’excep-
tion »,20 évoqué par Rokhaya Diallo dans le contexte d’une réflexion sur 
les personnalités préférées des Français (dont Omar Sy fait partie) et sur 
les footballeurs. Ces « noirs d’exception », selon Diallo, « ne montre[nt] 
pas le quotidien en fait des personnes noires de France. Parce qu’il y a 
beaucoup de personnes qui sont exposées à d’autres types d’expé-
rience ».21 Les noirs d’exception connaissent donc souvent des expé-
riences différentes (et plus positives) que les autres Français noirs. 
 Comme en témoignent par exemple les réactions à la série sur Twitter, 
le rôle d’Omar Sy dans Lupin suscite des réactions diverses. Certains 
louent sa performance dans la série, comme cet internaute qui écrit : 
« @Omarsy est un caméléon, il est bon dans n’importe quel rôle »,22 mais 
d’autres sont plus critiques, comme celui-ci : « comme une envie de vomir 
ce matin… La littérature remplacée par l’inculture ! @Omarsy ».23 
 L’analyse des réactions en français à la série permet d’analyser plus 
en détail le rôle d’Omar Sy comme acteur principal de cette série. Nous 
avons documenté tous les Tweets avec le hashtag #lupinnetflix entre le 
lancement de la série, le 8 janvier 2021, et deux jours après, le 10 janvier 
2021. Nous avons utilisé l’outil Voyant Tools, une application open-source 
utilisable pour l’analyse de texte, pour extraire les mots les plus courants 
de ces Tweets. Grâce à l’analyse par Voyant Tools, les mots qui apparais-
sent le plus souvent dans les Tweets sont clairement représentés. La plu-
part des Tweets sont entièrement en français, mais ici et là, les utilisa-
teurs de Twitter utilisent des expressions anglophones dans leurs Tweets 
en français. C’est le cas pour environ 1% des Tweets. Il ne semble pas 
vraiment y avoir de lien entre le contenu et la langue. Nous reviendrons 
plus tard sur un exemple où cela pourrait bien être le cas. Dans ces 571 
Tweets, les mots « 2021 », « Jan » (janvier), le hashtag #lupinnetflix et les 
mots « de » et « la » sont bien entendu les mots les plus communs, mais 
après ceci, c’est « Omarsy » qui apparaît le plus, les utilisateurs de Twitter 
l’utilisent 316 fois. En outre, les mots « Omar » et « Sy » sont mentionnés 

 
 
20 DIALLO « Etre noir.e en France, une différence qui compte?, s.p. 
21 Ibid. 
22 @stebani2, le 15 janvier 2021. 
23 @CastagneusDe, le 8 janvier 2021. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
107 

77 fois. L’acteur est cité dans plus de la moitié des Tweets et ceci renforce 
l’idée de la centralité de son rôle dans la série. 
 L’analyse des Tweets confirme l’hypothèse que le choix d’Omar Sy 
dans le rôle principal est le point de discussion le plus important. En plus, 
les réactions à la série sont très différentes. La plupart des Twitteurs sont 
assez positifs sur la série. Ainsi, nous retrouvons des Tweets comme ce-
lui-ci : « Preuve qu’une série est excellente, quand tu commences à re-
pousser le sommeil pour regarder un épisode de plus… puis un autre. #lu-
pinnetflix #lupin »24 ou encore : « Je vais clairement me mettre à lire les 
livres sur Arsène Lupin. Mais mon dieu qu’elle est magnifique cette sé-
rie ».25 D’autres pensent que c’est bien qu’un acteur noir joue le rôle prin-
cipal. Un Twitteur y fait référence en écrivant : « Un de mes types préfé-
rés de films/séries c’est ‹ black people doing cool shit › et pour le moment 
#lupinnetflix m’apporte exactement ça. (On est encore qu’à l’épi 2) ».26 
Voici donc un exemple d’un Tweet dans lequel on passe à l’anglais à un 
moment donné. Il semble ici que lorsqu’on parle de « race », les mots en 
français font défaut et il faut de l’anglais pour en parler. Cette différence 
de vocabulaire existe également chez Omar Sy. Il se déplace entre les 
États-Unis, où il habite, et la France, et semble changer son discours en 
fonction du contexte dans lequel il parle.27 Cela commence par l’utilisa-
tion d’un certain champ lexical. À titre de comparaison, voici quelques 
déclarations d’Omar Sy, en anglais et en français. Dans un entretien avec 
la revue Essence, Omar Sy déclare : 
 

I’m maybe the last person that can talk about [the lack of representation] 
because I’m working as a Black man, and I’m not doing roles with stereo-
types because I’m always trying to do things differently, but I’m the only 
one. 
 

 
 
24 @gil2chill, le 10 janvier 2021. 
25 @Martii063, le 11 janvier 2021. 
26 @NocturneAeros, le 9 janvier 2021. 
27 En 2024, le livre Viens, on se parle, une collaboration entre la journaliste Elsa 
Vigoureux et Omar Sy, est sorti. Dans ce livre, nous trouvons également des élé-
ments intéressants concernant les propos d’Omar Sy. Malheureusement, il a été 
publié trop tard pour être intégré dans cet article. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
108 

I see the change because I’m living it. At the same time, I know that it’s 
really difficult for Black actors to have roles and to [avoid] stereotypes 
because we always tell the same stories. We need new stories and I’m very 
proud of Lupin because it’s one of them.28 

 
Aux États-Unis, il parle principalement de représentation et de stéréo-
types. Le fait que Sy dise dans le premier extrait « I’m the only one » est 
frappant car cela suggère qu’il n’y a de la place que pour un grand acteur 
noir dans le monde du cinéma français, ce qui confirme la thèse de l’ex-
ceptionnalisme de Diallo. C’est ce que David Pettersen soutient égale-
ment dans son livre French B Movies: Suburban Spaces, Universalism, and 
the Challenge of Hollywood (2023). Dans un chapitre intitulé « Omar Sy: 
Black Superstardom in Contemporary France », il se demande combien 
d’autres acteurs français issus de minorités pourraient atteindre le même 
niveau de reconnaissance.29 
 Dans le deuxième extrait, il fait référence au célèbre TED talk de l’au-
trice nigériane Chimamanda Ngozi Adichie (The Danger of a Single Story 
2009). Omar Sy essaie d’indiquer qu’il fait tout pour contourner les sté-
réotypes dans ses rôles. Il se pourrait que dans un contexte américain il 
soit plus important de se distancier des stéréotypes que dans un contexte 
français, justement parce qu’en France, il serait question d’une idéologie 
qui comporte un certain idéal d’universalisme issu de la Révolution fran-
çaise et des valeursrépublicaines qu’elle a instaurées, dont un certain dal-
tonisme.30 Cela signifie que, dans la société française d’aujourd’hui, la 
race peut être moins susceptible d’être discutée que les classes sociales. 
Omar Sy semble être conscient de ces valeurs, comme on le voit dans l’ex-
trait d’une interview avec le magazine Première ci-dessous : 
 

Pour moi, il ne s’agit pas que de la place des noirs. C’est social d’abord. 
Quand on parle d’invisibilisation, il s’agit de gens qui travaillent sans 
qu’on les prenne en compte. Ce n’est pas parce qu’ils sont noirs qu’on ne 

 
 
28 ALESSANDRINI, « Omar Sy Hopes ‹ Lupin › Broadens Imaginations », s,p. 
29 PETTERSEN, « Omar Sy – Black Superstardom in Contemporary France », 239. 
30 Cf. BANCEL/BLANCHARD, « Les origines républicaines de la fracture coloniale », 
35-45 ; cf. OTELE, African Europeans par ex. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
109 

les regarde pas, c’est parce qu’ils occupent cette place-là dans la société. 
Le problème ici est social plus que racial.31 

 
Ce qui est frappant, c’est que dans les propos qu’il tient dans les médias 
américains, Omar Sy parle principalement des aspects raciaux et des sté-
réotypes (« Black », « stereotype »), alors que dans les médias français 
analysés il se concentre principalement sur les différentes classes so-
ciales (« social », « place dans la société », « invisibilisation »). Cela est 
sans doute lié au contexte national dans lequel il s’exprime. 
 Dans les Tweets, les téléspectateurs évoquent le fait qu’il serait délicat 
en France de représenter des personnages noirs : « Hormis la difficulté 
du cinéma français à proprement éclairer et filmer les peaux noires et les 
scènes de combat, #LupinNetflix est LOURD. Hâte de voir la deuxième 
partie ».32 Bien sûr, nous n’avons examiné et analysé ici qu’une petite par-
tie des interviews avec Omar Sy et des réactions à la série, mais nous pou-
vons déjà constater que cette série permet d’explorer et d’expliquer les 
conflits liés à l’ethnicité car la « race » d’Omar Sy est souvent un sujet de 
conversation parmi les spectateurs et les critiques. 
 Comme nous l’avons déjà mentionné, Sy est le directeur de la société 
de production Korokoro. Cette société est également coproductrice des 
films Intouchables (2012), qui a été très fortement critiqué aux États-Unis 
pour sa représentation stéréotypée du protagoniste noir, et Samba 
(2014). En 2021, Omar Sy a signé un contrat avec la plateforme de strea-
ming Netflix, pour laquelle il réalisera ensuite divers projets avec sa so-
ciété de production. Sy est par exemple la star du film Tirailleurs (2022), 
un film de guerre tourné à la fois en France et au Sénégal. Une partie de 
l’intrigue se déroule au Sénégal lors de la première guerre mondiale et 
met en lumière les tirailleurs sénégalais. La valorisation des personnages 
noirs est très différente dans Tirailleurs et dans Intouchables. Quand on 
regarde de plus près la chronologie et le contenu des films et séries avec 
Omar Sy, il semble qu’une sorte d’émancipation est en train de se pro-
duire. Si Omar Sy était autorisé uniquement à jouer certaines représenta-
tions de l’homme noir dans les films précédents, il assume maintenant la 
production d’un film qui valorise un épisode important, et jusqu’ici 

 
 
31 Rédaction de Première, « Omar Sy », s.p. 
32 @JessyDiandra, le 9 janvier 2021. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
110 

relativement minoré, de l’histoire de son pays de naissance, le Sénégal. 
Outre le fait qu’il pourrait s’agir d’une forme d’émancipation personnelle, 
il est également possible que l’intérêt pour tout ce qui vient d’Afrique se 
soit accru, comme le suggère aussi l’essor du terme d’afropolitanisme de-
puis 2004.33 Quand nous revenons à la critique d’Emma Dabiri sur l’afro-
politanisme, à savoir qu’il y aurait aujourd’hui une demande pour une 
culture noire plus authentique et vierge, nous pourrions supposer que ce 
retour au « continent, où une source fraîche est mûre pour la cueil-
lette »,34 est encore une autre expression de l’afropolitanisme. Cette 
dernière manifestation de l’afropolitanisme est-il alors une forme d’exo-
tisme destiné à un public non-afropolitain, comme le suggère Dabiri, ou 
s’agit-il plutôt d’un mélange fin d’intérêts commerciaux et politiques ? 
 Après avoir lu et analysé les réactions à la série, nous pouvons en tout 
cas conclure que le choix d’un acteur noir dans le rôle principal suscite 
beaucoup de réactions. Pour la journaliste, essayiste et réalisatrice Caro-
line Fourest, le fait qu’Omar Sy joue le rôle principal dans la série est 
d’une certaine manière « le triomphe de l’universalisme ».35 Mais est-ce 
bien le cas, et cette série, avec sa réception variée, ne montrerait-elle pas 
au contraire que la France souffre justement d’une espèce de pseudo-uni-
versalisme, étant donné l’exceptionnalité des rôles et de la figure d’Omar 
Sy ? 

Selon nous, cette série et sa réception représentent bien le contexte 
français contemporain dans le sens où elle réunit les valeurs commer-
ciales et progressives, pour revenir à Oana Sabo. Ainsi, dans le contexte 
des discussions sur la ‹ race › en France, et des processus plus globaux qui 
ont été analysés sous le terme d’afropolitanisme, Lupin figure au sein d’un 
ensemble de débats plus vastes sur la place des personnes noires en 
France, car la série éclaire les discussions ethniques et raciales, devenant 
par conséquent lui-même un lieu de débat. Pour analyser le mouvement 
du personnage principal de Lupin dans ce lieu de débat, nous aborderons 
maintenant le personnage d’Assane Diop du point de vue du trickster. 
 

 
 
33 Le terme apparait pour la première fois dans : NUTTALL/GEVISSER, « From the 
Ruins », 507-519. 
34 DABIRI, « Why I am (still) not an Afropolitan », s.p. 
35 Rédaction de TF1 Info, « Le Parti Pris De Caroline Fourest », s.p. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
111 

Trickster par nécessité ou par choix ? 
 
Le personnage du trickster apparait dans le folklore de différentes cul-
tures. Nous retrouvons par exemple des contes sur la supercherie des 
animaux, comme le folklore de certaines régions de l’Afrique de l’Ouest 
et des Caraïbes, qui met en scène l’araignée Anansi. Cette créature mène 
une vie liminale, en marge de la société, ce qui lui offre un accès facile aux 
différentes couches de la société, tout en gardant une certaine distance. 
Nous retrouvons cela également dans la tradition européenne. Les 
exemples les plus connus sont le roman picaresque et le personnage de 
Renard dans le Roman de Renart, dans lequel un loup et un renard ont les 
rôles principaux. Or, un lien entre le nom Lupin et le loup est vite fait. 
 L’animalité dans Lupin est donc en quelque sorte très française et très 
africaine à la fois. Ainsi, nous retrouvons également des auteurs que l’on 
peut considérer « afropolitains » qui utilisent des figures de trickster 
dans leurs ouvrages, comme Alain Mabanckou, qui place un animal dans 
le rôle principal dans ses Mémoires de porc-épic (2007). Lupin offre une 
rencontre inattendue entre les traditions dans la forme elle-même, car les 
médias modernes puisent probablement de façon inconsciente dans les 
traditions. Julien Bobineau fait un lien entre Assane Diop et un certain 
comportement que l’on peut caractériser de « tricksterish » et comment 
cela témoigne d’un certain degré de conscience critique à l’égard des défis 
sociétaux du 21e siècle.36 Dans ce qui suit, nous faisons un lien plus expli-
cite entre les traits de caractère de la figure du trickster et le personnage 
principal Assane Diop. Nous tentons notamment de trouver une réponse 
à la question de savoir si la figure du trickster est politiquement chargée 
en elle-même et possède un caractère afropolitain. 
 Barbara Babcock-Abrahams37 et William Hynes,38 entre autres, ont 
décrit les caractéristiques typiques du trickster (ou Tricheur), qui reste 
néanmoins difficile à définir ; le fait que Hynes propose une liste de six 
caractéristiques tandis que Babcock-Abrahams en propose seize en est 
témoin. Un des traits de caractère souvent évoqués est le fait que le 

 
 
36 Cf. BOBINEAU, « Serieller Trickbetrug und zeitgenössische Kapitalismuskritik », 
212. 
37 Cf. BABCOCK-ABRAHAMS, « A Tolerated Margin of Mess », 147-186. 
38 Cf. HYNES, « Mapping the Characteristics of Mythic Tricksters », s.p. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
112 

Tricheur peut changer de forme pour tromper ses adversaires ou mani-
puler ses victimes. En outre, le Tricheur manipule parfois le langage pour 
tromper. À part cela, le Tricheur remet ouvertement en question, per-
turbe ou se moque de l’autorité et viole les principes de l’ordre national 
et social, perturbant de manière ludique la vie normale et la rétablissant 
ensuite sur de nouvelles bases.39 
 Lupin illustre l’une des caractéristiques d’une bonne histoire de 
trickster, car nous y retrouvons une bataille contre le mal non par la vio-
lence mais par l’intelligence. C’est justement ce trait de caractère du 
trickster qui a aussi été qualifié de typiquement français. Ainsi, Robert 
Darnton, dans un célèbre article intitulé « Peasants tell tales », écrivait 
que les personnages des contes français, comme Le Petit Poucet ou Le 
Chat Botté sont par excellence « le petit gars qui prend de l’avance en dé-
jouant le grand ».40 Le fait que le bien combatte le mal par la ruse peut 
donc être considéré comme relevant d’une tradition culturelle française 
ancienne, comme l’écrivait Darnton à propos des contes classiques de 
Charles Perrault. Les contes sont d’ailleurs un phénomène de culture po-
pulaire par excellence. Mais en même temps, ce croisement de différentes 
traditions que nous retrouvons chez le personnage d’Assane est très afro-
politain, étant donné le caractère essentiellement hybride de ce mouve-
ment. 
 Nous avons mentionné ci-dessus que le Tricheur a la capacité de se 
transformer en assumant diverses identités. Cette métamorphose peut 
être réelle – évoquons Anansi, qui peut se transformer en homme – ou 
peut être réalisée par le moyen de masques ou d’autres déguisements. 
Assane est capable de faire la même chose, parfois par ses déguisements, 
parfois en profitant de l’invisibilité de l’homme noir dans la société fran-
çaise contemporaine, ce qui lui donne par exemple la possibilité de se 
faire passer pour un prisonnier – une autre figure-type de l’homme noir 

 
 
39 Ces caractéristiques se retrouvent également dans le roman picaresque. Dans 
son livre Der flexible Mr. Ripley: Männlichkeit und Hochstapelei in Literatur und 
Film (2014), Wieland Schwanebeck explique que c’est pour cette raison que les 
deux genres sont souvent comparés et qu’il existe de nombreux parallèles, mais 
aussi des différences (cf. 65). Les similarités se trouvent principalement dans le 
fait que les deux genres mettent en avant une forme de critique sociale (cf. 67-
68). 
40 DARNTON, « Peasants Tell Tales », 55. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
113 

– quand il en a besoin. Nous pouvons relier cette qualité d’Assane au con-
cept de double conscience41, que W.E.B. Du Bois décrit dans The Souls of 
Black Folk. Selon Du Bois, les Noirs américains doivent constamment na-
viguer entre leurs valeurs culturelles, leurs normes et leurs traditions, 
ainsi que les attentes et les normes de la société dominante (blanche). Il 
explique qu’il s’agit alors de deux idéaux conflictuels dans un corps noir.42 
Cette oscillation entre deux mondes peut également fonctionner comme 
un cadeau.43 Ce côté cadeau se voit chez la figure du trickster, et certaine-
ment chez Assane Diop. Assane joue sur des stéréotypes pour profiter de 
la tromperie ainsi forgée. Les stéréotypes sont en quelque sorte égale-
ment une forme de normes, de valeurs et de traditions sociales et cultu-
relles. Omar Sy a lui-même fait une remarque sur cette caractéristique du 
personnage principal dans une interview : 
 

Il est difficile à décrire parce qu’il est toujours en mouvement. C’est d’ail-
leurs ce que j’aime chez ce personnage. Il est toujours en train de se cher-
cher. Il ne veut pas se définir. Enfin, c’est comme cela que je m’explique 
son fonctionnement. Il a accroché à Lupin parce que du coup, il n’a pas à 
se définir. Lupin bouge tout le temps et il est tout le temps autre.44 

 
Bien sûr, nous trouvons des caractéristiques du trickster ou du Tricheur 
dans ce personnage. Mais ce qui est également frappant, ce sont les mots 
« il est toujours en train de se chercher », parce qu’il semble que, dans la 
société française contemporaine, les personnes de couleur n’ont pas ré-
ellement la possibilité de se développer. À cet égard, il pourrait donc 
s’agir davantage du fait qu’« il ne peut pas se définir » et non qu’ « il ne 
veut pas se définir »,45 mais Omar Sy n’évoque pas cette possibilité. Dans 
la même interview, il dit aussi : 
 

La série parle des fractures […] ou des cloisons entre ces différents ni-
veaux, de toutes nos différences. Et justement, une des qualités d’Assane 

 
 
41 Cf. DU BOIS, The Souls of Black Folk, 2. 
42 Cf. ibid. 
43 Cf. ibid. 
44 DEMOULIN, « Lupin est annonciateur d’un changement qui va dans le bon sens », 
s.p. 
45 Ibid. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
114 

est de réussir à naviguer au travers les unes et les autres, avec aisance. 
Peu de gens peuvent le faire.46 

 
La dernière phrase de l’extrait ci-dessus confirme encore la thèse de l’ex-
ceptionnalisme selon Diallo. Nous pourrions ainsi considérer cette pro-
priété comme une sorte de nécessité pour les personnes de couleur en 
France. À cet égard, pour les personnes de couleur, jouer le trickster de-
vient, pour ainsi dire, une stratégie efficace, qui n’est pas à la portée de 
tous. Le personnage du trickster est un personnage qui se déplace à tra-
vers les différentes couches de la société de manière relativement facile. 
Par conséquent, ce personnage montre comment fonctionnent les diffé-
rentes classes sociales et les relations de pouvoir. Le personnage d’As-
sane Diop montre précisément cette « nécessité de l’homme noir » de se 
déplacer ainsi, dévoilant indirectement les questions raciales dans la so-
ciété française contemporaine. 
 Le trickster en tant qu’individu qui erre toujours et ne s’installe jamais 
vraiment quelque part rappelle ce qu’Achille Mbembe a qualifié de façon 
sans doute quelque peu problématique de « déchets d’hommes ».47 Ces 
déchets d’hommes sont « condamnés à errer sans jamais trouver de lieu 
où s’établir »48 et ils ont été réduit à leur faciès, ou l’ensemble des carac-
téristiques extérieures qui les distinguent des autres. Cette réduction au 
faciès repose sur le principe de la race et c’est aussi ce qui se passe dans 
la série Lupin. Nous l’avons déjà mentionné, mais c’est précisément parce 
qu’Assane est noir et que personne ne semble vraiment le voir (ce sont 
uniquement ses caractéristiques raciales que les gens remarquent) qu’il 
peut prendre différentes identités. Ses qualités de trickster se conjuguent 
donc à la façon dont la société française le perçoit et font en sorte qu’il 
puisse se comporter comme un véritable trickster. 
 Pour Assane, la tromperie par le langage est également une manière 
de se faire passer pour quelqu’un d’autre. Les anagrammes du nom d’Ar-
sène Lupin dont Assane se sert en sont un exemple. Quand Assane va tra-
vailler comme agent d’entretien au musée du Louvre, il se fait appeler 

 
 
46 Ibid. 
47 MBEMBE, « Afropolitanism », 86. 
48 KISUKIDI, « Frontières et Déchets d’hommes », 84 (ici, elle reprend Achille 
Mbembe). 



HeLix 18 (2025) 
 

 
115 

Luis Perenna. Un de ses autres alias est Paul Sernine, un homme d’affaires 
très riche. Ces noms ne sont d’ailleurs pas tout à fait originaux, nous les 
retrouvons déjà dans les livres de Maurice Leblanc. Un autre moment où 
la langue aide Assane à atteindre son objectif, c’est quand il retrouve un 
livre de Leblanc ayant appartenu à son père Babakar Diop – Les confi-
dences d’Arsène Lupin – dans lequel il a fait des taches de café afin de 
transmettre un message à son fils. Ils contournent ainsi le mode de lec-
ture « habituel » et s’écrivent un message basé sur les mots nouvellement 
formés, tout comme Sy réécrit le classique de Leblanc en le transformant 
à la France du XXIe siècle. 
 Le fait qu’Assane se déplace dans la société française comme un 
trickster permet à cette série de montrer d’une certaine manière com-
ment les personnes noires devraient se comporter. Parce que ce compor-
tement permet à Assane de se déplacer facilement à travers les diffé-
rentes couches de la société (par exemple, il a des contacts aussi bien avec 
les nettoyeurs du Louvre qu’avec la fille de monsieur Pellegrini), il 
montre également comment il est perçu dans ces différentes couches. Le 
personnage d’Assane Diop semble répondre sans aucun effort à certains 
stéréotypes et il est apparemment très conscient des stéréotypes exis-
tants. Il en profite souvent et utilise régulièrement ces stéréotypes à son 
avantage. 
 
Pour conclure 
 
Nous avons donc observé qu’il y a plusieurs éléments afropolitains dans 
la série Lupin. En ce qui concerne le marketing et le choix du casting, nous 
avons montré que plusieurs aspects contribuent à la commercialisation 
de la série. Le choix d’Omar Sy dans le rôle d’Assane Diop s’est toujours 
avéré être un fil conducteur dans ce processus. Selon nous, le choix du 
casting de cette série ne représente donc pas directement le « triomphe 
de l’universalisme »49, comme l’affirmait Caroline Fourest, mais révèle et 
souligne avant tout un choix commercial, le politique est transformé en 
produit de consommation sans perdre tout à fait son pouvoir expressif. 

 
 
49 REDACTION DE TF1 INFO, « Le Parti Pris De Caroline Fourest », s.p. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
116 

 L’afropolitanisme ne se limite pas seulement au casting ou à Omar Sy, 
mais se distingue également dans le personnage d’Assane Diop. Par 
exemple les caractéristiques du trickster que nous retrouvons chez As-
sane s’avèrent d’une part être un choix, mais d’autre part également une 
nécessité. Assane a aussi et surtout pu développer ces traits de trickster 
grâce au fait qu’il possède une certaine hybridité50 et qu’il peut donc se 
déplacer très facilement à travers les différentes classes sociales. Placer 
cette figure de trickster dans le rôle principal met en lumière la place des 
personnes noires ou afropolitaines dans la société française. C’est peut-
être justement ce que veut réaliser Omar Sy, et le fait qu’il s’adapte lui-
même aussi au contexte national dans lequel il s’exprime fait de lui un 
Afropolitain par excellence. 
 
 
Bibliographie 
 
Littérature primaire 
 
KAY, GEORGES ET FRANÇOIS UZAN : Lupin: dans l’ombre d’Arsène, Netflix. 

Gaumont Television, 2021-. 
LEBLANC, MAURICE, : Arsène Lupin  Gentleman Cambrioleur  édition à 

l’occasion de la série Netflix, Paris : Hachette 2021. 
 
Littérature secondaire 
 
ALESSANDRINI, KYRA AURELIA : « Omar Sy Hopes ‹ Lupin › Broadens 

Imaginations: ‹ There Are A Lot Of Stories You Can Tell With Black 
Men › ». Essence.com 2021 [www.essence.com. (dernier 
accès 22.06.2022)], s.p. 

BABCOCK-ABRAHAMS, BARBARA : « ‹ A Tolerated Margin of Mess ›: The 
Trickster and His Tales Reconsidered », Journal of the Folklore 
Institute 11 (1975), 147-186. 

BANCEL, NICOLAS/PASCAL BLANCHARD : « Les origines républicaines de la 
fracture coloniale », NICOLAS BANCEL et al. : La fracture coloniale. La 
société française au prisme de l’héritage colonial, Paris : La Découverte 
2005, 35-45. 

 
 
50 SELASI, « Bye-Bye, Babar », s.p. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
117 

BOBINEAU, JULIEN : « Serieller Trickbetrug und zeitgenössische 
Kapitalismuskritik. Die Netflix-Produktionen La casa de papel und 
Lupin als Prototypen der romanischen Heist-Serie », JULIEN 
BOBINEAU/JÖRG TÜRSCHMANN (éds.) : Quotenkiller oder 
Qualitätsfernsehen?, Wiesbaden : Springer VS 2022, 191-217. 

CLIFFORD, JAMES : Cosmopolitics: Thinking and Feeling beyond the Nation, 
Minneapolis : University of Minnesota Press 1998. 

DABIRI, EMMA : « Why I am (still) not an Afropolitan », Journal of African 
Cultural Studies 28.1 (2016), 104-108. 

DARNTON, ROBERT : « Peasants Tell Tales: The Meaning of Mother Goose », 
idem : The great cat massacre and other episodes in French cultural 
history, New York : Basic Books 1984, 9-72.  

DEMOULIN, ANNE : « ‹ Lupin est annonciateur d’un changement qui va dans 
le bon sens ›, estime Omar Sy ». 20minutes.fr, le 8 janvier 2021 
[www.20minutes.fr (dernier accès 14.09.2022)], s.p. 

DIALLO, ROKHAYA : « Etre noir.e en France, une différence qui compte? – 
avec Rokhaya Diallo » [Vidéo] . 25 mai 2020.  
[https://www.youtube.com/watch?v=WYm_GtNyYFE  
(dernier accès : 20.03.2025)]. 

DU BOIS, W.E.B. : The Souls of Black Folk, New York : Cosimo Classics 2007. 
HUGGAN, GRAHAM : The Postcolonial Exotic: Marketing the Margins, 

London : Routledge 2002. 
HYNES, WILLIAM J. : « Mapping the Characteristics of Mythic Tricksters: a 

Heuristic Guide », WILLIAM J. HYNES/WILLIAM G. DOTY (éds.) : Mythical 
Trickster Figures: Contours, Contexts and Criticisms, 
Tuscaloosa/London : UAP 1997, 33-45. 

KISUKIDI, NADIA YALA : « Frontières et Déchets d’hommes : Autour d’Achille 
Mbembe. » Esprit 450 (2018), 84-85. 

LEONARD, DEVIN : « How Netflix’s Lupin Pulled Off the Perfect Heist 
(Show) ». Bloomberg Businessweek, 29 juin 2021, 
[www.bloomberg.com. (dernier accès 22.06.2022)], s.p. 

MBEMBE, ACHILLE : « Afropolitanism », SIMON NIAMI/LUCY DURAN (éds.) : 
Africa Remix: Contemporary Art of a Continent, Johannesburg : Jacana 
Media, 2007, 26–30. 

 : « La Démondialisation », Esprit 450 (2018), 86-94. 
NUTTALL, SARAH ET MARK GEVISSER : « From the Ruins : The Constitution Hill 

Project », Public Culture 16.3 (2004), 507-519. 
OTELE, OLIVETTE : African Europeans: an Untold History, Londres : Hurst 

2020. 



HeLix 18 (2025) 
 

 
118 

PETTERSEN, DAVID : « Omar Sy – Black Superstardom in Contemporary 
France », idem : French B Movies: Suburban Spaces, Universalism, and 
the Challenge of Hollywood, Bloomington : Indiana UP, 2023, 204-240. 

PIAT, MARIE : « Omar Sy (Lupin) parle d’inclusion et de diversité : ‹ Il ne 
s’agit pas que de la place des noirs › », [www.purebreak.com (dernier 
accès 14.09.2022)], s.p. 

RANGIN, MAGALIE : « ‹ Lupin › déjà en tête du top 10 de Netflix dans de 
nombreux pays ». BFMTV, 14 juin 2021, 
[https://www.bfmtv.com/people/series/lupin-deja-en-tete-du-top-
10-de-netflix-dans-de-nombreux-pays_AN-202106140190.html 
(dernier accès 20.03.2025)], s.p. 

REDACTION DE PREMIERE : « Omar Sy : ‹ Lupin C’est Notre James Bond. › », 
Premiere.fr, 8 janvier 2021 [www.premiere.fr/Series/News-Series/ 
Omar-Sy-Lupin-c-est-notre-James-Bond (dernier accès 22.06.2022)], 
s.p. 

REDACTION DE TF1 INFO : « Le Parti Pris De Caroline Fourest : Omar Sy Dans 
Lupin, Vive L’universalisme ! » TF1 INFO, 26 janvier 2021, 
[www.tf1info.fr (dernier accès 22.06.2023)], s.p. 

SABO, OANA : The Migrant Canon in Twenty-first-century France, Lincoln : 
University of Nebraska Press, 2018. 

SCHWANEBECK, WIELAND : Der flexible Mr. Ripley: Männlichkeit und 
Hochstapelei in Literatur und Film, Cologne et al. : Böhlau 2014. 

SELASI, TAIYE : « Bye-Bye, Babar (Or : What Is an Afropolitan ?). » Lip 
Magazine 3 (2005) [http://thelip.robertsharp.co.uk/?p=76  
(dernier accès 20.03.2025)], s.p. 

TOIVANEN, ANNA-LEENA : « Cosmopolitanism’s new clothes? The limits of 
the concept of Afropolitanism », European Journal of English Studies 
21.2 (2017), 189-205. 

URBAN DICTIONARY: « token black guy »  
[https://www.urbandictionary.com/define.php?term=token%20bla
ck%20guy (dernier accès : 10.11.2024)], s.p. 

WIART, LOUIS : « Quand Netflix fait de la diversité son meilleur argument 
commercial », Nectart 14.1 (2022), 72-83. 

 
 
 


