
All rights reserved. Dieser Artikel ist urheberrechtlich geschützt. Alle Rechte 
vorbehalten. Die Weiterverwendung des hier bereitgestellten Artikels ist ohne 
die ausdrückliche Genehmigung von HeLix (und/oder des/der Verfassers/in) 
nicht gestattet. 

 

 
 

 

 

Entre Borderlands/La Frontera y Huaco retrato. 
 

Ejercicios decoloniales pendulares en Gloria Anzaldúa y Gabriela 

Wiener 
 

Minerva Peinador (Universität Regensburg) 

 

HeLix 19 (2025), p. 80-106. doi: 10.11588/helix.2025.2.112153 

 

Abstract 
 

Gloria Anzaldúa and Gabriela Wiener are both dissident racialized 

women to the heteronormativity whose instrument of life, identity and 

activism is the word. Their work is essential for understanding basic 

aspects that make up today's global society, marked by postcolonial 

power relations and gender inequality. If Anzaldúa's Borderlands/La 

Frontera (1987) is considered a founding work of Chicano studies, giving 

entity and visibility to this culture and to intersectional feminism, 

Wiener's Huaco retrato (2021) has recently burst into the contemporary 

literary scene, removing the European foundations built on colonialism, 

an origin of social class inequality. In this essay, we analyze in depth the 

issues they address, as well as their innovative yet divergent proposals –

specifically their discursive strategies – whose trajectories sometimes 

meet, intersect, or run parallel to each other.  



HeLix 19 (2025) 

 

 

81 
 

 

 

 

Entre Borderlands/La Frontera y Huaco retrato. 
 

Ejercicios decoloniales pendulares en Gloria Anzaldúa y Gabriela 

Wiener 

 
Minerva Peinador (Universität Regensburg) 

 

 

Gloria Anzaldúa y Gabriela Wiener: dos voces que disparan  
 

Vivimos en una época de visibilización de heridas colectivas aún abiertas 

con origen en las prácticas coloniales y esclavistas masivas iniciadas en 

el siglo XV, cuyas consecuencias persisten y continúan padeciendo 

diferentes comunidades. Estas, a su vez, transmiten de manera 

involuntaria las huellas de este padecimiento a las siguientes 

generaciones como parte de su legado. Nos encontramos, por tanto, en 

un periodo de demandas colectivas de reconocimiento y reparación de 

estos macroejercicios de poder. De entre los trabajos literarios que 

abordan esta problemática destacan la paradigmática obra de Gloria 

Anzaldúa Borderlands/La Frontera (1987), iniciadora de la literatura 

chicana, por una parte, así como un texto de plena actualidad como Huaco 

retrato (2021), de Gabriela Wiener, por otra. Guiada por el interrogante 

que arrojan las consecuencias del poscolonialismo en los siglos XX y XXI 

y su articulación y problematización desde la literatura, realizo aquí un 

análisis comparativo de ambas obras. Las examinaré a imitación de un 

movimiento pendular, en cada uno de cuyos extremos se encuentran 

ambas obras, si bien distantes entre sí por motivos geográficos e 

históricos obvios, conectadas al mismo tiempo a lo largo del eje invisible 

dibujado por dicho movimiento, cuyo engranaje conforman los aspectos 

clave que expondré. 

Gloria Anzaldúa (1942–2004), mujer chicana lesbiana, académica 

independiente de ascendencia europea (española y alemana por parte 



HeLix 19 (2025) 

 

 

82 
 

paterna), se crió en el Valle de Río Grande (Texas, EE. UU.) y desarrolló 

su carrera bajo difíciles circunstancias, muriendo de manera prematura 

al no poder hacer frente económicamente a sus problemas de salud 

(diabetes).1 Probablemente sea Borderlands/La Frontera: The New 

Mestiza2 su obra más representativa, fundamental para las teorías 

culturales chicanas feministas cuir,3 cuyos ecos aún reverberan en las 

actuales demandas decoloniales y feministas. Como otros de sus trabajos, 

Anzaldúa concibió Borderlands/La Frontera en proximidad a la 

academia;4 de hecho la presentó ante la Universidad de Santa Cruz como 

tesis doctoral para optar al doctorado (sin éxito) y no fue reconocida 

hasta póstumamente.5 Se trata de un texto de compleja clasificación 

genérica, tanto por su llamativa combinación de narración y lírica, como 

por los dispares subgéneros literarios que pone en juego: la 

autobiografía, el ensayo historiográfico, el relato mitológico o el 

manifiesto político, por nombrar algunos de ellos. En Borderlands/La 

Frontera, Anzaldúa se propone recuperar las raíces del pueblo chicano, la 

historia de su despojo, de su desarraigo territorial y cultural y de su 

sometimiento a la que se convertiría en primera potencia mundial, la 

nación estadounidense. Desde un lugar consciente de la subalternización 

a la que ha sido sometida, Anzaldúa dignifica a la comunidad chicana a 

través de la reescritura de su historia, incluyendo la visibilización de las 

distintas formas de opresión ejercidas sobre la mujer, tanto por parte de 

su cultura de origen, la chicana, como por la de acogida, la 

estadounidense. Mediante el tejido de diferentes aristas –

 
1 BELAUSTEGUIGOITIA, “Borderlands/La Frontera”, 153. 
2 De ahora en adelante nos referiremos a la obra como a Borderlands/La Frontera 
(en la cita de pasajes como B/F). 
3Adoptamos el término de cuir del contexto de los feminismos latinoamericanos; 
su correlato en el ámbito anglosajón, dominante en las relaciones de poder 
poscoloniales, sería queer. 
4 Cfr. BACK, “The Other-Sider”, así como ANZALDÚA, GLORIA/TORRES, “CHAPTER 
FOUR”. 
5 “En el trayecto me enteré de la manera en que murió: no podía pagar el seguro 
que le proveería de medicinas para su diabetes. La Universidad de Santa Cruz no 
aceptó como tesis doctoral su escrito Borderlands/La Frontera: The New Mestiza, 
y debido a esto no pudo encontrar una posición académica segura y estable. 
Gloria era lecturer, lo que equivale a ser profesora de asignatura.” 
(BELAUSTEGUIGOITIA, “Borderlands/La Frontera”, 153). 



HeLix 19 (2025) 

 

 

83 
 

autobiográficas, históricas, mitológicas, místicas –, Anzaldúa confecciona 

la mesiánica y absoluta figura de la Nueva Mestiza, la de una mujer 

autoconsciente, una sujeta emancipada de toda opresión que trasciende 

toda individualidad. La autora articula en su obra una fascinante poética, 

una propuesta simbiótica sobre cómo enfrentar las problemáticas 

generadas por violencias estructurales. 

Gabriela Wiener (1975*), por otra parte, nacida en Perú y establecida 

en España desde hace más de una década, es una autora feminista 

heterodisidente de fuertes convicciones políticas. Si en su obra literaria 

recorre el espectro temático del género y la sexualidad desde varios 

ángulos, sus columnas periodísticas tienden a un carácter político más 

amplio enfocado en el género, la migración y la labor cultural; también 

lleva a cabo un extenso trabajo de difusión en los medios de 

comunicación y el mundo editorial. Huaco retrato es su primera obra 

ficcional, un ejercicio de arqueología de la historia familiar, 

concretamente la que la lleva hasta Charles (Karl) Wiener, su tatarabuelo 

austríaco nacionalizado francés. Al confrontarse con la biografía de este 

explorador europeo, figura prototípica del colonialismo científico 

europeo del siglo XIX, la autora problematiza el colonialismo en sus 

dimensiones globales y sus repercusiones actuales, desde un punto de 

vista tanto macroestructural como intersubjetivo. Esta obra, que logró 

una rápida difusión en el ámbito hispanohablante, renueva el debate 

poscolonial sobre todo en España, cuyas instituciones continúan 

mayoritariamente sin reconocer las consecuencias humanas y ecológicas 

de las andaduras de Colón y compañía,6 así como su responsabilidad 

como nación fundada sobre cimientos coloniales y que aún hoy celebra el 

orgullo patrio cada doce de octubre.7  

A pesar de la distancia histórica y geográfica, la interseccionalidad 

atraviesa la experiencia vital de ambas autoras, feministas racializadas 

heterodisidentes en un entorno predominantemente blanco y 

heteronormativo. En el núcleo duro de sus obras Borderlands/La 

 
6 KOCH ET AL., “Earth system impacts of the European arrival”. 
7 En este día se celebra en España el día de la hispanidad (antes de la ‘raza’), en 
conmemoración del desembarco de Colón en Abya Yala. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

84 
 

Frontera y Huaco retrato8 reescriben, critican y reafirman las historias de 

las culturas chicana y peruana respectivamente, ahondando la cuestión 

de las desigualdades interseccionales y sus heridas. Extienden esta crítica 

a sus sociedades de tensa acogida, la estadounidense y la europea, 

cuestionando la legitimidad de su hegemonía, puesto que ambas obras, 

concebidas como herramientas discursivas de transformación, nacen con 

una vocación militante de intervención, no solo en el ámbito ficcional, 

sino también en la realidad social extratextual. En este ensayo analizaré 

aspectos esenciales para desentrañar ambas obras y sus 

reverberaciones: en primer lugar, su actualidad y su alcance en los 

debates pos- y decoloniales; en segundo lugar, su aspectos meramente 

literarios, como el género y el lugar de enunciación; en tercer lugar, sus 

recursos estéticos literarios específicas. Por último, extraeremos algunas 

conclusiones a vista de pájaro para emitir un diagnóstico tentativo sobre 

su capacidad de agencia en el actual contexto global de cuestionamiento 

de macroestructuras de poder poscoloniales patriarcales. 

 

Puentes a lo largo de wild tongues: la palabra como medio de 

resiliencia 
 

En la década de los ochenta Gloria Anzaldúa y Cherríe Moraga dieron 

cuenta de la pesada carga acarreada por las mujeres a sus espaldas 

producida por las violentas desigualdades, lo que las convertía 

involuntariamente en puentes. Nos referimos al imperecedero Esta 

puente, mi espalda (1985),9 volumen que coeditaron y sigue siendo una 

obra de referencia para los feminismos racializados. En él, sus lenguas 

indómitas desoyen las “reglas de academia” (B/F, 54) con sus usos del 

lenguaje, idiomáticos como figurados, concentrados en la figura de la 

lengua de la serpiente, cuyo objetivo último es, ni más ni menos, la 

reconquista del “territorio estadounidense”.10 La serpiente simboliza a 

Coatlicue, “la de falda de serpientes”, diosa azteca de la fertilidad. La 

 
8 En las comparaciones a lo largo del artículo me referiré, en primer lugar, a la 
obra de Anzaldúa y, en segundo, a la de Wiener por razones de cronología y 
sistematicidad, que en ningún caso son valorativas. 
9 ANZALDÚA/MORAGA, This Bridge Called My Back. 
10 BELAUSTEGUIGOITIA, “Borderlands/La Frontera”, 159. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

85 
 

nueva mestiza de Anzaldúa se planta desafiante ante una larga historia 

de opresiones, también lingüísticas: “[w]ild tongues can’t be tamed, they 

can only be cut out” (B/F, 54).  

 

 
 

Fig. 1: Coatlicue (en CHAVERO 1888: 103). Alfredo Chavero describe a la deidad 

como “la tierra en la noche, cuando el sol está hundido, y aparece Quetzalcoatl 

en el horizonte, ya como estrella de la tarde, ya como lucero de la mañana: lo 

que se manifiesta con las dos cabezas de culebra […]. De esta manera Coatlicue 

se confunde con Mictlancihuatl, diosa de la mansión de la muerte”.11 

 
11 El antropólogo mexicano corrigió la falsa atribución a la deidad mortuoria 
Teoyaomiqui de esta estatua, descubierta en la Plaza del Zócalo en 1790 y hoy 
expuesta en el Museo Nacional de Antropología de México, por Coatlicue, diosa 
azteca de la tierra (Chavero 1888: 103). La etnohistoriadora Hill Boone 
corroboraría su tesis cuando, refiriéndose a su colega, constata que, “[a]lthough 
he misinterpreted a number of pieces […], he was the first to use the name 
Coatlicue for that great statue” (Hill Boone 1987: 30). 



HeLix 19 (2025) 

 

 

86 
 

De esta manera, tanto Gloria Anzaldúa como Gabriela Wiener sitúan la 

palabra en el centro de la cuestión de la subalternización y la resistencia 

a unas relaciones de poder asimétricas en las que el testimonio, en su 

cualidad de acto de enunciación performativo, se revela fundamental en 

la validación del contrato social, con todas sus implicaciones éticas 

colectivas. El testimonio representa “acontecimiento[s] o proceso[s] 

violento[s]”12 con el objetivo de visibilizarlos e, incluso, denunciarlos, en 

todo caso con la finalidad de contribuir a su cristalización en la memoria 

colectiva, como sucede en el caso de las obras aquí tratadas. La 

subjetividad del testigo al dar cuenta de los hechos no supone ningún 

impedimento a su testimonio, sino que, precisamente, le confiere una 

garantía de “veracidad de lo ocurrido”13, con independencia de los relatos 

institucionales al respecto. Desde este punto de vista, Borderlands/La 

Frontera y Huaco retrato son poderosos testimonios colectivos vehículo 

de contradiscursos que interrogan los paradigmas dominantes. Sendos 

escritos oscilan entre la perspectiva individual y la colectiva que por 

momentos aúnan, generando una armonía argumental y estética 

mediante ese entrelazamiento de experiencias personales con 

circunstancias colectivas comunes. Establecen, así, una elocuente 

correspondencia entre forma y contenido, que materializa la inapelable 

conexión entre lo personal y lo político.  

Evidentemente, ningún discurso es inocente ni es posible 

interpretarlo sin considerar su contexto sociocultural. Como indica 

Bourdieu, en todo lenguaje (inclusive el académico) anida “un objeto pre-

construido cuyas leyes sociales de construcción olvidan y cuya génesis 

social enmascaran”14, premisa complementaria la cuestión de la 

subalternidad y el dilema de su (im)posibilidad enunciativa.15 

Considerando las profundas desigualdades estructurales que recaen 

sobre los colectivos feminizados racializados, los modelos de convivencia 

propuestos por Anzaldúa y Wiener se erigen como actos de resistencia: 

mediante su maestría en el manejo del lenguaje ponen al descubierto 

 
12 PERIS BLANES, “Literatura y testimonio”, 10-11. 
13 Ibid., 11. 
14 BOURDIEU, ¿Qué significa hablar?, 18; el autor se refiere en este texto a las 
lenguas oficiales. 
15 SPIVAK, ¿Pueden hablar los subalternos? 



HeLix 19 (2025) 

 

 

87 
 

dichas leyes, los andamios invisibles a los que se refería Bourdieu, que 

rigen nuestras sociedades poscoloniales. Por ello, entendemos su toma 

de la palabra como actos de enunciación que manifiestan su posición y 

voluntad en antiguas disputas en torno al poder. 

Gloria Anzaldúa sufrió represalias en el ámbito personal por su 

identidad sexual y en el profesional por su independencia como 

académica y autora en los entornos hostiles en los que se desenvolvió. Su 

entorno chicano la rechazaba por su autonomía, ya que relegaba a la 

mujer al cuidado del hombre como hija, esposa o madre; su 

heterodisidencia, el hecho de ser “Half and Half” o “una de las otras, ‘of 

the Others’” (B/F, 19), no hacía más que agudizar su situación. En el 

contexto estadounidense, a este tipo de discriminación se le sumaban 

otras por su pertenencia étnica y de clase social. En este sentido, 

Borderlands/La Frontera es mucho más que un testimonio autobiográfico 

que logró hacerse un hueco dentro del canon literario: convirtió en un 

referente para las sujetas que, como ella, estaban y están atravesadas por 

desigualdades de naturaleza interseccional. 

El origen de Huaco retrato es bien distinto al de Borderlands/La 

Frontera. Nacido de un pacto de lectura autoficcional, en este texto su 

narradora autodiegética reconstruye los eslabones de su árbol 

genealógico hasta remontarse a su tatarabuelo, Charles Wiener (1851-

1919), a quien ya mencionamos. Su protagonista recoge la inquietud de 

la autora por la paradoja de su identidad mestiza, por su doble 

ascendencia, de un colono europeo, por una parte, y de María, mujer 

perteneciente un pueblo colonizado como el peruano, por otra, esto es, 

por ser el contradictorio fruto de la confluencia de dos agentes coloniales 

contrapuestos, por encarnar literalmente la desigualdad colonial. La 

Gabriela Wiener autoficcional desembocará en un callejón sin salida en la 

búsqueda de los lazos que la unirían a su tatarabuelo, que no podrá 

corroborar, viéndose obligada a renunciar a la certeza de su vínculo 

genético con el explorador. Riviale, especialista en esta figura histórica en 

la realidad factual como en la ficcional, pone en duda su parentesco con 

el austriaco, para contrariedad de la ya solo quizás tataranieta: 

 
Riviale ya me ha negado tres veces. Aquí me tiene pero no me quiere. 

Desclasificada. Mal atribuida. No necesariamente auténtica. Otra falsa 



HeLix 19 (2025) 

 

 

88 
 

hazaña. Estoy muy lejos de ser una descendiente a su medida, útil para sus 

libros. […] ‘Descubrimientos imaginarios’, llama el académico a los 

fraudes marca Wiener. No hay […] nada a qué agarrarse. Ahora soy yo la 

que está perdida. Este es el final del callejón sin salida.16 

 

En su visita al museo parisino du Quai Branly – Jacques Chirac, 

depositario del legado incautado por Charles Wiener, una Gabriela 

Wiener autoficcional se sumerge en el abismo que le devuelve el 

interrogante de su ancestría: “[e]sta vez mi reflejo de perfil incaico no se 

mezcla con nada y es, por unos segundos, el único contenido, aunque 

espectral, de la vitrina vacía”.17 No obstante, soluciona el dilema filiativo 

rescatada por la empatía que le despiertan los niños anónimos que va 

encontrando en sus indagaciones, niños cuyo humilde rastro se pierde en 

el tiempo de la macrohistoria. Encontrará el sentido que busca, no en la 

genética, sino en el vínculo afiliativo, en una forma de relación con el otro 

voluntaria, horizontal y libre de mandatos biológicos. 

Situada en el presente y con la mirada puesta en el futuro, Gabriela 

Wiener propone un modelo familiar no monógamo basado en el amor, el 

respeto, el consenso y la honestidad, no obstante no exento de altibajos, 

como toda relación humana; ello nos hace entender Huaco retrato como 

una novela familiar. Este se trata de un subgénero literario en el que se 

abordan conflictos relativos a la identidad colectiva (y) nacional a partir 

del núcleo familiar. La operación principal de la novela familiar consiste 

en la producción de significados resultantes de la transposición del plano 

privado al social a través de una representación ficcional 

intergeneracional.18 

 

Un pasado mítico, un presente poscolonial y un futuro en 

construcción 
 

Ambas obras proyectan la sombra de mises en abyme de larga data, 

reflejan espejismos a lo largo de los cuales se extienden la sombra del 

colonialismo y luchas centenarias en torno a los derechos humanos y 

 
16 WIENER, Huaco retrato, 126; en adelante Huaco. 
17 Ibid., 14. 
18 Cfr. COSTAGLI/GALLI, “Chronotopoi”, así como WELGE, Genealogical Fictions. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

89 
 

territoriales. Mientras que Anzaldúa apela de forma explícita a varios 

colectivos, en Wiener este juego es implícito y la referencia al pasado y a 

la comunidad tiene lugar en la reconstrucción de lazos 

intergeneracionales: 

 
Mi reflejo se mezcla en la vitrina con los contornos de estos personajes de 

piel marrón, ojos como pequeñas heridas brillantes, narices y pómulos de 

bronce tan pulidos como los míos hasta formar una sola composición, 

hierática, naturalista. Un tatarabuelo es apenas un vestigio en la vida de 

alguien, pero no si este se ha llevado a Europa la friolera de cuatro mil 

piezas precolombinas. (Huaco, 11) 

 

Por su parte, Anzaldúa reivindica el carácter pionero de su periplo, que 

comienza al abandonar la seguridad del mundo hasta entonces conocido 

por ella (y sus ancestrxs): “I was the first in six generations to leave the 

Valley, the only one in my family to ever leave home. But I didn’t leave all 

the parts of me: I kept the ground of my own being.” (B/F, 16) Con la 

Nueva Mestiza intenta la reparación de la fragmentación colectiva y la 

sanación del dolor transmitido a través de tantas generaciones. Lo 

leemos en sus numerosas alusiones culturales, en una de las cuales 

insufla de vida a la deidad solar azteca-mexica Huitzilopochtli, quien se 

dirige a su pueblo como sigue: 
 

Therefore I decided to leave 

The country (Aztlán), 

Therefore I have come as one charged with a special duty, […] 

For waging war is my duty, 

And on my expeditions I 

Shall see all the lands, 

I shall wait for the people and meet them 

In all four quarters and I shall give them 

Food to eat and drinks to quench their thirst, 

For here I shall unite all the different peoples! (B/F, 31) 

 
Nuevamente, la autora chicana arriesga dando un paso más al frente: tras 

exponer las injusticias infligidas al colectivo chicano con un solemne uso 

del tiempo pretérito, pasa a impelar a la acción adoptando el modo 

imperativo, libre de ambigüedades y de efecto performativo: “So, don’t 



HeLix 19 (2025) 

 

 

90 
 

give me your tenets and your laws. Don’t give me your lukewarm gods. 

What I want is an accounting with all three cultures – white, Mexican, 

Indian. I want the freedom to carve and chisel my own face […]” (B/F, 22). 

Tanto Anzaldúa como Wiener denuncian la apropiación humana, 

medioambiental y cultural perpetrada por Occidente en sus respectivas 

tierras de nacimiento. La primera pone un acento especial en la 

trascendentalidad inmanente de las obras de arte de los pueblos 

originarios, que extiende a su propia obra creativa como escritora: “My 

‘stories’ are acts encapsulated in time, ‘enacted’ every time they are 

spoken aloud or read silently. I like to think of them as performances and 

not as inert and ‘dead’ objects (as the aesthetics of Western culture think 

of art works).” (B/F, 67) Punto de encuentro entre el cielo y la tierra, 

entre las esferas divina y humana, Anzaldúa reivindica la espiritualidad 

de la dimensión material: “the object/ event is ‘present’, that is, ‘enacted’, 

it is both a physical thing and the power that infuses it. It […] ‘spins its 

energies between gods and humans’.” (B/F, 67) Su cosmovisión sirve de 

denuncia de los saqueos o huaqueos históricos, en el término rescatado 

por Wiener, perpetrados por las potencias coloniales, que justificaban 

tildando de inferiores a los pueblos denostados. 

Basta con echar un vistazo a los fondos del museo británico o del 

museo del Quai Branly para corroborar esta práctica histórica que aún 

hoy denomina “misiones” (missions, en francés) en los letreros de sus 

piezas, con la finalidad de crear “puentes entre culturas”, según leemos 

en su página web. Descansan en él miles de piezas resultado de las 

usurpaciones de Charles Wiener en el Perú (de las cuales apenas se 

exponen unas pocas), entre otras, que este entregó a la nación francesa a 

su regreso a Europa movido por el deseo de honrar a la nación francesa 

y ser reconocido por esta.19 Los objetos culturales pierden su fuerza 

inmanente en estos procesos de apropiación ilegítima: como reflexiona 

la protagonista, “[u]n museo no es un cementerio, aunque se parezca 

mucho”. (Huaco, 14) Traidos a la luz en origen como sujetos con vida 

propia, ya que “[t]he works are treated not just as objects, but also as 

persons” (B/F, 68), las que fueran obras de arte sagradas son cosificadas 

en manos occidentales, que convierten en una “conquered thing, a dead 

 
19 Cfr. PEINADOR, “Destellos de ‘mi reflejo de perfil incaico”, 113-115. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

91 
 

‘thing’ separated from nature and, therefore, its power” (B/F, 68). En 

algunos pasajes metarreflexivos, Anzaldúa se desmarca del pensamiento 

occidental racional y lineal para decantarse por la lógica azteca, de mayor 

complejidad:20 

 
In looking at this book that I’m almost finished writing, I see a mosaic 

pattern (Aztec-like) emerging, a weaving pattern, thin here, thick there. I 

see a preoccupation with the deep structure, the underlying structure, 

with the gesso underpainting that is red earth, black earth. I can see the 

deep structure, the scaffolding. (B/F, 66) 

 

En una vuelta de tuerca más de la cuestión colonial, al despojo sufrido por 

comunidades no occidentales se le suma la paradoja de la interiorización 

de unas relaciones de poder asimétricas por parte de colonizadas y 

colonizados. Mientras que imaginarán sin dificultad elementos 

pertenecientes a culturas clásicas occidentales, como templos griegos o 

construcciones romanas, a menudo desconocerán e, incluso, 

menospreciarán su propio legado, como su lengua nativa, ropas o bailes 

tradicionales, reproduciendo estas relaciones de poder, salvo que 

opongan resistencia a esta inercia casi autodestructiva y masoquista. 

Anzaldúa expone el desequilibrio de estas relaciones y denuncia su lógica 

extractivista, en cercanía a principios ecofeministas:  

 
Let’s all stop importing Greek myths and the Western Cartesian split point 

of view and root ourselves in the mythological soil and soul of this 

continent. White America has only attended to the body of the earth in 

order to exploit it, never to succor it or to be nurtured in it. (B/F, 66)  

 

La autora, haciendo caso omiso del lugar subalterno al que se le relega, 

exige corresponsabilidad a todas las partes implicadas, tanto al sujeto 

“otrx” colonizado como al agente colonizador: “Instead of surreptitiously 

ripping off the vital energy of people of color and putting it to commercial 

use, whites could allow themselves to share and exchange and learn from 

us in a respectful way.” (B/L, 66) Si reparamos en Huaco retrato, veremos 

 
20 Cfr. cap. 6 “Tlilli, Tlapalli: the Path of the Red and Black Ink” (B/L, 65-75). 



HeLix 19 (2025) 

 

 

92 
 

en Charles Wiener una perfecta encarnación de la predadora agencia 

colonial: 

 
[C]onsiguió que el gobierno francés lo enviara, en 1876, a realizar 

investigaciones arqueológicas y etnográficas que debían culminar en […] 

la Gran Exposición Universal de París de 1889, una enorme feria en la que 

se mostraban los principales avances científicos y artísticos del mundo, 

del mundo según ellos. Y el expolio de decenas de antiguas civilizaciones. 

(Huaco, 16, mi cursiva) 

 

El género literario en el punto de mira, o el contenido del 

continente 
 

Tradicionalmente, los textos se clasifican en función de algunos géneros 

literarios básicos establecidos. Sin pretender abrir un debate al respecto, 

los entendemos como modelos de escritura que responden a estructuras 

y expectativas culturales precedentes a las obras pretenden taxonomizar. 

Esta clasificación primera grosso modo reduce la contingencia y anticipa 

el tipo de (p)acto comunicativo propuesto en ellas conservando, no 

obstante, cierta flexibilidad, pues estos modelos no son más que 

“evolving templates of life narratives that mix and mutate all the time, 

never allowing the system to close”.21  

Tanto en Borderlands/La Frontera como en Huaco retrato la reflexión 

genérico-textual resulta especialmente pertinente, ya que de su 

(s)elección dependerá tanto la interpretación de su intencionalidad como 

la de su fuerza enunciativa. De acuerdo con la provocadora poética de la 

historia de Hayden White,22 subyace a todo conocimiento historiográfico 

una determinada ideología, en función de su “forma”, esto es, del género 

literario en el que esté escrito de manera implícita, y de la época de 

redacción, casi obviando sus contenidos objetivos. Con su hipótesis, 

White negaba que la historiografía como disciplina científica pudiera 

alcanzar resultados objetivos, a pesar de su pretensión de verdad.23 De 

 
21 LINKE, “Topics of Autobiography/Autofiction”, 417. 
22 WHITE, Metahistoria, 13. 
23 WHITE, The Content of the Form. En su momento, esta teoría generó un 
escándalo en el enotrno académico, tanto es así que desencadenó un debate 



HeLix 19 (2025) 

 

 

93 
 

alguna manera, trasladaba al campo historiográfico la premisa de 

Bourdieu sobre las estructuras sociales intrínsecas al lenguaje a la que 

aludimos.24 Por lo tanto, reiteramos la importancia de identificar los 

géneros literarios en que están articulados Borderlands/La Frontera y 

Huaco retrato, entre otras cosas para constatar su lugar de enunciación, 

una de las principales divergencias entre ambas obras. 

Debido a su complejidad, comenzaremos con un alto en el camino en 

Borderlands/La Frontera. Factual, programática, también onírica y 

profética, el texto de Anzaldúa compagina pasajes expositivos, 

autobiográficos y mitológicos de considerable fuerza simbólica. Si bien 

híbrida genéricamente, el contenido de esta obra es principalmente 

factual –recordemos que su autora la concibió como texto académico25–. 

Compuesta por dos partes, la primera narrativa y la segunda lírica, la 

primera está formada por sucesivos capítulos en los que, tras ser abiertos 

por un poema, la autora reconstruye la historia del pueblo chicano, en 

base a la cual expone su propuesta fronteriza de la Nueva Mestiza. La 

parte en verso de la obra, tanto la que abre los capítulos de la primera 

parte como la segunda mitad del libro (que no analizaremos) son de 

diversa autoría: bien de la propia autora, bien de las tradiciones 

populares de las que se nutre, cuya recuperación cimenta 

simbólicamente los entramados discursivos de su propuesta de identidad 

colectiva femenina y chicana. La serpiente, de nuevo, es un buen ejemplo 

de ello: la introduce como símbolo germen de la incipiente Nueva Mestiza 

con la popular canción del cantautor cubano Silvio Rodríguez: “Sueño con 

serpientes, con serpientes del mar, / Con cierto mar, ay de serpientes 

sueño yo”. (B/F, 25) 

Partiendo de un ensayo sobre la historia del pueblo mexicano y su 

transfiguración en chicaneidad como consecuencia de la ocupación 

territorial estadounidense, Anzaldúa incorpora fragmentos 

autobiográficos que dan cuenta asimismo de otras historias de vida 

similares de saqueo y precarización en tierras propias. Belausteguigoitia 

 
intelectual historiográfico en la década de los ochenta conocido como 
Historikerstreit o la batalla de los historiadores, de especial controversia por las 
interpretaciones implícitas sobre el devenir político de Alemania en el nazismo. 
24 Cfr. BOURDIEU, ¿Qué significa hablar?, 18. 
25 BELAUSTEGUIGOITIA, “Borderlands/La Frontera”, 153. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

94 
 

reproduce con su mirada una viva y desolada imagen del lugar en el que 

creció la autora: “El camino hacia el cementerio en el Valle del Río Grande 

se encontraba salpicado de dos tipos de construcciones similares: centros 

de detención (detention centers), cuadrados de concreto donde se 

encuentran detenidos migrantes sin papeles, y ermitas”.26 A lo que añade 

que la familia Anzaldúa ya residía “en Texas cuando todavía era territorio 

mexicano. No son migrantes, pero se comportan como tales y viven en 

medio de ellos.”27 Son desposeídos de su propia tierra, en recuerdo a 

Fanon,28 sujetos privados de arraigo tanto material y como simbólico. 

El modelo narrativo de Huaco retrato es más canónico, hegemónico al 

fin, como novela autoficcional publicada, además, dentro de un gran 

grupo editorial. Esta decisión autorial permite su inscripción en una 

tradición literaria universal con la garantía añadida de una circulación 

global masiva. Su redacción en castellano, en contraste con la poliglosia 

de Borderlands/La Frontera, favorece su accesibilidad a un amplio 

público lector hispanohablante, elección que también justifica el hecho 

de ser el idioma materno de la autora, como, no olvidemos, el dominante 

en Perú como consecuencia de la historia colonial.29 

Encontramos en ambas obras extensos pasajes que coquetean con el 

ensayo historiográfico e ilustran aspectos coloniales de México y Perú 

respectivamente, cumpliendo una función divulgativa y de reescritura de 

la historia. Gabriela Wiener comienza así su relato: 

 
Les llamo huaqueros sin eufemismos a los saqueadores de yacimientos 

arqueológicos que extraen y trafican, hasta el día de hoy, con bienes 

culturales y artísticos. […] De ahí que huaquear sea una forma de 

violencia: convierte fragmentos de historia en propiedad privada. (Huaco, 

12)  

 

Más adelante desmonta el discurso colonial europeo y sus presupuestos 

con una breve y simple pero lapidaria sentencia: “Al llegar a Perú, Wiener 

 
26 Ibid. 
27 Ibid., mi cursiva. 
28 FANON, Los condenados de la tierra. 
29 En el Perú actual se hablan hasta 48 lenguas originarias (en la época colonial 
los jesuitas detectaron hasta 150), siendo el quechua y el aimara las más 
extendidas. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

95 
 

recorrió zonas hasta ese momento poco exploradas. Por un hombre 

blanco, se entiende.” (ibid. 36, mi énfasis) 

Por último, cabe reflexionar sobre el lugar de la escritura, así como 

sobre la motivación creadora de ambas autoras. Enlazando esta temática 

con la espiritualidad de las obras de arte originarias, la escritura 

trasciende para Anzaldúa el mero acto individual, quien la considera un 

proceso de elevada intensidad, que ella lleva a cabo impulsada por “a 

state of psychic unrest, […] a Borderland” (B/F, 73), por una especie de 

estado de conciencia chamánico superior. Capaz de comunicar las esferas 

humana y divina, inquebrantable en su fuerza de voluntad con la que 

atraviesa “an endless cycle of making it worse, making it better” (ibid.), 

deja atrás la racionalidad occidental. Es así como crea significado 

partiendo de la experiencia, don que solo es capaz de ejecutar unx 

escritorx y/o chamanx como es su caso: “[t]he writer, as shape-changer, 

is a nahual, a shaman” (ibid., 66). Wiener, por su parte, reconoce el 

artificio de la escritura, que compara con “ese movimiento de ponerse y 

sacarse un parche. De hacer funcionar la estratagema […] sin inocencia” 

(Huaco, 65), pero con la mágica capacidad de tender un puente “hasta 

ahora invisible entre nosotros” (ibid., 99), en referencia a su tatarabuelo. 

Esta puente construida entre el pasado, el presente y el futuro se proyecta 

desde el yo: “después de haber escrito sobre una misma no queda nada 

más en el mundo sobre lo que escribir” (ibid., 65), afirma una Gabriela 

Wiener autoficcional. 

 

La literatura inagotable, o la imposible simbiosis entre arte y 

conocimiento 
 

Como anticipamos, el aspecto ensayístico tiene un enorme peso en 

Borderlands/La Frontera y en Huaco retrato. Incidiendo en los discursos 

en torno a la verdad histórica y su legitimidad, Anzaldúa y Wiener llevan 

a la práctica su voluntad de intervención en lugares comunes relativos al 

sujeto femenino y las estructuras de f(r)actura colonial en general. 

Enhebrando sus propias vivencias en los tejidos de la historia y la 

mitología de sus culturas de pertenencia (por nacimiento o por 

adopción), no solo reconstruyen sus historias de vida, sino que 

simultáneamente elaboran una mucho más relevante dimensión 



HeLix 19 (2025) 

 

 

96 
 

colectiva ejemplar(izante) de mirada decolonial y depatriarcal, 

extrapolable a sus comunidades de pertenencia. 

Si Anzaldúa elabora su biografía desde la autobiografía – ella misma 

se refiere a algunos de sus escritos como a “autohistorias” 

experimentales,30 así como a “autohistoria-teoría”, con las que cuestiona 

las formas dominantes de producción de conocimiento31 –, Wiener 

recurre a la autoficción. No obstante, ambas autoras también elaboran y 

transmiten experiencias colectivas y colectivizables ilustrativas de 

desigualdades estructurales. Llegadas a este punto, Wiener se rinde a la 

evidencia de que “mi vida es lo que ocurre entre un hombre y una blanca” 

(Huaco, 90), en una compleja y frustrante constelación amorosa en la 

observación objetiva de sus agentes, que, sin embargo, queda 

compensada por su riqueza afectiva. Por esta razón, considero que con 

Borderlands/La Frontera y Huaco retrato nos encontramos ante 

autoetnografías, esto es, escrituras que combinan la autobiografía con la 

etnografía:  
 

Autoethnography is an approach to research and writing that seeks to 

describe and systematically analyze (graphy) personal experience (auto) 

in order to understand cultural experience (ethno) […]. This approach 

challenges canonical ways of doing research and representing others […] 

and treats research as a political, socially-just and socially-conscious act.32 

 

Este término proporciona un enfoque transversal que desafía los modos 

hegemónicos tradicionales de representación de sí, ficcionales y factuales 

(la autoficción y la autobiografía). Su punto de vista subjetivo de raíz ética 

resulta fructífero en el análisis de las reflexiones discursiva y 

paradigmáticas de estas obras.  

Entre la autoafirmación y la denuncia de problemáticas colectivas, 

entre la didáctica y la militancia, con su articulación de experiencias 

particulares abren la puerta a la producción, no solo de estéticas, sino 

también de conocimientos decoloniales. Si desde diversas instituciones 

se propone una producción crítica de conocimiento horizontal y 

 
30 KEATING, The Gloria Anzaldúa Reader, XIX.  
31 BACK, “The Other-Sider”, 8. 
32 ELLIS ET AL., “Autoethnography”, 273. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

97 
 

decolonial poniendo en valor saberes de y desde la perspectiva 

subalternizada, renovando los objetos de estudio y las metodologías33, las 

autoras Gloria Anzaldúa y Gabriela Wiener convierten en realidad estos 

principios básicos en sus obras literarias, narrativas “subalternas”34, 

intersecciones situadas entre el ensayo y el arte, entre la historiografía y 

la estética creadas a partir de procesos dialógicos. Sus procedimientos 

exploratorios e inductivos,35 como los trazos dibujados por sus hilos 

narrativos, esbozan un camino a lo largo del cual se visibiliza la diferencia 

y se infiere lo latente.36 Por lo tanto, y salvando las diferencias, los 

paralelismos en sus procedimientos narrativos permiten entender estas 

obras como producciones artísticas y epistemológicas decoloniales. 

 

Hablando en plata, o los usos de las lenguas 
 

Siendo el lenguaje la materia prima de la literatura, no podemos olvidar 

el análisis de aspectos estrictamente lingüísticos que contribuyen a la 

singularidad de estas obras, como las lenguas en las que están redactadas, 

la voz narrativa o los tiempos verbales. 

Los idiomas en los que están escritas las obras hablan de su 

procedencia y del público al que se dirigen. Anzaldúa redactó su texto en 

inglés, castellano y náhuatl.37 Como en su entorno, el inglés es el idioma 

dominante en su obra, asimismo el “idioma del opresor” de los “white 

folks” (B/L, 118), también el de lxs lectorxs a quienes pretende 

transformar. Con el uso de expresiones chicanas transmite conceptos 

emocionales o propios de esta cultura,38 a veces se refiere a figuras 

propias como la de los mojados. Por último, nombra símbolos mexicanos 

en náhuatl, deidades como la diosa azteca de la tierra Coatlicue o 

 
33 Buen ejemplo de ello es el Centro Maria Sibylla Merian de Estudios 
Latinoamericanos Avanzados en Humanidades y Ciencias Sociales (más 
conocido como CALAS); consúltese de manera ejemplar CORONA BERKIN, 
Producción horizontal del conocimiento. 
34 En tanto “portadores de conocimientos múltiples” (KALTMEIER, Horizontal en lo 
vertical, 95). 
35 Kathrin Wildner (ibid., 96). 
36 Hurtado Cerón (ibid.). 
37 Orden en función de la frecuencia de su aparición. 
38 KYNCLOVÁ, “Constructing Mestiza Consciousness”, 52. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

98 
 

Coatlalopeuh, fagocitada y transformada por el cristianismo en la virgen 

de Guadalupe, omnipresente en México. Huaco retrato está escrito 

íntegramente en español, resultado de los “trabajos” coloniales,39 aunque 

incluye algún término en quechua, como el que da título a la obra, “huaca 

o wak’a” (Huaco, 12), así como Amaru, deidad inca símbolo de la 

sabiduría, una “serpiente alada, cabeza de llama y cola de pez, un animal 

mitológico. […] Es un viajero entre mundos” (ibid., 157), nombre que deja 

a su hije en legado. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

Fig. 2: El amaru (o katari, en aymara) es una quimera propia de la mitología 

andina, un animal fabuloso subterráneo capaz de trascender fronteras 

terrenales y espirituales (MAYUKUNA 2007). 

 

También llama la atención el papel protagónico de la primera persona en 

ambos casos. En su uso en singular, las autoras comparten sus propias 

experiencias vitales. Anzaldúa relata su distanciamiento de la cultura 

mexicana en su vertiente opresora, expone su identidad “otra” como 

chicana y metarreflexiona sobre la creación a través de la palabra. La 

enunciación en primera persona (en singular del presente de indicativo) 

es un acto performativo de (re)afirmacín de su existencia y su identidad: 

 
39 Aplicamos a este contexto la expresión de Elisabeth Jelin de los “trabajos de la 

memoria”, en JELIN, Los trabajos de la memoria. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

99 
 

“My Chicana identity is grounded in the Indian woman’s history of 

resistance.” (B/F, 21) Por su parte, (la autoficcional) Gabriela Wiener 

hace lo propio abriéndose en canal, exponiendo aspectos y experiencias 

íntimas que hacen su identidad: “Mi identidad marrón, chola y sudaca 

intenta disimular la Wiener que llevo dentro.” (Huaco, 45)  

La fluctuación entre el singular y el plural establece una estrecha 

conexión entre las dimensiones individual y colectiva, convirtiendo en 

universales las vivencias. Con plena consciencia de la fuerza simbólica de 

esta operación, Anzaldúa afirma que “the literature that [I] write is not 

just about [my] experience; it’s a cultural representation… in Borderlands 

I am representing the mestiza, the Chicana culture. I’m selfrepresenting 

it.”40 Con la reiterada toma de la palabra colectiva reafirma su identidad 

cultural: 

 
Nosotros los Chicanos vivimos a horcajadas en las tierras fronterizas. […] 

Decimos nosotros los mexicanos (al decir mexicanos, […] no nos referimos 

a una identidad nacional, sino a una identidad racial). […] Ser mexicano 

tiene que ver con un estado del alma. (B/F, 115) 

 

A menudo se contrapone el pronombre colectivo nosotrxs, portavoz de 

los subalternos, a la hegemonía occidental, que relacionamos con este 

pasaje de Wiener: 

 
Todos tenemos un padre blanco. Quiero decir, Dios es blanco. O eso nos 

han hecho creer. El colono es blanco. La historia es blanca y masculina. Mi 

abuela, la madre de mi madre, llamaba a mi padre, al marido de su hija, 

‘don’ porque ella no era blanca sino chola. […] ‘Don Raúl’ era mi padre. 

(Huaco, 45) 

 

Por otra parte, la voz autoficcional, de un tono entre desconsolado, 

autoirónico y tragicómico acorde con el Zeitgeist postmoderno, sitúan a 

Huaco retrato en la actualidad, también su combinación de una trama 

argumental familiar que sirve de reflexión sobre la identidad, los 

 
40 ANZALDÚA, “Border Crossings”, 47, su énfasis; en KYNCLOVÁ, “Constructing 
Mestiza Consciousness”, 44. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

100 
 

devenires emocionales de la protagonista y y el pasado colonial. Estos 

aspectos favorecen la identificación en la lectura. 

Por último, en lo referente a los modos verbales, el uso en 

Borderlands/La Frontera de los modos indicativo e imperativo hace 

oscilar su voz entre la autoafirmación y la apelación. Si el presente de 

indicativo resulta mitificador, el modo imperativo llama a la acción: la 

síntesis de ambos emplaza a la obra en un plano mítico atemporal que 

media entre la esfera humana y la divina. El solo acto de lectura de 

Borderlands es performativo, con él se reafirma y renace una y otra vez la 

Nueva Mestiza. En cuanto a los tiempos verbales, predomina el presente 

de indicativo, que Anzaldúa usa para la expresión y denuncia de unas 

injustas relaciones de poder, antesala de su exigencia de transformación: 

 
The U.S.-Mexican border es una herida abierta where the Third World 

grates against the first and bleeds. […] Borders are set up to define the 

places that are safe and unsafe, to distinguish us from them. […] The only 

‘legitimate’ inhabitants are those in power, the whites and those who align 

themselves with whites. (B/F, 3-4) 

 

Su emplazamiento en el aquí y ahora, compartido por las desigualdades 

que denuncia, preserva su actualidad. Todo ello confiere al texto un halo 

fundacional en torno a la identidad de la Nueva Mestiza y su nueva 

cultura fronteriza chicana. El artefacto de Anzaldúa se nutre de una 

identidad femenina innovadora y una herencia cultural mexicana 

resignificada. En pasajes de atmósfera onírica y gran simbolismo, 

Borderlands/La Frontera adquiere el relieve de un texto sagrado: 

 
Culture forms our beliefs. We perceive the version of reality that it 

communicates. Dominant paradigms, predefined concepts that exist as 

unquestionable, unchallengeable, are transmitted to us through the 

culture. Culture is made by those in power-men. Males make the rules and 

laws; women transmit them. (B/F, 16) 

 

Por su parte, la lógica narrativa de Huaco retrato se construye sobre un 

eje (meta)autobiográfico en la primera persona del singular, que pende 

entre el pasado y el presente, faro que guía su crítica poscolonial: 

 



HeLix 19 (2025) 

 

 

101 
 

Lo más extraño de estar sola aquí, en París, en la sala de un museo 

etnográfico, casi debajo de la torre Eiffel, es pensar que todas esas 

figurillas que se parecen a mí fueron arrancadas del patrimonio cultural 

de mi país por un hombre del que llevo el apellido. […] [S]on museos muy 

bonitos levantados sobre cosas muy feas. Como si alguien creyera que […] 

fuéramos a […] olvidar que todo lo que hay aquí debería estar a miles de 

kilómetros. Incluyéndome. (Huaco, 11) 

 

Recogiendo los enseres, extrayendo conclusiones 
 

Hemos recorrido con detenimiento Borderlands/La Frontera y Huaco 

retrato, de Gloria Anzaldúa y Gabriela Wiener, a lo largo de un balanceo 

constante, oscilando entre la ficción y la no ficción, entre el pasado, el 

presente y el futuro, entre el yo y el nosotrxs, empleando diversos 

prismas para ello y así estudiar aspectos esenciales de la vida y la 

convivencia y sus dificultades geopolíticas e interpersonales, así como 

sus orígenes. Ambas obras son portavoces de los colectivos 

representados por sus autoras, lo que hace de ellas testimonios 

colectivos. En tanto autoetnografías ficcionalizadas, artefactos estéticos 

portadores y productores de conocimiento decolonial antipatriarcal, su 

vertiente factual refuerza sus propuestas. En ellas, sus autoras 

reflexionan sobre los legados que han recibido de sus culturas: mientras 

que Anzaldúa defiende y preserva el carácter sagrado de la cultura 

chicana, reprochando la cosificación occidental, Wiener aborda el 

huaqueo a través de la figura de su tatarabuelo, parte intrínseca de su 

identidad y su posibilidad misma de ser. Ambas se entienden en su labor 

creadora como agentes sociales que trabajan en la elaboración de un 

tejido social orgánico integrando, finalmente, la memoria cultural de sus 

sociedades de pertenencia: Borderlands/La Frontera como texto 

fundacional de la cultura chicana de la Nueva Mestiza, Huaco retrato 

como espejo de la contradicción del sujeto latinoamericano.  

Por todos los aspectos tratados, consideramos Borderlands/La 

Frontera y Huaco retrato dos dispositivos literarios decoloniales 

depatriarcales que realizan una simbiosis de las esferas íntima y privada 

con la pública, de lo individual con lo colectivo, consiguiendo una triple 

vertiente estética, política y divulgadora de reescritura de la historia y las 



HeLix 19 (2025) 

 

 

102 
 

culturas.41 Su actualidad pareciera inalterable por sus temáticas como 

por sus características formales; no obstante, hay que destacar el 

incombustible potencial de la obra de Anzaldúa, frente a una obra de 

Wiener aún reciente que, a pesar de su combinación de los planos 

personal y colectivo, del pasado colonial con un presente poscolonial, no 

resulta tan innovadora como la anterior. Además, en Huaco retrato la 

cuestión de género queda reducida a la orientación sexual y una 

propuesta de vinculación. 

 Así, aplicando el concepto de Agamben de dispositivo como un 

conjunto heterogéneo donde cristalizan el “cruzamiento de relaciones de 

poder y de saber”42, consideramos Borderlands/La Frontera y Huaco 

retrato dispositivos de visibilización de la problemática poscolonial. 

Cumplen “una función estratégica”43 al visibilizar y articular material y 

conceptualmente estas relaciones de poder. Como toma de la palabra por 

parte de mujeres migrantes racializadas44 a pequeña como a gran escala 

sientan precedentes de resistencia y resiliencia y contribuyen a 

desmentir interesados discursos coloniales, así como a reescribir la 

Historia siguiendo principios éticos y de veracidad. En definitiva, ambos 

enarbolan contradiscursos frente a versiones maniqueas de la Historia, 

contexto en el que recordamos las palabras de Benjamin en cuanto a la 

escritura de la misma.45 

Por último y para finalizar este acercamiento, Borderlands/La 

Frontera y Huaco retrato constituyen eficaces lugares de memoria 

contemporáneos de las culturas precolombinas mexica, chicana e incaica, 

 
41 Cfr. BELAUSTEGUIGOITIA, “Borderlands/La Frontera”, 154. 
42 AGAMBEN, “Dispositivo”, 249. 
43 Ibid. 
44 BELAUSTEGUIGOITIA, “Borderlands/La Frontera”, 154. 
45 BENJAMIN, Geschichte, 132. “Die jeweils Herrschenden sind aber die Erben aller, 
die je gesiegt haben. […] Die Beute wird, wie das immer so üblich war, im 
Triumphzug mitgeführt. Man bezeichnet sie als die Kulturgüter. […] Es ist niemals 
ein Dokument der Kultur, ohne zugleich ein solches der Barbarei zu sein. Und wie 
es selbst nicht frei ist von Barbarei, so ist es auch der Prozeß der Überlieferung 
nicht […].” En castellano: “Los gobernantes, en cada caso particular, no son sino 
los herederos de quienes vencieron alguna vez. […] Y el botín se exhibe en cada 
desfile triunfal. Son los bienes culturales. […] No existe ningún legado cultural que 
no sea, también, documento de la barbarie. Y al igual que no está libre de barbarie, 
tampoco lo está el proceso de su transmisión […].” (Traduccción propia). 



HeLix 19 (2025) 

 

 

103 
 

de los colectivos latinoamericanos en general, más aún, de una cultura 

femenina mestiza creada y defendida por las autoras implícita e 

explícitamente en procesos de elaboración constantes desde el inestable 

lugar de la frontera, siempre en movimiento y transformación. 

Parcialmente extintos los medios de las culturas precolombians, estas 

obras condensan y salvaguardan del olvido relatos fundacionales de las 

mismas.46 Al modo de puentes cuyos pilares son las palabras, estas obras 

franquean “[c]et arrachement de mémoire sous la poussée conquérante 

et éradicatrice de l’histoire a comme un effet de révélation : la rupture 

d’un lien d’identité très ancien”.47 No obstante, las autoras hacen 

asimismo una revisión crítica de sus culturas de origen desde una mirada 

feminista: mientras que una conceptualiza la identidad mestiza, otra 

invita a la construcción de lazos afiliativos genuinos.48 Finalmente, cabe 

preguntarnos si se cumplirá la visión de nuestra Gloria Anzaldúa: “En 

unas pocas centurias, the future will belong to the mestiza.” (B/F, 80) 

 

 
Bibliografía 
 
Fuentes 
 
ANZALDÚA, GLORIA: “Border Crossings”, Trivia, Spring, New Amherst 1989. 
— Borderlands/La Frontera. The New Mestiza, San Francisco: aunt lute 

1987.  
— “Speaking in Tongues: A Letter to 3rd World Women Writers”, GLORIA 

ANZALDÚA/CHERRIE MORAGA (eds.): This Bridge Called My Back: 
Writings by Radical Women of Color, New York: Kitchen Table: Women 
of Color Press 1983, 165-174.  

— / CHERRIE MORAGA (eds.): This Bridge Called My Back: Writings by 
Radical Women of Color, New York: Kitchen Table: Women of Color 
Press 1985. 

 
46 “Il y a des lieux de mémoire parce qu’il n’y a plus de milieux de mémoire.” NORA, 
Les lieux de mémoire, XVII; en castellano: “[e]xisten lugares de memoria porque 
los medios de la memoria han desaparecido” (Traducción propia). 
47 Ibid., XVIII. “Este desarraigo de memoria bajo el impulso conquistador y 
demoledor de la historia produce el efecto de una revelación: la ruptura de un 
vínculo de identidad pretérito […].” (Traducción propia). 
48 PEINADOR, “Destellos de ‘mi reflejo de perfil incaico’”, 123-126. 



HeLix 19 (2025) 

 

 

104 
 

WIENER, GABRIELA: Huaco retrato, Barcelona: Literatura Random House 
20213. 

 
Literatura crítica 
 
AGAMBEN, GIORGIO: “¿Qué es un dispositivo?” [Qu’est-ce qu’un dispositif?], 

Sociológica 73 (2011), 249-264. 
ANZALDÚA, GLORIA/HECTOR A. TORRES: “Chapter Four: Gloria Anzaldúa: The 

Author Never Existed”, HECTOR A. TORRES (ed.): Conversations with 
Contemporary Chicana and Chicano Writers, Albuquerque: University 
of New Mexico Press 2007, 115-145. 

BACK, CAMILLE: “The Other-Sider: Gloria E. Anzaldúa, “Inappropriate/d 
Other” in Academia?”, InterLetras 10.36 (2022), 1-16. 

BELAUSTEGUIGOITIA, MARISA: “Borderlands/La Frontera: el feminismo 
chicano de Gloria Anzaldúa desde las fronteras geoculturales, 
disciplinarias y pedagógicas”, Debate Feminista 40 (2009), 149-169. 

BENJAMIN, WALTER: “Über den Begriff der Geschichte [1940]”, Erzählen. 
Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2007, 129-140.  

BOURDIEU, PIERRE: ¿Qué significa hablar?, Madrid: Akal 1985.  
CHAVERO, ALFREDO: Tomo Primero. Historia antigua y de la conquista. 

VICENTE RIVA PALACIO (dir.): Mexico á través de los siglos. Historia 
general y completa del desenvolvimiento social, político, religioso, 
militar, artístico, científico y literario de México desde la antigüedad 
más remota hasta la época actual, México, Ballescá y comp.a eds.; 
Barcelona, Espasa y comp.a eds. 1888 
[https://archive.org/details/mexicotravesdelo01riva/page/102/mo
de/2up (última consulta julio de 2025)]. 

CORONA BERKIN, Sarah: Producción horizontal del conocimiento, Bielefeld: 
Bielefeld University Press, transcript Verlag 2020. 

COSTAGLI, SIMONE/MATTEO GALLI: “Chronotopoi. Vom Familienroman zum 
Generationenroman”, Deutsche Familienromane. Literarische 
Genealogien und internationaler Kontext, München: Fink 2010, 7-20. 

ELLIS, CAROLYN/TONY E. ADAMS/ARTHUR P. BOCHNER: “Autoethnography: an 
overview”, Historical Social Research 36 (2011), 273-290.  

FANON, FRANTZ: Los condenados de la tierra, Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica 2007 [1963]. 

HILL BOONE, ELISABETH. “Templo Mayor Research, 1521 – 1978”, The Aztec 
Templo Mayor: a symposium at Dumbarton Oaks, 8th and 9th October 
1983, Washington, D.C.: Dumbarton Oaks 1987 



HeLix 19 (2025) 

 

 

105 
 

[https://archive.org/details/aztectemplomayor0098unse/page/72/
mode/2up (última consulta 25 julio de 2025)], 5-69. 

JELIN, ELISABETH: Los trabajos de la memoria, Madrid: Siglo XXI 2002. 
KALTMEIER, OLAF: “Horizontal en lo vertical. ¿O cómo descolonizar las 

metodologías en contextos de extrema desigualdad y de la crisis 
planetaria?”, INÉS CORNEJO/MARIO RUFER (eds.): Horizontalidad. Hacia 
una crítica de la metodología, Buenos Aires, México: CALAS, CLACSO 
2020, 93-121.  

KEATING, ANALOUISE (ed.): The Gloria Anzaldúa Reader, Durham: Duke 
University Press 2009. 

KOCH, ALEXANDER/CHRIS BRIERLFEY/MARK M. MASLIN/SIMON L. LEWIS: “Earth 
system impacts of the European arrival and Great Dying in the 
Americas after 1492”, Quaternary Science Reviews 207 (2019), 13-36.  

KYNCLOVÁ, TEREZA: “Constructing Mestiza Consciousness. Gloria 
Anzaldúa’s Literary Techniques in Borderlands/La Frontera – The 
New Mestiza”, Human Architecture: Journal of the Sociology of Self-
Knowledge 4 (2006): Re-Membering Anzaldúa. Human Rights, 
Borderlands, and the Poetics of Applied Social Theory: Engaging with 
Gloria Anzaldúa in Self and Global Transformations, 43-56. 

LINKE, GABRIELE: “Topics of Autobiography/Autofiction”, MARTINA 

WAGNER-EGELHAAF (ed.): Handbook of Autobiography/Autofiction I: 
Theory and Concepts, Berlin/Boston: De Gruyter 2017, 416-422.  

MAYUKUNA: “Amaru”, Wikimmedia Commons, CC BY-SA 3.0, 2007 
[https://commons.wikimedia.org/wiki/File:AmaruMitoPeru.jp
g (última consulta julio de 2025)]. 

NORA, PIERRE: Les lieux de mémoire. Sous la direction de Pierre Nora. I. La 
République, Paris: Gallimard 1984. 

PEINADOR, MINERVA: “Destellos de ‘mi reflejo de perfil incaico’. Hacia un 
orden decolonial afiliativo en Huaco retrato (2021) de Gabriela 
Wiener”, Revista Letral. Dossier: Escrituras desterritorializadas: 
literatura femenina y migración hispanoamericana en Europa 29 
(2022), 111-131. 

PERIS BLANES, JAUME: “Literatura y testimonio: un debate”, Puentes de 
Crítica Literaria y Cultural 1 (2014), 10-17. 

SPIVAK, GAYATRI CHAKRAVORTY: ¿Pueden hablar los subalternos?, Barcelona: 
Museu d’Art Contemporani de Barcelona 2009. 

VINING, Edward P.: An Inglorious Columbus; or, Evidence that Hwui Shn and 
a Party of Buddhist monks from Afghanistan Discovered America in the 
Fifth Century. A. D. New York: D. Appleton and Company 1885. 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/letral/article/view/24425
https://revistaseug.ugr.es/index.php/letral/article/view/24425
https://revistaseug.ugr.es/index.php/letral/article/view/24425
https://revistaseug.ugr.es/index.php/letral/article/view/24425
https://revistaseug.ugr.es/index.php/letral/article/view/24425


HeLix 19 (2025) 

 

 

106 
 

[https://archive.org/details/ingloriouscolumb0000edwa/page/612
/mode/2up (última consulta 25 de julio de 2025)]. 

WELGE, JOBST: Genealogical Fictions: Cultural Periphery and Historical 
Change in the Modern Novel, Baltimore: Johns Hopkins University 
Press 2014. 

WHITE, HAYDEN: Metahistoria. La imaginación histórica en la Europa del 
siglo XIX, México: Fondo de Cultura Económica 1992 [1973].  

— The Content of the Form. Narrative Discourse and Historical 
Representation, Baltimore/London: The Johns Hopkins University 
Press 1987. 


