
201

DETLEV ELLMERS

ZUR IKONOGRAPHIE NORDISCHER 

GOLDBRAKTEATEN

Als M. B. Mackeprang 1952 das mehr als hundertjährige Bemühen der Forschung um 
eine Interpretation der bildlichen Darstellungen auf den nordischen Goldbrakteaten 
resümierte (im folgenden abgekürzt mit: M und der jeweiligen Tafel- und Abbildungs­
nummer der Brakteaten; vgl. Anm. 11), meinte er resigniert feststellen zu müssen, daß 
es den Brakteaten-Bildern an individuellen Kennzeichen fehle, die eine eindeutige Zu­
weisung an bestimmte Sagen- oder Mythenkreise erlaubten1). Auch wenn es gelungen

Abb. 1 Der Fenriswolf beißt Tyrs Hand ab. Zweiseitig geprägter Goldbrakteat von Trollhättan, 
Västergötland (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

war, die Verbreitung und Zeitstellung, die Abhängigkeit von spätrömischen Vorbildern 
sowie die Einteilung in verschiedene, zusammengehörige Gruppen für diese Denkmäler 
herauszuarbeiten, blieb die Forschungssituation unbefriedigend. Es hat deshalb auch 
nach Mackeprangs Zusammenfassung nicht an Versuchen gefehlt, die in ihrer Zeit ein­
malig vielgestaltigen bildlichen Darstellungen2) auf den Goldbrakteaten zu deuten.

x) M. B. Mackeprang, De nordiske Guldbrak- 
teater (1952) 88 ff. — Dazu Anm. 5.

2) Gleichwertig in der Fülle des Dargestellten

sind nur noch die beiden Goldhörner von Gal- 
lehus. — Vgl. dazu Abb. 67 und 88 und das 
Anm. 3 zitierte Werk.



202

Bereits 1956 hat E. Oxenstierna völlig überzeugend auf dem Medaillon von Trollhättan 
in Västergötland (M 5:22) die Darstellung eines Mannes mit der Hand im Maul eines 
hundeartigen Tieres (Abb. 1) auf den in Snorris Edda überlieferten Mythos von der 
Fesselung des Fenriswolfes bezogen3). Danach legte Tyr als Unterpfand für die ehr­
lichen Absichten der Götter seine Hand dem Wolf ins Maul. Natürlich war doch Betrug 
im Spiel, und Tyr büßte seine Hand ein, wie die Erzählung lakonisch berichtet. Diese 
gelungene Identifizierung einer bildlichen Darstellung mit einem überlieferten Mythos 
ist lange ein Einzelfall geblieben, den Oxenstierna selbst um seine Wirkung brachte, 
weil er an sie noch weitere, weniger glaubhafte Interpretationen anknüpfte. Immerhin 
war hier die erste zaghafte Bestätigung erbracht für die bereits vor mehr als 100 Jahren 
geäußerte These, nach der auf den Brakteaten germanische Götter dargestellt seien4). 
Audi war der erste sichere Anhaltspunkt dafür gefunden, daß zwischen den germani­
schen Mythen, wie sie vor allem der Isländer Snorri um 1230 in seiner Edda überlieferte, 
und den Brakteaten des 6. Jhs.5) Beziehungen bestünden.
Als nächster hat sich 1963 M. P. Malmer um die Deutung der Brakteatenbilder bemüht6) 
und dafür ebenfalls die isländische Überlieferung herangezogen. Er verwies auf eine 
Strophe der Voluspa, in der es heißt7), daß die überlebenden Götter nach der Götter­
dämmerung auf einer neuen Erde wieder zum Thing zögen und dort vom Erdumspanner 
(= Midgardschlange) sprächen:

„Und denken da Der großen Dinge
Und alter Runen Des Raterfürsten8).
Wieder werden Die wundersamen 
Goldnen Tafeln Im Gras sich finden 
Die vor Urtagen Ihr eigen waren.“

Mit nahezu denselben Worten gibt der Isländer Snorri in seiner sog. jüngeren Edda 
diese Stelle wieder9), ohne daß daraus genauerer Aufschluß über die eigenartigen Tafeln 
zu ziehen wäre.

3) E. Graf Oxenstierna, Die Goldhörner von 
Gallehus (1956) 36 und 147 f.

4) So schon C. J. Thomsen, Om Guldbracteater- 
ne og Bracteaternes tidligste Brug somt Mynt. 
Annaler for nordisk Oldkyndighed 1855, 265 
ff., bes. 273, der die Vögel auf den Brak­
teaten als Raben Odins, ein nicht näher be­
schriebenes Zeichen als Thorszeichen und eine 
Eberdarstellung als Freys Eber Gullinbursti 
deutet, zugleich aber auch auf vielen Brak­
teaten die Helden germanischer Sagen, wie 
etwa Drachenkämpfer zu sehen meint.

5) Zur Datierung der Goldbrakteaten vgl. K.
Bohner, Bonner Jahrb. 154, 1954, 194 ff.

6) M. P. Malmer, Metodproblem inom Järnil- 
derns Konsthistoria (1963) 298 ff.

7) Die von mir zitierte deutsche Übersetzung 
der Slg. Thule 2 (1922) 42 f. ist nicht an allen 
Stellen wörtlich genug, und ich gebe deshalb 
für diese wichtige Stelle den Urtext nach G. 
Neckel und H. Kuhn (Hrsg.), Edda (1962) 
14, Vsp. 61:

thar muno eptir undrsamligar 
gullnar tojlor i grasi finnaz, 
thaers i ärdaga atar hofdho.

8) Im Urtext: Fimbultyr; wörtl.: „Riesengott“, 
gemeint ist Odin.

9) Slg. Thule 20 (1966) 115. Urtext nach F. Ran-



203

Malmer interpretiert nun die im Grase zu findenden Goldtafeln (gulltgflur) mit Recht 
als Goldbrakteaten, fügt aber sofort hinzu, daß diese Stelle nicht Verhältnisse der 
Brakteatenzeit (ca. 6. Jh.) widerspiegele, sondern die der Entstehungszeit der Voluspa 
(io. Jh.). Entscheidend ist, daß man zu dieser späten Zeit die ursprüngliche Bedeutung 
der Goldbrakteaten nicht mehr kannte, waren sie doch schon mehrere Jahrhunderte nicht

Abb. 2 Odins-Opfer. Bildteppichfragment von Oseberg, Vestfold, 9. Jh. (nach S. Krafft). H. ca. 20 cm.

mehr im Gebrauch. Aus dem angeführten Edda-Zitat wird man ableiten können, daß 
in der Wikingerzeit wie noch heute gelegentlich „im Grase“ Goldbrakteaten gefunden 
wurden. Daß man sie als Eigentum der Äsen ansah, führt Malmer ohne nähere Begrün­
dung darauf zurück, daß dieBrakteatenbilder damals als Götterdarstellungen verstanden 
wurden. Diese Hypothese wird sich im Laufe unserer Untersuchung vielfach bestätigen, 
finden sich doch auf den Brakteaten zahlreiche kultische Zeichen oder Darstellungen von 
Kulthandlungen, die nachweislich bis ans Ende der Heidenzeit in Skandinavien lebendig 
waren. Es sei in diesem Zusammenhang nur an das Bildgewebe von Oseberg (9. Jh.) 
erinnert10) mit seiner Darstellung von erhängten Menschen als Opfer an Odin, bei der 
sich ebenso wie auf vielen Brakteaten (Abb. 6, 41, 87) das Zeichen des Hakenkreuzes

ke und D. Hofmann, Altnordisches Elemen­
tarbuch (196-/) 104: tha finna their i grasinu 
gulltoflur thaer er aesirnir hofdhu att.

10) S. Krafft, Pictorial Weavings from the Viking

Age (1965) 3$. — Vgl. dazu I. Bede, Studien 
zur Erscheinungsform des heidnischen Opfers 
nach altnordischen Quellen (Diss. München 
1967) 134 ff.



204

findet (Abb. 2). Wer in spätheidnischer Zeit Brakteaten mit derartigen Zeichen oder 
auch ausführlichen Darstellungen von Kulthandlungen fand, mußte sie auf den noch 
herrschenden Asenkult beziehen und folglich als Eigentum dieser Götter ansehen.
Malmer hat diesen fruchtbaren Ansatz nicht konsequent weitergeführt, sondern im 
Anschluß daran letzten Endes nur die schon vor über 100 Jahren vorgebrachten Thesen 
statistisch zu untermauern versucht, daß B- und C-Brakteaten mit Vogeldarstellungen

Abb. 3 C-Brakteat mit drei Vögeln, Fjällbacka, Bohuslän (nach B. Salin). M = 2:1. — Abb. 4 Gold- 
brakteat mit der Inschrift: „Ich nehme eine Zitation vor“. Trollhättan, Västergötland (nach C. J. Thomsen).

M = 2:1.

und Runeninschriften auf den runenkundigen Odin mit seinen beiden Raben zu beziehen 
seien, während diejenigen C-Brakteaten, auf denen das große Tier Hörner und einen 
Bocksbart trägt, Thor darstellten. Malmer weist selbst darauf hin, daß auf drei „Thors- 
brakteaten“ (auf denen das Tier einen Bocksbart trägt) Runeninschriften und auf fünf 
weiteren Vögel Vorkommen. Nimmt man noch hinzu, daß nicht nur, wie es dem Mythos 
von den zwei Raben entspräche, zwei Vögel auf den „Odinsbrakteaten“ zu sehen sind, 
sondern meist nur einer, einmal sogar ihrer drei (M 9:28, Abb. 3)11), so zeigt sich, daß 
die vorgeschlagene Interpretation keineswegs so eindeutig ist, wie es zunächst den 
Anschein hat.

n) Es hat sich als praktisch erwiesen, die Brak­
teaten nach den Tafeln bei Macheprang, 
a. a. O. (s. Anm. 1) zu zitieren, weil hier 
sämtliche bis 1952 bekannten Stempel abgebil­
det und in den Tafelunterschriften mit den

Katalognummern versehen sind, so daß man 
alle wichtigen Angaben zu den Fundumstän­
den, Lit. usw. leicht auffinden kann. Der an­
geführte Brakteat M 9:28 ist also abgebildet 
a. a. O. Taf. 9, Abb. 28.



205

1966 hat dann W. Krause in der von ihm zusammen mit H. Jankuhn publizierten Ge­
samtedition der Runeninschriften im älteren Futhark (im folgenden abgekürzt als KJ 
mit Inschriftennummer) erstmals den entscheidenden Gedanken geäußert, daß sich auf 
einem Goldbrakteaten die Runeninschrift auf die Darstellung beziehen lasse12). Der 
Brakteat (M 4:5) wurde zusammen mit dem oben genannten Tyrsbrakteaten bei Troll- 
hättan in Västergötland gefunden und trägt das Brustbild eines Mannes, der in der 
Rechten einen kleinen, runden Gegenstand hochhält (Abb. 4). Die klar lesbare Inschrift 
tawo lathodu übersetzt Krause als: „Ich nehme eine Zitation vor“ und fährt dann sehr

Abb. j Bildstein mit der Inschrift: „Diesen Hengst trieb Udd“. Roes, Gotland (nach O. Montelius).
M = 2:3.

vorsichtig formulierend fort: „Die bildliche Darstellung könnte die Geste eben dieser 
Zitation ausdrücken.“ Der Gedanke, daß die in oder neben einer bildlichen Darstellung 
angebrachte Inschrift das Bild erläutere, war freilich von anderen germanischen Bild­
denkmälern mit Runeninschriften schon seit dem vorigen Jahrhundert bekannt. So wird 
etwa die Pferderitzung auf dem Bildstein von Roes, Gotland (Abb. 5), durch die In­
schrift „Diesen Hengst trieb Udd“ (KJ 102) näher erläutert. Daß aber auch auf den 
Goldbrakteaten von den nahezu 100 Runeninschriften wenigstens eine sich auf die Dar­
stellung beziehen könne, hat erstmals Krause ausgesprochen. Das Ergebnis seiner Bild-

12) W. Krause, mit Beiträgen von H. Jankuhn, 
Die Runeninschriften im älteren Futhark, Ah- 
handl. der Akademie der Wiss. in Göttingen,

Phil. Hist. Klasse, 3. Folge Nr. 65 (1966) 
267, Nr. 130.



206

Interpretation deckt sich aber nicht mit den bisher verläßlich erscheinenden beiden 
Anhaltspunkten dafür, daß auf den Brakteaten Götter dargestellt seien; denn das 
Stück von Trollhättan scheint einen Menschen mit einem Brakteaten in der Hand beim 
Vollzug der in der Inschrift genannten magisch-kultischen Handlung zu zeigen (vgl. 
jedoch S. 281 ff.). Der sachlich und methodisch fruchtbaren Arbeit von W. Krause ver­
dankt auch die vorliegende Studie wichtige Anregungen.
Genaue Analysen der Bildelemente durch E. Bakka13) und G. Haseloff14) brachten 
1968/69 immerhin das Ergebnis, daß auch kleinsten Details auf den Brakteatenbildern 
eine wichtige Rolle bei der Differenzierung unterschiedlicher Motive und Bildformeln 
zukommt. Doch selbst durch den Vergleich mit ähnlichen Bildformeln auf anderen 
gleichzeitigen Denkmälern konnten bisher nur formale Parallelen gewonnen werden, 
nicht aber inhaltliche Deutungen.
Schließlich hat K. Hauck 1969/70 einen weit ausholenden Deutungsversuch der Dar­
stellungen auf den Brakteaten vorgelegt15). Er hat sich um eine alle Einzelzüge berück­
sichtigende, kritische Lesung der Darstellungen bis hin zu den letzten „Feinbefunden“ 
bemüht und auf dieser Basis versucht, mit vier neuen Beweisketten die alte „Götterthese“ 
zu untermauern und mit neuem Inhalt zu füllen:
Seinen ersten Anhaltspunkt fand er in der von ihm so genannten „Atem-Chiffre“, mit 
der er den Strich, den Pfeil oder das Schlänglein bezeichnet, die häufig in oder vor dem 
Mund der auf den Brakteaten dargestellten Menschen und Tiere zu sehen sind (Abb. 6)16). 
Den Beweis für die Richtigkeit dieser Interpretation scheinen die wenigen Darstellungen 
zu geben, die statt des einen Striches aus dem Mund zwei Striche unter der Nase zeigen 
(Abb. 7). Hauck verweist auf römische Windgottdarstellungen als Vorbilder und stellt 
dann die entscheidende Frage, ob die Einfügung der „Atem-Chiffre“ in das als Vorbild 
aller Brakteatendarstellungen dienende Porträt des christlichen Kaisers aus diesem eine 
germanische Götterdarstellung mache. Hauck begründet seine Antwort: „Da bei einem 
solchen übernatürlichen Wesen diese Charakterisierung [nämlich durch die Atem-Chiffre] 
bei weitem selbstverständlicher ist als bei einem irdischen, zögere ich nicht, mit einer

13) E. Bakka, Norwegian arch. Review 1, 1968, 
j ff. mit einer sehr nützlichen Liste zur ein­
heitlichen Bezeichnung der verschiedenen Bild­
elemente. Vgl. dazu auch die Diskussionsbei­
träge von M. P. Malmer, ebd. 3 6 ff. und 2, 
1969, 102 ff.

14) G. Haseloff, Neue Ausgrabungen und For­
schungen in Niedersachsen 5, 1970, 24 ff.

15) K. Hauck, Vom Kaiser- zum Götter-Amulett. 
Frühmittelalterliche Studien 3, 1969, 27 ff.
Dieser Aufsatz ist der Vorabdruck eines Teils 
des umfangreichen, Anm. 16 zitierten Wer­
kes von K. Hauck, das die gesamte Beweis­

führung zur Einzelinterpretation der Brak- 
teaten-Darstellungen enthält.

16) K. Hauck, Goldbrakteaten aus Sievern (1970) 
mit Beiträgen von K. Düwel, H. Tiefenbach 
und H. Vierck (im folgenden zitiert Hauck), 
137 ff. Ob die Beobachtung zutrifft ist frag­
lich, da wenigstens vier Brakteaten nicht zwei, 
sondern drei Nasenstriche zeigen (bei Hauck 
Abb. 3; 9 a + b; 93), die sicherlich einen 
Schnurrbart darstellen (so bei Hauck Abb. 1 j), 
wie auch Hauck, 139 f., richtig bemerkt. — 
Vgl. dazu auch H. Vierck, Bayer. Vorgeschichts- 
bl. 32, 1967, 112 ff.



207

völligen Entsprechung zum Typus ,Windgötterbild‘ zu rechnen17).“ Es folgt dann noch 
der Hinweis, daß ein hervorgehobenes Auge, Diadem und Bart auch mit dem Bilde des 
Windgottes vereinbar seien. Die Beweisführung wäre stichhaltig, wenn sich zeigen ließe,

Abb. 6 C-Brakteat mit je einem Strich vor dem Mund des Mannes und dem Pferdemaul.
0lst, Nordjütland (nach J. J. A. Worsaae). M = 2:1. — Abb. 7 C-Brakteat mit zwei Strichen unter der 

Nase des Mannes. 0vre Toyen, Akershus (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

daß die „Atem-Chiffre“ ausschließlich das spezifische Kennzeichen des germanischen 
Windgottes wäre. Tatsächlich aber hat Hauck im gleichen Buch gezeigt, daß auch ein auf 
einem Grabstein dargestellter Held mit „Atem-Chiffre“ wiedergegeben ist18), die im 
übrigen bei zahlreichen Tierdarstellungen der C- und D-Brakteaten vorkommt (Abb. 6). 
Diese Tatsachen widersprechen der Interpretation der „Atem-Chiffre“ als spezifisches 
Kennzeichen eines Windgottes19).

17) Hauck, 147 f.
18) Hauck, 302 f.
19) Als Beispiel habe ich in Abb. 6 den Braktea- 

ten (M 15:1) von 01st, Nordjütland, wie­
dergegeben, weil er die Problematik der Deu­
tung besonders gut veranschaulicht. Auf ihm 
ist das Atem-Motiv sowohl bei dem mensch­
lichen Kopf als auch bei dem Tier dargestellt.
Dazu trägt der Brakteat eine Runeninschrift

(KJ 123) mit eindeutigem Bezug auf Odin: 
Der zweite Teil der Inschrift bildet die For­
mel alu „Ekstase“. Der erste Teil lautet hag 
und ist entweder als ha(n)g „ich hänge“ (1. 
Pers. Sg. Präs.) zu lesen oder als ha(n)g(i) 
„der Gehängte“. Im ersten Fall läge eine An­
spielung auf den Mythos von Odins Runen­
findung vor, wie sie in ähnlicher Weise der 
Brakteat (M 6:23) von Skonager, Nordjüt-



208

Abb. 8 Mann zwischen drei Schlangen. Goldbrakteat von Nebenstedt, Niedersachsen 
(nach J. J. A. Worsaae). M = 2:1. — Abb. 9 Frauendarstellung auf einem Goldblech von Bornholm

(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Die Deutung einer zweiten Serie von Brakteaten geht in der zitierten Publikation von 
mehreren Stempeln aus, die einen unbekleideten, bärtigen Menschen zeigen, den häufig 
Schlangen oder Runeninschriften umgeben. Bei einigen dieser Darstellungen sieht man 
auf der Brust zwei Punkte je in einem Kreis, die Hauck als Wiedergabe weiblicher Brüste 
anspricht (Abb. 8). Zusammen mit dem Bart ergibt das einen Zwitter, den Hauck „Ur-

land zeigt (vgl. Abb. 28). Im zweiten Fall 
wäre der vom gleichen Mythos abgeleitete, 
auch in der isländischen Überlieferung des 13. 
Jhs. sehr geläufige Odinsbeiname Hangi wie­
dergegeben. Beispiele für Odinsbeinamen auf 
Brakteaten sind S. 224 ff. angeführt. Hingegen 
ist W. Krauses Ergänzung hag(ala) „Hagel, 
jähes Verderben" abzulehnen, da unter den 
fast 100 Runeninschriften auf Goldbraktea- 
ten kein einziger Schadenszauber auch nur 
entfernt vergleichbarer Art festzustellen ist, 
wohingegen der Ausfall des n vor g zur regel­
mäßigen Orthographie dieser Inschriften­
gruppe gehört.
Damit führt die Runeninschrift letzten Endes 
zu eben der Deutung, die auch Hauck für die­
se Brakteatengruppe vorgeschlagen hat, daß 
nämlich auf ihnen Odin dargestellt sei. Ich

bin also nicht der Meinung, daß Haucks Er­
gebnis falsch ist, wohl aber halte ich den 
Weg, der ihn zu diesem Ergebnis führte, 
nicht für gangbar, weil die Atem-Chiffre 
nicht für die Darstellung Odins allein signi­
fikant ist. Es sei noch angemerkt, daß auch 
die Gleichsetzung antiker Windgenien mit 
Odin nicht unproblematisch ist. Die auf an­
tiken Darstellungen durch den Windhauch ge­
kennzeichneten Gestalten sollten den Ur­
sprung oder die Erzeuger des Windes wieder­
geben. Nach der nordischen Vorstellung, wie 
sie etwa in Snorris Edda (Slg. Thule 20 
[1966] 67 f.) überliefert ist, saß „am nörd­
lichen Himmelsende . . . ein Riese namens 
Hrälswelg, der hat Adlergestalt, und wenn 
er sich anschickt zu fliegen, dann kommt der 
Wind unter seinen Flügeln hervor".



209

Abb. io Nackte Männer auf Goldbrakteaten von Nebenstedt, Niedersachsen, a. mit dem Odinsbeinamen 
gliaugiR in der Umschrift (nach J. J. A. Worsaae). M = 2:1.

Vater“ nennt und mit Ymir und Tuisto gleidisetzt20). Diese Deutung steht oder fällt 
damit, ob man die Punktkreise für weibliche Busen oder männliche Brustwarzen hält. 
Mit Sicherheit zu entscheiden ist diese Frage allein von den Brakteatenbildern her nicht. 
Aber es gibt wenigstens drei in etwa zeitgleiche germanische Frauendarstellungen mit 
bloßem Oberkörper auf kleinen Goldblechen von Bornholm, die alle die Busen deutlich 
wiedergeben (Abb. 9)21). Hingegen kennzeichnet das etwa gleichzeitige Goldmedaillon 
von Trollhättan (M 5:zi) die Brustwarzen des vom Fenriswolf gebissenen Tyr durch 
zwei einfache Punkte (Abb. 1). Macht schon der Vergleich mit diesen nächstverwandten 
Denkmälern Haucks Hypothese unwahrscheinlich, so wird sie vollends widerlegt durch 
die von ihm selbst im Zusammenhang mit dem Windgott zitierte Runeninschrift auf 
einem Brakteaten aus Nebenstedt (M 5:19, KJ 133), der völlig eindeutig Haucks „Ur- 
Vater-Chiffre“ in verkürzter Form (hier ohne Schlangen und ohne Punkte auf der Brust) 
darstellt (Abb. 10a). Die klar lesbare Inschrift lautet gliaugiR wi r(u)n(o)R „Ich, der 
Glanzäugige, weihe die Runen“. Hauck bemerkt völlig richtig, daß diese Inschrift gemäß 
der epischen Einleitung von Zaubersprüchen sich auf die Tat eines Gottes beziehe, die 
vom Runenmeister im Vollzug der in der Inschrift genannten Weihehandlung wiederholt 
werde. Wie sich durch die folgenden Ausführungen erhärten läßt (S. 212 ff), ist auch 
die Darstellung auf die göttliche Tat bezogen, so daß sich Inschrift und Bild gegenseitig 
interpretieren können. Nun ist aber gliaugiR eine genaue Entsprechung zu dem im
13. Jh. auf Island überlieferten Odinsbeinamen Baleygr „der Flammäugige“22) und

20) Hauck, 128 ff. und 150 ff.
21) O. Klindt-Jensen, Bornholm i Folkevandrings-

tiden (1957) 92 ff. Abb. 72:1 und 6; 73:1. 
22) Die Odinsbeinamen (heiti) der isländischen



210

Abb. 11 Balders Tötung auf dem Goldbrakteaten von Dänemark. Loki trägt den Mistelzweig 
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1. — Abb. 12 Balders Tötung auf dem Goldbrakteaten von Faxo, 

Seeland. Der Mistelzweig ist Balder in den Leib gedrungen (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

damit ein eindeutiger Hinweis darauf, daß mit der Inschrift wie mit der Darstellung 
Odin gemeint sei und nicht ein zwitterhafter „Ur-Vater“. Hauck selbst hat den von 
Runeninschriften ausgehenden Interpretationsansatz nicht weiter verfolgt.
Zur Deutung einer dritten Brakteatengruppe, der C-Brakteaten mit ihrer Darstellung 
eines menschlichen Kopfes über einem vierbeinigen Tier (vgl. Abb. 3, 6 u. 7), hat er die 
epische Einleitung des zweiten Merseburger Zauberspruchs angeführt, der die Heilung 
des verrenkten Beines eines Reitpferdes bewirken soll23). Wie berechtigt ein Vergleich 
von Zauberspruch und Brakteatendarstellung im Prinzip ist, hat das S. 209 angeführte 
Beispiel gezeigt und wird sich im Laufe unserer Untersuchung immer wieder erweisen. 
Die spezifische Voraussetzung der Hypothese von der auf den C-Brakteaten dargestell­
ten Pferdeheilung ist jedoch die Annahme, daß das auf diesen wiedergegebene Tier ein 
Reitpferd sei. Diese Voraussetzung trifft aber keineswegs zu, wie unten im einzelnen zu 
belegen sein wird (S. 233 ff.).
Eine vierte Gruppe von Brakteaten (M 6:11-16) hat Hauck schließlich als Darstellung 
von Balders Tod gedeutet24). Diese Brakteaten zeigen eine zentrale Gestalt, von einem 
Speerträger und einem weiblich gekleideten Flügelwesen flankiert. Man hatte die in drei 
Varianten vorliegende Szene bisher als spätantike Siegerehrung durch eine Viktoria in

Überlieferung hat M. Ninck, Wodan und ger­
manischer Schicksalsglauhe (1967) 356 f. über­
sichtlich zusammengestellt.

23) Hauck, 160 ff.
24) Hauck, 182 ff.



211

barbarisierter Nachahmung angesehen. Hauck zeigte überzeugend, daß die drei Va­
rianten eine solche Deutung ausschließen: Auf der ersten Variante trägt nämlich das 
Flügelwesen einen stacheligen Zweig auf der Schulter, auf der zweiten hält es ihn zwi­
schen sich und die Mittelgestalt und auf der dritten Variante steckt er in deren Kör­
per (Abb. 11-12). Nach Haucks Darlegung stimmen diese Szenen hingegen mit der 
eddischen Überlieferung von Balders Tod Zug um Zug überein: Als Frau verkleidet 
hatte Loki das Geheimnis der Verletzbarkeit Balders durch einen Mistelzweig in Erfah­
rung gebracht. Daß der Gott sich eines Flügelgewandes zu bedienen wußte, ist zwar 
nicht in dieser Erzählung überliefert, wohl aber in mehreren anderen. Der angeführte 
Mythos berichtet dann von dem Freudenschießen, das alle Götter mit den verschiedensten 
Waffen auf Balder veranstalteten, dem kein Geschoß etwas anhaben konnte. Die Gestalt 
mit dem Speer dürfte Odin als Repräsentanten der Götterversammlung darstellen (vgl.
S. 212 ff.). Loki kommt in diese frohgemute Runde mit dem Mistelzweig (Variante 1 
und 2; Abb. 11), durch den Balder dann getötet wird (Variante 3; Abb. 12). Hier wird 
also erstmals erfaßbar, wie ein gängiger spätantiker Bildtyp - die Bekränzung eines 
Siegers durch eine Viktoria - nach germanischen Göttervorstellungen umgeformt wurde.

Weitere stichhaltige Interpretationsversuche von Brakteaten sind mir nicht bekannt 
geworden. Die bisher angeführten legen aber einige Folgerungen nahe, die unserer 
Untersuchung als Wegweiser dienen können. Es haben sich Indizien dafür gemehrt, daß 
die Brakteatendarstellungen mit der mythologischen Überlieferung der Germanen in 
Verbindung stehen. Daraus ergibt sich, daß auf den Brakteaten nach weiteren Anhalts­
punkten gesucht werden muß, die Vergleiche mit dieser Überlieferung gestatten.
Bei ihrer Lückenhaftigkeit und der späten Zeitstellung der wichtigsten Quellen ist von 
vornherein nicht damit zu rechnen, dort für jede erhaltene Darstellung eine Entspre­
chung zu finden. Aber auch die tatsächlich vorhandenen Entsprechungen lassen sich nur, 
wie die Beispiele zeigten, unter zwei Voraussetzungen erkennen:
Am sichersten gelingt die Interpretation, wenn die Darstellungen durch Inschriften 
bestimmten Mythen oder Sagen zugewiesen werden. So zeigt etwa die Inschrift „Agili“, 
daß die zugehörige Szene auf Frank’s Casket (Abb. 13) in den Kreis der Wielandsage 
gehört25). Obwohl mehr als ein Fünftel aller Brakteatenstempel Runeninschriften trägt, 
führte deren gelegentliche Berücksichtigung für die Interpretation der Darstellungen bis­
her nur einmal zu einem einleuchtenden Ergebnis26). Das hat seinen Grund nicht zuletzt 
darin, daß die Brakteatenhersteller, „von wenigen Ausnahmen abgesehen, die Runen

25) W. Schulz, Altgermanische Kultur in Wort 
und Bild (1935) Taf. 109.

26) Gewöhnlich ist man von falschen Vorstellun­
gen ausgegangen. K. A. Nowotny hat in Man- 
nus 30, 1938, 210 ff. die Formel alu falsch

übersetzt (als Wolfsbezeichnung) und auf die 
wilde Jagd bezogen. Eine Kontrolle dieses 
Ansatzes durch weitere Inschriften hat er 
nicht durchgeführt.



212

Abb. 13 Die Egil-Szene auf Frank’s Casket, angelsächsische Arbeit des 8. Jahrhunderts. L. 22 cm.

als solche nicht richtig erkannt, sondern sich vielmehr einiger altüberlieferter Formeln 
bedient haben. Diese wurden dann in mehr oder weniger starker Entstellung - durch 
Vereinfachen und Auslassen einzelner Zeichen in der Mitte, am Anfang und am Ende 
der Formeln - nicht mehr als umgebende Worte, sondern als ein die bildliche Darstel­
lung ergänzender Zierat, allenfalls als dunkel empfundene magische Formel aufgefaßt. 
Eine solche Entstellung des ursprünglichen Textes konnte zunächst geringfügig sein, bei 
weiterem Kopieren aber so starke Einbrüche in den ursprünglichen Text bewirken, daß 
die alte Formel kaum noch erkennbar war oder überhaupt durch willkürliche Runen 
oder runenartige Zeichen ersetzt wurde“27). Deshalb sind die Brakteateninschriften z. T. 
nur schwer oder gar nicht zu deuten, so daß man bis jetzt auch noch nicht ihr Verhältnis 
zu den Darstellungen zu bestimmen vermochte28).
Wo derartige Inschriften fehlen, kam man bisher nur weiter, wenn man auf den Brak- 
teaten Szenen oder Kennzeichen fand, die aus den überlieferten Mythen und Sagen 
bekannt sind29).
Da die erhaltenen skandinavischen Mythen und Sagen erst im 13. Jh. vor allem auf 
Island aufgeschrieben wurden30), ist für die Interpretation der Brakteaten, die, abge­
sehen von einigen gotländischen Typen, durchweg im 6. Jh., gelegentlich auch schon frü­
her, entstanden sind, eine Epoche von mehr als 600 Jahren zu überbrücken.
Das ist möglich für die mit Odins Speer Gungnir ( = „der Wirbelnde, Schwirrende“)31)

27) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 242.
28) Jedenfalls muß es grundsätzlich nicht so sein 

wie bei den wikingerzeitlichen Bildsteinen, auf 
denen keine direkte Beziehung zwischen In­
schrift und Darstellung zu erkennen ist.

29) Vgl. dazu die von Oxenstierna (s. Anm. 3)
und Hauck (s. Anm. 24) vorgeschlagenen In­
terpretationen der Brakteaten von Trollhät- 
tan (Abb. 1) und der dänischen Brakteaten-

gruppe mit der Tötung Balders (Abb. 11-12).
30) Hauptquelle ist die sog. „jüngere Edda“, die 

der Isländer Snorri Sturluson in den zwanzi­
ger Jahren des 13. Jhs. als ein Lehrbuch für 
Hofdichter niederschrieb. Wo nicht anders an­
gegeben, habe ich sie in der deutschen Über­
setzung von G. Neckel und F. Niedner, S/g. 
Thule 20 (1966) benutzt.

31) Das Wort ist mit demselben Stamm gebildet



213

verbundenen Vorstellungen. Aus einer Eddastrophe geht nämlich hervor, daß dieser 
Speer an seiner Spitze, „in der seine Kraft lag“, eine Runeninschrift trug32). Speerspitzen 
mit einem dem Namen Gungnir entsprechenden Nomen agentis als Inschrift (Abb. 14) 
sind in Nord- und Osteuropa bereits aus dem ausgehenden 2. und 3. Jh. bekannt­
geworden33).

Abb. 14
Speerspitze von Kowel, Südrußland, 
jüngere Kaiserzeit (nach H. J. Eggers). 
M = 1:2.

Anderer Art ist dagegen die Inschrift auf der Speerspitze von Wurmlingen in Württem­
berg aus dem 7. Jh., die den Personennamen Idorih (KJ 162) trägt. Weitere Speerspitzen 
mit Runeninschriften im älteren Futhark sind nicht erhalten. Ganz eindeutig ist deshalb 
Odins Speer Gungnir mit der Runeninschrift an der Spitze in jenen Vorstellungskreis 
zu verweisen, dem vor allem im 3. Jh. die Runenspeere mit Nomen agentis an den 
Spitzen ihre Entstehung verdanken. Die gotische Inschrift tilarids „Hinreiter“ (KJ 33) 
auf dem Speer von Kowel (Abb. 14) entspricht dabei sogar noch dem altnordischen 
Odinsbeinamen Atridr „Anreiter“, der uns ebenso wie Odins Speer Gungnir aus der 
isländischen Überlieferung des 13. Jhs. bekannt ist34). Da zwei der frühen Runenspeere

wie schwed. gungna „schaukeln", dän. gungre 
„dröhnen", afries. gungna „gehen“. M. Ninck, 
Wodan und germanischer Schicksalsglaube 
(1967; unveränderter Nachdruck der Ausgabe 
von 1935) 94 f.

32) Slg. Thule 2 (1922) 168. Sigrdrifumal 17.
33) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 74 ff., Nr. 31

ff.: 0vre Stabu (Ostnorwegen): raunijaR 
„Erprober"; Dahmsdorf (Brandenburg): ran- 
ja „Anrenner“; Kowel (Wolhynien): tilarids 
„Hinreiter“; Moos (Gotland): gaois (?) „Bel­
ler“.

34) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 79. Vgl. auch 
162 ff., Nr 72 den Personennamen Wodu-



214

Abb. 15 Odin oder Odinskrieger zu Pferde. Zweiseitig geprägter Goldbrakteat von Hove, 
Sogn og Fjordane (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

in Skandinavien gefunden wurden, ist dort der mit dem Speer Gungnir zusammen­
hängende Teil des Odinsmythos seit dem 2-/3. Jh. als bekannt vorauszusetzen. Der 
Name Odin ist (noch in der urnordischen Schreibung mit anlautendem W) erstmals um 
400 n. Chr. in Südostnorwegen nachweisbar (KJ 72).
Mit dieser Rückdatierung des Odinsmythos ist freilich nicht bewiesen, daß die Nord­
germanen jeden auf den Goldbrakteaten wiedergegebenen Speer tatsächlich als den 
Gungnir Odins auffaßten. Die ikonographischen Vorbilder für Speerdarstellungen auf 
nordischen Brakteaten sind sogar ganz eindeutig nicht in Skandinavien zu suchen, son­
dern auf römischen Goldmedaillons, welche den Kaiser häufig mit einem Speer als Herr­
schaftszeichen wiedergeben35). Von hier wurde er auf die (mit verwilderter lateinischer 
Inschrift versehenen oder bereits einseitig geprägten) nordischen Brakteaten übernommen, 
die sich aber so eng an die Vorbilder anlehnen, daß etwaige Unterschiede in der Auf­
fassung nicht erkennbar sind.
Abweichungen von den Vorbildern zeigen sich zuerst an dem zweiseitig geprägten

3S) J. Hampel, Alterthümer des frühen Mittel­
alters in Ungarn 3 (1905) Taf. 16, aus dem 
1. Schatz von Szilagysomlyo.

ridaR „Odinsreiter“ auf dem Stein von Tune, 
0stfold, um 400 n. Chr. — Ninck, a. a. O. 
(s. Anm. 22) 72.



215

Abb. 16 Odinskrieger beim Waffentanz. Preßblech des 7. Jahrhunderts von Obrigheim, Rheinland-Pfalz
(nach K. Hauck). M = 2:1.

Brakteaten von Hove in West-Norwegen (M 2:4), dessen Kaiserporträt auf der Vorder­
seite trotz der völlig entstellten Inschrift vergleichsweise wenig barbarisiert erscheint; 
das Rückseitenbild jedoch, das einen unbekleideten36) Reiter mit einem Schwert in der 
Rechten und einer Lanze in der Linken wiedergibt, hat unter den römischen Reiter­
darstellungen keine Entsprechung (Abb. 15). Entsprechungen fehlen übrigens auch auf 
germanischen Bildsteinen und anderen Bilddenkmälern, wo die Reiter gewöhnlich außer 
einer Angriffswaffe (meist Lanze) noch einen Schild als Schutzwaffe tragen und bekleidet 
sind37). Aber Prokop und Paulus Diaconus berichten übereinstimmend, daß Heruler 
des 5. und 6. Jhs. ohne Schutzwaffen, nur mit einem Lendenschurz bekleidet in den 
Kampf zogen38). Dieser Hinweis ist entscheidend für die Deutung des Medaillons von 
Hove. Es zeigt sich nämlich, daß das Wort erilaR „Heruler“ auf zwei Goldbrakteaten 
(KJ 128) und zahlreichen anderen Runeninschriften den Runenmeister bezeichnet39). Da 
die Runenmeisterbezeichnung des 5 -6. Jhs. in der Wikingerzeit als der altnordische 
Standestitel jarl (vgl. altenglisch earl) erscheint, sieht die neuere Forschung in den

36) In den meisten Fällen ist die Kleidung bei 
den Reiterdarstellungen auf den germani­
schen Medaillons angedeutet (M 2).

37) Z. B. auf den Steinen von Möjbro in Upp-
land, Martebo auf Gotland (KJ 99) und Horn­
hausen, Kr. Oschersleben (Jahresschr. Halle 40, 
1956, 211 ff.). Goldscheibe von Pliezhausen 
in Württemberg (H. Zeiß, Das Heilsbild in 
der germanischen Kunst des frühen Mittel­
alters [1941] Taf. 9,1). Helmbleche von Ven-

del in Uppland (H. Stolpe, La necropole de 
Vendet [1927] Taf. 5).

38) Prokop, Bell. Pers. 2,25. Paulus Diac., Hist. 
Lang. 1,20. Die Schriftquellen zu den Heru­
lern sind übersichtlich zusammengestellt RE 
8,1 (1912) 1150 ff., s. v. Heruli.

39) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 43 f. Es ist be­
sonders auffällig, daß die sog. Runenmeister­
namen dieser Inschriften häufig Odinsbei- 
namen sind.



2l6

Herulern nicht mehr einen Volksstamm, sondern durchaus in Übereinstimmung mit den 
spätantiken Nachrichten eine um einen Herrn gescharte Gruppe von Elitekriegern, die 
u. a. im römischen Heer gesuchte Söldner waren40). Die Runeninschrift auf dem Speer­
schaft (!) von Kragehul (KJ 27; Abb. 46) nennt einen Heruler den Gefolgsmann eines 
Ansugisl („Asensproß“) und bestätigt damit diesen Ansatz, weist aber zugleich auch hin 
auf die im Asenkult liegenden Grundlagen dieses Kriegertums. Nicht von ungefähr sind 
die Heruler in den meisten Inschriften noch durch einen Hinweis auf Odin näher 
gekennzeichnet.
Schon H. M. Chadwick hatte den von antiken Schriftstellern hervorgehobenen Ver­
zicht auf Schutzwaffen religiös begründet41). Auch die isländische Überlieferung kennt 
Krieger, die meist ohne Schutzwaffen in den Kampf zogen. Sie bezeichnet sie als Männer 
Odins oder als Berserker, denen weder Eisen noch Feuer etwas anhaben konnte42). Daß 
sich die gleiche Bewaffnung von Schwert und Speer in den Händen der Werwolfsdar­
stellungen auf den Stanzen von Torslunda in Schweden und dem Preßblech von Obrig­
heim in Süddeutschland findet (Abb. 16-17), deutet in die gleiche Richtung, da die Wer­
wölfe eine besondere Erscheinung des Berserkertums waren43).
Bis in die Zeit um 400 läßt sich das Odinskriegertum in Skandinavien zurückverfolgen 
in einer Form, die den spätantiken Berichten über die Herulerscharen sehr nahe kommt. 
Auf den Stein von Tune in Südostnorwegen (KJ 72) ritzte ein WiwaR („der Geweihte“ 
oder „der Weihende“) Runen für Woduride („Odinsreiter“), seinen „Brotwart“. Der

40) E. Elgqvist, Studier rörande Njordkultens 
spridning bland de nordiska folken (1952). — 
S. Lindqvist, Tor 9, 1963, 123 ff.

41) H. M. Chadwick, The Cult of Othin (1899)
40 ff.

42) Ninck, a. a. O. (s. Anm. 22) 34 ff. — Vgl. 
dazu auch Beck, a. a. O. (s. Anm. 10) 169 ff.

43) K. Hauck, Zeitschr. f. Württembergische Lan- 
desgesch. 16, 1957, 11 ff. mit einer modifizier­
ten Deutung.



217

Abb. 18 Odins Kampf mit dem Fenriswolf. Goldbrakteat aus Gudbrandsdalen, Norwegen 
(nach C. J. Thomsen). M =2:1. — Abb. 19 Segelschiff, dessen Besatzung durch Dreiecke angedeutet ist. 

Grabsteinfragment von Smiss, Gotland, ca. 7. Jahrhundert (nach S. Lindqvist). H. 27 cm.

„Odinsreiter“ scheint der berittene Anführer (Brotwart) einer Schar von Odinskriegern 
gewesen zu sein, von denen wenigstens noch der WiwaR runenkundig war. Auch die 
oben erwähnte Runenmeisterbezeichnung erilaR weist darauf hin, daß die Krieger, die 
sich Odin, dem Gott der Runen, geweiht hatten, in der Runenkenntnis bewandert waren. 
Mit solchen Odinskriegern müssen wir die Reiterdarstellung auf dem Medaillon von 
Hove in eine noch nicht genauer erkennbare Verbindung bringen.
Einen Reiter ohne Schild, mit den gleichen beiden Angriffswaffen, aber diesmal bekleidet 
mit Brünne und Helm, zeigt aber auch einer der figurenreichsten nordischen Brakteaten 
von unbekannter Stelle aus Gudbrandsdalen in Norwegen (M 14:22). Offenbar gibt er 
eine handlungsreiche Szene wieder (Abb. 18). Der Reiter ficht mit Schwert und Lanze 
gegen ein vierbeiniges Tier, während ihm im Rücken ein ähnliches Tier lauert und sein 
Pferd - wie die weit heraushängende Zunge andeutet - von einer Schlange anscheinend 
getötet wird. Außer zwei Kreuzen zu Füßen des Pferdes findet sich am oberen Rand 
zwischen den Köpfen der beiden vierfüßigen Tiere eine sichelförmige Figur mit einer Reihe 
von sechs kleinen, spitzen Dreiecken an der konkaven Seite. Aufgrund dieser sechs 
Spitzen ist eine Monddarstellung auszuschließen. Die Dreiecke sind genauso angeordnet 
wie etwa die Ruderer auf der Schiffsdarstellung des Häggebysteines (Abb. 20). In der 
Tat finden sich vergleichbare Dreiecke auf dem Schiffsbild des Steinfragmentes von 
Smiss I, Ksp. Kräklingbo, an genau der Stelle, die auf anderen Steinen von Kriegern ein­
genommen wird44). Die Dreiecke zeigen hier wie auf dem Brakteaten mit den Spitzen

44) S. Lindqvist, Gotlands Bildsteine 1 (1941) 
Abb. 67 (Smiss I). — O. Montelius, Kultur­

geschichte Schwedens (1906) 197, Abb. 311 
(Häggeby).



218

Abb. 20 Gerudertes Kriegsschiff auf dem Grabstein von Häggeby, Uppiand, 5. Jahrhundert
(nach O. Montelius).

nach oben (Abb. 19). Der in der Seitenansicht sichelförmige Typ des segellosen Kriegs­
oder Mannschaftsschiffes ist außerdem nicht nur durch Darstellungen, sondern auch 
durch Bootsfunde selbst belegt und nach dem großen Eichenschiff von Nydam (Abb. 21) 
gut zu definieren45). Offensichtlich ist auf dem Brakteaten aus Gudbrandsdalen ein 
solches Schiff wiedergegeben, wobei die Rudermannschaft (wegen des kleinen Formates?) 
wie auf dem Stein von Smiss I durch eine dichte Folge kleiner Dreiecke angedeutet 
wurde.
Eine inhaltliche Deutung des Brakteatenbildes mit dem Schiffsmotiv läßt sich mit einiger 
Aussicht auf Erfolg versuchen, weil das Schiff nicht nur auf den Brakteaten, sondern 
auch in den überlieferten nordischen Mythen und Heldensagen selten in Erscheinung 
tritt. Es gehört deshalb zu den wenigen nur für spezifische Szenen signifikanten Merk­
malen46); ihm kommt bei der Deutung der Darstellungen auf dem Brakteaten entscheiden­
des Gewicht zu.
W. Holmqvist hat 1939 die nahe Verwandtschaft des Gudbrandsdaler Brakteaten mit 
spätantik-byzantinischen Darstellungen des Reiterheiligen aufgezeigt47). Mit diesem 
Hinweis, daß die ikonographischen Vorbilder der nordischen Goldbrakteaten in medi­
terranen Darstellungen, vor allem in oströmischen Münzbildern, zu suchen sind48), ist

45) D. Ellmers in: Führer zu vor- und frühge­
schichtlichen Denkmälern 9 (1968) 89 ff., und 
in: Sveagold und Wikingerschmuck. Ausstel­
lungskataloge RGZM. 3 (1968) 73 ff.

46) Solche Merkmale vermißte Mackeprang bei den
Brakteaten, vgl. Anra. 1.

47) W. Holmqvist, Kunstprohleme der Merowin­
gerzeit. Kungl. Vitterhets hist, och antikvitets 
akad. handlingar 47 (1939) 270 f. und 110 
ff.

48) Zu den spätrömischen Vorbildern vgl. außer 
der bei Mackeprang (Anm. 1) genannten Li-



219

Abb. 21 Gerudertes Kriegsschiff von Nydam, Nordschleswig, 4. Jahrhundert (nach F. Johanneson).
L. ca. 23 m.

freilich noch nicht entschieden, welche Vorstellungen die Verfertiger und Benutzer der 
Brakteaten mit den auf ihnen angebrachten Bildern verbanden. Die Runeninschriften 
auf zahlreichen Brakteaten geben weder die Kaisernamen noch andere Inschriften ihrer 
Vorbilder wieder; sie beziehen sich vielmehr ausdrücklich sowohl in ihren Runenmeister­
bezeichnungen als auch in ihren magischen Formeln wie „alu“, „laukaR“, „lathu“ usw.49) 
auf germanische Vorstellungen. Bei den figürlichen Darstellungen läßt gerade die in be­
stimmte Richtung vorgetriebene Abwandlung der mediterranen Vorbilder vermuten, 
daß die übernommenen Motive von den Germanen anders gedeutet wurden als in ihren 
Ursprungsländern, wie bereits an dem Brakteaten von Flove gezeigt werden konnte. 
Der Brakteat von Gudbrandsdalen zeigt diesen Sachverhalt ebenfalls sehr deutlich. 
Nicht nur für die Schiffsdarstellung fehlt es an Entsprechungen bei den oströmischen 
Bildern des Reiterheiligen, vielmehr ist auch die Gesamtsituation gewandelt, da der 
Brakteat statt des strahlenden Siegers einen Zweikampf mit zweifelhaftem oder gar 
für den Reiter negativem Ausgang wiedergibt; zeigt doch die weit heraushängende 
Zunge, daß das Pferd im nächsten Augenblick: zusammenbrechen wird. Im germanischen 
Milieu überrascht eine solche Darstellung keineswegs, kennen wir doch zahlreiche Hel­
denlieder, deren Höhepunkt der tragische Tod des Helden ist50).
J. J. A. Worsaae, der sich vor Holmqvist ausführlicher mit diesem Brakteaten beschäftigt 
hatte, sah denn auch seine Darstellung - allerdings ohne nähere Begründung - als die 
eines germanischen Helden an51). Der Kampf eines Helden mit einem Ungeheuer ist 
freilich häufig überliefert, aber ein Schiff spielte dabei m. W. nie eine entscheidende 
Rolle. Immerhin focht Beowulf auf einem Felsen am Meer mit dem Drachen, während 
seine elf Gefährten sich bis auf einen feige zurückgezogen hatten52). Die sechs 
Mannschaftszeichen auf dem Brakteatenschiff deuten, wenn man diese Zahl „wörtlich“ 
verstehen darf, auf eine Schiffsbesatzung von 5 Paar Ruderern und einem Steuermann, 
also 11 Mann, hin53), was der Schar Beowulfs mit seinen elf Gefährten sehr nahe kommt.

teratur auch H. Menzel, Mainzer Zeitschr. 
44/45, 1949/50, 63 ff.

49) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 242 ff.
50) H. de Boor, Heldendichtu.ng. Germanische Al­

tertumskunde (1951).
51) J. J. A. Worsaae, Aarhager 1870, 388, Abb. 1.

52) Beowulf 1397 ff.
53) Weniger wahrscheinlich ist, daß 6 Paar Rude­

rer ohne Steuermann dargestellt werden soll­
ten, auch wenn die sich daraus ergebende Zahl 
genau der Schar Beowulfs entspräche. Wahr­
scheinlich aber darf man die Zahl nicht „wört-



220

Allerdings findet sich in der uns erhaltenen Fassung des Beowulf nicht der geringste 
Hinweis darauf, daß die Krieger mit einem Schiff zur Drachenhöhle gefahren seien. 
Auch kämpfte Beowulf nicht zu Pferde, trug statt der Lanze einen eisernen Schild und 
hatte nur einen Gegner, nicht ihrer drei, wie der Krieger auf der Brakteatendarstellung. 
Wegen all dieser Unstimmigkeiten könnte man die Szene auf dem Brakteaten höchstens 
als Illustration einer anderen, uns nicht erhaltenen Heldensage auffassen.
Wahrscheinlich ist aber überhaupt keine Heldensage dargestellt, sondern eine Szene aus 
dem Göttermythos. Ich lasse hier einen Auszug aus Snorris vor 1230 niedergeschriebener 
Nacherzählung der Götterdämmerung (Ragnarök) folgen:

„Dann kommt der Fenriswolf los. Das Meer überströmt die Lande, weil die Midgard­
schlange sich in Riesenzorn windet und zum Lande strebt. Da geschieht es auch, daß 
Naglfar flott wird, das Schiff dieses Namens, das gebaut ist aus den Nägeln der 
Toten; deswegen lohnt sich die Vorsicht dabei, wenn jemand mit unbeschnittenen 
Nägeln stirbt, denn ein solcher vermehrt bedeutend den Baustoff zu dem Schiffe 
Naglfar, von dem Götter und Menschen wünschen, daß es so spät wie möglich fertig 
wird. Doch auf jener großen Flut schwimmt Naglfar. Hrym heißt der Riese, welcher 
Naglfar steuert. Und der Fenriswolf rennt mit klaffendem Maul, den Unterkiefer an 
der Erde, den oberen am Himmel. Er würde den Rachen noch weiter aufreißen, 
wenn mehr Raum da wäre. Feuer glüht in seinen Augen und Nüstern . . . (Alle Feinde 
der Äsen versammeln sich auf dem Felde Wigrid, genannt werden u. a. der Fenris­
wolf, die Midgardschlange und Hrym als Anführer der Reifriesen)54) . . . Die Äsen 
und alle Einherier legen ihre Rüstungen an und ziehen auf das Feld. Voran reitet 
Odin im Goldhelm und in schöner Brünne und mit seinem Speer Gungnir. Er lenkt 
auf den Fenriswolf zu . . . Dann ist auch der Hund Garm freigeworden, der gebunden 
vor dem Gnipahellir liegt; er ist äußerst gefährlich. Dieser hat mit Tyr zu kämp­
fen . . .“5S)

Aus den überlieferten Sagen und Mythen der Germanen ist keine Szene bekannt, die 
besser mit der Darstellung auf dem Brakteaten übereinstimmt. Das von Hrym gesteuerte 
Schiff Naglfar, mit dem die Feinde der Äsen56) auf dem Kampfplatz erscheinen, ist an

lieh“ verstehen. Mit den Dreiecken sollte nur 
eine trotz des kleinen Formates noch groß er­
scheinende Kriegerzahl angedeutet werden.

54) Die wortkarge, aber dennoch nicht ganz ein­
heitliche Überlieferung zum Schiff Naglfar ist 
wohl so zu verstehen, daß Hrym am Steuer 
dieses Schiffes von Osten her mit den Reif­
riesen naht, während Loki von Norden kom­
mend ein anderes Schiff mit den Helbewoh­
nern steuert, das als Kiel bezeichnet wird.

Die Muspellssöhne unter der Führung von 
Surt kommen von Süden geritten. Vgl. dazu 
Slg. Thule 2 (1922) 41 (Voluspa 50 ff.) mit 
Snorris Edda, Anm. 55 und 57.

55) Slg. Thule 20 (1966) ixo ff.
56) Wahrscheinlich die Reifriesen, aber da die 

Überlieferung widersprüchlich ist, habe ich 
den allgemeineren Ausdruck: vorgezogen, vgl. 
Anm. 54 und 57.



221

Abb. 22 Eisenhelm mit Bronzebeschlägen aus Vendel, Uppland, 7. Jahrhundert 
(nach P. J. Arne und H. Stolpe). M = 1:2.

dieser und anderen Stellen57) als großes Kriegs- oder Mannschaftsschiff gekennzeichnet, 
genau wie das am oberen Rand des Brakteaten dargestellte58). Die beiden vierbeinigen 
Raubtiere wären als Fenriswolf (links der direkte Gegner Odins) und der Fiund Garm 
aufzufassen, die Schlange entweder als Midgardschlange selbst oder einer ihrer Ffelfer. 
Der Reiter ist durch Odins eigenste Waffe, den Speer Gungnir59), gekennzeichnet, den 
er statt eines Schildes trägt, während seine Rechte ein im Text nicht erwähntes, für den

57) Außer an den in Anm. 54 und 55 genannten
Stellen wird das Schiff Naglfar noch einmal
von Snorri erwähnt (Slg. Thule 20 [1966] 
90), wo es als das Fahrzeug Muspells bezeich­
net wird, womit Snorri aber seinen eigenen 
Angaben widerspricht. Der Irrtum beruht 
wahrscheinlich auf einer ungenauen Zitierung 
der Voluspa, wobei Snorri Lokis Schiff mit 
Naglfar gleichsetzte und mit Muspells Leu­
ten bemannte. Wichtiger als die Unklarheit 
über die von Naglfar herangebrachte Schar

der Götterfeinde ist aber Snorris Bemerkung, 
daß Naglfar das größte aller Schiffe sei, jedoch 
nicht das älteste (vgl. Anm. 66).

58) Vgl. Anm. 45.
59) Dieser Speer hatte die Eigenschaft, im Stoß 

niemals halt zu machen; aber trotz dieser 
mächtigen Waffe war Odin im Kampf mit 
dem Fenriswolf der Unterlegene. Vgl. dazu 
außer Anm. 31 und 32 auch Slg. Thule 20 
(1966) 180.



222

Abb. 23 Die sich in den Schwanz beißende Midgardschlange. Zweiseitig geprägter Goldbrakteat 
von Lyngby, Jütland (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Nahkampf aber unentbehrliches Schwert führt. Ausdrücklich erwähnt Snorri den Gold­
helm und die Brünne. Auf dem Brakteaten ist die Brünne nicht besonders gekennzeich­
net, der Helm hingegen durch den Kamm deutlich als ein Vendelhelm charakterisiert, 
eine Helmform, die vor allem aus schwedischen Fürstengräbern der Vendelzeit bekannt 
(Abb. 22), im Osthügel von Alt-Uppsala aber bereits für die Zeit um oder kurz vor 500 
belegt ist60). Nicht zu deuten vermag ich in diesem Zusammenhang lediglich die beiden 
kleinen Kreuze zu Füßen des Pferdes. Die Übereinstimmung zwischen der im 13. Jh. 
festgehaltenen Erzählung und der Darstellung des 6. Jhs. ist aber so groß, daß beide 
mit der in solchen Fällen überhaupt erreichbaren Wahrscheinlichkeit als Zeugnisse des­
selben Mythos aufzufassen sind.
So überraschend eine Darstellung des Ragnarök aus dem 6. Jh. erscheinen mag, ganz 
isoliert steht sie nicht. Finden sich doch auf zwei etwas älteren, als Medaillons zweiseitig 
geprägten nordischen Brakteaten Darstellungen aus dem gleichen Mythenkreis. Das 
Medaillon von Trollhättan, auf dem der Fenriswolf Tyrs Hand abbeißt (Abb. 1), wurde 
bereits erwähnt61). Ein anderes Medaillon von Lyngby, Randers amt, Jütland (M 3:10), 
zeigt ein Schlingenquadrat umgeben von einer Schlange, die sich in den Schwanz beißt

60) S. Lindqvist, Uppsala Högar och Ottarshögen
(1936) 174. — Vgl. dazu Sveagold und Wi-

kingerschmuck, Ausstellungskataloge RGZM 
3 (1968) 101 und 105 ff. mit Lit.

61) Vgl. Anm. 3.



223

Abb. 24 Die sich in den Schwanz beißende Midgardschlange. Steinkreuzfragment von Brigham, England,
8. Jahrhundert (nach S. Müller).

(Abb. 23). Ein Relief am Fuß des englischen Steinkreuzes von Brigham nimmt dasselbe 
Motiv wieder auf, zeigt jedoch in der Mitte statt des Schlingenquadrates eine von einem 
Ring umgebene ovale Scheibe (Abb. 24). Analog zum Gosforth-Kreuz62) kann dieses Relief 
mit Sicherheit auf jene Szene der Edda bezogen werden, nach der Odin die Midgard­
schlange ins Meer warf, das alle Länder umgibt: „Die Schlange wuchs derartig, daß sie 
mitten im Meer liegt, um alle Lande herum, und sich in den Schwanz beißt.63)“ Die Vor­
derseite des Brakteaten von Lyngby gibt mit dem menschlichen Kopf zwischen zwei 
Schlangen in abgekürzter Form offenbar die bereits (s. S. 208 f.) erwähnte, nicht seltene 
Darstellung eines Gottes zwischen mehreren schlangenartigen Tieren wieder, die durch 
den Odinsbeinamen einer Runeninschrift mit Odin in Verbindung zu bringen ist (Abb. 8 
und 10).
Die Ragnarök-Szene auf dem Brakteaten von Gudbrandsdalen trägt nur wenig zur 
Klärung offener Fragen bezüglich der Vorstellungen von der Götterdämmerung bei. 
Die Funktion des Schiffes Naglfar bleibt ebenso dunkel wie in den Schriftquellen, aus 
denen nur hervorgeht, daß es die Gegner der Äsen zum Kampfplatz brachte. Wie immer 
man die Beziehung des Schiffes zu den Fingernägeln deuten mag, dargestellt ist es in der 
Form des Nydamschiffes, dessen Planken mit eisernen Nieten zusammengehalten wer­
den. Diese Schiffsnieten werden im Altnordischen als nagli bezeichnet64), wovon mög-

62) Aarbager 1884, 4 ff. — K. Berg, Journal of 63) Slg. Thule 20 (1966) 77.
the Warburg and Courtauld Institutes 21, 64) H. Falk, Wörter und Sachen 4, 1912, 50.
1958, 27 ff.



224

Abb. 25 Odin wird vom Fenriswolf verschlungen. Goldenes Preßblech von einem Pferdekummet 
des späten 10. Jahrhunderts aus Mammen, Nordjütland (nach T. Ramskou). M — ca. 5: 6.

licherweise der Name Naglfar abgeleitet ist. Das älteste bisher in Skandinavien 
gefundene Schiff, das mit Eisennieten gebaut wurde, konnte in die Zeit um 100 n. Chr. 
datiert werden65). Es ist nach Form und Konstruktion der unmittelbare Vorläufer des 
Schiffstyps von Nydam. Gegenüber der älteren Nähtechnik mittels pflanzlicher oder 
tierischer Fasern waren die Eisennieten eine außerordentlich wichtige Neuerung, da mit 
ihrer Hilfe wesentlich festere Plankenverbindungen und infolgedessen auch erheblich 
größere Schiffe zu bauen waren. Ein mit Nieten gebautes Kriegsschiff war deshalb 
einem gegnerischen Schiff mit genähten Planken sowohl wegen seiner größeren Krieger­
schar als auch wegen seiner durch die größere Ruderzahl bedingten höheren Geschwin­
digkeit völlig überlegen. Gerade in der Übergangsphase, als sich die Nieten noch nicht 
überall durchgesetzt hatten, mußte ein genietetes Kriegsschiff besonderen Schrecken ver­
breiten, so daß in dieser Zeit der von der Bauart abgeleitete Name des schreckenerregen­
den Schiffes der Feinde der Äsen am ehesten entstanden sein kann66). Man wird dafür 
also einen noch nicht näher eingrenzbaren Zeitraum während der Kaiserzeit ansetzen 
können.
Spätestens um die Mitte des 6. Jhs. dürfte dieser Teil des Mythos nach dem Zeugnis des 
Brakteaten voll ausgebildet gewesen sein. Im Erzählgut ist zwar nicht überliefert, daß 
Odins Roß durch eine Schlange getötet wurde, wohl aber, daß Odin schließlich un­
beritten mit dem Wolf focht und von diesem verschlungen wurde. Diese Schlußphase 
des Kampfes wurde noch im 10. Jh. auf einem dänischen Beschlag dargestellt (Abb. 25)67). 
Der Brakteat hingegen zeigt den mächtigsten der germanischen Götter zu Beginn des 
für ihn tödlichen Kampfes.
Noch ein drittes Mal erscheint die Bewaffnung mit Speer und Schwert, aber ohne Schild,

65) Das Boot von Björke in Gästrikland. P. Hum- 
bla, Om Gästrikland 1949, 1 ff.

66) Besonders aufschlußreich ist in diesem Zusam­
menhang Snorris Angabe über zwei Götter­
schiffe. Von diesen ist der Skidbladnir der 
Äsen — ebenso wie der Speer Gungnir (vgl. 
Anm. 59) das Werk kunstfertiger Zwerge —

als eine Art Faltboot gekennzeichnet, das 
zwar groß genug ist, um alle Äsen mit Waf­
fen und Rüstungen aufzunehmen, aber von 
dem Schiff Naglfar an Größe übertroffen 
wird. Slg. Thule 20 (1966) 90.

67) T. Ramskou, Kuml 1953, 184. — Vgl. auch 
Aarboger 1902, 161 ff.



225

Abb. 26—27 Der kämpfende Odin. Goldbrakteaten aus S0nder Rind, Nordjütland (26) und der 
Umgebung von Hamburg (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

auf einem Brakteaten, der bei Sender Rind in Nordjütland (M 6:2) gefunden wurde. 
Statt des Reiters ist aber ein Fußkämpfer wiedergegeben. Leib und Glieder sind jeweils 
durch einen Strich bezeichnet, so daß über die Kleidung keine Aussagen zu machen sind 
(Abb. 26). Ein Vergleich mit zwei verhältnismäßig ähnlich aufgebauten Brakteaten 
(M 5:11; Abb. 83 u. M 5:14; Abb. 27) läßt erkennen, daß die beiden wie Stacheldraht 
aussehenden Figuren am rechten Rand als völlig degenerierte, vierbeinige Tiere und die 
Wellenlinie zu Füßen des Kriegers als Schlange interpretiert werden müssen. Es sind also 
die gleichen Tiere wie auf dem Gudbrandsdaler Brakteaten. Die Darstellung wäre danach 
entsprechend zu interpretieren, nur mit dem Unterschied, daß die erste Phase des Kamp­
fes bereits entschieden und Odins Roß getötet war. Der Ffersteller des Brakteaten hat 
diese Darstellung aber nicht mehr verstanden, sonst hätte er die Tiere deutlicher und 
vor allem nicht im Rücken des Kriegers, sondern mit diesem im Zweikampf dargestellt.

Eine eindeutige Interpretation ließe dieser Befund nicht zu, trüge der Brakteat nicht 
noch eine - allerdings von wenig runenkundiger Fland geschriebene - Inschrift, die von 
W. Krause als uiniR ik gelesen wird (KJ 135), wobei ik völlig eindeutig als das Personal­
pronomen „ich“ aufzufassen ist. Bei der Unsicherheit des Schreibers wäre bei dem ersten



226

Wort noch die 3. Rune als möglicherweise verschriebenes / oder g zu berücksichtigen; 
in letzterem Fall wäre die Schrift rechtsläufig, so daß die r-Rune richtig erschiene und 
nur k und u als Sturzrunen anzusehen wären wie auf vielen anderen Brakteaten68). 
Trotz der verderbten Schreibung führen alle drei Möglichkeiten der Lesung in unserem 
Zusammenhang zum gleichen Ergebnis: Die Lesung ui(n)giR, die wegen ihrer Parallelen 
auf zwei anderen Brakteaten und auf weiteren Runeninschriften die meiste Wahrschein­
lichkeit für sich hat, entspricht dem altnordischen Götterbeinamen Vingnir „der Wei­
hende“, der sowohl für Odin als auch für Thor gebraucht wurde69). Die Darstellung 
schließt in diesem Falle die Deutung auf Thor aus. Die Lesung uiliR, die nach dem 
Schriftbild weniger wahrscheinlich ist, aber auch viele Entsprechungen in anderen In­
schriften hat, ist der altnordische Odinsbeiname ViliR „Überlister“70). Die dritte mög­
liche Lesung uiniR „Freund“ hat keine Parallele in anderen Inschriften, müßte aber 
auch auf Odin bezogen werden, da nur zu diesem Gott nach dem Zeugnis der Edda und 
anderer skandinavischer Überlieferung Krieger oder Herrscher in ein freundschaftliches 
Verhältnis treten konnten, indem sie seine Mannen wurden71). Damit werden wir in den 
gleichen Zusammenhang gewiesen, auf den die Interpretation des Brakteatenbildes von 
Hove (Abb. 15) mit der gleichen Bewaffnung führte. Welche der drei Runenlesungen 
zu bevorzugen ist, braucht hier nicht entschieden zu werden. Uns genügt die Tatsache, 
daß alle drei auf Odin zu beziehen sind, also zu dem gleichen Ergebnis führen wie die 
Analyse der Darstellung. Bei der dritten Lesung „ich, der Freund“ wäre lediglich zu 
erwägen, ob sich das Personalpronomen auf Odin bezieht oder auf den Schreiber, der 
sich damit dem Odin weihte.
Aber nicht nur auf den bisher betrachteten B-Brakteaten kommt der Speer vor, sondern 
auch auf einigen C-Brakteaten, deren Interpretation insofern schwierig ist, als die 
typische Zusammenstellung eines menschlichen Kopfes mit einem oder mehreren Tieren 
keinen Schluß auf einen bestimmten Vorgang zuläßt. Für die Interpretation der Gruppe 
besonders aufschlußreich ist der Brakteat von Skonager in Nordjütland (M 6:23), der 
außer dem für diesen Typ kennzeichnenden pferdeähnlichen Tier mit kugelförmig 
endenden Hörnern und dem großen menschlichen Kopf mit Halsansatz noch einen Vogel 
zeigt (Abb. 28), wie er auf diesem Brakteatentyp sehr häufig vorkommt (S. 265 f.). Ein­
malig ist nur die Speerdarstellung im Nacken der menschlichen Büste. Nichts deutet 
darauf hin, daß die menschliche Figur einen Toten wiedergibt. Die gesamte germanische 
Überlieferung kennt aber nur einen Fall, in dem ein von einem Speer Durchbohrter am 
Leben blieb. Es ist Odin bei der Findung der Runen, von dem es in Odins Runenlied, 
einem Einschub in der Havamal der Edda, heißt:

6S) KJ 128 bei dem gleichen Wort uuigaR, Nr. 71) Vgl. dazu die Grimnismal, in der Odin eine
113 u. a. m. solche Freundschaft wegen schlechter Behand-

69) KJ S. 364. lung aufkündigt. Slg. Thule 2 (1922) 84. Ur-
70) KJ S. 70. text: G. Neckel und H. Kuhn (Hrsg.), Edda

(1962) 68, Grm 52.



227

Abb. 28 Odins Runenfindung. Goldbrakteat von Skonager, Nordjütland. M = 2:1.

„Ich weiß daß ich hing Am windigen Baum 
Neun Nächte lang
Mit dem Ger verwundet Geweiht dem Odin 
Ich selbst mir selbst

Nieder neigt ich mich Nahm Stäbe auf 
Nahm sie stöhnend72) auf Dann stürzte ich herab.
Neun Hauptlieder73) Lernt ich vom hehren Bruder 
Der Bestla, dem Bölthornssohn................“74)

Die Brakteatendarstellung ist nur als Anspielung auf diesen wichtigen Teil des Odins- 
mythos sinnvoll zu interpretieren.
Von der aus zwei Teilen bestehenden Runeninschrift ist die Partie zu Füßen des großen 
Tieres als Ithu zu lesen, fügt sich also ohne Schwierigkeiten in das gewohnte Schriftbild 
der magischen Formel lathu „Einladung“, „Zitation“. Die Partie zwischen Vorderfuß 
und Kopf des Tieres ist eindeutig als n i u w i l a zu lesen, was W. Krause als Eigen­

72) oepandi „laut schreiend“ (vor Schmerz). 74) Slg. Thule 2 (1922) 170 f. Urtext: G. Neckel
73) fimbolliod nio. und H. Kuhn (Hrsg.), Edda (1962) 40.



228

namen deutet, ohne jedoch Parallelen beibringen oder auch nur eine einleuchtende Er­
klärung geben zu können. Sofort verständlich wird die Inschrift, wenn man niu als 
die Zahl 9 (an. niu) und wila als Gen. PI. von an. vel(f) „List“ interpretiert. Mit glei­
chem Stamm sind außer der oben genannten zweiten Lesung des Brakteaten von Sonder 
Rind noch mehrere Brakteaten- und andere Runeninschriften gebildet75). Außerdem ist 
Vilir „Überlister“ ein Odinsbeiname. Die Brakteaten-Inschrift niu wila „neun der 
Listen“ ist indessen nicht als Beiname aufzufassen, sondern als Umschreibung der „neun 
Hauptlieder“ (fimbolliod nio), die Odin lernte, als er vom Speer durchbohrt am Baum 
hing und deren magische Kraft der Runenmeister durch diese Anspielung in einer mit 
dem Brakteaten verbundenen Kulthandlung beschwören wollte. Wieder stimmen die 
Aussage der Inschrift und der Darstellung überein. Dunkel bleibt in diesem Bildzusam­
menhang lediglich die Rolle des Vogels und des vierfüßigen Tieres. Mit Sicherheit ist aus­
zuschließen, daß der am Baum hängende Odin gleichzeitig reitend dargestellt wurde. 
Das vierfüßige Tier ist also auf keinen Fall als Reittier zu interpretieren, wie man 
besonders in der älteren Literatur noch lesen kann. Bereits Mackeprang und Bakka 
haben diese Deutung bestritten, ohne sie allerdings durch eine einleuchtendere zu 
ersetzen76). Dies soll unten auf breiterer Basis versucht werden (s. S. 232 ff.).
Zunächst sei der zweite C-Brakteat mit Speerdarstellung von unbekanntem Fundort auf 
Seeland (nahe Koge?) (M 8 :y) behandelt, der sich von dem voraufgehenden vor allem 
dadurch unterscheidet, daß der Vogel fehlt und der Speer mit der Spitze nach oben 
zwischen dem Nacken des großen Tieres und dem menschlichen Kopf erscheint (Abb. 29). 
Die Darstellung enthält außer dem Speer keine individuellen Züge, die einen Vergleich 
mit den überlieferten Sagen oder Mythen gestatteten. Um so aufschlußreicher ist die für 
Brakteaten außergewöhnlich saubere Runeninschrift, in der jedes Zeichen eindeutig zu 
lesen ist: hariuhahaitika: farauisa: gibuauja: ttt
Der erste Teil ist zu übersetzen: „Hariuha heiße ich“; der dritte Teil lautet: „ich gebe 
Heil“, darauf folgt eine dreifache f-Rune, die gewöhnlich unter Berufung auf eine 
Eddastrophe als dreifache Anrufung Tyrs gedeutet wird77). Der zweite Teil der Inschrift 
schließlich ist wiederum wie bereits die Inschrift des Brakteaten von Sonder Rind ein 
Odinsbeiname (im Nom. Sg.) und muß als der „Fahrtenkundige“ übersetzt werden. 
Ungeklärt ist lediglich, ob der Runenmeister darin sich selbst mit Odin vergleicht oder 
ob es sich um eine formelhafte Nennung Odins handelt, die syntaktisch unabhängig von 
den übrigen Teilen der Inschrift steht. Odin wäre dann als der Geber des Heils auf­
zufassen. Bereits bei einer der möglichen Lesungen des Brakteaten von Sonder Rind war 
offen geblieben, ob sich das „Ich“ der Inschrift auf Odin oder den Runenmeister bezieht.

75) KJ 128 und 129: wilald „Kunstwerk". KJ 29 
sa wüagaR „der Listige“.

76) Vgl. außer Anm. 1 und 14 auch Menzel,
a. a. O. (s. Anm. 48) 63 ff., der als Vorbild

für die C-Brakteaten auf ein römisches Münz­
bild hinweist, das den ein Pferd am Zügel 
führenden Kaiser als Brustbild wiedergibt.

77) Die Edda-Stelle lautet: „Siegrunen lerne, /



229

3°

Abb. 29 Goldbrakteat mit dem Odinsbeinamen „der Fahrtenkundige“ von Seeland 
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1. — Abb. 30 Odin mit Speer. Goldbrakteat von Magiemose, Seeland

(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Es ist schwerlich ein Zufall, daß sich bei allen fünf bisher herangezogenen Brakteaten 
mit Speerdarstellung unabhängig voneinander sowohl durch die Analyse der Darstel­
lungen als auch durch die Inschriften übereinstimmend Beziehungen zu Odin ergaben. 
Außer den bisher untersuchten Stücken gibt es noch vier weitere Brakteaten mit Speer­
motiv und Runeninschriften, die aber so verderbt sind, daß sie nur schwer sinnvoll ent­
ziffert werden können.
Ein A-Brakteat von Magiemose auf Seeland (M 4:4) steht mit seinem Brustbild eines 
Kriegers, der in der Rechten einen Speer, in der Linken aber einen Schild mit Reiter­
darstellung trägt, römischen Kaisermünzen außerordentlich nahe (Abb. 30). Die Inschrift 
besteht aus drei Teilen, und zwar rechts unten neben dem Lanzenschaft aus den beiden 
Runen o und a, die S. Bugge als Eigennamen „Oha“ auffaßt78). Ich werde unten näher 
begründen, weshalb ich sie als Begriffsrunen o(thal) „Erbbesitz“ und a(nsuR) „Ase“ 
ansehe. Wichtig ist hier der zweite Komplex, links neben der Lanze, den Bugge als 
se askun(R) „der aus dem Geschlecht der Äsen“ liest. Für den letzten Teil ist Bugges 
Lesungsversuch später nicht akzeptiert, aber auch nicht durch einen besseren Versuch 
ersetzt worden, so daß wir diesen Teil der Inschrift wohl als undeutbar ansehen müssen.

Willst du Sieg haben! / Auf den Schwertknauf Rückens Breite / Und ruf zweimal zu Tyr!“
schneide sie, / Auf die Blutrinne / Und des Slg. Thule 2 (1922) 165.

78) Aarb0ger 1905, 21 j f.



230

Für unsere Zwecke genügt die einigermaßen sichere Lesung des zweiten Teils mit ihrem 
Hinweis auf die Äsen. Die Darstellung spezifiziert diesen Hinweis durch den Speer, den 
unter den Äsen allein Odin trug. Wiederum bleibt offen, ob die Inschrift eine Umschrei­
bung Odins beinhaltet oder sich nur auf einen menschlichen Odinskrieger bezieht, der 
sich Odin zu eigen ergeben hat (vgl. die Begriffsrunen unter dem Speer) und sich deshalb 
als zu dessen Geschlecht gehörig zählt. Außerordentlich aufschlußreich ist dabei, daß die 
bis ins Detail den römischen Vorbildern gleichende Darstellung durch die Runen ein­
deutig in den Bereich der Asenvorstellungen versetzt wird.
Die drei letzten Brakteaten mit Speermotiv und Runen gehören wieder dem B-Typ an, 
und zwar jener kleinen Gruppe, die auf römische Darstellungen der einen Sieger krö­
nenden Viktoria zurückgeht und von Hauck — wie schon S. 210 f. dargelegt — als Dar­
stellung von Balders Tod gedeutet werden konnte, wobei Odin wiederum durch den 
Speer bezeichnet erscheint. Auf dem Brakteaten von Skovsborg, Nordjütland (M 6:13) 
stehen unter Loki die drei nicht deutbaren Runen gtbt und unter Odin die Runen eu. 
Der fundortlose Brakteat aus Dänemark (M6:i4) weist oberhalb Balders die Runen 
elwl auf sowie drei f-Runen zu Füßen Odins79). Die beiden Komplexe eu und elwl 
gehören in die Gruppe der weitverbreiteten, aber durch runenunkundige Schreiber 
außerordentlich entstellten Brakteatenformel mit dem Stamm ehwa, einem alten Wort 
für „Pferd“80). Was das Wort Pferd auf der Darstellung dreier unberittener Menschen 
zu suchen hat, mag zunächst rätselhaft erscheinen, wir werden aber noch bei der Inter­
pretation des großen Tieres der C- und D-Brakteaten darauf zurückkommen (S. 233 ff.). 
Die drei NRunen unterhalb des Speerträgers sind ebenso wie auf dem sicher auf Odin 
beziehbaren Brakteaten von Seeland als dreifacher Anruf Tyrs zu verstehen. In die 
gleiche Brakteatengruppe gehört auch noch das Fragment von Killerup auf Fünen 
(M6:i2), das außer der mittleren Figur (der Speerträger ist weggebrochen) noch die
Reste einer Inschrift aufweist................undR, die wahrscheinlich zu einem auf mundR
endenden Eigennamen zu ergänzen sind81). Diese drei Inschriften geben für unsere Frage, 
ob der Speer auf den nordischen Brakteaten als Attribut Odins aufzufassen sei, keine 
direkte Antwort, zeigen aber, daß der spätantike Bildtyp durch die religiösen Vorstel­
lungen der Germanen umgeformt worden ist. Sie bestätigen damit noch einmal die von 
Hauck vorgetragene Deutung der Darstellungen. So lassen sich auf allen bisher betrach­
teten Brakteaten unabhängig voneinander die dargestellten Speere mit dem bei der Inter­
pretation dieser Denkmäler überhaupt erreichbaren Grad an Wahrscheinlichkeit als 
Kennzeichen Odins nachweisen.

Es zeigt sich jedoch auch, daß der Speer nicht das einzige Kennzeichen Odins gewesen

79) L. Jacobsen und E. Moltke, Danmarks Ru- 81) Jacobsen und Moltke, a. a. O. (s. Anm. 79)
neindskrifter (1942) Nr. 18 u. 47. Br. 35.

80) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 242 ff.



231

3i
Abb. 31 Goldbrakteat mit dem Odinsbeinamen „der Hohe“ von Fünen (nach C. J. Thomsen). M = 2:1. 

Abb. 32 Goldbrakteat mit dem Odinsbeinamen „der Hohe“ von Magiemose, Seeland 
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

sein kann, denn mehrere Brakteaten enthalten in ihren Inschriften Odinsbeinamen, ohne 
daß der Speer dargestellt ist (z. B. Abb. 6, 10a und 31). Es soll nun nicht unsere Aufgabe 
sein, sämtliche auf den Brakteaten benutzten Kennzeichen aufzuspüren und auf die 
Götter oder andere wichtige Gestalten der germanischen Mythen zu verteilen. Geklärt 
werden müssen jedoch noch einige offene Fragen zur Interpretation derjenigen Brak­
teaten, die den durch den Speer gekennzeichneten Odin zeigen. Zunächst soll das Ver­
hältnis des großen Tieres auf den C-Brakteaten zur Odinsfigur bestimmt werden.
Einer der prächtigsten C-Brakteaten (M 6:19) wurde an unbekannter Stelle auf Fünen 
gefunden. Hinter dem mit Hörneraufsatz versehenen großen Tier steht oder läuft eine 
vollständig wiedergegebene menschliche Gestalt, deren Linke auf den Hals des Tieres 
gelegt ist, während ein Bein von ihr ähnlich wie auf dem Odinsbrakteaten von Skonager 
(M6:23. - Abb. 28) zwischen den Vorderfüßen des Tieres sichtbar wird (Abb. 31)82). 
Im geflochtenen Haar trägt der Mann ein Perldiadem. Vor ihm erscheint wie so häufig 
ein Vogel mit Krummschnabel.

82) Die Überschneidungen von Pferd und Mensch 
sind so eindeutig dargestellt, daß man diese 
Darstellung unter keinen Umständen als de­

generiertes Reiterbild interpretieren kann, wie 
es Hauck, 188 ff. tut. — Zur Herleitung vgl. 
Anm. 76.



232

Abb. 33—34 Gott mit Opfertier auf den Brakteaten von Hesselager, Fünen (33) und Tjurkö, Blekinge
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Die in drei Abschnitte unterteilte Runeninschrift (KJ 119) enthält oberhalb des mensch­
lichen Kopfes die bereits von mehreren der oben genannten Brakteaten bekannte ma­
gische Formel alu, mit welcher man die im Rausch wirksam gedachte Kraft zu beschwö­
ren suchte. Zwischen Vogel und Rand steht eine verderbte Zeile, von der nur der Anfang 
als die magische Formel lathu „Zitation“ sinnvoll zu lesen ist. Unterhalb des großen 
Tierkopfes schließlich liest man völlig eindeutig das linksläufig geschriebene Wort houaR 
„der Hohe“, einen der bekanntesten Odinsbeinamen, nach dem die große Spruchsamm­
lung der älteren Edda Havamal „Reden des Hohen“ heißt, mit eindeutigem Bezug auf 
Odin83).
Weniger sorgfältig ausgeführt ist die gleiche Darstellung auf dem C-Brakteaten von 
Magiemose (M 6:20), der zusammen mit dem oben erwähnten B-Brakteaten (M 4:4. - 
Abb. 30) mit Speerdarstellung gefunden wurde. Seine Inschrift enthält wiederum die 
Formel alu, aber einen völlig unleserlichen Mittelteil und unter dem Tierkopf in ver­
kürzter Schreibung den gleichen Odinsbeinamen ho.R (Abb. 32). In beiden Fällen ist 
damit die menschliche Gestalt eindeutig als Odin gekennzeichnet. Auf allen übrigen 
Brakteaten, auf denen die menschliche Figur ihre Hand auf den Hals des großen Tieres 
gelegt hat, sind die Inschriften, soweit überhaupt vorhanden, bisher nicht sinnvoll zu 
lesen84). Lediglich drei der vier Begriffsrunen auf dem zu dieser Gruppe gehörigen

83) In deutscher Übersetzung: Slg. Thule 2 (1922) 84) M 6:19—7:1.
121 ff.



233

Brakteaten von Hesselager auf Fünen (M 6:24. - Abb. 33) können interpretiert werden 
(KJ 114). Sie lauten t e o und sind zu ergänzen als t(iwaR), e(hwaR), o(thala), was man 
als „Gott Tyr“ (= Ziu), „Pferd“, „Erbbesitz“ übersetzen muß. Wie die Odinsbeinamen 
auf den oben erwähnten Brakteaten muß hier die Begriffsrune t(iwaR) auf die mensch­
liche Gestalt bezogen werden. Da aber einige der oben angeführten Inschriften mit 
Odinsbeinamen auch die Begriffsrune t enthalten, stellt sich die Frage, ob diese Rune 
sich in jedem Fall eindeutig nur auf Tyr bezieht oder auch als Umschreibung für Odin 
gebraucht werden konnte, für den es keine eigene Begriffsrune gab. Die isländische 
Überlieferung kennt jedenfalls eine ganze Reihe von Odinsbeinamen mit tyr als zweitem 
Teil, aber keinen mit dem Namen eines anderen Gottes85). Sicher scheint mir diese Frage 
nicht entscheidbar zu sein, wenn man nicht in dem dargestellten Vogel Odins Raben 
sehen will (S. 265 ff.). Eindeutig ist aber in jedem Fall der Bezug auf einen der beiden 
höchsten Äsen, der also auf diesem Brakteaten dargestellt ist. Die zweite der angeführ­
ten Begriffsrunen, e(hwaR) „Pferd“, kann sich dann nur auf das große Tier beziehen, 
das trotz des auch von vielen anderen C-Brakteaten bekannten Hörneraufsatzes einem 
Pferd sehr ähnlich sieht. Die dritte Begriffsrune o(thala) „Erbbesitz“ kann man aber 
nicht mit der dritten Gestalt, dem Vogel, in sinnvolle Verbindung bringen. Sie gibt 
vielmehr das Verhältnis der beiden anderen Begriffe bzw. der dargestellten Gestalten 
zueinander an. Wenn man also zwischen den nebeneinander stehenden Begriffsrunen 
einen syntaktischen Zusammenhang herstellen will, kann er nur folgendermaßen aus- 
sehen: „dem Tyr (oder Odin?) das Pferd als Eigentum“. In dem großen Tier dieses 
C-Brakteaten haben wir demnach ein dem Gott Tyr (oder Odin) geweihtes oder ge­
opfertes (bzw. zu opferndes) Pferd zu sehen und in der Handhaltung, mit der der Gott 
das Tier am Hals faßt, den Gestus der Annahme des geweihten oder geopferten Tieres.

Weitere Inschriften bestätigen dieses Ergebnis für andere C-Brakteaten. So tragen die 
sechs stempelgleichen C-Brakteaten von Austad in Südwestnorwegen (M 12:3; ohne 
Vogel) die beiden Begriffsrunen t g, die bereits Krause als t(iwaR) „Tyr“ und g(ebo) 
„Gabe“ interpretierte, in freier Übersetzung also „Gabe (an) Tyr“86). Auf dem C-Brak­
teaten von Lekkende auf Seeland (M 8:6; ebenfalls ohne Vogel) sind die Begriffsrunen 
a(nsuR) „Ase“ und e(hwaR) „Pferd“ entsprechend als „dem Äsen das Pferd“ zu über­
setzen87). Zwei einander sehr ähnliche C-Brakteaten (KJ 125) von unbekannter Stelle 
aus Schonen (M 14:18) und von Tjurkö, Blekinge (M 14:17), tragen die Begriffsrunen 
a(nsuR) t(iwaR) o(thala), was entsprechend zu deuten wäre als „dem Äsen Tyr (oder

85) Nur in der Skaldik konnte jeder Göttername
jeden anderen Gott bezeichnen. Einige der mit 
-tyr gebildeten Odinsheiti hat Ninck, a. a. O. 
(s. Anm. 22) 356 f. zusammengestellt: Fim-
bultyr, Gautatyr, Geirtyr („Speer-Tyr“!),

Hangatyr („Hänge-Tyr"), Hertyr, Hropta- 
tyr, Sigtyr, Veratyr u. a. m.

86) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 263, Nr. 127 
Anm.

87) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 260 f., 268.



234

Abb. 35 Goldbrakteat mit der Inschrift „Mit dem Pferd (ein Opfer bringen) — Ich Ak schreibe“ 
von Äsum, Schonen (nach O. Montelius). M = i: x.

Odin?) zum Eigentum“ (Abb. 34). Das gleiche gilt für den B-Brakteaten von Magiemose 
(M 4:4) mit Speermotiv und den Begriffsrunen o(thala) a(nsuR) „dem Äsen als Eigen­
tum“, den wir oben aus anderen Gründen auf Odin bezogen haben (Abb. 30).
Es sei in diesem Zusammenhang darauf hingewiesen, daß der Speerschaft von Kragehul 
(Abb. 46) mit den Begriffsrunen g(ebo) a(nsuR) „Gabe an den Äsen“ geweiht worden ist, 
und zwar von einem erilaR, der sich als asugisalas muha, d. h. als „Gefolgsmann des 
Asensprosses“ bezeichnete (KJ 27).
Als sehr merkwürdig muß nach dem bisher Dargelegten auf den ersten Blick die Inschrift 
des C-Brakteaten von Äsum, Schonen (M 11 :i) erscheinen, dessen großes Tier einen 
Hörneraufsatz und Bocksbart trägt; ein Vogel ist nicht dargestellt (Abb. 35). Die Runen 
sind zu lesen als ehe ik akaR fahi „Dem Pferde. Ich Ak schreibe“ (KJ 131). Das erste



235

Wort ehaR „Pferd“ steht eindeutig im Dativ Singular, was man unvoreingenommen als 
dem Pferde (geweiht oder dargebracht) ergänzen würde. Im Gegensatz zu unserer Auf­
lösung der Begriffsrunen wäre damit das Pferd der Empfänger einer Opfergabe (hier 
des Menschen?), was aber angesichts der gut bezeugten Pferdeopfer nicht einleuchten 
will. Sieht man sich die altnordischen Beschreibungen solcher Opfer genauer an, so zeigt 
sich, daß der Vollzug des blutigen Opfers durch das Verb blota ausgedrückt wird. Man 
übersetzt es am besten „durch Opfer verehren“, denn syntaktisch wird es so gebraucht, 
daß der Opferempfänger im Akkusativ steht, die Opfergabe aber im Dativ (einem alten 
Instrumentalis)88). Der Dativ von ehar „Pferd“ auf dem Brakteaten von Äsum ist nur 
durch das Verb blota sinnvoll zu ergänzen. Daß das Verb nicht mitgeschrieben wurde, 
entspricht dem allgemeinen Gebrauch der magischen Formelwörter auf den Brakteaten. 
Die Inschrift ist also aufzulösen: „Mit dem Pferd (ein Opfer bringen) — Ich Ak schreibe“. 
Trotz des nicht sicher erklärbaren Bocksbartes und des Hörneraufsatzes ist das große 
Tier dieses Brakteaten als eben jenes Opfertier anzusehen, durch dessen Darbringung 
der nur als Büste dargestellte Gott verehrt werden sollte.
Auch auf einer Reihe anderer C- und B-Brakteaten kommt das Wort ehaR z.T. stark ent­
stellt und häufig in Form von Binderunen vor. Nachweisbar sind zwei Varianten, eine mit 
erhaltenem Stammkonsonant ehw-, welcher bei der anderen ausgefallen ist: eh-. Strittig 
ist dabei die Lesung des jeweiligen Auslautes, der meist undeutlich als geschrieben ist, 
also am ehesten der /-Rune ( f ) entspricht, was aber keinen Sinn gibt. Krause89) sieht 
das Zeichen als ein nur halb ausgeschriebenes e (j\^) an- Diese Ergänzung kann sich auf 
das auslautende -e des oben behandelten Brakteaten von Äsum stützen, so daß diese 
ganze Gruppe entsprechend zu interpretieren wäre. Zuweilen ist das letzte Zeichen aber 
auch eindeutig als u ( L ) zu lesen (so etwa KJ 106). Deshalb hat S. Sierke auch das 
Zeichen mit kürzerem Haken als schlecht geschriebenes u gelesen und die Formel ehwu 
(bzw. ehu) als Vokativ angesprochen90). Auch Krause erwägt diese Lesung, die er als 
Dual auffaßt, aber für unwahrscheinlich hält. Hier liegt aber m. E. weder der Vokativ 
noch der Dual vor, sondern die alte Endung des Instrumental, der sonst im Altnordi­
schen schon sehr früh durch den Dativ ersetzt worden ist.
Im Althochdeutschen dagegen hat der Instrumental seine eigene Endung -u oder -o noch 
bis ans Ende des 9. Jhs. behalten. Tatsächlich kennen wir seit kurzem auf einer Bügel­
fibel des 6. Jhs. aus Donzdorf in Württemberg die eindeutig lesbare Runeninschrift 
eho91). Das ist völlig zweifelsfrei der alamannische Instr. Sg. des sonst nur im Angel­
sächsischen und Altnordischen überlieferten Wortes ehaR „Pferd“ und damit eine will­
kommene Stütze der hier vorgetragenen Ansicht.
Als Ergebnis läßt sich festhalten, daß die zahlreichen untersuchten Runeninschriften

88) Beck, a. a. O. (s. Anm. 10) 88 ff. 90) S. Sierke, Kannten die vorchristlichen Ger-
89) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 243 ff. manen Runenzauber? (1939) 85 und 88.

91) Fundber. aus Schwaben 18, 1967, 234.



2j6

übereinstimmend, aber unabhängig voneinander das große Tier der C-Brakteaten ent­
weder als Eigentum der Äsen, eines bestimmten Äsen - wie etwa Tyrs -, als Gabe an 
die Äsen oder auch als das Mittel bezeichnen, durch das die Verfertiger (oder Auftrag­
geber) der Brakteaten mit diesen Göttern opfernd in Beziehung traten. Hier wird also 
in drei verschiedenen Formen der Vierfüßler als Opfertier im umfassenden Sinn von 
bloßer Weihung (othala, gebo ?)92) bis zur blutigen Darbringung (blota) angesprochen. 
Die Inschriften kennzeichnen das Tier weiter übereinstimmend als Pferd, was an den 
anatomisch ungenauen Wiedergaben der stark stilisierten Darstellungen nicht zu bewei­
sen, aber auch nicht zu widerlegen ist. Freilich ist damit keineswegs ausgeschlossen, daß 
bei entsprechenden Kulthandlungen auch andere Tiere geopfert wurden und auf den 
Brakteaten dargestellt werden sollten (dazu S. 249). Auch auf einigen der Brakteaten, 
die Balders Tötung darstellen (Abb. 11-12), weisen Runenformeln auf die Opferpferde 
hin (S. 230). Diese Inschriften haben zwar keinen direkten Bezug zu den Darstellungen, 
neben denen sie angebracht sind, zeigen aber doch, daß auch die B-Brakteaten mit 
szenischen Darstellungen vor demselben kultischen Hintergrund gesehen werden müssen 
wie die übrigen Brakteaten. Sie gehören nach Haucks überzeugender Darstellung93) in 
diesen Rahmen wie die epischen Einleitungen der Zaubersprüche zu der magischen 
Handlung. In beiden Fällen wird zunächst ein machtvolles Handeln der Götter geschil­
dert. Wie der Mensch im zweiten Teil der Zaubersprüche diese Macht der Götter als 
Hilfe in seiner konkreten Situation beschwört, so ruft der Brakteatenmeister durch das 
in der Brakteateninschrift genannte Opfertier die in der Szene dargestellten Götter um 
ihr Eingreifen an. Das auf Brakteaten häufige Formelwort lathu „Einladung, Zitation“ 
läßt sogar vermuten, daß Gebrauch oder Anfertigung der Brakteaten von Zauber­
sprüchen begleitet war (s. S. 281 ff.).
Das große Tier der C-Brakteaten läßt sich aber nicht nur mit Hilfe der Runeninschrift, 
sondern auch auf eine andere Weise als Opfertier bestimmen. Unabhängig davon führt 
auch die Ikonographie wiederum auf zahlreichen, voneinander unabhängigen Wegen 
zum gleichen Ergebnis. Es wurde bereits darauf hingewiesen, daß man das Darstellungs­
schema der C-Brakteaten lange Zeit für ein degeneriertes Reiterbild hielt und daß dieser 
Ansicht besonders in den letzten Jahren heftig widersprochen wurde, zuletzt von 
E. Bakka, der betonte, daß die tatsächlich vorhandenen Reiterbilder auf sechs Medail­
lons (M 2:2b, 3b, 4b, 6b, 9b und 10b, vgl. Abb. 15 und 79) und nunmehr bereits vier 
Brakteaten (M 14:22—23, vgl. Abb. 18 und 36, und zwei Neufunde, vgl. Abb. 84) ganz 
anders gestaltet seien94). Die Serie der tatsächlichen Reiterbrakteaten ist also groß genug

92) Vgl. Beck, a. a. O. (s. Anm. 10) 124 f.
93) Hauck, 176 ff.
94) Vgl. außer Anm. 13 auch 76 und 82. Noch 

nicht bei Macheprang (vgl. Anm. 1) verzeich­
net sind die Reiterbrakteaten von Kitnaes auf

Seeland: Skalk 1965, Nr. 6, S. 12—14, und 
von Linnestad in Vestfold: Univ. Oldsak- 
saml. Ärbok Oslo 1960/61. 14 f., Abb. 4 
(= sehr schlechte Nachahmung von M 14:23 
aus Sletner in 0stfold, unsere Abb. 36).



Abb. 36 Reiterbrakteat von Sletner, 0stfold (nach O. Rygh). M = z: i.

und enthält nicht nur typologisch alte, sondern auch sehr junge Stücke, so daß man ihre 
Variationsbreite bereits gut definieren kann. In jedem Fall sind Pferd und Reiter im 
Profil gezeigt, wobei das eine Bein des Reiters den Leib des Pferdes stets eindeutig 
überschneidet95). Damit ist hinlänglich klargestellt, daß man während der gesamten 
Laufzeit der Brakteaten Reiter unmißverständlich charakterisieren konnte, wenn man 
wollte. Weiterhin ist das Reitpferd als solches anders gekennzeichnet als das große Tier 
der C-Brakteaten. In neun von zehn Fällen trägt es klar erkennbar Zügel96), z. T. ist 
sogar das Kopfgestell angedeutet, niemals aber trägt es den für die Tiere auf den 
C-Brakteaten so charakteristischen Schmuck97). Die heraushängende Zunge (oder Atem- 
Chiffre?)98) dieser Tiere kommt bei den zehn Reittieren allerdings zweimal vor (Abb. 18 
und 36)").
Ungleich häufiger sind auf den Goldbrakteaten große Tiere dargestellt, auf denen kein 
Reiter sitzt. Bei diesen Tieren findet man nicht die geringste Andeutung von Zügel,

95) Im Gegensatz zu den Brakteaten M 6:19 ff., 
wo die Götterfigur vom Pferdekörper über­
schnitten wird, also eindeutig als hinter dem 
Pferd stehend dargestellt ist (Abb. 31). Vgl. 
dazu Anm. 82.

96) Einzige Ausnahme ist der Brakteat aus Gud- 
brandsdalen M 14:22 (Abb. 18).

97) Dazu S. 238 ff. Nur auf der bei Linnestad
gefundenen schlechten Nachahmung des Rei­
terbildes von Sletner (vgl. Anm. 94) sind an

den Ohren des Reittieres die sonst nur für 
Hörneraufsätze charakteristischen Kugelenden 
dargestellt, die aber bezeichnenderweise dem 
Vorbild noch fehlen. Hier ist Beeinflussung 
durch das weitaus geläufigere Schema der C- 
Brakteaten anzunehmen, zumal der Reiter­
brakteat von Linnestad zusammen mit einem 
gewöhnlichen C-Brakteaten gefunden wurde.

98) Vgl. Anm. 16 und 104.
") M 14:22—23.



238

Abb. 37—38 Opfertiere auf D-Brakteaten von Selvik, Rogaland (37) und Inderoy, N.-Trondelag
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Trense oder Kopfgestell. Im Gegensatz zu den Reittieren tragen sie anstelle von Ge­
schirren besonderen Schmuck: Hörneraufsätze mit oder ohne Kugelenden und breite 
Hals- und Bauchbinden. Möglicherweise gehören auch die Bocksbärte dazu. Diese 
Schmuckstücke können alle zusammen (Abb. 35), in verschiedenen Kombinationen 
(Abb. 7, 29, 31, 34, 86, 95) oder einzeln (Abb. 3) bei einem Tier Vorkommen, aber 
gelegentlich auch ganz fehlen (Abb. 39). Das Tier ist in eiligem Laufschritt häufig mit 
heraushängender Zunge (Atem-Chiffre?) dargestellt (Abb. 3, 29, 90). Alle diese Eigen­
heiten der reiterlosen Tiere auf C-Brakteaten finden sich bei den einzeln wieder­
gegebenen Tieren der D-Brakteaten wieder (Abb. 37). Selbst bei den bis zur Zerstücke­
lung vorangetriebenen Stilisierungen der zu Bändern zusammengeschrumpften Tier­
leiber findet sich gelegentlich noch der mondsichelartige Hörneraufsatz (Abb. 38). Diese 
Beobachtungen machen deutlich, daß mit dem Einzeltier auf den D-Brakteaten das 
gleiche Tier gemeint ist wie auf den C-Brakteaten, auf denen zusätzlich noch ein Götter­
kopf und häufig auch noch andere Tiere dargestellt sind. Die Reiterdarstellungen hin­
gegen heben sich hiervon so eindeutig ab, daß ich vorschlage, sie in Zukunft von den 
C-Brakteaten zu trennen und der Gruppe der B-Brakteaten mit ihren ganzfigurigen 
menschlichen Gestalten zuzurechnen (vgl. dazu S. 273). Die sich in den Darstellungen 
abzeichnende scharfe Trennung zwischen gezäumtem Reitpferd und ungezäumtem, aber 
meist geschmücktem Opferpferd hat ihre Entsprechungen im archäologischen Fund­
material. Als Beispiel mag hier das Fürstengrab von Beckum in Westfalen genügen, 
dessen zugehörige Pferdegräber sauber getrennt Paare von geschirrten Reit- und unge-



239

3 9

Abb. 39—40 Opfer von Pferd und Hund auf einem Brakteaten unbekannten Fundorts und in einer 
Opfergrube von Schönebeck bei Magdeburg (nach C. J. Thomsen und B. Schmidt). M = 2:1 (39), 1:20 (40).

schirrten Opferpferden enthielten (Taf. 16 f.)100). Überhaupt entsprechen die Tierdarstel­
lungen auf den C- und D-Brakteaten so weitgehend den aus Ausgrabungsbefunden und

10°) Grabplan im RGZM. Vgl. dazu W. Winkelmann, Das Fürstengrab von Beckum. Die Glocke (1962).



240

42
Abb. 41—42 Opfer von Tierkopf und -beinen auf einem Brakteaten aus Mecklenburg und in einer 

Opfergrube von Oberwerschen, Thüringen (nach C. J. Thomsen und B. Schmidt). M = 2: 1 (41), 1: 10 (42).

Schriftquellen bekannten Opferkulten der Germanen, daß schon die folgende skizzen­
hafte Zusammenstellung die aus den Brakteateninschriften abgeleitete Interpretation 
der Tiere auf den C- und D-Brakteaten als Opfertier sichert.
Fünf C-Brakteaten zeigen nicht nur ein großes vierfüßiges Tier, sondern dazu noch ein



241

kleines, das gewöhnlich ebenfalls mit heraushängender Zunge, aber ohne Hörner neben 
dem großen einherspringt (Abb. 39)101). Dieser Darstellung entsprechen die vielerorts 
beobachteten Gräber, in denen zusammen mit ungeschirrten (!) Pferden auch Hunde 
bestattet wurden (Abb. 40 und 43)102).
Auf zwei C-Brakteaten sind unter dem Götterkopf Tierfragmente wiedergegeben, und 
zwar zeigt ein Brakteat aus Tuna auf Gotland (M 8:15) zwei Tierbeine und ein anderer 
aus Mecklenburg (Abb. 41. — MO28) außer dem üblichen großen Tier noch einen Tier­
kopf und ein Tierbein. Man denkt dabei natürlich sofort an die zahlreichen Pferdeopfer­
gruben, die nur Knochen der Extremitäten und des Schädels enthalten (Abb. 42)103). 
Überrascht hat mich freilich, daß es sogar eine archäologische Entsprechung zum Motiv 
der heraushängenden Zunge gibt. Im Opfermoor von Valmose bei Rislev auf Seeland104) 
konnte nachgewiesen werden, daß die Zunge beim Opferkult eine nicht näher umschreib­
bare Rolle spielte: sie war den Tieren vor der Niederlegung herausgeschnitten worden, 
wie man noch an vielen Indizien feststellen konnte. Einmal war sogar einem Pferd statt 
der Zunge ein Pferdeschwanz ins Maul geschoben worden, der lang herausgehangen 
haben muß. Diese Befunde erklären wahrscheinlich die sehr verschieden ausgeführten 
Linien, die auf den Brakteaten im Maul der meisten Opfertiere gezeichnet sind. Hauck 
hatte vergleichbare Linien vor dem Mund des Götterhauptes als Darstellung des Atems 
gedeutet. Das mag für die Götterdarstellungen durchaus zutreffen105). Bei den Tieren 
ist jedoch eine solche Deutung mit Sicherheit dort auszuschließen, wo die Linie nicht 
vorne aus dem Maul herausragt, sondern seitlich aus dem Mundwinkel zungenartig her­
aushängt wie auf dem Brakteaten aus Dänemark (Abb. 90. — M 6: 21). Ähnlich darge­
stellt sind auch viele Tierköpfe im Stil I (nach B. Salin) auf nordischen Bügelfibeln, so 
daß möglicherweise auch die als flächenfüllendes Ornament verwendeten Tiergestalten 
im Norden ähnlich gedeutet werden müssen wie die Tiere auf den Goldbrakteaten106). 
Diesem Hinweis kann hier aber nicht weiter nachgegangen werden. In unserem Zusam­
menhang genügen diese Beobachtungen und die Befunde von Valmose für die Feststel­
lung, daß mit den aus dem Maul der Opfertiere entspringenden Linien gewöhnlich die 
Zungen dargestellt werden sollten, die im Opferkult eine wichtige Rolle spielten. Es gibt

101) M 9:17, 20 und 25. 10:6. 14:21 und 15:24 
(= Abb. 39).

102) B. Schmidt, Die späte Völkerwanderungszeit 
in Mitteldeutschland (1961) 82 ff., Abb. 
45 f-

103) Schmidt, a. a. O. (s. Anm. 102) Abb. 47 f.
104) Kuml 1961, 47 ff., der Schwanz im Maul 

des Pferdes VI: S. 57 und 61. Datierung: 
4.—5. Jh. n. Chr.

105) Vgl. jedoch Anm. 16.
106) B. Salin, Die altgermanische Thier Ornamen­

tik (1904), Randtiere: Abb. 130, 134, 472, 
495 und 635; Tiere auf der Spiralplatte: 
Abb. 394 und 490; tierkopfförmiger Fibel­
knopf: Abb. 112. Auf der Spiralplatte der 
südnorwegischen Fibel von Nordheim (Abb. 
534) ist sogar ein kleines rückblickendes Tier 
mit Haarschopf (oder Hörneraufsatz?) und 
einer aus dem Maul heraus zum Schwanz­
ansatz verlaufenden Linie dargestellt, das 
der entsprechenden Tierfibel von Bad Pyr­
mont genau entspricht. Vgl. dazu Anm. 133.



242

Abb. 43 Opfergrube mit zwei Pferden und zwei Hunden (a); ein Pferd trug eine kleine Glocke um den 
Hals (b). Quedlinburg, 8. Jahrhundert (nach W. Schulz). M = ca. i: 20 (a), 1: 2 (b).

aber sowohl auf Brakteaten (Abb. 66) als auch bei einigen älteren Tierdarstellungen 
(Abb. 60 und 6 5) aus den Mäulern herausgezeichnete Linien, die länger sind als die 
Tiere selbst, oder gar in einem Dreieck enden, so daß damit unmöglich Zungen dar­
gestellt sein können. Man wird deshalb an Kultgewohnheiten denken müssen, bei denen 
den Tieren Gegenstände ins Maul geschoben wurden, die, ähnlich wie der Pferdeschwanz 
von Valmose, lang heraushingen.
Wenn nicht alles täuscht, läßt sich sogar das Halsband an geopferten Tieren archäo­
logisch nachweisen. Es gibt nämlich einige Bestattungen ungezäumter Pferde, denen 
nichts weiter beigegeben war als ein Glöckchen, das sich bei allen beobachteten Fällen in 
der Halsgegend des Tieres fand (Abb. 43a, b)107). Dieses Glöckchen muß auf irgendeine 
Weise am Pferdehals befestigt gewesen sein, am ehesten durch ein Halsband aus organi­
schem Material. Ob dies allerdings die alleinige Funktion der bei den Brakteatentieren 
dargestellten Halsbänder war, möchte man bezweifeln. Im Mittelalter oder noch später 
sind zahlreiche Tiersagen aufgezeichnet worden, in denen das Halsband bei einem Hirsch

107) M. Müller-Wille, Kiel, verdanke ich den 
Hinweis auf folgende Pferdegräber, in de­
nen als einzige Beigabe eine in der Hals­
gegend liegende Glocke gefunden wurde. 
Großörner, Grab 6: B. Schmidt, in: Varia 
archaeologica. Festschr. W. Unverzagt (1964)

196 ff. — Quedlinburg, Boxhornschanze: W. 
Schulz, Mannus Ergänzungsband 4 (1925) 
163 f. — Mühlhausen, Altstadt: G. Behm- 
Blancke, Ausgrabungen u. Funde 1, 1956, 
287. — Krefeld-Gellep: unpubliziert, Mu­
seum Burg Linn.



243

eine wichtige Rolle spielte108). Es trug gewöhnlich eine Inschrift, die den Hirsch als Eigen­
tum einer mächtigen Person auswies oder ihn unter deren Schutz stellte. Gerade diese 
immer wieder gleichartige Aussage der Bandinschriften deckt sich genau mit der Aussage 
der auf das Tier bezogenen Brakteateninschriften, die das Tier als Eigentum der Götter 
ansprechen und so von anderen Tieren abheben (s. S. 233 f.).
Lebhaft an die Darstellungen der geschmückten Tiere auf den Brakteaten erinnert 
schließlich ein Steinrelief von 1856 in Bremen (Taf. 18, 1). Es gibt eine Zeremonie wieder, 
die bis ins ausgehende 19. Jahrhundert zum lebendigen Brauchtum der Hansestadt 
gehörte, also unter dem hellsten Licht historischer Überlieferung stattfand. Nach 
uraltem Herkommen wurden hier alljährlich im Herbst zwei, später drei, fette Ochsen 
mit vergoldeten Hörnern (s. S. 249 f.) und reich mit Blumenkränzen geschmückt in 
feierlichem Umzug durch alle Straßen und Gassen der Stadt geführt, um dann geschlach­
tet zu werden. Der heidnische Grundgedanke dieses „Tieropfers“ war freilich längst 
christlich umgedeutet worden, denn man verloste die geschlachteten Tiere zum Besten 
des Franziskaner-Klosters, später bis 1896 des Waisenhauses. Aber man bekommt doch 
noch eine lebendige Vorstellung von Kulthandlungen, wie sie auf den C-Brakteaten 
wiedergegeben sind. Der Schmuck der Tiere spielte bei dem Bremer Umzug eine solche 
Rolle, daß man noch heute einem reichlich geschmückten Menschen sagt, er sehe aus wie 
ein Klosterochse1083).
Das breite Halsband und wahrscheinlich den Hörneraufsatz der Tiere auf den C- und 
D-Brakteaten trägt auch der Hengst auf dem Bildstein von Roes, Gotland, aus dem
8. Jh. (Abb. 5). Die klar lesbare Inschrift: iu thin(n) Ud(d)R rak „diesen Hengst trieb 
Udd“ (KJ 102) ist eindeutig auf die Darstellung bezogen, die demnach die kultische 
Hengsthetze wiedergibt, eine besondere Form des nordischen Tieropfers. Wie eng mit 
solchen Darstellungen die Tierbilder der Brakteaten verbunden sind, zeigt das folgende 
Beispiel.
Die von den Brakteatentieren bekannten halbmondförmigen Hörneraufsätze tragen 
auch die paarweise auftretenden reiterlosen Pferde (oder pferdeähnlichen Tiere) auf 
einigen schwedischen Grabsteinen des 5.-6. Jhs. (vgl. Abb. 52)109). Auf dem Stein von 
Häggeby in Uppland (Abb. 44) sieht man, wie zwei Männer je mit einem Speer und Beil 
in der Hand die beiden Tiere so stark antreiben, daß ihnen die Zungen aus den Mäulern 
hängen. Zur Interpretation dieser Szene ist der Bericht des Arabers Ibn Fadian heranzu­
ziehen, der 922 Augenzeuge der Schiffsbestattung eines Wikingerherren an der oberen 
Wolga war: „Danach legten sie dem Toten alle seine Waffen zur Seite, führten zwei 
Pferde heran, die sie so lange jagten, bis sie vor Schweiß troffen, hieben sie mit ihren

108) w, Schulz, Jahres sehr. Halle 40, 1956, 251 
mit Lit.

108a) A. Kippenberg, Geschichten aus einer alten 
Hansestadt (1936) 198 f.

109) Havor I, Gotland: S. Lindqvist, Gotlands 
Bild steine 1 (1941) Abb. 18. — Larsave II, 
Gotland: Ebd. Abb. 74. — Ihre, Gotland: 
Gotländskt Arkiv 27, 1955, 43. — Häggeby,



244

Abb. 44 Pferdehetze auf dem Grabstein von Häggeby, Uppland (nach A. Fredsjö).

Schwertern auseinander und warfen das Fleisch auf das Schiff110).“ Die Zweizahl und 
das Jagen der Pferde sowie der Zusammenhang mit einer Bestattung läßt die Darstellung 
des 5 -6. Jhs. und den Bericht des io. Jhs. als Zeugnisse des gleichen Grabkultes 
erscheinen. Die lange Zwischenzeit wird durch Funde von Pferdebeigaben überbrückt, 
die besonders in skandinavischen Bootsgräbern kontinuierlich wenigstens vom 6. bis
io. Jh. nachzuweisen sind111). In diesem Zusammenhang sei auch darauf verwiesen, daß 
in die andere Seite des Steines von Fläggeby ein großes Schiff eingeritzt ist (Abb. 20). 
Die besondere Zeremonie des Hetzens zeigt, daß es sich bei den betreffenden Pferden 
nicht um gewöhnliche Beigaben handelt, sondern um den Vollzug eines kultischen Aktes, 
bei dem nach dem Zeugnis der Bildsteine wenigstens im 5 -6. Jh. Hörneraufsätze ver­
wendet wurden. Auf zahlreichen C-Brakteaten weisen der Laufschritt und die vielfach 
heraushängende Zunge der großen Tiere darauf hin, daß diese bis zum Zusammen­
brechen gehetzt worden sind.
Immer wieder zeigt sich also bis ins unscheinbarste Detail, wie eng der Zusammenhang 
ist zwischen den Brakteatenbildern und den bereits länger bekannten, gleichzeitigen 
Kultgebräuchen, die uns vor allem in Grabfunden überliefert sind. Bei den Gold- 
brakteaten ist dagegen eine direkte Beziehung zum Totenkult nicht zu erweisen und auch 
wenig wahrscheinlich112).

Uppland: Oxenstierna, a. a. O. (s. Anm. 3) 
45, Abb. 62; Svenska Fornm. Tidskr. 11, 
1902, 322 ff.

110) A. Z. V. Togan, Ihn Fadians Reisebericht 
(1939) 90 ff. § 89.

m) Vgl. Anm. 100 und 102. Die Pferdeopfer im

Zusammenhang mit Bootsgräbern sind zu­
sammengestellt von M. Müller-Wille, Offa 
25/26, 1968/69, 51, Tab. 5; 65, Tab. 6; 68, 
Tab. 7; 80 f., Tab. 8; 82, Tab. 9; 98, Tab. 
10 und 99, Tab. 11.

112) Die Brakteaten sind, soweit sie überhaupt in



24 5

Abb. 45 Hornförmiges Knochenstück mit Runeninschrift von Lindholm, Schonen (nach O. Montelius).
M = i: i.

Wenn nicht alles täuscht, ist sogar der Hörneraufsatz solcher Opfertiere bisher an 
mehreren Stellen wenigstens in Fragmenten gefunden worden. Es handelt sich zunächst 
um vier gebogene Beinstücke mit dreieckigem Querschnitt und einem spitzen Ende, die 
Runeninschriften tragen. Der Moorfund von Lindholm in Schonen (KJ 29) ist mit 16 cm 
Länge am vollständigsten erhalten und nach der Form der Runen bald nach 500 zu 
datieren (Abb. 45). Seine Inschrift lautet: ek erilaR sa wilagaR ha(i)teka „ich Heruler 
hier heiße der Listige“. Die zweite Zeile enthält eine Häufung von Begriffsrunen, u. a. 
die dreifache i-Rune t(iwaR) und die magische Formel alu. Die enge Verwandtschaft 
mit einigen Runenmeisterinschriften auf Brakteaten des gleichen Gebietes (KJ 127-128) 
zeigt sich im Gesamtaufbau, in Wortstellung und Wortwahl bis in alle Einzelheiten, 
nicht nur durch das Formelwort alu und die dreifache i-Rune, sondern vor allem durch 
den Odinsbeinamen wilagaR „der Listige“ und den Titel Heruler.
Ein Gegenstück aus dem großen Opfermoor von Kragehul auf Fünen ist verlorengegan­
gen. Überliefert ist lediglich, daß es entsprechend den drei anderen Stücken auf zwei 
Seiten Runeninschriften trug113). Diese dürften in gleicher Technik wie auf dem 
Knochenstück von Lindholm mit Doppelstrichen ausgeführt gewesen sein, haben sich 
doch aus dem Kragehul-Moor weitere Inschriften in dieser sonst ungewöhnlichen 
Technik erhalten. Da bei der Hengsthetze nach der Darstellung des Steines von Häggeby 
auch Speere verwendet wurden (Abb. 44), führe ich hier den hölzernen Speerschaft von 
Kragehul besonders an, da seine Inschrift nicht nur in der Doppelstrichtechnik geritzt ist, 
sondern auch im Wortlaut den oben genannten Inschriften auf den Brakteaten und dem 
hornförmigen Gegenstand genau entspricht (Abb. 46). Sie lautet: ek erilaR a(n)sugislas 
muha halte „ich Heruler heiße des Asensprosses Gefolgsmann . . .“ Es folgen dann u. a. 
die von den Brakteaten bekannten Begriffsrunen g(ehu) a(nsuR) „Gabe, Ase“ (KJ 27). 
Die enge Verwandtschaft all dieser Inschriften läßt nur den einen Schluß zu, daß sie alle

Gräbern lagen, als Bestandteile des Frauen­
schmucks gefunden worden.

113) Jacobsen und Moltke, a. a. O. (s. Anm. 79) 
Nr. 194. Anscheinend war dieses Knochen­

stück sogar figural verziert. Der Fundbe­
richt nennt zwei Augen und eine Krone oder 
Helm, die an einem Ende eingeritzt waren.



246

I

-<

an-

46

Abb. 46 Speerschaft mit Runeninschrift von Kragehul, Fünen (nach L. Jacobsen). Gesamtlänge 52,2 cm. — 
Abb. 47 Hornförmiges Knochenstück mit Runeninschrift von 0demotland, Rogaland (nach Aarsberetning 

Oslo). M = 1: x. — Abb. 48—49 Hörneraufsätze aus Eberzähnen von Richborough, Kent (48) und 
Brumath, Elsaß (49), 4. Jahrhundert (nach S. Hawkes und R. Nierhaus). M = 1:3.



247

Zeugnisse des gleichen Kultes sind, wobei die Verwendungsweise von Hörneraufsatz 
und Speer außerdem noch durch den Bildstein von Häggeby unmißverständlich gezeigt 
wird (vgl. dazu auch S. 282 f.).
Das dritte hornförmige Knochenstück wurde als ein noch 9,7 cm langes Fragment zu­
sammen mit mehreren verbrannten Beingegenständen in der Urne eines Grabhügels bei 
0demotland im westnorwegischen Rogaland geborgen (Abb. 47)114). Auch hier sind die 
Runen wieder auf zwei Schrägflächen angebracht und größtenteils als Doppelstriche 
geritzt. Sinnvolle Worte ergeben sie freilich nicht, auch kommen Zeichen vor, die es sonst 
unter den Runen nicht gibt, aber auch hier hat manches seine nächsten Parallelen in der 
genannten Inschriftengruppe, so etwa die dreifache f-Rune.
Schließlich gehört zu dieser Fundgruppe das 10 cm lange Knochenstück aus der Terp 
Wijnaldum in Friesland, das ebenfalls auf zwei Schrägflächen Runen und runenartige 
Zeichen ohne Wortsinn in Doppelstrichtechnik trägt115). Löst man die Runen als Be- 
griffsrunen auf, so findet man die gleichen Begriffe wie auf denjenigen Brakteaten- 
inschriften, die sich auf die dargestellten Tiere beziehen (s. S. 233 f.): g(ebu), o(thala) 
und f(ehu) bezeichnen „Gabe, Besitz, Eigentum“. Nur die Götterrune bezieht sich nicht 
auf Tyr oder einen Äsen allgemein, sondern als mg-Rune auf IngwaR, dem im Norden 
Frey entspricht.
Schließlich müssen noch einige aus Eberzähnen zusammengesetzte, hörnerförmige Auf­
sätze etwa des 4. Jhs. aus den römischen Provinzen Germania, Belgica und Britannia 
angeführt werden116). Sie wurden hauptsächlich in den obersten Schichten spätrömischer 
Siedlungen und Militäranlagen gefunden (Abb. 48-49), sind aber den mit Runen 
beschrifteten Knochenstücken aus dem freien Germanien so ähnlich, daß ein enger Zu­
sammenhang bestehen muß. Das germanische Herrengrab der 2. Hälfte des 4. Jhs. von 
Monceau-le-Neuf, Dep. Aisne (Abb. 50), zeigt, daß derartige Hörneraufsätze tatsächlich 
von Germanen benutzt worden sind, die offenbar in römischem Heeresdienst standen. 
Hier ist vor allem an die Einheit der „cornuti“117) zu denken, die als Schlachtruf den 
germanischen „barritus“ anstimmten und deren Schildzeichen dem Aufsatz der späteren 
Hörnerhelme der Odinskrieger (Abb. 16, ij, 84 und 85) außerordentlich ähnlich war. 
Leider geht aus den Fundumständen des Hörneraufsatzes im Grabe von Monceau-le- 
Neuf nicht hervor, ob er an einer Lederkappe des Verstorbenen angebracht war118) oder

114) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 72, Nr. 29, 
Anm. 2. Fundbericht: Aarsberetning Oslo 
1886, 60 {., Abb. 14.

115) H. Arntz und H. Zeiß, Die einheimischen 
Runendenkmäler des Festlandes (1939) Nr. 
39-

116) J- Werner, Acta Arch. 20, 1949, 248 ff. (Bru-
math im Elsaß und Monceau-le-Neuf, Dep.
Aisne; dazu H. Roosens, Quelques mobiliers 
funeraires . . . Dissert. Arch. Gandenses 7

[1962] Taf. 11, 1). — S. Chadwick Hawkes, 
43/44. Ber. RGK. 1962/63, 188 ff. (North 
Wraxall; Richborough und Sorthery in Eng­
land).

117) A. Alföldi, Germania 19, 1935, 324 ff. — 
Ders., Dumbarton Oaks Papers 13, 1959, 
169 ff. — Hauck, 412 ff.

118) So Werner, a. a. O. (s. Anm. 116), in Ana­
logie zu bildlichen Darstellungen von Odins-



248

Abb. 50 Kriegergrab mit Beigabe eines Hörneraufsatzes. Monceau-le-Neuf, Dep. Aisne
(nach Roosens).

zum Schmuck eines Opfertieres gehörte, wie es bei germanischen Bestattungen dieser 
Zeit üblich war (Abb. 52). Immerhin zeichnet sich ab, daß germanische Kultformen, wie 
sie ähnlich auch auf den Brakteaten dargestellt sind, Eingang ins spätrömische Heer 
gefunden hatten. Auch wenn es den Rahmen dieser Studie sprengen würde, diesen Zu­
sammenhängen weiter nachzugehen, sei doch noch an die Heruler erinnert, die einerseits 
im spätrömischen Heer gesuchte Elitekrieger waren, andererseits aber auch auf Brak- 
teateninschriften genannt werden (vgl. S. 215 f.).
Ob die Tiere mit Hörneraufsatz auf allen C- und D-Brakteaten ausschließlich Pferde 
darstellen, wie es die Inschriften nahelegen, erscheint fraglich. So tragen z. B. die großen 
Tiere auf vielen Brakteaten außer den Hörnern noch Bocksbärte, und der Bock ist 
archäologisch durchaus als Opfertier nachzuweisen119). Andererseits wird gerade ein

kriegern mit Hörnerhelm oder -kappe. Von 
einem Metallhelm hätten sich im Grab Reste 
finden müssen.

119) U. E. Hagberg, The Archaeology of Skede- 
mosse 2 (1967) 59. — Kuml 1961, 69 f.



249

Abb. 51 Goldener Ochsenkopf mit Granateinlagen aus dem Grab des Frankenkönigs Childerich (f 482). 
Tournai, Belgien (nach J. J. Chifletius). M = 1:1.

solches Tier mit Bart auf dem Brakteaten von Äsum ausdrücklich als Pferd bezeichnet 
(Abb. 35)120). Oben waren die mehrfach zugleich mit den großen Tieren dargestellten 
kleinen Tiere in Analogie zu Pferd-Hund-Bestattungen als Hunde angesprochen worden 
(S. 239 f.). Von diesen kleinen Tieren ist keines mit Hörnern dargestellt, nur die heraus­
hängende Zunge und der Laufschritt ist den großen und kleinen Tieren gemeinsam. 
Wieweit auf den Brakteaten etwa auch Rinder dargestellt sind, läßt sich nicht erkennen, 
da die Tiere nicht korrekt genug wiedergegeben sind. Zumindest muß man aber mit die­
ser Möglichkeit rechnen, denn die auf den Brakteaten dargestellten Hörneraufsätze mit 
Kugelenden haben ihre besten Entsprechungen auf kaiserzeitlichen oder noch älteren 
Rinderkopfprotomen in Skandinavien und Norddeutschland (S. 262 ff.). Ganz ausge­
storben scheint der damit verbundene Rinderkult in heidnischer Zeit nie gewesen zu sein,

120) Vgl. S. 234 f. — Oxenstierna, a.a.O. (s. Anm. 
3) 42, weist in diesem Zusammenhang dar­
auf hin, daß die Isländische Saga von Hro- 
mund Greipson einen Helden kennt, der sich 
vor der Schlacht einen Ziegenbart umbindet 
und einen Schlapphut aufsetzt, um sich mit 
Odin zu identifizieren (F. Jönsson [Hrsg.]. 
Fagrskinna 2 [1902/03] 326, Kap. 2). Mög­

licherweise hat man in gleicher Weise auch 
Opferpferden einen Bocksbart umgebunden. 
Wenn diese These richtig ist, stellt der den 
Pferden angebundene Bocksbart das Relikt 
einer älteren Kultstufe dar, in der man 
tatsächlich Böcke opferte, wie es spätkaiser­
zeitliche Darstellungen (Abb. 64, 65 und 68) 
sowie Mooropfer (vgl. Anm. 119) zeigen.



250

kennt doch noch die isländische Überlieferung goldgehörnte Rinder oder Stiere als 
Opfertiere oder Weihegaben u. a. an Thor121). Der Goldschmuck dürfte an diesen 
Rinderhörnern aufgrund ähnlicher kultischer Vorstellungen angebracht worden sein wie 
die schmückenden Hörneraufsätze mit Kugelenden an den großen Tieren, die auf den 
Goldbrakteaten dargestellt sind.
In diesem Zusammenhang ist das sog. „idolum regis“ aus dem Grabe des noch heid­
nischen Frankenkönigs Childerich (*}* 482) von ganz besonderem Interesse. Es stellt 
nämlich in feiner Goldschmiedearbeit mit eingelegten Granaten einen Ochsenkopf dar 
(Abb. 51), der durch rückwärtig angebrachte Schlaufen mit Bändern oder Riemchen an 
der Stirn eines Pferdeschädels befestigt gefunden wurde122). Andere Teile von Pferde­
geschirr sind in dem allerdings nicht sehr sorgfältig freigelegten Königsgrab nicht gebor­
gen worden; man muß also annehmen, daß das Pferd zwar geschmückt, aber nicht 
gezäumt war. Offenbar trug hier das Opferpferd statt eines Hörneraufsatzes ein Stier­
bild auf der Stirn. Es sei in diesem Zusammenhang daran erinnert, daß noch in späterer

121) Beck, a. a. O. (s. Anm. 10) 106.
122) I. I. Chifletius, Anastasis Childerici I. Fran­

corum Regis (Antwerpen 1655) 142: „Bubu- 
lum caput, ex auro obryzo totum, oculis, 
naribus atque etiam cornibus pyropo pellu- 
cidis, Idolum Regis ... ex equi Regij fronte 
pendulum, vti asseruit Serenissimo Decanus 
AEgidius Pattus, qui illud h capistro exe- 
mit.“ Es ist nicht leicht, sich von der Aus­
stattung dieses Pferdes ein zutreffendes Bild 
zu machen. Chiflet geht offenbar von der 
Vorstellung aus, daß es regelrecht gezäumt 
war, er nennt verschiedene Riemen (142: 
„capistrum“, 159: „antilenae“ und „habe- 
nae“) als Verbindungsstücke zwischen dem 
Idolum Regis, 36 Goldknöpfen mit recht­
eckiger Schlaufe auf der Rückseite und zwei 
Phaleren. Diese angeblichen Phaleren (Abb. 
S. 226) waren aber, wie wir heute wissen, 
Teile eines Taschenbügels. Genaue Beobach­
tungen über die Fundlage sind nur für das 
„Idolum Regis“ festgehalten worden, die 
Funktion der übrigen Dinge hat Chiflet le­
diglich erschlossen. Auch fehlen unter den be­
kannt gewordenen Beigaben die für Pferde­
geschirr typischen Trensen und Riemenkreu­
zungen. Wenn aber die 36 Knöpfe tatsäch­
lich zur Ausstattung des Pferdes gehört ha­
ben, was wegen ihrer rechteckigen Schlaufen

nicht unmöglich erscheint, so ist am ehesten 
an das prächtig geschmückte Halsband der 
Opfertiere zu denken, das auf den Darstel­
lungen der Brakteaten in den meisten Fäl­
len mit einer Punktreihe wiedergegeben ist, 
vgl. unsere Abb. 6, 7, 28, 31—33, 35, 66 und 
87. Außerordentlich aufschlußreich ist Chif- 
lets Beobachtung, daß das „Idolum Regis“ 
hohl war und oben auf der Stirn und am 
Maul eine Öffnung hatte (a. a. O. 147 und 
Abb. S. 141). Die obere Öffnung war durch 
einen genau hineinpassenden Knopf zu 
schließen, der an seiner Unterseite, also im 
Innern des Stierkopfes, eine rechteckige 
Schlaufe hatte. An dieser Schlaufe, so schließt 
Chiflet mit Recht, muß etwas in den Stier­
kopf hineingehangen haben, das wahrschein­
lich aus dem offenen Maul heraushing, seien 
es nun Bänder, wie er in der Abb. S. 141 an­
nimmt, oder andere Dinge, die durch den 
beweglich angebrachten Knopf hinein- und 
herausziehbar waren. Ohne daß die Befunde 
über nähere Einzelheiten Auskunft geben 
können, läßt doch diese eigenartige Vorrich­
tung sofort an die Linien denken, die auf 
den Darstellungen von Opfertieren aus dem 
Maul herausgezeichnet sind (vgl. Anm. 104 
bis 106).



251

Abb. 52 Gehörnte Opfertiere auf einem Grabstein von Ihre, Gotland (nach S. Lindqvist). H. ca. 98 cm.

Zeit der fränkische König nach seiner Krönung auf einem Ochsengespann durch die 
Lande zog123). Die angeführten Zeugnisse erwecken den Eindruck, als sei ein noch in 
der Kaiserzeit faßbarer Rinderkult später von einem Pferdekult wenigstens partiell 
überlagert worden.
Als Zwischenergebnis läßt sich zusammenfassend festhalten, daß das durch Hörner­
aufsatz, Hals- und Bauchbinde sowie heraushängende Zunge gekennzeichnete große Tier 
der C- und D-Brakteaten sowohl durch zahlreiche Brakteateninschriften selbst als auch 
durch vielfältige Entsprechungen zu den schriftlichen, archäologischen und bildlichen 
Zeugnissen über die etwa gleichzeitigen Opferkulte auf vielen voneinander unabhän­
gigen Wegen völlig übereinstimmend als Opfertier im weitesten Sinne des Wortes 
erwiesen werden konnte. Die Tierart läßt sich aus den Darstellungen nicht eindeutig 
erkennen. Die Brakteateninschriften sprechen das Tier stets als Pferd an, aber es gibt 
auch Hinweise auf andere Tiere wie Hund und Stier. Dem entspricht auch der Befund

123) J. Grimm, Deutsche Reditsaltertümer 2, (4. Aufl. 1880) 329 ff.



cg 3=

Abb. 53 Tierwirbel-Fibel von Yxnarum, Südsdiweden (nach O. Montelius). M = 2:3.

an ausgegrabenen Tieropfern mit dem eindeutigen Überwiegen der Überreste von Pfer­
den, ohne daß Reste vieler anderer Tierarten ganz fehlen124).
Da viele Brakteaten ebenso wie die Knochen der Opfertiere in Mooren gefunden wur­
den, liegt natürlich der Gedanke nahe, daß zumindest diese Brakteaten als Ersatz für 
ein Tieropfer niedergelegt worden sind, wobei die mit Götterbildern versehenen Brak­
teaten uns sogar noch Auskunft darüber geben können, wem dieses Opfer dargebracht 
wurde.
Darstellungen von derartig gekennzeichneten Opfer- oder Kulttieren finden sich nun 
nicht nur auf den nordischen Goldbrakteaten, sondern auch auf zahlreichen anderen 
Bilddenkmälern, von denen uns hier besonders die den Brakteaten zeitlich voraufgehen­
den interessieren. Auf frühe gotländische Bildsteine des 5. Jhs. wurde bereits hingewie­
sen (Abb. 52). Die Opfertierdarstellungen darauf können nur wenig älter sein als die 
ersten Darstellungen auf Brakteaten. Auf einer Hakenkreuzfibel aus Yxnarum in Süd­
schweden (Abb. 53) sind vier Tierköpfe mit Hörnern und aus den Mäulern hängenden 
Zungen wiedergegeben. Auch die tierförmigen Fibeln des 4.-5. Jhs. aus Skandinavien 
geben durchweg ein stark stilisiertes, pferdeartiges Tier mit Hörneraufsatz wieder125). 
Einmal haben diese Hörner sogar Kugelenden, mehrfach kommt dazu noch ein Hals-

124) Sveagold und Wikinger schmuck. Ausstel- 12S) Zusammengestellt bei Oxenstierna, a. a. O.
lungskataloge RGZM 3 (1968) 48 mit Lit. (s. Anm. 3) 44, Abb. 63—76.



253

Abb. 54—55 Tierfibeln von Gotland (54) und Jaeren (nach E. Oxenstierna). M = 2:3.

band vor, und einmal ist sogar - wie auf einigen Brakteaten (Abb. 39) - dem großen 
gehörnten Tier noch ein kleines ohne Hörner zugesellt (Abb. 54-55). Ein Tier hat sogar 
einen kugelförmigen Gegenstand im Maul. Die Entsprechungen zu den Brakteatentieren 
sind so auffallend, daß für die Tierfibeln die gleiche Interpretation gelten muß. Für diese 
Fibelgruppe kennen wir wie bei den Brakteaten die anregenden Vorbilder, nämlich die 
realistisch geformten spätrömischen Tierfibeln, die über den Donauraum auf den Norden 
einwirkten. Aufschlußreich ist, daß die Germanen hier aus der Fülle der verschiedenen 
römischen Tierfiguren genau diejenige auswählten, die dem Hörnertier der späteren 
Brakteaten am nächsten kam, den Steinbock. Den Übergang repräsentiert eine dem Vor­
bild noch relativ nahestehende Steinbockfibel germanischer Provenienz aus der Um­
gebung von Nitra (Taf. 18, 2)126). Die weitere Umstilisierung zu der oben beschriebenen 
Darstellung eines den germanischen Göttern heiligen Tieres muß ebenfalls im Donauraum 
erfolgt sein, gibt es doch selbst noch aus vielen Langobardengräbern Italiens Tierfibeln, die 
den skandinavischen Formen entsprechen und neben dem Hörneraufsatz in den meisten 
Fällen noch ein deutlich angegebenes Halsband zeigen (Abb. 56)127). Auch in den älteren 
Siedlungsgebieten der Langobarden fehlen nicht die Darstellungen der spezifisch gekenn­
zeichneten Opfer- oder Kulttiere. So hat das durch die Mähne als Pferd charakterisierte 
rückblickende Tier (Abb. 57) auf dem kleinen, nichtnordischen Brakteaten aus dem 
Langobardengrab 4 von Poysdorf in Niederösterreich (1. Hälfte 6. Jh.) sowohl den 
Hörneraufsatz als auch die heraushängende Zunge128). Sehr ähnlich ist die viel ältere 
Pferdezeichnung mit heraushängender Zunge auf einem spätkaiserzeitlichen Tonscherben 
von Prikas, Mähren (Abb. 58)129). Schließlich wurde bei Sartice im gleichen Gebiet ein

126) Sveagold und Wikinger schmuck. Ausstel­
lungskataloge RGZM 3 (1968) Kat. Nr. A21 
(RGZM. O.38773).

127) S. Fuchs, Die langobardischen Fibeln aus Ita­
lien (hrsg. von J. Werner 1950) Taf. 51, F
10—17; mit Halsband: F 10—12, 14 und

16. Daneben bei den Langobarden auch schon 
viele rein byzantinische Tierfibeln.

128) E. Beninger, Die Germanenzeit in Nieder­
österreich (1934) 110.

229) Altschlesien 8, 1939, 130. Die beiden Striche 
über dem Kopf sind für Ohren viel zu lang,



254

Abb. 56 Langobardische Tierfibel aus Italien, Fundort unbekannt (nach W. Schultz). M = i: i. 
Abb. 57—58 Opfertiere auf langobardischem Goldbrakteaten von Poysdorf, Niederösterreich, 

6. Jahrhundert (57, nach E. Beninger) und spätkaiserzeitlichem Tongefäß von Prikas, Mähren 
(nach G. Raschke). M = 2:1 (57), 1 \i (58).

D-Brakteat gefunden, dessen Tier ebenfalls mit deutlich heraushängender Zunge wieder­
gegeben ist. Die Hörneraufsätze sind hier nur noch als ovaler Punkt angedeutet, der aber 
so weit vorne auf dem Tierkopf sitzt, daß er unmöglich Ohren darstellen kann. Für 
diesen Brakteaten macht Werner skandinavischen Einfluß wahrscheinlich130). Damit ist 
der aufgezeigte Opferkult bereits seit der späten Kaiserzeit in gerade jenen Gebieten 
nachgewiesen, aus denen nach dem Zeugnis spätantiker Autoren um 512 Herulerscharen 
wieder nach Norden abgewandert sind131).
Ebenso wie die Germanen in Skandinavien und Südosteuropa ließen sich die Elb­
germanen schon seit der Mitte des 3. Jhs. durch spätrömische Tierfibeln anregen, selbst 
tierförmige Fibeln herzustellen, unter denen die Eberfibeln die wichtigste Rolle spielten 
(Abb. 59). Werner hat diese ausgesprochene Vorliebe für die Eberfigur „auf die Funk­
tion des Ebers als heiliges Tier bzw. Symboltier eines einheimischen Fruchtbarkeits­
gottes“ zurückgeführt, „der auch in diesem Milieu nur mit dem Gott Ing-Frey zu iden­
tifizieren ist“132). Diese These kann durch die hier vorgetragenen Überlegungen bestätigt 
und präzisiert werden: Auch auf den Goldbrakteaten ist der Eber als Kennzeichen Freys 
nachzuweisen (Abb. 86; s. S. 271 f.). Für die Eberfibel aus dem Pyrmonter Opferbrunnen 
läßt sich die gleiche Bedeutung belegen: wurde sie doch unter zahlreichen Opfergaben 
zusammen mit zwei anderen germanischen Tierfibeln gefunden133). Diese beiden Tiere

stellen also wie in Poysdorf einen fiörner- 
aufsatz dar.

13°) J- Werner, Die Langobarden in Pannonien 
(1962) 102 f.

131) Prokop, Bell. Goth. II 15. Vgl. dazu Anm. 
38—42.

!32) j. Werner, Das Aufkommen von Bild und 
Schrift in Nordeuropa (1966) 13.

133) H. K. Jacob-Friesen, Einführung in Nieder­
sachsens Urgesch. 3 (1939) 240, Abb. 306 bis 
308.



255

tragen das bereits häufig genannte Halsband der Brakteatentiere, und aus dem Maul 
des rückblickenden Tieres läuft eine geperlte Linie an der Kehle entlang und über den 
Rücken bis zum Schwanz oberhalb der eigentlichen Konturlinie des Tierkörpers 
(Abb. 6o). Offenbar liegt hier eine Übersteigerung des gewöhnlichen Zunge-Motivs vor, 
wobei an den im Opfermoor von Valmose nachgewiesenen merkwürdigen Brauch er­
innert sei, einem Opfertier den Schwanz so ins Maul zu stecken, daß er lang heraushängt 
(s. S. 241). Das Tier der dritten Tierfibel von Pyrmont trägt außer dem Halsband zwei 
schräg nach hinten gestreckte Ansätze am Kopf, die man bisher als Hasenohren und 
danach das Tier als Häschen deutete (Abb. 61). Das ist insofern berechtigt, als sicher 
eine römische Hasenfibel als Vorbild diente. Es fragt sich nur nach den bisherigen Dar­
legungen, ob nicht in diesem Fall in den „Ohren“ die Anspielung auf den Hörneraufsatz 
der Opfertiere gesehen wurde.
Schon Werner134) hatte die Tierfibeln in Verbindung gebracht mit Tieren auf verschie­
denen jungkaiserzeitlichen Preßblechbeschlägen, an denen die behandelten Kennzeichen 
der Opfertiere ebenfalls Vorkommen: Auf der Scheibenfibel von Tangendorf in Nieder­
sachsen (Abb. 62) und dem Gürtel von Skedemosse auf Öland (Abb. 63) ist ein laufendes 
vierbeiniges Tier mit heraushängender Zunge und Halsband dargestellt, auf dem Ort­
bandbeschlag von Fredso in Jütland ein ebenfalls laufendes Tier mit Hörnern und sehr 
langem Bocksbart oder heraushängender Zunge (Abb. 64). Aus dem Maul der Ziegen­
böcke auf der fragmentarischen Zierscheibe von Thorsberg bei Schleswig entspringt 
schließlich eine sehr lange Linie, die sich am Ende gabelt (Abb. 65). Für sie fehlte bisher 
jede einleuchtende Interpretation, wie sie der hier aufgezeigte Zusammenhang besonders 
beim Vergleich mit der Fibel von Pyrmont sofort erkennen läßt. Ebensolche sich am

134) Werner, a. a. O. (s. Anm. 132) Taf. 5 (Tan­
gendorf und Skedemosse), Abb. 11 (Fredsö, 
hier ist wegen der zerstörten Kopfpartie — 
ebd. Taf. 11,1 — nicht zu entscheiden, ob 
Zunge oder Bart dargestellt ist), Abb. 10 
(Thorsberg). Dazu kommt noch eine Schei­
benfibel aus Häven in Mecklenburg, Gr. 7,

die ein teilweise zerstörtes, vorwärtsblicken­
des Tier mit Halsband zeigt: B. Salin, Die 
altgermanische Thier Ornamentik (1904) 180, 
Abb. 419, und eine monströse Fibel von Lau 
auf Gotland mit einem gehörnten Tier und 
einem Wasservogel; Werner, a. a. O. (s. 
Anm. 132) Taf. 13,1.



256

Abb. 62—63 Opfertiere auf jungkaiserzeitlichen Preßbledharbeiten aus Tangendorf, Niedersachsen (62) 
und Skedemosse, Öland (nach H. J. Eggers und E. Hagberg). M = 1:1.

Abb. 64 Opfertier auf Schwertortband. Fredso, Jütland (nach H. Drescher). M = ca. 3: 5.
Abb. 65 Rekonstruktion der zweiten Zierscheibe von Thorsberg, Schleswig-Holstein (nach J. Werner).

M = ca. 1:2.



257

Abb. 66 Görtergestalt mit geschmücktem Opfertier. Goldbrakteat von Seeland (nach C. J. Thomsen).
M = 2:1.

Ende gabelnde oder mit einem Dreieck versehene Linien von geringerer Länge sind 
auch bei einigen Tieren auf Goldbrakteaten (Abb. 66) und auf vier Urnen aus Süderbra- 
rup135), der nächstgelegenen etwa gleichzeitigen Siedlung zum Thorsberger Opfermoor, 
zu beobachten. Die Länge dieser Linien macht die Interpretation als heraushängende 
Zunge zwar nicht sehr wahrscheinlich, läßt es aber um so deutlicher werden, daß hier 
ein kultisches Brauchtum dargestellt ist, bei dem u. a. aus den Mäulern der Kulttiere 
unbekannte lange Gegenstände heraushingen, wie etwa der bereits erwähnte Pferde- 
s'chwanz. Der zeitliche Abstand dieser Denkmälergruppe zu den Brakteaten wird nicht 
nur durch die skandinavischen Tierfibeln mit Hörneraufsatz überbrückt, sondern ebenso 
auch durch eine Tierdarstellung mit Hörneraufsatz und heraushängender Zunge auf dem 
Runenhorn von Gallehus (Abb. 67)136).
Neben den Darstellungen der an den genannten Zeichen erkennbaren Opfer- oder Kult­
tiere gab es aber bereits im 3. Jh. Tierbilder in gleicher Technik und im gleichen Stil, 
denen jene Zeichen fehlten. Lediglich der Laufschritt läßt an eine ähnliche Interpre­
tation denken. In einigen Bällen hilft jedoch auch der Bildzusammenhang weiter: Auf 
dem Silberbecher von Himlingoje auf Seeland (Abb. 68) stellt der Tierfries mehrere 
Vierfüßler und Vögel dar, die ähnlich von einem Mann mit Schwert in der Hand gehetzt 
werden137) wie die Opferpferde auf dem Grabstein von Häggeby von Männern mit 
Beilen und Speeren in der Hand (Abb. 44). Es wurde bereits erwähnt, daß noch im

135) Unpubliziert, Landesmuseum f. Vor- und 136) Oxenstierna, a. a. O. (s. Anm. 3) 37 ff.,
Frühgeschichte, Schleswig. Abb. 70.

137) Werner, a. a. O. (s. Anm. 132) 17 f., Abb. 6.



258

Abb. 67 Opfertier auf dem Runenhorn von Gallehus, Nordschleswig (Ring 3 in der Mitte. Nach Paulli).



259

Abb. 68 Opfertiere. Preßblech-Fries auf dem Silberbecher von Himlingoje, Seeland (nach J. Werner).
M = 2:3.

10. Jh. bei Pferdehetzen am Grabe die Tiere mit Schwertern geopfert wurden. Die Viel­
falt der Tiere einschließlich der Vögel entspricht durchaus dem Artenreichtum der Opfer­
tiere, wie ihn die Knochenfunde aus Opfermooren zeigen138). Wie in diesem Zusammen­
hang freilich die auf mehreren Denkmälern dargestellten Mischwesen mit Fischschwanz 
zu deuten sind, entzieht sich noch der Erklärung. Möglicherweise ist dabei an echsenartige 
Tiere zu denken.
Schließlich aber sind auf der ersten Thorsberger Zierscheibe (Abb. 69) den provinzial­
römischen Götterfiguren nachträglich germanische Tierdarstellungen in gleicher Weise 
zugeordnet worden wie die Opfertiere den Göttergestalten auf den Goldbrakteaten139). 
Es ist deshalb mit großer Wahrscheinlichkeit anzunehmen, daß dieses Kompositions­
schema in beiden Fällen den gleichen Grundgedanken ausdrückt: Man stellte mit der 
Gottheit auch das Opfertier dar, mit dessen Hilfe man sich ihr verehrend und um Hilfe 
bittend nahte.
Was für Brakteaten nur aus dem Nebeneinander von A- und C-Typen zu erschließen 
war, daß nämlich die Germanen ein antikes Vorbild zu einem ihren magisch-kultischen 
Bedürfnissen entsprechenden Bild von Göttern und Tieren umformten, ist hier jedenfalls 
einmal durch die nachträglich von Germanen auf die antike Zierscheibe aufgesetzten 
Tierfiguren eindeutig nachzuweisen. Nach dem bisher Gesagten versteht man auch, wes­
halb der Herr von Leuna bei Merseburg aus dem Angebot antiker Glasschälchen gerade 
die Aktaion-Schale auswählte, die man ihm dann ins Grab stellte140): Sie zeigt neben 
der durch eine Inschrift gekennzeichneten menschlichen Gestalt einen Hund mit Halsband 
und heraushängender Zunge, mußte also von einem Germanen genau wie die „ver­
besserte“ Thorsberger Scheibe und die späteren C-Brakteaten als Darstellung der 
bekannten einheimischen Opferkulte verstanden werden (Taf. 19, 1).

138) Hagberg, a. a. O. (s. Anm. 119) 1, 109 ff. 140) W. Schulz, Leuna, ein germanischer Bestat-
und 2, 59 ff. tungsplatz der spätrömischen Zeit (1953)

139) J- Werner, Die beiden Zierscheiben des 32 ff., Taf. 33,2.
Thorsberger Moorfundes (1941).



zöo

Abb. 69 Götter mit Opfertieren. Zierscheibe von Thorsberg, Schleswig-Holstein (nach C. Engelhardt).
M = 1:1.

Als eine weitere Gruppe jungkaiserzeitlicher Tierfiguren sind von der mittleren Elbe 
bis zur Odermündung vollplastische, kleine Rinderstatuetten verbreitet. Von diesen 
insgesamt dreizehn Figuren tragen zwei ein Halsband und zwei andere silberne Hörner 
(Abb. 70-71). Eine fünfte Rinderstatuette ohne besondere Kennzeichen wurde in der 
Siedlung von Berlin-Schöneberg „unmittelbar am Rande eines mit Steinen gepflasterten 
Herdes“ gefunden (Abb. 72). O.-F. Gandert verglich mit diesem Befund eine Opfer­
grube unter einem Herd der spätlatenezeitlichen Siedlung von Kablow im Kr. Königs­
wusterhausen. In dieser Grube waren als Herd- oder Hausopfer zwei Rinderfüße sorg-



2Ö1

Abb. 70—72 Vollplastische Figuren von Opfertieren der jüngeren Kaiserzeit aus Mecklenburg- 
Strelitz (70), Locknitz, Kr. Pasewalk (71) und Berlin-Schöneberg (nach Fi. J. Eggers und O.-F. Gandert).

M = ca. 1:1.

Abb. 73 Figuren von Opfertieren auf der Trinkhornkette von Keilstrup, Jütland, ältere Kaiserzeit
(nach H. J. Eggers). M = 1:2.

fähig niedergelegt worden. Den zeitlichen Abstand überbrückte bereits Gandert durch 
den Hinweis auf jüngere Herd- oder Hausopfer. Es wird sich noch zeigen, daß auch 
Rinderfiguren mit den für Opfertiere kennzeichnenden Kugelenden an den Hörnern bis 
in die vorrömische Eisenzeit zurückverfolgt werden können (Abb. 77-78). Das Rinder- 
figürchen neben dem Herd von Berlin-Schöneberg wird man also ebenso zu interpretie­
ren haben wie das Rinderopfer von Kablow141).
Zeitlich unmittelbar vorauf gehen diesen Rinderfiguren die älterkaiserzeitlichen Trink­
hornendbeschläge in Rinderkopfform sowie die Tierfiguren der Trinkhornketten 
(Abb. 73)142). Schon die Kombination der Tierarten auf den Ketten (Rinder, Wasser- 
vögel, Böcke und ungehörnte Vierfüßler) stimmt mit der jüngerkaiserzeitlichen auf dem 
Silberbecher von Himlingoje (Abb. 68) und der Zierscheibe von Thorsberg (Abb. 69)

141) O. F. Gandert, Berliner Bl. f. Vor- u. Früh- 142) H. J. Eggers u. a., Kelten und Germanen in
gesch. 7, 1958, 108 ff. heidnischer Zeit. Kunst der Welt (1964) 48

ff.



z6z

Abb. 74—76 Trinkhornendbeschläge in Form von Ochsenköpfen mit den Kennzeichen der Opfertiere 
aus Klein-Moitzow, Kr. Greifenberg, Länge 6 cm (74), Kvinneby, Öland (75) und Lütschena-Hänichen, 

Sachsen (76), ältere Kaiserzeit (nach H. J. Eggers und E. Oxenstierna). M = ca. 2:3 (75, 76).

weitgehend überein, für die eine Interpretation als Opfer- oder Kulttiere wahrscheinlich 
gemacht werden konnte. Die Ochsenkopfprotomen der Trinkhörner bestätigen diese Deu­
tung noch einmal, sind doch ihre Hörner oft mit den schon an den Brakteatentieren 
beobachteten Kugelenden versehen (Abb. 74). Bei den rindförmigen Beschlägen von 
Kvinneby auf Öland (Abb. 75) und Lütschena-Hänichen in Sachsen (Abb. 76) sind außer 
den Kugelenden auf den Hörnern auch die Zungen im Maul besonders hervorgehoben143). 
Die Stierkopfbeschläge von Ingelsta in Uppland und Röddinge auf Moen haben zwar 
keine Kugelenden, aber deutlich angegebene Zungen144). Bei dem Stierkopf von Fre- 
derikssund auf Seeland begegnet erstmals in Form einer aus dem Maul hängenden 
Kette145) die hybride Ausgestaltung dieses Motivs, wie sie dann in der jüngeren Kaiser­
zeit häufig zu beobachten ist (s. S. 25 5 ff.).
Auf den Trinkhornbeschlägen der älteren Kaiserzeit kommen schließlich nicht selten 
Wülste oder eingeritzte umlaufende Ringe zwischen Rinderkopf und Trinkhornansatz 
vor. Ob diese aber als Halsbänder zu deuten sind oder auf profilierte Endbeschläge 
zurückgehen, wage ich nicht zu entscheiden. Hervorgehoben sei nur noch der Ochsenkopf 
des Trinkhorns von Kvinneby auf Öland (Abb. 75), der außer den Kugelenden auf den 
Hörnern und einem Maul mit betonter Zunge auch noch eine Entenfigur auf der Nase 
trägt, was abermals zeigt, daß die Kombination von Rind und Wasservogel in den hier 
behandelten Zusammenhang gehört. Die Rinderköpfe mit Kugelenden an den Hörnern 
sind in Skandinavien bis in die späte vorrömische Eisenzeit zurückzuverfolgen, wo sie 
an vollplastischen Tierfiguren, als Moorfund146), an Opferkesseln, wie etwa dem von

143) K. H. Jacob-Friesen, Zur Prähistorie Nord­
west-Sachsens (1911) Taf. 29,221. — IPEK.
1930, 126 f., Taf. 9,3.

144) Pornvännen 41, 1946, 155 f., Abb. 8 und 9.

i43) Prähist. Zeitschr. 34/35, 1949/50, I 378. — 
Acta Arch. 20, 1949, 116, Abb. 72 b.

146) Stierfigur von Ejlbygard: Acta Arch. 20, 
1949, 154, Abb. 96.



263

Abb. 77—78 Stierkopfprotomen mit Kennzeichen der Opfertiere aus der vorrömischen Eisenzeit 
von einem Bronzekessel aus dem Moor von Sophienborg, Seeland (77) und an einer Fibel von Soften, 

Jütland (nach H. J. Eggers und E. Oxenstierna). M = ca. 114 (77), ca. 2: (78).

Sophienborg auf Seeland (Abb. 77)147), aber auch an Gewandspangen, wie der von Soften 
in Jütland (Abb. 78)148), Vorkommen. Selbst auf den Hängebecken und anderen Fund­
stücken der späten Bronzezeit begegnen Tierköpfe mit Kugelenden an den Hörnern 
und mit aus dem Maul hängender Zunge149). Wie weit diese Darstellungen von der 
Hallstattkultur und die der vorrömischen Eisenzeit von der Latenekultur abhängig 
sind150), soll hier nicht weiter untersucht werden. In unserem Zusammenhang genügt 
es, daß dieser kurze Überblick zeigt, welche bedeutende Rolle das Opfer- oder Kulttier 
in der frühen bildenden Kunst der Germanen spielte. Aus der älteren Kaiserzeit und 
der unmittelbar voraufgehenden Periode sind an einheimischen figürlichen Darstellungen 
bisher nur Tierfiguren überliefert. In der jüngeren Kaiserzeit kommt vereinzelt bereits 
die menschliche Gestalt dazu, aber die Tierfiguren überwiegen noch bei weitem. Wahr­
scheinlich sind alle diese Tiere als Opfer- oder Kulttiere zu deuten, wie es für eine große 
Anzahl von ihnen anhand besonderer Kennzeichen zu belegen war.
Im Laufe der langen Zeiträume machten sich in der Auswahl sowohl der dargestellten 
Tierarten als auch der genannten Kennzeichen gewisse Wandlungen bemerkbar. In der 
älteren Kaiserzeit und vorher herrschte bei weitem das Rind vor, das auch nach den 
Schriftquellen zu dieser Zeit im Kult eine Rolle spielte. Daneben wurden Wasservögel 
und Böcke dargestellt. Alle diese Tiere sind auch in der jüngeren Kaiserzeit nachzu-

147) Eggers, a. a. O. (s. Anm. 142) Abb. na.
14S) Prähist. Zeitschr. 34/35, 1949/50, I 376, 

Abb. 1,11.
149) G. Schwantes, Die Vorgeschichte Schleswig-

Holsteins. Geschichte Schleswig-Holsteins 1 
(1:939) 4I2> Abb. 623 und 625. Diesen Hin­
weis verdanke ich O. Höckmann, Mainz.

150) Vgl. z. B. Acta Arch. 19, 1948, 240. — Aar-



264

weisen, in der die Rinderfiguren nicht mehr dominierten, statt dessen aber noch andere 
Tiere hinzukamen, wie Eber, Mischwesen mit Fischschwanz u. a. m. Seit der jüngeren 
Kaiserzeit macht sich auch eine immer stärkere Stilisierung der Tierdarstellungen 
bemerkbar, so daß die Bestimmung der Tierart immer unsicherer wird. Nach den In­
schriften auf den Brakteaten waren mit den auf diesen dargestellten Tieren vor allem 
Pferde gemeint. Wie bereits angedeutet wurde (s. S. 251), ist also damit zu rechnen, daß 
im Opferkult das Pferd im Laufe der Entwicklung wenigstens teilweise die Stelle des 
früher geopferten Rindes einnahm.
Auch der Kanon der Kennzeichen von Opfertieren bildete sich anscheinend erst all­
mählich voll aus. In der älteren Kaiserzeit und kurz vorher waren nur Kugelenden an 
den Rinderhörnern nachzuweisen. Ob das Halsband schon eine Rolle spielte, war nicht 
sicher zu ermitteln. Nach zaghaften Ansätzen in der älteren Kaiserzeit wurde in der 
jüngeren eine aus dem Tiermaul entspringende Linie in unterschiedlichsten Formen zur 
Kennzeichnung der Opfertiere benutzt, ohne daß sich bestimmen ließ, was mit dieser 
Linie jeweils gemeint war. Weiter wurden die Tiere im Laufschritt wiedergegeben und 
auch durch Halsbänder und gelegentlich besonders gekennzeichnete Hörner charakteri­
siert. In der Völkerwanderungszeit scheint sich dann schon eine von dieser Grundlage 
ausgehende allgemeine Verbindlichkeit in der Form der Kennzeichen durchgesetzt zu 
haben, die dann auf den Brakteaten fast schematisch angewendet wurden: Hörnerauf­
satz mit Kugelenden, heraushängende Zunge (nur noch in verhältnismäßig kurzer 
Form), Bocksbart, Hals- und Bauchband und der Laufschritt der Tiere. Ob dabei ein­
zelne Attribute noch eine besondere Bedeutung hatten, also etwa der Bocksbart die 
dem Thor zugedachten Opfertiere bezeichnete, läßt sich bisher nicht mit Sicherheit aus­
machen, da entsprechende Runeninschriften fehlen.
Diese Beobachtungen lassen Rückschlüsse zu auf die Entstehung der C-Brakteaten im 
Laufe des 5. Jhs. Offenbar sahen die Germanen in dem Kaiserporträt spätantiker Me­
daillons das Bild der heimischen Götter. Gemäß ihren kultisch geprägten Göttervor­
stellungen übertrugen sie auf diese Medaillons ein bereits seit dem frühen 3. Jh. (Zier­
scheibe von Thorsberg, Abb. 69) angewendetes Bildschema durch die Hinzufügung eines 
deutlich als solches gekennzeichneten Opfertieres.

Unsere Untersuchung hat bisher für fast alle auf den Brakteaten mit der Speerdarstel­
lung vorkommenden Einzelmotive Interpretationen erarbeitet, die auch in ihrem jeweili­
gen Zusammenhang auf einem einzelnen Brakteaten sinnvoll erklärt werden können. 
Außer einigen immer wiederkehrenden Zeichen, wie etwa dem Hakenkreuz, bleiben jetzt 
nur noch die Vogeldarstellungen auf diesen Brakteaten zu deuten. Gewöhnlich sind diese 
Vögel durch die Form des Schnabels klar als Raubvögel gekennzeichnet. Einige von

b0ger 1946, 14, Abb. 5. — N. Äberg, Bron­
zezeitliche und früheisenzeitliche Chronolo-

gie 5 (1935) 135, Abb. 222 und F. Maier, 
39. Ber. RGK 1958, 170.



265

Abb. 79 Raubvogel als Opfertier unterhalb der Götterbüste. Zweiseitig geprägter Goldbrakteat 
von Tunalund, Uppland (nach O. Montelius). M = 2:1.

ihnen tragen Hörneraufsätze wie die vierbeinigen Tiere und müßten analog dazu auch 
als Opfertiere angesprochen werden. Auf dem Medaillon von Tunalund in Uppland 
(M 2:9. - Abb. 79), dessen Rückseite einen Reiter mit erhobenem Speer zeigt, ist sogar 
unterhalb des Götterbildes an der Stelle des üblichen vierbeinigen Opfertieres der 
C-Brakteaten ein auf dem Rücken liegender Raubvogel dargestellt, der also auch nur 
als ein Opfertier interpretiert werden kann. Ebenso kommen auf den D-Brakteaten 
anstelle der Vierbeiner Vögel vor (Abb. 80). In der Tat haben die Knochenuntersuchun­
gen von Skedemosse auf Öland gezeigt, daß in diesem Opfermoor zahlreiche Vögel - 
unter ihnen außer Wasservögeln in besonders großer Anzahl Seeadler und andere Raub­
vögel — dargebracht worden waren151). Die Opferung erfolgte freilich noch in der Kaiser­
zeit, aus der im Zusammenhang mit anderen dargestellten Opfertieren auch zahlreiche 
Wasservögel wiedergegeben sind (Abb. 68, 69, 73, 75). Auf den Brakteaten hingegen 
sind Wasservögel nicht erkennbar.
Gewöhnlich jedoch fehlen bei den Vogeldarstellungen der Brakteaten alle Hinweise auf 
einen Zusammenhang mit Opfer- oder Kulthandlungen. Es fällt vielmehr auf, daß auf

151) Vgl. Anm. 138.

7»
-r

m
.w



266

Abb. 80 Raubvögel als Opfertiere. Goldbrakteat von Simmonsnes, Norwegen (nach C. J. Thomsen).
M = 2:1.

fast allen Brakteaten, die durch die Wiedergabe des Speeres oder die Runeninschrift auf 
Odin bezogen werden konnten, zu Häupten des Gottes ein Vogel mit Krummschnabel 
dargestellt ist (Abb. 28, 31 f.).
Man hat diese Vögel schon häufig mit Hugin und Munin, den aus der Edda bekannten 
beiden Raben Odins, gleichgesetzt152). Da aber gewöhnlich nur ein Vogel dargestellt ist, 
ließ sich diese Hypothese nie schlüssig beweisen153). Ausgehend von der auf anderem 
Wege gelungenen Identifizierung Odins läßt sich jetzt jedoch diese alte Hypothese sehr 
wahrscheinlich machen. Schon Hauck hat darauf hingewiesen, daß auf den Darstellungen 
der Tötung Balders (Abb. 11-12) nur der am Speer kenntliche Odin von einem Vogel 
begleitet werde154). Anscheinend reichte bei der oft nur andeutenden Symbolsprache der 
Brakteatenzeichnungen ein Vogel als Hinweis auf das gelegentlich auch vollständig 
wiedergegebene Vogelpaar, um ihren Herrn Odin unmißverständlich zu kennzeichnen. 
Damit wird eine große Zahl von C-Brakteaten auf Odin hin deutbar. Ob jedoch das 
Stück von Fjällbacka in Bohuslän (Abb. 3. - M 9:28) mit seinen drei Vögeln ebenso zu 
interpretieren ist, erscheint mir fraglich.
Auch auf nichtnordischen Bilddenkmälern wurde der Vogel offenbar als ein Kennzeichen 
Odins verstanden. So zeigt der Goldbrakteat (Abb. 81) aus dem langobardischenGrab2i

152) Vgl. Slg. Thule 20 (1966) 85.
153) Vgl. Anm. 6.

1S4) Vgl. Anm. 24.



267

Abb. 81 Der thronende Odin füttert seinen Wolf. Langobardischer Brakteat von Vdrpalota, Ungarn
(nach J. Werner). M = 2:1.

Abb. 82 Odin mit Opfertier (links), Wolf und Raben. Goldbrakteat von Raflunda, Schonen 
(nach C. J. Thomsen). M = 2: 1.

von Värpalota in Ungarn (1. Hälfte 6. Jh.) einen sitzenden Mann mit Vogelkappe und 
„Atem-Chiffre“155). Rechts vor ihm ist ein Vogel in der typischen Stilisierung mit Raub­
vogelschnabel, kommaförmigem Körper und Andeutung des Schwanzes dargestellt. 
Hinter dem Mann erkennt man ein anderes Tier, von dem nur ein Bein(-Paar) wieder­
gegeben ist, so daß man es ebenfalls als Vogel deuten möchte. Ihm fehlen aber alle oben 
genannten Kennzeichen eines Vogels. Man wird deshalb mit einem verkürzt gezeich­
neten vierbeinigen Tier rechnen müssen, das mit offenem Maul allem Anschein nach in 
Richtung auf die nach unten gehaltene Hand des Mannes schnappt. Dieses kleine, nach 
der Hand der Zentralgestalt schnappende Tier begegnet noch einmal auf dem nordischen

155) J- Werner, Die Langobarden in Pannonien (1962) 103.



268

Abb. 83 Odin mit Wolf und Raben, dazu Hirsch und Schlange. Goldbrakteat von Skrydstrup, 
Nordschleswig (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Brakteaten von Raflunda in Schonen (M 5:6), auf dem es auch wieder im Rücken des 
Mannes dargestellt ist, aber einen eindeutig angegebenen, birnenförmigen Hinterschenkel 
hat (Abb. 82). Vor der Mittelfigur ist auch hier wieder der unverwechselbar gekenn­
zeichnete Vogel wiedergegeben, der offenbar deren Ohr sucht, wie bereits Hauck richtig 
beobachtet hat156). Die gleiche Konfiguration mit dem das Ohr suchenden Vogel vor, und

156) Hauck, 168 u. 313, wobei aber seine Bemer­
kungen zum Schamanismus mit der Eddischen 
Überlieferung nicht übereinstimmen. Ent­

sprechend anders deutet er auch den Brak­
teaten von Skrydstrup, ebd. 322 ff.



dem nach der Hand schnappenden Vierbeiner im Rücken der mit einer Vogelkappe 
bekleideten Mittelgestalt zeigt auch der nordische Brakteat von Skrydstrup in Jütland 
(M 5:11). Hier ist das vierbeinige Tier durch die Reihen der spitzen Zähne und die 
Pfoten mit aller auf Brakteaten überhaupt möglichen Deutlichkeit als Raubtier charak­
terisiert, während ihm hier wie auf den anderen beiden Darstellungen alle oben genann­
ten Kennzeichen der Opfertiere fehlen. Außerdem zeigt der Skrydstruper Brakteat aber 
noch einen Hirsch und darunter ein Schlangenpaar (Abb. 83). Von den beiden Runen­
inschriften (KJ 109) ist die Formel alu wieder als Hinweis auf Odin zu werten, während 
die Formel laukaR in diesem Zusammenhang nicht eindeutig einem bestimmten Gott 
zuweisbar ist (s. S. 272).
Wenn man diesen Brakteatenbildern Snorris Schilderung des Lebens in Walhall gegen­
überstellt, möchte man fast meinen, der Isländer des 13. Jhs. habe ähnliche Darstellungen 
gekannt, so weitgehend entspricht sein Text diesen Brakteaten des 6. Jhs.: „Die Speise, 
die auf seinem [Odins] Tische steht, gibt er seinen beiden Wölfen Geri und Freki. Er 
selbst bedarf keiner Speise. Als Speise und Trank zugleich dient ihm Wein.“ In der 
beinahe lässig nach hinten (!) zum Wolfsmaul gestreckten Hand Odins auf den Brak­
teaten müssen wir die Geste des Fütterns erkennen (im Gegensatz zur Kampfszene 
Abb. 27). Das Wolfspaar mit den sprechenden Namen „der Gierige“ und „der Heiß­
hungrige“ wird ebenso wie das Rabenpaar mit den gleichartigen Namen „der Beson­
nene“ und „der Gedenkende“ jeweils nur durch ein Tier dargestellt. Snorri fährt fort: 
„Zwei Raben sitzen ihm [Odin] auf den Schultern und sagen ihm alles ins Ohr, was sie 
sehen oder hören; sie heißen Hugin und Munin. Im Morgengrauen schickt er sie aus zum 
Flug über die ganze Welt, und zum Frühstück sind sie zurück; auf diese Weise kommt 
ihm vielerlei Kunde zu. Man nennt ihn daher den Rabengott. . . Außerdem ist der 
Hirsch Eichdorn zu merken, der auch oben auf Walhall steht und von den Zweigen des 
Baumes abbeißt. Von seinem Geweih träufelt es so stark, daß es bis in den Hwergelmir 
hinabdringt und davon Flüsse entspringen . . . Und im Hwergelmir liegen so viele 
Schlangen - darunter Nidhögg -, daß keine Zunge sie aufzählen kann.“
Ähnlich wie Snorris Erzählung157) berichtet auch das von Snorri zitierte Grimnismal, 
das man gewöhnlich ins 10. Jh. datiert, in vier aufeinanderfolgenden Strophen von der 
Fütterung der Wölfe, von Odins Raben, dem Hirsch und wenigstens einer Schlange:

„Geri und Freki Atzt der vielberühmte,
Der kampfstolze Kriegergott;
Doch von Wein nur Lebt der waffenstrahlende 
Odin immerdar.
Hugin und Munin Fliegen manchen Tag 
Den Erdengrund ab;

z6g

157) Texte nach Slg. Thule 20 (1966) 84 ff. u. 6j. — Ebd. 2 (1922) 83.



270

Abb. 84 Odinskrieger mit Hörnerhelm und zwei Speeren vor dem reitenden Odin. Goldbrakteat von 
Kitnaes, Seeland (nach E. Munksgaard). M = 2:1.

Für Hugin fürcht ich, Daß er heim nicht kehre,
Doch sorg ich um Munin noch mehr.
Drei Wurzeln Gehn nach drei Seiten 
Von der Esche Yggdrasil;
Hel wohnt unter einer, Unter der andern die Reifthursen,
Unter der dritten der Degen Volk.
Die Esche Yggdrasil Muß Unbill leiden 
Mehr als man meint:
Der Hirsch äst den Wipfel, Die Wurzeln nagt Nidhögg,
An den Flanken Fäulnis frißt.“

Die Darstellung auf dem Brakteaten von Skrydstrup (Abb. 83) läßt erkennen, daß die­
ser Vorstellungskomplex bereits im 6. Jh. als zusammengehöriges Ganzes angesehen 
wurde. Man muß deshalb durchaus mit der Möglichkeit rechnen, daß es damals bereits 
eine dem Grimnismal-Abschnitt vergleichbare Strophenfolge gegeben hat. Für Südost­
europa belegt der Brakteat von Värpalota diesen Mythenstoff für die erste Hälfte des
6. Jhs. und zeigt zugleich, daß auch hier nicht nur Opfertiere, sondern auch die uns aus 
der Edda bekannten Mythen szenisch dargestellt wurden. Schließlich bleibt festzuhalten, 
daß Vogelkappe und Rabe in Skandinavien wie in Südosteuropa als weitere Kenn­
zeichen Odins angesehen werden können.
Die bisherigen Untersuchungen waren nötig, um auch den letzten nordischen Gold- 
brakteaten mit Speerdarstellung richtig deuten zu können. Es handelt sich um den 
Reiterbrakteaten von Kitnaes auf Seeland (Abb. 84), auf dem unter den Hinterbeinen



271

Abb. 85 Odinskrieger mit Hörnerhelm und zwei Speeren auf einer Gürtelschnalle von Fingelsham, Kent
(nach S. Chadwick Hawkes). M = 2:1.

des Reitpferdes ein Speer mit zwei wimpelartigen Häkchen am Schaft wiedergegeben 
ist158). Der Reiter ist durch die Vogelkappe und den Raben ebenso wie die Zentralfigur 
der oben besprochenen Brakteaten als Odin gekennzeichnet. Vor dem Pferd aber tanzt 
ein kleines Männchen mit einem Hörnerhelm auf dem Kopf und einem Speer oder Stab 
in jeder Hand. Diese Bewaffnung kennzeichnet auf vielen germanischen Bilddenkmälern 
von Schweden (Abb. 17) bis England (Abb. 85) und Süddeutschland (Abb. 16) die bereits 
eingangs erwähnten Odinskrieger159). Der Brakteat von Kitnaes ist also ein wichtiges 
ikonographisches Bindeglied zwischen diesen Kriegerdarstellungen und den Goldbrak- 
teaten. Er zeigt die mythischen Vorstellungen auf, welche die Grundlage jenes Krieger- 
tums bildeten, das durch besondere, kultisch gebundene Beziehungen zu Odin zu kämp­
ferischen Höchstleistungen fähig war (vgl. dazu auch S. 215 f.).
Statt des Vogels zeigt ein zusammen mit eindeutigen Odinsbrakteaten (Abb. 30) in 
Magiemose auf Seeland gefundener C-Brakteat (M 8:4. - Abb. 86) außer dem großen 
Opfertier noch einen kleinen Eber ohne besondere Attribute. In Analogie zu Odins 
Raben wäre der Eber als der dem Fruchtbarkeitsgott gehörige Eber Gullinbursti „Gold­
borste“ zu interpretieren, also als Attribut Freys160). Dieser C-Brakteat gehört in eine

1S8) Skalk 1965, Nr. 6, S. 12—14. — E. Munks- 159) S. Chadwick Hawkes, Antiquity 39, 1965,
gaard, Nationalmus. Arbejdsmark 1966, 17 ff. Vgl. auch Anm. 43.
5 ff. und Acta Arch. 37, 1966, 53 ff. *60) Slg. Thule 20 (1966) 181.



272

Abb. 86 Frey mit Eber Gullinbursti (links oben). Goldbrakteat von Magiemose, Seeland 
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Gruppe mit jenen, die an der Stelle des Ebers die oft bis zur Unkenntlichkeit degenerierte 
magische Runenformel laukaR „Lauch“ tragen (Abb. 87)161). Der Lauch war nach der 
isländischen Überlieferung eine im Fruchtbarkeitskult unentbehrliche Pflanze. Auf Brak- 
teaten, die außer der Formel laukaR keine anderen Runen zeigen, finden sich auch keine 
Vögel. Daraus ist zu schließen, daß außer dem Eber wohl auch die laukaR-Formel als 
Hinweis auf Frey verstanden wurde. Nur auf wenigen Brakteaten steht die Inschrift 
laukaR im Zusammenhang mit den anderen Formelwörtern wie alu und lathu. Auf 
diesen wenigen Stücken kommen dann auch Vögel vor, so daß nicht zu entscheiden ist, 
ob damit außer Odin auch noch Frey angesprochen werden sollte.
Mit diesen Bemerkungen zu den Kennzeichen Freys ist der Rahmen der Untersuchung, 
welche den Brakteaten mit Speermotiven gilt, strenggenommen schon überschritten. 
Jedoch schien mir noch ein Hinweis darauf nötig, daß auf den Brakteaten nicht nur der 
im Mittelpunkt dieser Studie stehende Odin, sondern ebenso auch andere Götter durch 
entsprechende Merkmale bezeichnet werden konnten. Noch sind erst wenige dieser 
Kennzeichen gedeutet. Unbekannt ist z. B. noch der Sinn des sehr häufig gebrauchten 
Hakenkreuzes (Abb. 2, 41, 84, 87) und vieler anderer Zeichen oder, ob den verschiede­
nen Haarfrisuren und Kopfbedeckungen besondere Bedeutungen zuzumessen sind. Aber 
in den Grundzügen zeichnet sich bereits ab, daß die Brakteatenmeister über eine Bilder­
sprache verfügten, welche mit einem geringen Aufwand an Zeichen (z. B. Speer, Hörner-

161) Krause, a. a. O. (s. Anm. 12) 246 ff.



b

Abb. 87 Frey mit Runenformel „Lauch“ in lesbarer (a) und bootsförmig degenerierter Schreibweise (b). 
Goldbrakteaten von Dänemark (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

aufsatz, Vogel usw.) und Gesten (z. B. das Füttern des Wolfes) oder durch Runen­
inschriften genau umschreibbare Sachverhalte eindeutig zu kennzeichnen vermochte. 
Damit sind im Prinzip die Bildinhalte der großen Gruppen der A-, C- und D-Brakteaten 
geklärt: Die A-Brakteaten stellen einen gelegentlich durch Inschriften oder besondere 
Merkmale näher gekennzeichneten Gott als Brustbild dar, die C-Brakteaten ebenfalls, 
aber dazu noch ein diesem Gott zugedachtes Opfertier, und die D-Brakteaten nichts 
weiter als das Opfertier. Aus diesem ziemlich einheitlichen Schema fallen nur die 
B-Brakteaten, denen ich auch die echten Reiterbrakteaten zurechnen möchte (s. S. 238), 
mit ihren szenischen Darstellungen heraus. Durch zwei Inschriften (S. 236) ließ sich be­
stätigen, was ja durch die Fundumstände längst erwiesen war, daß nämlich auch diese 
B-Brakteaten im Zusammenhang mit den gleichen kultisch-magischen Handlungen 
gebraucht wurden wie die übrigen Brakteaten. Bei den B-Typen hat man sich nur nicht 
damit begnügt, den Gott durch ein Brustbild mit einem Kennzeichen oder einer Inschrift 
wiederzugeben, sondern hat genau wie in den epischen Einleitungen der Zaubersprüche 
Szenen aus den Göttermythen dargestellt, welche die im Bild gemeinten Götter ebenfalls 
eindeutig als solche bezeichneten.
Auf den A- und C-Brakteaten konnten bisher vor allem Odins-, aber auch einige Frey- 
Darstellungen (Abb. 86-87b) nachgewiesen werden. Es ist anzunehmen, daß auf diesen 
Brakteaten auch noch andere Götter durch bisher nicht bestimmte Kennzeichen identifi­
ziert werden können. Diese Vermutung liegt besonders deshalb nahe, weil auf den 
B-Brakteaten außer Odin auch noch die Götter Balder, Loki (Abb. 11-12) und Tyr 
(Abb. 1) zu erkennen sind. Auf den B-Brakteaten gehen die Darstellungen sogar über



274

den engeren Bereich der Äsen und Wanen hinaus. Hier erscheinen auch die mythischen 
Wesen Fenriswolf (Abb. i) und Midgardschlange (Abb. 23), das Schiff Naglfar (Abb. 18) 
und ein Gesamtbild der bewohnten Erde („Midgard“ — Abb. 23).
Schon die wenigen hier untersuchten szenischen Darstellungen geben einige der bekann­
testen Mythen der Edda wieder, nämlich die Umfassung der Erde durch die Midgard­
schlange, die Fesselung des Fenriswolfes, das Leben in Walhall, die Tötung Balders und 
die Götterdämmerung. Es ist deshalb zu erwarten, daß künftighin noch weitere der 
zahlreichen ungedeuteten Szenen der B-Brakteaten entschlüsselt werden können. An­
spielungen auf Göttermythen wie Odins Runenfindung (Abb. 28), seinen Speer Gungnir 
(Abb. 30), Freys Eber Gullinbursti (Abb. 86) finden sich auch auf A- und C-Brakteaten. 
Wir sind also in der Lage, zahlreiche germanische Göttermythen, die bisher nur aus der 
schriftlichen Überlieferung des 13.JI1S. bekannt waren, nicht nur mit Sicherheit ins
5.-6. Jh. zurückzuverfolgen, sondern erstmals auch in bildlichen Darstellungen anzu­
schauen.
Aber ebenso wie die Kult- und Opfertiere wurden auch die germanischen Mythen nicht 
zuerst auf den Brakteaten dargestellt, sondern auf älteren Denkmälern. Bereits auf den 
ältesten gotländischen Bildsteinen des 5. Jhs. sind nicht nur die Opfertiere (Abb. 52) 
wiedergegeben, sondern auch der Mythos von der Totenschiffahrt (vgl. auch Abb. 19-20) 
sowie verschiedenartige Kampfszenen (berittene und unberittene Krieger, Drachenkämp­
fer)162). Die von Schlangen umspannten Rosetten möchte man in Analogie zu dem Me­
daillon von Lyngby in Jütland (Abb. 23. - M 3:10) als die von der Midgardschlange 
umfaßte Erde (Midgard; wo sich die Schlange um zwei Rosetten windet als Midgard 
und Asgard?) deuten, auch wenn sich die Schlange auf den Bildsteinen nicht in den 
Schwanz beißt.
Den Darstellungen auf den Brakteaten besonders nahe verwandt sind aber die für ihre 
frühe Zeitstellung bald nach 400 einmalig reichhaltigen germanischen Bildzyklen auf 
den Goldhörnern von Gallehus in Nordschleswig (Abb. 67 und 88). Trotz vieler Inter­
pretationsversuche ist die Gesamtkonzeption ihrer Darstellungen alles andere als 
geklärt163). Aber der formale Zusammenhang vieler Szenen mit den Brakteatenbildern 
ist nicht zu übersehen. Die Darstellung des Opfertieres mit Hörneraufsatz und heraus­
hängender Zunge auf dem Horn mit Runeninschrift wurde bereits erwähnt (Abb. 67). 
Auf dem oberen Ring des runenlosen Hornes ist zweimal ein kniender oder sitzender 
Mann mit erhobenen Armen zwischen zwei Schlangen dargestellt (Abb. 88 links). Eben

162) Lindqvist, a. a. O. (s. Anm. 44) Abb. 1 ff. 
— Ders., Gotländskt Arkiv 27, 1955, 41 ff., 
28, 1956, 19 ff. und 34, 1962, 7 ff. — B. 
Arrhenius und W. Holmqvist, Fornvännen 
55, i960, 173 ff.

163) Der letzte groß angelegte Deutungsversuch: 
Oxenstierna, a. a. O. (s. Anm. 3). — Den

entscheidenden Einwand gegen diese Inter­
pretation hat bereits K. Hauck, Dt. Viertel- 
jahrsscbr. f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 
31, 1957, 365, Anm. 48 erhoben mit dem 
Hinweis, daß O. „kein sicheres mythisches 
Bild“ erkannt habe.



2 75

Abb. 88 Abrollung des runenlosen Goldhornes von Gallehus, Nordschleswig (nach E. Oxenstierna).

diese Szene begegnet in mehreren Spielarten auf einer bereits oben beschriebenen Gruppe 
von Brakteaten (Abb. 8), wobei eine bis drei Schlangen Vorkommen können. Hauck 
zählt dieser Gruppe mit Recht auch einige Brakteaten zu, welche die gleiche Mittelgestalt 
ohne Schlangen zeigen164). Auf einem solchen Brakteaten (Abb. ioa) ist die Zentral­
gestalt durch einen Odinsbeinamen in der Runeninschrift näher bezeichnet und auf drei 
anderen Brakteaten mit Schlangen (M 5:3, 12, 13) durch ein Vogelpaar (Abb. 89) ein­
deutig als Odin ausgewiesen.
Etwas weiter rechts ist auf demselben Ring des Goldhornes wiederum in deutlicher

164) Bereits Hauck, 281 ff., hebt den Zusam­
menhang dieser Szene mit den entsprechen­

den Brakteatenbildern hervor. Zu seiner In­
terpretation vgl. jedoch oben S. 208 f.



276

Abb. 89 Odin mit seinen beiden Raben und einer Schlange. Goldbrakteat von Söderby, Uppland 
(nach B. Salin). M = 2: x. — Abb. 90 Götterbüste mit Opfertier, dazu Raubvogel und Fisch. 

Goldbrakteat aus Dänemark (nach Guide Brit. Mus.). M = 2:1.

Zuordnung zu einer Schlange ein Mann mit einem Speer in der Hand dargestellt. Der 
Speer konnte bereits auf den typologisch frühen, beidseitig geprägten Brakteaten, die 
höchstens 1-2 Generationen jünger sind als die Goldhörner, als Kennzeichen Odins 
erwiesen werden. Man wird deshalb auch den Speerträger auf dem Horn als Odin 
ansprechen müssen. Unmittelbar neben diesem Speerträger ist auf dem Horn ein Fisch 
wiedergegeben, auf den ein Raubvogel einhackt, eine in der Völkerwanderungszeit nicht 
seltene Szene, die auch auf einem wohl aus Dänemark stammenden C-Brakteaten 
(M6:n) unterhalb des Opfertieres dargestellt ist (Abb. 90). Dieser Brakteat gehört 
jener kleinen Gruppe an, auf der der Gott seine Hand auf den Hals des Opfertieres 
legt (Abb. 31—33 u. 66). Die enge Verwandtschaft dieser Brakteaten untereinander wird 
außerdem noch durch den auf vielen Stücken wiederkehrenden, großen geflochtenen 
Haarschopf des Gottes und den überall gleichartig gezeichneten Kopf des Opfertieres 
unterstrichen. Auf zwei Brakteaten dieser Gruppe (Abb. 31 und 32) ist der Gott durch 
den bekanntesten Odinsbeinamen (houaR „der Hohe“) als Odin näher gekennzeichnet. 
Die enge formale Verwandtschaft legt auch für die übrigen Stücke eine solche Inter­
pretation der Göttergestalt nahe. Demnach müßte auch der zusammen mit Odin auf



2 77

dem dänischen Brakteaten (Abb. 90) dargestellte Raubvogel mit dem Fisch eine bisher 
nicht näher bekannte Beziehung zu den Odinsmythen haben165). Insgesamt können also 
für drei Szenen des oberen Ringes am runenlosen Gallehushorn genaue formale Ent­
sprechungen auf Brakteaten aufgezeigt werden, die sich alle drei unabhängig vonein­
ander auf Odin beziehen lassen. Danach ist zu vermuten, daß auf diesem Ring des 
Goldhornes ein Teil einer ausführlichen Bilderfolge des Odinsmythos dargestellt worden 
ist, für den jedoch, soweit ich sehe, in der schriftlichen Überlieferung keine Entsprechung 
vorliegt.
Auch auf dem nächsten Ring dieses Hornes wird die Odinsthematik fortgesetzt mit der 
von den echten Reiterbrakteaten (Abb. 15, 18, 36 und 79) geläufigen Darstellung Odins 
als speertragenden Reiter. Sein Pferd ist allerdings wie alle vierfüßigen Tiere auf dem 
runenlosen Goldhorn um 90° aus der Bildebene gewendet. Deshalb ist nicht gleich zu 
erkennen, daß genau wie auf dem Brakteaten von Kitnaes (Abb. 84) dem reitenden 
Odin auf dem Horn ein Odinskrieger zugeordnet ist, der mit den typischen zwei Speeren 
in den Händen eine Kulthandlung vollzieht. Wahrscheinlich ist diese auch auf zahl­
reichen jüngeren Bilddenkmälern dargestellte kultische Handlung (Abb. 16, 17 und 85) 
als ein Waffentanz zu interpretieren.
Auch wenn hier eine Gesamtdeutung der Szenenfolgen auf den Gallehushörnern nicht 
vorgelegt werden kann, zeigen bereits die wenigen Andeutungen zur Genüge nicht nur 
die enge formale Verwandtschaft zwischen den Darstellungen auf den Hörnern und auf 
den Brakteaten, sondern auch weitgehende Entsprechungen in den dargestellten Bild­
inhalten.
Mit diesen Beobachtungen wird eine kunstgeschichtliche Einordnung der Goldbrakteaten 
möglich. Zunächst ist festzuhalten, daß auf den Brakteaten in Darstellungen und In­
schriften auf Mythen und Kulte angespielt wird, die aus der Edda und anderer, meist 
auch nicht viel älterer Überlieferung bekannt sind und die damit häufig erstmals bis in 
die Zeit der Brakteaten (ausgehendes 5. und 6. Jh.) zurückdatiert werden können. Im 
Laufe der Untersuchung fanden sich zahlreiche Anhaltspunkte dafür, daß wenigstens 
Teile dieser Mythen und Kulte erheblich älter sind. Die auf dem runenlosen Horn von 
Gallehus dargestellten Odinsmythen waren wenigstens seit dem frühen 5. Jh. voll aus­
gebildet. Das Odinskriegertum läßt sich durch den Stein von Tune in der Zeit um 400 
belegen (S. 216). Die auf Brakteateninschriften genannten Heruler werden von der an­
tiken Geschichtsschreibung erstmals 267 zusammen mit den Goten in Südrußland und

16S) Oxenstierna, a. a. O. (s. Anm. 3) 70 ff. konn­
te zwar überzeugend darlegen, daß es sich 
hier um ein uraltes Wandermotiv handelt, 
aber damit ist ja noch nichts darüber ausge­
sagt, welche Bedeutung diesem Wandermotiv 
im Zusammenhang mit Odinsdarstellungen 
zuzumessen ist. Aus der Edda kenne ich nur

zwei Stellen, die darauf Bezug nehmen. Am 
Ende der Voluspa wird die nach dem Götter­
kampf erneuerte, aus den Fluten aufsteigen­
de Erde geschildert: „Fälle schäumen; / Es 
schwebt der Aar, / Der auf dem Felsen Fi­
sche weidet.“ (Slg. Thule 2 [1922] 42). Die 
zweite Stelle findet sich im Grimnismal, das



278

seit 286 auch an der Nordsee erwähnt166). Die mit Odins Speer Gungnir verbundenen 
Vorstellungen waren im ausgehenden 2. und 3. Jh. weit verbreitet, wie die frühen Runen- 
speere (KJ 31-34) zeigen. Den Mythos von Odins Runenfindung wird man kaum los­
lösen können vom ersten Auftreten der Runen; für sie ist das Bronzefigürchen von 
Froyhov in Romerike aus der Übergangszeit von der älteren zur jüngeren Kaiserzeit 
das bisher älteste archäologische Zeugnis167), doch sind sie sicher noch älter. Der Name 
des Schiffes Naglfar, und damit ein Teil des Weltuntergangsmythos, dürfte in der Kai­
serzeit entstanden sein. Der Opferkult mit den besonders geschmückten Tieren konnte 
sogar bis in die vorrömische Eisenzeit zurückverfolgt werden.
Schon vor dem Auftreten der nordischen Goldbrakteaten waren demnach wenigstens 
Teile der später auf diesen dargestellten Mythen voll ausgebildet. Die Kulte, Opfer und 
magischen Handlungen, in deren Rahmen die Goldbrakteaten eine Zeitlang verwendet 
wurden, bestanden in wesentlichen Teilen sogar schon vor der älteren Kaiserzeit. 
Schließlich war den Germanen mindestens seit der ausgehenden Kaiserzeit eine in weiten 
Gebieten gleichartige Bildsprache mit festen, offenbar allgemein verständlichen Bild­
formeln geläufig, in denen die oben genannten mythischen Vorstellungen und Kult­
gewohnheiten unmißverständlich dargestellt werden konnten. Als die Germanen die 
römischen Kaisermedaillons vor allem des 4. Jhs. in Form von Goldbrakteaten nach­
zuahmen begannen, verfügten sie bereits über eine nach Bildform und -inhalt fest 
geprägte Bildtradition, gemäß der sie die römischen Vorbilder umformten und auch 
anders verwendeten. Immerhin haben aber die antiken Medaillons das äußere Erschei­
nungsbild der germanischen Götter nicht unwesentlich mitbestimmt; es sei nur an die 
Kopfhaltung und das Perlendiadem erinnert. Im Laufe der Entwicklung scheinen dann 
auch diese Details unter germanischen Einfluß gekommen zu sein, wenn z. B. statt des 
Diadems eine Vogelhaube (Abb. 7) oder Knotenfrisur (Abb. 33) dargestellt wurde.
Auch als man nach dem 6. Jh., abgesehen von Gotland, keine Goldbrakteaten mehr 
anfertigte und benutzte, wurde der Formenkanon der germanischen Bildtradition wei­
terhin verwendet, wie man hin und wieder streiflichtartig erkennt, wenn die bildlichen 
Darstellungen — wie etwa auf den gotländischen Bildsteinen (Abb. 19) — in dauerhaftem 
Material ausgeführt wurden oder glückliche Umstände organisches Bildmaterial vor dem 
Vergehen schützten, wie etwa bei den Bildteppichfragmenten von Oseberg (Abb. 2). Die 
weitgehend erhaltenen organischen Beigaben in diesem norwegischen Königinnengrab 
der frühen Wikingerzeit168) vermitteln eine gewisse Vorstellung davon, daß das eigent-

den Walhall umgebenden Fluß Thund und 
den Saalbau selber beschreibt: „Ein Aar 
schwebt über ihm. / Es rauscht Thund, / Des 
Riesenwolfs Fisch / Schwimmt froh in der 
Flut.“ (S/g. Thule 2 [1922] 82).

166) Vgl. Anm. 38.

167) KJ 44, zur Datierung vgl. Eggers, a. a. O. 
(s. Anm. 142) 75 f.

16S) A. W. Brögger, H. Falk, FI. Shetelig, Ose- 
bergfundet, 4 Bde. (1917—28). Der Band 
über die Textilien ist noch nicht erschienen, 
Teilpublikationen liegen vor in Viking 4,



Abb. 91 Fisch und Raubvogel auf romanischem Würfelkapitell von Knechtsteden, 
Nordrhein-Westfalen (nach P. Clemen).

liehe Medium der germanischen Bildtradition weder das geprägte Metall noch der 
geritzte Stein war, sondern das beschnitzte Holz und das Bildgewebe. Die isländische 
Überlieferung nennt außerdem noch bemalte Schilde und Holzwände169). Nur wenn 
wir auch für die voraufgehenden Jahrhunderte solche nicht mehr erhaltenen, organischen 
Bildträger annehmen, wird erklärbar, weshalb die relativ wenigen Bilddenkmäler in 
dauerhaftem Material die gleichen Bildformeln verwenden, obwohl sie durch weite 
Gebiete und lange Zeiten ohne erhaltene Bildzeugnisse voneinander getrennt sind. Man 
vergleiche nur die Darstellungen von Raubvogel und Fisch auf dem Gallehushorn des 
frühen 5. Jhs. (Abb. 88) und dem dänischen Brakteaten des 6. Jhs. (Abb. 90) mit Reliefs 
aus den spätromanischen Kirchen von Knechtsteden, Kr. Neuß (Abb. 91), und Pfaffen­
hofen-Schwabenheim in Rheinhessen (Taf. 19, 2). Der Steinmetz von Pfaffenhofen kannte 
sogar noch den bereits am Gallehus-Horn sichtbaren Zusammenhang der Fisch-Vogel- 
Darstellung mit den Schlangen, obgleich in der langen Zwischenzeit auf keinem ein­
zigen erhaltenen Fisch-Vogel-Bild eine Schlange vorkommt170). Etwa derselbe lange 
Zeitraum liegt auch zwischen den beiden Darstellungen der sich in den Schwanz beißen­
den Midgardschlange auf dem Brakteaten des 5. Jhs. aus Lyngby in Jütland (Abb. 23) 
und auf dem spätromanischen Taufbecken von Fullösa in Schonen (Abb. 92). Selbst der 
seine Wölfe fütternde Odin findet sich nicht nur auf den Brakteaten des 6. Jahrhunderts, 
sondern auch auf dem romanischen Türsturz der Dorfkirche von Dunningen in Würt­
temberg (vgl. Abb. 81—83 mit 93)171).
Wenn man von den Darstellungen der Opfertiere in der Kaiserzeit und vorher absieht, 
umreißen die zuletzt angeführten Bilddenkmäler etwa den Zeitraum, für den szenische 
Darstellungen heidnisch-germanischer Mythen nachweisbar sind, nämlich vom frühen
5. bis etwa zur Mitte des 13. Jhs. Nach dem Beginn der Gotik verliert sich diese The­
matik. Damit zeigt sich, daß auch auf dem Kontinent die germanisch bestimmten Bild-

1940 und S. Krafft, Pictorial Weavings from 
the Viking Age (1965).

169) Zeitscbr. f. dt. Philologie 61, 1936, 239 ff. — 
Vgl. auch Slg. Thule 6 (1923) 94 und Viking 
4, 1940, 121 f.

170) D. Ellmers in: Führer zu vor- und früh ge­

schichtlichen Denkmälern 12 (1969) 88. — 
P. Clemen, Die Kunstdenkmäler der Rhein­
provinz 3 (1899) 344 (= Kr. Neuß, S. 36)

171) Mänadshlad 1896, 141. — E. Jung, Germa­
nische Götter und Helden in christlicher Zeit 
(1939) 19 f. und 474.



z8o

Abb. 92 Die sich in den Schwanz beißende Midgardschlange am Boden des spätromanischen Taufbeckens
von Fullösa, Schonen (nach H. Hildebrand).

Abb. 93 Der thronende Odin füttert seine Wölfe. Romanisches Türsturzrelief aus Dunningen, 
Baden-Württemberg (nach E. Jung).



281

Abb. 94 Odin nimmt mit Hilfe eines Brakteaten (in der Rechten) eine in der Inschrift genannte 
„Zitation“ vor. Goldbrakteat von Trollhättan, Västergötland (nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

inhalte und -formen fast genauso lange bekannt waren wie auf Island, wo sie für so 
wertvoll gehalten wurden, daß man sie im frühen 13. Jh. aufzuschreiben begann. 
Innerhalb dieser neben der mündlichen Überlieferung der Mythen einherlaufenden Bild­
tradition waren die Goldbrakteaten freilich nur eine kurzlebige Randerscheinung, die 
lediglich durch die für Bilddenkmäler ungewöhnlich günstigen Erhaltungsbedingungen, 
die verhältnismäßig vielgestaltige Themenauswahl besonders der B-Typen, die frühe 
Zeitstellung und die auf die Darstellung bezogenen Runeninschriften eine Schlüssel­
position für die Erforschung dieser Bildtradition einnimmt.

*
Um den Quellenwert dieser Fundgruppe voll ermessen zu können, muß man zu bestim­
men versuchen, wie die Brakteaten verwendet wurden. Die Fundumstände geben auf 
diese Frage zwei Teilantworten: Einerseits sind die Brakteaten - möglicherweise als 
Ersatz für Tieropfer (s. S. 252) — absichtlich an Opferplätzen (Mooren u. a. m.) nieder­
gelegt worden, andererseits hat man sie Frauen mit ins Grab gegeben, die sie sicher nicht 
als reinen Schmuck trugen, sondern als Amulette172). Im Gegensatz zu diesem eindeu­
tigen Befund sind die Brakteaten nach den Runeninschriften von Männern bei Kult­
handlungen benutzt worden, wobei die in den Inschriften genannten Eleruler eine 
besondere Funktion hatten. Welcher Art diese Funktion war, läßt sich wiederum nur in 
einem Teilaspekt an einigen Brakteaten selbst ablesen, ohne daß ich mich in der Fage 
sehe, diese Teilaspekte bereits zu einer Synthese zusammenzufassen.
Der Brakteat von Trollhättan, Västergötland (M 4:5), zeigt das Brustbild eines Mannes, 
der in der Rechten einen kleinen runden Gegenstand hochhält (Abb. 94). Die Inschrift 
lautet tawo lathodu „ich nehme eine Zitation vor“ (KJ 130) und wurde, wie bereits 
erwähnt (S. 205), von Krause sehr einleuchtend auf die Darstellung bezogen, die dem-

172) Mackeprang, a. a. O. (s. Anm. 1) 96 ff.



282

Abb. 95 Odin hält ein Opfertier in der Linken und in der Rechten einen Odinspriester oder -krieger, 
der mit Hilfe eines Brakteaten (in der Linken) eine Kulthandlung ausführt. Goldbrakteat von Esrom 

auf Seeland (nach C. J. Thomsen). M = 2: i.

nach den Runenmeister mit dem Brakteaten in der Hand bei dem in der Inschrift 
genannten Vorgang zeigt.
Mit dem gleichen Gestus und zusätzlich einem speerähnlichen Stab in der anderen Hand 
erscheint ein vollständig wiedergegebener Mann auf dem Brakteaten von Esrom auf 
Seeland (M 8:22). Der Mann wird am linken Bein von der großen, als Brustbild dar­
gestellten Göttergestalt gehalten, die mit der anderen Hand das Opfertier faßt (Abb. 95), 
eine Geste, die oben als Zeichen der Annahme oder Inbesitznahme des Opfers gedeutet 
wurde (Abb. 31—33). Ganz analog ist auch der einen Brakteaten „weihende“ Mann von 
dem Gott in Besitz genommen. Hier ist demnach der einem Gott geweihte Mensch dar­
gestellt. Der Speer deutet dabei auf Odin, so daß der ihm geweihte Mann wohl ein durch 
die Weihe mit magischem Wissen und magischen Fähigkeiten ausgestatteter Odinskrieger 
ist. Diese Darstellung steht keineswegs allein. Auf den Brakteaten von Kitnaes mit dem 
Odinskrieger vor dem reitenden Gott wurde bereits hingewiesen (Abb. 84). Der Brakteat 
von Hjorlunde auf Seeland (M 8:21) zeigt einen anderen Krieger mit gezücktem Schwert 
auf der Hand des Gottes. Die Formel alu auf einem ähnlichen Stück des gleichen Fundortes 
(M 8:20) macht deutlich, daß auch hier der Gott Odin dargestellt, der Mann also ein 
Odinskrieger ist (Abb. 96—97).
Sollte also der oben erwähnte Brakteat von Trollhättan einen solchen runenkundigen 
Mann Odins ohne den mythischen Hintergrund zeigen? Die Darstellung an sich würde 
diesen Schluß nahelegen, aber alles, was wir bisher über die Brakteatendarstellungen 
erarbeitet haben, verbietet ihn, da die Hauptfigur auf dem Brakteaten stets als Gott 
interpretiert werden mußte. Der C-Brakteat von Halskov, Seeland (M 10:1, KJ 130



283

c>6 97

Abb. 96—97 Odin mit Opfertier und Odinskrieger. Goldbrakteaten von Hjorlunde, Seeland
(nach C. J. Thomsen). M = 2:1.

Anm.) unterstreicht diese Feststellung noch einmal, da er bei der stark entstellten, im 
lesbaren Teil aber eng verwandten Inschrift . . . fahide lathoth . . . „(N. N.) schrieb eine 
Zitation “ zu der Darstellung das gewöhnliche C-Schema mit Götterkopf und voll auf­
geputztem Opfertier verwandte.
Der Widerspruch in der Deutung der beiden Darstellungen mit den gleichartigen In­
schriften löst sich auf, wenn man den Aufbau der schon häufiger herangezogenen Zau­
bersprüche beachtet, deren erster Teil in der Form einer kurzen „Erzählung“ schildert, 
wie von den Göttern etwas vollbracht wurde (z. B. wie Odin ein hinkendes Pferd 
heilte173), was dem eigenen Verlangen nach göttlicher Hilfe entsprach. Der zweite Teil 
der Zaubersprüche ruft dann in der Form der magischen Beschwörung die einst bei den 
Göttern wirksamen Kräfte herbei, um die eigene Notlage zu wenden. Ein ebensolches 
Verhältnis von göttlicher Tat und menschlichem Hilfeverlangen scheint auf dem Brak- 
teaten von Trollhättan ausgedrückt zu sein. Er zeigt den Gott (wahrscheinlich Odin), der 
eine Zitation vornimmt und damit zugleich garantiert, daß die in Analogie dazu vom 
Runen- oder Brakteatenmeister unter Zuhilfenahme eben dieses Brakteaten vorgenom­
mene Zitation die gleiche volle Wirkung hat. Aus der schriftlichen Überlieferung ist zwar 
nicht bekannt, daß Odin (oder ein anderer Gott) sich bei einer Beschwörung eines Brak­
teaten bediente; daß aber die Brakteatenmeister den Gebrauch der bei ihren Kulthand­

173) So der von K. Hauck (vgl. Anm. 23) herangezogene Merseburger Zauberspruch.



284

lungen benutzten Brakteaten auf die Götter zurückgeführt haben werden, liegt in der 
Konsequenz des bisher Vorgetragenen. Überliefert ist immerhin, daß die Verwendung 
der Runen auf eine geheimnisvolle Tat Odins zurückgeführt wurde. Auf diesen Mythos 
spielt der bereits oben (S. 226) erwähnte Brakteat von Skonager (Abb. 28. — M 6: 23) in 
Darstellung und Inschrift an. Einen vergleichbaren (Odins-P)Mythos legt der Brakteat 
von Trollhättan für die Benutzung der Brakteaten nahe. Daß die Inschrift des Skonager- 
Brakteaten gerade jene neun Zaubersprüche erwähnt, die Odins Notlage vor der Fin­
dung der Runen beendeten, läßt erneut erkennen, daß die Kenntnis derartiger Mythen 
für die Brakteatenmeister die Voraussetzung zur Zitierung der den Sprüchen innewoh­
nenden Zauberkräfte für die eigene Situation war.
Wahrscheinlich sind in diesem Sinne auch die Odinsbeinamen auf den Brakteaten als An­
spielungen auf Taten des Gottes zu verstehen. Die Forschung hielt diese Namen bisher 
für die von Runenmeistern, weil ihre Nennung oft mit ik („ich“) in der Form eingeleitet 
wurde, daß sich der Runenmeister mit Odin identifizierte. Dabei ist bezeichnend, daß 
die in der bildlichen Darstellung durch bestimmte Kennzeichen eindeutig charakterisier­
ten Götter in den Runeninschriften nie bei ihrem eigentlichen Namen genannt wurden, 
sondern entweder durch die Begriffsrunen a = „Ase“ oder t = „Tyr“ oder durch Bei­
namen (heiti), die von ihren Eigenschaften abgeleitet sind. Auf diese auch in anderen 
Religionen verbreitete Scheu vor dem Aussprechen (oder Ausschreiben) der Götternamen 
ist wahrscheinlich die außerordentlich große Zahl der auf Island überlieferten Odins­
beinamen zurückzuführen. Nicht zuletzt hat es diese Scheu vor dem Ausschreiben der 
Götternamen auch der Forschung schwer gemacht, die Bedeutung der Brakteatenbilder 
zu erkennen.


