ALEXANDER KOCH

DER GOLDSCHATZFUND. DES FAMENSI

PRUNK UND PIETAT
IM CHINESISCHEN BUDDHISMUS DER TANG-ZEIT

WVIDTWIOLE, 1. 210 o o0 i o 6 ot & 50001 5 856 10 5 403 Stapelgefallsets =s.cs amsns smamnns 5 sams o 492
Einlei - Deéckeldose: sumos ssnmuns snemmans sosmmasss o 494
HUEITUDE e Glasgetdlle: . uimumn: s bmpmas s wamo: saupEEes - b 498
China zur Zeit der Tang-Dynastie ................. 406 Flaschchen aus blauem Glas ................ 502
) ) Schale aus grimem Glas .................... 505
GCSCll{ChtC, Ausbreltupg und Formen der Sonstige Gegenstinde ........................ 507
buddhistischen Lehre in China ................... 409 GErtel et o v s s e e e s s e 507
Zum Reliquienkultin China ..................... 415 Spiegel mit Lotosblattkranz ................ 513
Vorhiangeschloff ............... ... ... ... 520
Buddhistische Tempel in China ................... 419 ) . )
Der esoterische Buddhismus und der Famensi ....... 522
Geschichte des Famensi «...%.ivsvuivionunssivoss 420 )
Wiedererrichtung der Pagode und Bau eines Museums
Entdeckung und Ausgrabung des Schatzfundes ...... 424 fiir-den Goldschatzfund .. ..wuves comuvessivasnss 529
Objekte aus dem Goldschatzfund ................. 431 Zusammenfassung und Perspektiven ............... 530
Von deutscber Seite restaurierte Gegenstinde ........ 433 Liste der zwischen 1990-1995 von deutscher Seite
Kultgerdte ... 434 restaurierten Gegenstande aus dem Schatzfund
Ménchsstabe ... 434 des Pamenst o us oz ss.omp e oo s o5 a0 9mais saamusi 532
Reliquienpagode ......................... 444
Bodhisatva-Skulptur ...................... 455 Buddhistische Reliquiendepots in China . ........... 533
Metallgefaﬁe """"""""""""""""" i3 Literaturverzeichnis ................ ... ... ... 534
WeihauchBrenner . comas s 50w s bhisemsdus sss 473
RIS s sy simim s 5 5w mmms s s m sresin s Hom 478 Bl TABHIWELS! . 050 550w i bt ook s 5 541
VORWORT

China, das Reich der Mitte, dessen offizieller Titel den Anspruch auf Macht und kulturelle Uberlegen-
heit beinhaltet und damit ein Spiegel des traditionellen Selbstverstindnisses ist, gehort unzweifelhaft zu
den interessantesten Lindern der Alten Welt. Eindrucksvolle Monumente, Denkmiler und andere Hin-
terlassenschaften der chinesischen Vergangenheit zeugen von einstiger Bliite. Die »Verbotene Stadt« in
Peking (Beijing), profan »Palastmuseum« genannt, gehort ebenso dazu wie die erhaltenen Reste der
einst China nach Norden hin abgrenzenden, mehrere tausend Kilometer langen »Groflen Mauer«. Vie-
le Zeugnisse der wechselhaften Geschichte des einstigen chinesischen Kaiserreiches aber sind bis heute
so gut wie unbekannt und harren ihrer Entdeckung und wissenschaftlichen Erforschung.

Von der Geschichte, Kultur und Kunst dieses riesigen Reiches geht bis heute eine Faszination aus, die
ihresgleichen sucht. Uber Jahrtausende hinweg tibernahm das chinesische Reich in vielerlei Hinsicht eine
Vorreiterfunktion, bildete den Kern am 6stlichen Ende Eurasiens und inspirierte andere Kulturen, mal di-
rekt, mal indirekt iber Vermittlung anderer Volker. Auch Europa vermochte sich diesem Land nicht zu
entziehen. Seide, Tee und vieles andere mehr fand seinen Weg in europaische Wohnungen. Heute, mit der
erneuten Offnung Chinas, wurde die Moglichkeit einer Kooperation in verschiedenen Bereichen eréffnet.

403



Auf Initiative des damaligen Bundesministeriums fiir Forschung und Technologie (BMFT, jetzt Bun-
desministerium fiir Bildung, Wissenschaft, Forschung und Technologie) besuchte Ende 1988 eine deut-
sche Delegation die Volksrepublik China, um die Méglichkeiten einer chinesisch-deutschen Zusam-
menarbeit auf wissenschaftlich-kulturellem Gebiet zu erkunden. Wenig spater mindete diese in einer
auf beiden Seiten verabschiedeten Vereinbarung, die eine enge Zusammenarbeit vorsah. Zielsetzung der
Kooperation ist bis heute die gemeinsame Forschung und Entwicklung im Bereich des Denkmal-
schutzes. Dank dieser chinesisch-deutschen Vereinbarung kann das Rémisch-Germanische Zentralmu-
seum in Mainz inzwischen auf eine mehr als sechsjahrige Kooperation mit dem Archiologischen Insti-
tut der Provinz Shaanxi in Xi’an zurtckblicken.

1990 wurden in mehreren von chinesischer Seite zur Verfiigung gestellten Raumen des Archdologischen
Instituts Restaurierungswerkstatten eingerichtet; sie dienen der experimentellen Erforschung geeigneter
Methoden der Restaurierung und Konservierung archaologischer Bodenfunde. Seit dieser Zeit arbeiten
regelmaflig zwei bis drei deutsche Restauratoren standig in Xi’an, um dort chinesische Funde zu restau-
rieren und chinesische Kollegen aus- und weiterzubilden. Im Sommer 1993 wurde die Zusammenarbeit
um die gemeinsame Dokumentation und Erforschung tang-zeitlicher Kaisermausoleen sowie anderer
ausgewahlter Denkmiler in Shaanxi erweitert.

Einen Schwerpunkt der von deutscher Seite aus unternommenen Restaurierungsmafinahmen bildeten
schon von Beginn an Gegenstande aus dem erst 1987 entdeckten Goldschatzfund des buddhistischen
Tempels Famensi im westlich von Xi’an gelegenen Kreis Fufeng.

Ohne die finanziellen Zuwendungen von seiten des Bundesministeriums fiir Bildung, Wissenschaft, For-
schung und Technologie sowie des Amtes fiir Kulturgiiterschutz der Provinz Shaanxi wire die chine-
sisch-deutsche Zusammenarbeit in der heute vorliegenden Form nicht moglich gewesen. Den hierfiir
verantwortlichen Stellen sei daher herzlich fiir ihren stets engagierten Einsatz gedankt.

Dank gebiihrt auch den chinesischen Kollegen, die uns bis heute mit Rat und Tat zur Seite stehen; na-
mentlich genannt seien Herr Gong Qiming, ehemaliger Direktor des Archiologischen Instituts der Pro-
vinz Shaanxi in Xi’an, Herr Yin Shenping, Vizedirektor am dortigen Institut, sowie Herr Zhang Ting-
hao, Vizeminister am Kulturgtterschutzamt der Provinz Shaanxi, deren stetiges Bemithen und deren
Einsatz erst eine chinesisch-deutsche Zusammenarbeit ermoglichten. Ferner gilt mein Dank den chine-
sischen Restauratoren (Frau Yang Mang Mang sowie den Herren Xue Qiang und Wu Tian Caz), die stets
halfen, wenn es notig war.

Zu groflem Dank bin ich den Restauratoren des Romisch-Germanischen Zentralmuseums, namentlich
Frau Augustin und Frau Frolich sowie den Herren Bungarten, Herz, Pechtold, Rettel und von
Wieckowski, verpflichtet, die die Objekte in teilweise mehrmonatiger Arbeit in Xi’an mit viel Liebe und
Hingabe restaurierten; ohne ihre grundlegenden Vorarbeiten wire diese Untersuchung nie entstanden.
Ferner danke ich den Mitarbeitern unseres Redaktionsteams, des Photolabors (Frau Silz) und den Zeich-
nern (Frau Ribbeck und Herrn Schmidt) unseres Hauses.

Dank gebiihrt schliefflich Herrn Ankner, dem langjahrigen Leiter des China-Projekts, und Herrn Wei-
demann, Generaldirektor des Romisch-Germanischen Zentralmuseums, die die Anregung zu dieser
Veroffentlichung gaben und mir mit Rat und Tat zur Seite standen.

Die mehrjahrige Zusammenarbeit des Romisch-Germanischen Zentralmuseums in Mainz mit dem Ar-
chiologischen Institut der Provinz Shaanxi in Xi’an zeigt, daff iber Grenzen und grofle Entfernungen
hinweg eine effektive und fir beide Seiten erfolgreiche Zusammenarbeit moglich ist. Schwierigkeiten
und Probleme begleiteten beide Seiten von Anbeginn. Gemeinsames Bemiihen half dabei so manche
Hiirde zu nehmen.

Die gesamte Aufarbeitung des Goldschatzfundes des Famensi wird noch Jahre, wenn nicht Jahrzehnte
in Anspruch nehmen; vielleicht mag diese Veroffentlichung ihren Teil dazu beitragen.

404



EINLEITUNG

Die in Zentralchina gelegene Provinz Shaanxi mit threr Hauptstadt Xi’an gehort zu den kulturge-
schichtlich und historisch bedeutsamsten Gegenden in der heutigen, auf eine mehrtausendjihrige Tradi-
tion zurtckblickenden Volksrepublik China. Der Kern dieser durch eine hohe natiirliche LofSaufschiit-
tung gekennzeichneten Provinz, die fruchtbare Ebene des in den Gelben Fluff miindenden Wei-Flusses,
war als schon frithzeitig besiedelte Landschaft tiber Jahrtausende hinweg kultureller und geistiger Mit-
telpunkt Chinas!. Seit dem 11. vorchristlichen Jahrhundert wurden von dreizehn chinesischen Dyna-
stien Hauptstadte in diesem Gebiet errichtet, darunter so bertihmte wie die Zhou-, die Qin-, die Han-
und die Tang-Dynastie. Chang’an, wortlich tibersetzt »immerwahrender Friede«, das heutige Xi’an
(»westlicher Friede«), war als Hauptstadt der Han- und Tang-Dynastie tiber Jahrhunderte hinweg poli-
tisches, wirtschaftliches und kulturelles Zentrum von ganz China; hier nahm die sog. Seidenstrafle, die
legendare Verbindung zwischen Orient und Okzident, ithren 6stlichen Anfang.

Im Jahre 1987 stieff man in mehreren unterirdischen Raumlichkeiten auf dem Gelinde des buddhisti-
schen Tempels Famensi, wortlich tbersetzt »Tempel des Tores der Lehre«, im heutigen Kreis Fufeng, gut
120 km westlich der Provinzhauptstadt Xi’an, unerwartet auf einen hier zur Zeit der Tang-Dynastie
(618-907 n.Chr.) deponierten Schatz. Dieser aus Objekten aus Metall, Glas, Keramik, Stein und ver-
schiedenen organischen Materialien bestehende Schatzfund erwies sich rasch als einer der grofiten und
bedeutendsten Fundkomplexe frithgeschichtlicher Zeit iberhauprt.

Nach der Auffindung der vieltausendkopfigen, als achtes Weltwunder bezeichneten, aus etwa lebens-
groflen Soldaten, Pferden und Wagen bestehenden Terrakottaarmee unweit ostlich des durch einen
Grabtumulus gekennzeichneten Mausoleums von Qin Shi Huangdi (221-210 v.Chr.)?, besser bekannt
als »Erster Kaiser von China«, vor nunmehr tber zwanzig Jahren, gilt die Entdeckung des Goldschatz-
fundes des Famensi als eine weitere archiologische Sensation fir die mittelchinesische Provinz Shaanxi
und weit dartiber hinaus.

Die grofle Zahl und hervorragende kunsthandwerkliche Qualitat vieler Gegenstinde aus dem Schatz-
fund riumen diesem eine unvergleichliche Stellung ein. Etliche zahlen zu den schonsten bislang be-
kannten Objekten aus der Tang-Zeit, ungeachtet ihres generell hohen kulturgeschichtlichen Wertes. Ein
nicht unerheblicher Teil der Funde allerdings befand sich im Zustand der Auffindung in einem bedau-
ernswerten Zustand. Daher bestand von Beginn an ein grofles Interesse daran, weniger gut erhaltene
Objekte zu restaurieren. Die Moglichkeit dazu schuf die chinesisch-deutsche Zusammenarbeit. So wur-
den zwischen 1990 und 1995 in den Restaurierungswerkstatten des Romisch-Germanischen Zentralmu-
seums in X1i’an insgesamt 15 Gegenstinde aus dem Goldschatzfund des Famensi in teilweise mehrmo-
natiger Arbeit von deutscher Seite restauriert.

Mittlerweile werden in den Werkstatten in Xi’an nicht weniger bedeutende Objekte aus einem erst um
die Jahreswende 1994/95 in Xianyang, unweit der Provinzhauptstadt, ausgegrabenen Kaisermausoleum
aus der Zeit der Nordlichen Zhou-Dynastie (557-581 n.Chr.) restauriert ; auch diese Arbeiten werden
voraussichtlich einige Jahre in Anspruch nehmen.

1 Einen guten Uberblick bieten: Xi’an - Legacies of Ancient Terracotta Warriors and Horses (1982); The First Empe-
Chinese Civilization (Hrsg. Ma Yue et al; 1992); Xi’an ror’s Terracotta Legion (1988); Jenseits der Groflen Mau-
World. Ancient Chinese Capital for over a thousand Years er. Der Erste Kaiser von China und seine Terrakotta-Ar-
(Hrsg. Zou Zongxu; 1990); Xi’an. The Famous Ancient mee (Hrsg. L. Ledderose u. A. Schlombs; 1990).

Capital of China (Hrsg. Li Tianshun, Jia Qi u. Lian Jie; 3 A. Koch, Des Kaisers letzte Ruhestitte. Ausgrabung eines
0.J.); X’an, An Ancient Capital of China (Hrsg. Zu chinesischen Kaisermausoleums der Nordlichen Zhou-
Youyi, Yang Limin u. Zhang Rong; 1990); Xiang Yang, Dynastie nahe Xi’an (Provinz Shaanxi, VR China). Anti-
Xi’an - Chinas alte Hauptstadt (1992). ke Welt 26, 1995, Heft 4,319; ders., Lultima dimora

2 Vgl. die kleineren Berichte in: Wenwu 1975, H. 11, 1ff; dell'imperatore. Lo scavo di un mausoleo imperiale della
Wenwu 1978, H. 5, 11f.; Wenwu 1979, H. 12, 1{f; ferner: dinastia settentrionale Zhou presso Xi’an. Archeo 11,
A. Cotterell, The First Emperor of China (1981); Qin shi- Heft 1 (Nr. 131), Januar 1996, 17.

huang ling bingma yong (1983); E. Capon, Qin Shihuang,

405



Die Objekte aus dem Schatzfundkomplex des Famensi, darunter die von deutscher Seite restaurierten
Stlicke, werfen ein helles Licht auf die Kultur der Tang-Zeit. Sie gewahren einen bis zur Entdeckung des
Tempelschatzes nicht fiir moglich gehaltenen Einblick in den praktizierten Buddhismus, darunter be-
sonders in den Reliquienkult, wihrend der wohl bedeutendsten Epoche der chinesischen Geschichte;
wo historische und selbst buddhistische Quellenzeugnisse schweigen, erginzen sie unser Wissen. Das
zeitlich relativ eng fallbare Material stellt eine archiologische Informationsquelle ersten Ranges dar. In
Teilbereichen sind bislang herrschende Auffassungen in nicht unerheblichem Mafle zu korrigieren; dies
betrifft etwa das wechselvolle Verhaltnis zwischen Kirche und Staat. Ferner spiegeln die Gegenstande
die zur Zeit der Tang-Dynastie vorhandenen kulturellen Beziehungen zwischen China auf der einen Sei-
te und dem tbrigen Teil des asiatischen Kontinents auf der anderen Seite.

Bemerkungen zum Verstandnis des Textes

Einige aus dem Chinesischen stammende Bezeichnungen wurden aus praktischen Griinden annidhernd
wortlich ibersetzt. So wurden beispielsweise die Begriffe Korridor, vordere, mittlere und hintere Kam-
mer flr die verschiedenen Raumlichkeiten des »unterirdischen Palasts« (Krypta) unter der Pagode des
Famenst, die den Goldschatzfund enthielten, ibernommen, um nicht neue Bezeichnungen einfihren zu
miussen. Die namentlich angefithrten Tang-Kaiser werden mit ihrem offiziellen dynastischen Titel ge-
nannt; die zusitzlich angegebenen Namenstitel in Klammern beziehen sich auf den Familiennamen. Die
in Klammern stehenden Abktirzungen skr. und chin. stehen fir Sanskrit und Chinesisch.

CHINA ZIURIZELEDE RGEBANG SDANASTLE

Die Zeit der Tang-Dynastie (618-907 n.Chr.) wird verschiedentlich als »Goldenes Zeitalter Chinas« oder
als »Glanzvollste Epoche der chinesischen Geschichte« bezeichnet*. Gern wird diese Zeit mit Superla-
tiven belegt. China besafy damals seine grofite geographische Ausdehnung und war seinerzeit unzwei-
felhaft das flichengrofite und zugleich bevolkerungsreichste Land auf der ganzen Welt (Abb. 1). Innen-
und auflenpolitisch erwies es sich als starkes, machtiges Staatsgebilde. Nie erreichte die Identifikation
der chinesischen Bevolkerung mit dem Reich einen derart hohen Grad. Mit dem Frieden im Innern des
riesigen, zeitweilig bis weit nach Mittelasien reichenden Tang-Reiches gingen eine politische Offnung
nach auflen und eine allgemeine Aufgeschlossenheit und Toleranz Fremdem gegentiber einher. Die kos-
mopolitische Weltoffenheit Chinas und seine Toleranz gegeniiber Fremdreligionen wie dem Buddhis-
mus, dem nestorianischen Christentum, dem Judentum, dem Islam, dem Mazdaismus (Zoroastrismus)
und dem Manichdismus, ferner gegentiber Auslandern und deren Kultur, Sitten und Gebrauchen, tibten
nachhaltigen Einfluf§ auf die chinesische Kunst, Kultur und Gesellschaft jener Zeit aus. Die fruchtbaren
Auseinandersetzungen mit dem Phinomen des Fremden fihrten zu gegenseitiger Blite und glichen ei-
nem standigen Geben und Nehmen. Wirtschaftlich und kulturell erlebte China einen Aufschwung, der

4 Grundlegend: D. C. Twitchett (Hrsg.), The Cambridge
History of China. Vol. 3. Sui and T’ang China, 589-906.
Teil 1 (1979); ferner E. Capon, Tang China. Vision and
Splendour of a Golden Age (1989); D. Kuhn, Status und
Ritus. Das China der Aristokraten von den Anfingen bis
zum 10. Jahrhundert nach Christus. Wiirzburger Sinolo-
gische Schr. (1991) 501ff. — Einen guten Uberblick iiber

406

die Kulturgeschichte der Tang-Zeit vermitteln die Aus-
stellungskataloge Chinas Goldenes Zeitalter. Die Tang-
Dynastie (618-907 n.Chr.) und Das kulturelle Erbe der
Seidenstrafle (Hrsg. D. Kuhn; 1993) sowie Les trésors de
la Dynastie Tang (618-907). Galeries Lafayette, Musée
Guimet (1993); Wang Renbo (Hrsg.), Sui Tang Wen Hua
(The Sui-Tang Culture) (1990).



H"WH‘WHHH“ LI ”M\ “’W | mnmnmm'm |

++++++++++++ 2 S

’ Q :
ol
a .2
O =
5 4 y i = 2
| 18 Al 5
| £ S
o ! 2.8
g —E 3
il . 5 # =]
i l
’L
7
i
"..
I|
|
{
=
)
,

(2 e g Wy
IIII . i

M zi - = Sl < &
o i S ’ i v &
- = “’llll = Y
i B g
15
\ i s g
o0 oy
Y= I[ =) 2
Fpe
<
‘ """"""""""" : 1 g g3
~) s &3
l. ‘//./,“ o
” ............... W <2
- /rf) ) Eo
~ S
||||| . Sy ,J/ l §"‘g
» P iy ||!|| L&
v N =

v
u s
9 E x y g_s
mn Gy v £z
| L 5 - £ S
™ 7
||| R
o o
g 8

il

Willﬂlwm 5 umuiﬂmh o

.
=)
o3
"" i\ iz K - |
‘Imu |||||||| Z) |
\ J .
| o
‘H i F b
7“’}%3{/ “
e
“ o




spater nicht noch einmal erreicht wurde. Die (westliche) Hauptstadt des Tang-Reiches Chang’an, das
heutige Xi’an, war die seinerzeit vermutlich grofite Metropole der Welt. Besonders das erste Jahrhun-
dert der Tang-Dynastie profitierte von den Ergebnissen einer erfolgreichen Militarpolitik und einer ge-
schickten Diplomatie im auflenpolitischen Bereich sowie einer wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Stabilitdt als Folge weitreichender Reformen im innenpolitischen Bereich.

Die Wiedervereinigung des tiber mehrere Jahrhunderte lang zersplitterten chinesischen Reiches unter
den Herrschern der kurzlebigen Sui-Dynastie (581-618 n.Chr.) war mit eine Grundlage fiir den Erfolg
der gut drei Jahrhunderte wiahrenden Tang-Dynastie. Bis zum Jahre 589 gelang es dem Griinder der Sui-
Dynastie, Yang Jian, posthum Kaiser Wendi (541-604, reg. 581-604) genannt, das Reich wieder zu verei-
nen. Seinem Sohn und Nachfolger Yang Guang, Kaiser Yangdi (reg. 604-617) war sowohl innen- als auch
auflenpolitisch weniger Gliick beschieden; im Jahre 617 leiteten Aufstinde das Ende der kurzlebigen
Dynastie ein. Bereits im darauffolgenden Jahr setzte sich Li Yuan, einer der an den Grenzen des Reiches
stationierten Generile der Sui-Herrscher, als Kaiser Gaozu (566-635, reg. 618-626) auf den Drachen-
thron und errichtete die neue Tang-Dynastie 3; sie sollte sich bis zum Jahre 907 n.Chr. behaupten. Li Shi-
min, der Sohn von Gaozu, einigte das Reich im Innern und fithrte das Militar bis weit in die zentral-
asiatischen Steppengebiete hinein ®. Im Jahre 626 wurde er unter dem Namen Taizong (599-649, reg. 626-
649) selbst Kaiser des riesigen Reiches. Taizong setzte die expansive Politik fort; zugleich unterstiitzte er
die innenpolitische Konsolidierung, indem er die Erziehung, die Philosophie, die Religion und die
Kunst, letztlich die gesamte traditionelle chinesische Kultur forderte”. Gaozong, der dritte Tang-Kaiser
(Li Zhi; 628-683, reg. 649-683) versuchte die Politik seines Vaters fortzusetzen, doch scheiterte sein Vor-
haben an der machtbesessenen Wu Zetian (Wu Zhao; 624/27-705, reg. 690-705), die sich 655 zur legiti-
men Kaiserin machte und bereits wenige Jahre spater die gesamte Macht in ihren Hianden hielt®. Nach
dem Tod Gaozongs verlegte sie die Hauptstadt nach Luoyang; im Jahre 690 schliefllich errichtete Wu
Zetian ihre eigene Dynastie, die unter dem Namen Zhou allerdings nur gut anderthalb Jahrzehnte dau-
ern sollte. Ungeachtet thres Machthungers und der daraus resultierenden innenpolitischen Auseinan-
dersetzungen trug Wu Zetian wesentlich zur wirtschaftlichen Leistungsfahigkeit des chinesischen Rei-
ches bei. Daneben lief§ sie dem Buddhismus eine bis dahin und auch spiter noch nie wieder erreichte
Forderung angedeihen. Die Restauration der Tang-Dynastie wurde durch die Kaiser Zhongzong (Li
Xian; 656-710, reg. 684 und 705-710) und Ruizong (Li Dan; 662-716, reg. 684-690 und 710-712) einge-
leitet und unter der jahrzehntelangen Regierungszeit des Kaisers Xuanzong (Li Longji; 685-762, reg. 712-
756) erfolgreich fortgesetzt. Unter seiner Herrschaft gelangte das Tang-Reich zu neuer Bliite, die sich
vor allem im kulturellen Bereich ausdriickte . Die Rebellion des An Lushan (693-757), ein in chinesi-
schen Diensten stehender Militargouverneur tirkisch-sogdischer Herkunft, und seiner Anhinger in den
funfziger Jahren des 8. Jahrhunderts tiberschattete die letzten Jahre der Regierung des Xuanzong '°. Sie
markierte einen ersten groffen Einbruch in der Geschichte der Tang-Dynastie und lautete ihren unauf-
haltsamen kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Niedergang ein. Noch gut 150 Jahre vermoch-
ten sich die Tang-Herrscher mit wechselndem Erfolg zu behaupten, doch war China lingst seiner Macht
beraubt; es hatte Kriege und Gebiete verloren, war aufenpolitisch schwach und im Innern stark zerriit-
tet. Seit der Mitte des 8. Jahrhunderts biifSte das chinesische Reich viele seiner bis dahin eroberten bzw.
einverleibten Gebiete ein. Versuche zur Stabilisierung der katastrophalen innenpolitischen, besonders
die chinesische Gesellschaft und Wirtschaft betreffenden Verhiltnisse im spiteren 8. und 9. Jahrhundert

5 W. Bingham, The Founding of the T’ang Dynasty: The 8 C. P. Fitzgerald, The Empress Wu (1968); R. W. L. Guis-
Fall of the Sui and the Rise of T’ang. A Preliminary Sur- so, Wu Tse-t’ien and the Politics of Legitimation in T’ang
vey (1941). China (1978).

6 C. P. Fitzgerald, Son of Heaven. A Biography of Li Shih- 9 R. des Rotours, Le régne de 'empereur Hiuan-tsong (713-
min, Founder of the T’ang Dynasty (1933). 756) par. M. Lin Lu-tche (1981).

7 H. J. Wechsler, Mirror to the Son of Heaven: Wei Cheng 10 E. Pulleyblanck, The Background to the Rebellion of An
at the Court of T’ang T ai-tsung (1974). Lushan (1955).

408



gab es verschiedentlich, doch war thnen kein groflerer, vor allem langerfristiger Erfolg beschieden. Als
die Tang-Dynastie im Jahre 907 ihr Ende fand, war das chinesische Reich schon lange zerfallen.

Im mittleren und spateren 7. Jahrhundert erreichte das chinesische Kaiserreich seine grofite geographi-
sche Ausdehnung, was sich erheblich auf seine politische und kulturelle Einfluflsphire auswirkte. Der
Macht- bzw. Herrschaftsbereich Chinas reichte seinerzeit im Westen tber Zentralasien mit dem nérdli-
chen Teil Afghanistans und dem Tarimbecken bis an die Grenzen Persiens, im Siiden bis nach Nord-
vietnam, im Osten und Siidosten bis weit in die Mandschurei und Nordkorea und im Norden zeitwei-
lig bis in die Mongolei. Allerdings vermochten die chinesischen Kaiser nur fiir eine relativ kurze Zeit ih-
re weitreichende Macht zu behaupten. Zudem lagen ihr teilweise bloff nominelle Abhangigkeitsverhalt-
nisse zugrunde, die jeder faktischen Grundlage entbehrten. Anspruch und Wirklichkeit entsprachen ein-
ander damit nur zu einem gewissen Prozentsatz; gerade die kleineren Volksstimme vermochten sich im-
mer wieder dem Herrschaftsanspruch des chinesischen Reiches zu widersetzen und fochten unablissig
Kriege gegen ihren tibermichtigen, dennoch verwundbaren Nachbarn aus. Auf der anderen Seite darf
der Tributhandel, den viele der unterworfenen oder anderweitig in Abhangigkeit geratenen Herrscher,
Vélker und Stimme mit China fiihrten, als ein sichtbarer Ausdruck ihrer Untergebenheit gewertet wer-
den. Ungeachtet dieser Uberlegungen muf} die Expansion des chinesischen Herrschaftsgebietes als ein
wesentliches Kennzeichen der frithen Tang-Zeit gewertet werden.

Wie schon die Kaiser der Han-Dynastie (206 v.Chr. bis 220 n.Chr.) errichteten die Tang-Herrscher ihre
Hauptstadt auf dem Gebiet der heute gut vier Millionen Einwohner zihlenden Provinzhauptstadt Xi’an
(»westlicher Friede«). Chang’an, wortlich tibersetzt »immerwahrender Friede«, war eine riesige Stadt
mit zeitweise annahernd zwei Millionen Einwohnern. Die die Metropole in einem Rechteck umgeben-
de machtige Stadtmauer mafl etwa 8,2 km auf 9,7 km. Vor den Toren der Stadt erstreckte sich ein ausge-
dehnter Palastkomplex der chinesischen Kaiser, der sog. Daminggong. Seinerzeit durfte Chang’an als
Hauptstadt des machtigen Tang-Reiches die grofite Metropole der Welt gewesen sein, Zentrum einer
kosmopolitischen Zivilisation. Die vielen hier in regelrechten Kolonien lebenden Auslander, darunter
Hindler, Handwerker, Ktnstler, Diplomaten, Missionare und Asylanten aus ganz Asien, verlichen ihr
ein internationales Geprage. Der Internationalismus in der Reichshauptstadt entsprach den seinerzeit
herrschenden Grundprinzipien der politischen Offnung Chinas. Hier trafen kulturelle und religiose
Einflisse aus ganz Asien aufeinander und lieffen Chang’an zu einem Schmelztiegel werden. Der Handel
auf den verschiedenen Routen der hier ihren Anfang nehmenden sog. Seidenstrafle fihrte zu einem er-
heblichen wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwung. Mit der Einfuhr fremder, exotischer Gtiter
nach China ging eine Ubernahme hier bis dahin nicht bekannter fremder Ideen und Vorstellungen ein-
her. Nur vor diesem Hintergrund ist die Bliite des chinesischen Reiches unter den Tang zu erkliren.

GESCHICHEE, s AUSBRENIUNG UND;EORMENDERBUDDEHISTTISCHEN: EEERE
NG CEIINTA

Die Geschichte der buddhistischen Lehre in China ist die Geschichte einer fremden Religion in einem
Land mit einer von jeher zivilisatorisch, kulturell und philosophisch sich tiberlegen fihlenden Bevolke-
rung; Erfolge und Rickschlige kennzeichnen denn auch diesen letztlich bis heute andauernden Dialog .

11 Allgemein zum Buddhismus: E. Conze, Der Buddhismus. Buddhismus (1980); K. Mizuno, The Beginnings of Bud-
Wesen und Entwicklung. Urban-Biicher Bd. 5 (Hrsg. E. dhism (1981); Die Welt des Buddhismus (Hrsg. H. Bechert
Ernst u. K. Gutbrod; 1953); D. Schlingloff, Die Religion u. R. Gombrich; 1984); Daisaku Ikeda, Buddhismus. Das
des Buddhismus. Bd. 2. Der Heilsweg fiir die Welt. Samm- erste Jahrtausend (1986); J. Snelling, Buddhismus. Ein
lung Géschen 770 (1963); U. Schneider, Einfithrung in den Handbuch fiir den westlichen Leser (1991).

409



Wann genau der Buddhismus Eingang in China fand, ist bis heute umstritten bzw. nur ansatzweise be-
stimmbar. Hinlanglich bekannt ist, dafl das Eindringen und die Ausbreitung der buddhistischen Lehre
in China Vorginge darstellen, die ithre Anfinge in der Han-Zeit (206 v.Chr. bis 220 n.Chr.) nahmen und
unter der Tang-Dynastie ithren Hohepunkt erreichten. Heute nimmt man an, dafl der Buddhismus di-
rekt von Indien ausgehend und iiber die Seidenstrale kommend seit den ersten Jahrhunderten n.Chr. als
weit verbreitete und rasch Anhinger findende Religion nach Zentralchina gelangte. Die historische
Uberlieferung nennt das Jahr 67 n.Chr., das in die Regierungszeit des Kaisers Mingdi (reg. 57-75 n.Chr.)
der Ostlichen Han-Dynastie (25-220 n.Chr.) fillt, als erstes gesichertes Datum fiir ein Eindringen der
buddhistischen Lehre in China, doch ist dessen Echtheit umstritten.

Ehe der Buddhismus China erreichte, hatte er sich bereits auf seinem Weg iiber die zentralasiatischen
Handelsrouten unter verschiedenen Einflussen teilweise wesentlich gewandelt und unterschiedliche
Formen herausgebildet 2. In China selbst veranderte sich die buddhistische Lehre stetig weiter, was ver-
hiltnismafig rasch zur Herausbildung neuer — spezifisch chinesischer — Lehrrichtungen fihrte 3. Immer
wieder drangen innovative Schiibe aus Indien, dem Ursprungsland des Buddhismus, nach China, die ne-
ben den zentralasiatischen und innerchinesischen Einfliissen eine nicht zu unterschitzende Bedeutung
bei der Umformung und stetigen Entwicklung der buddhistischen Lehre auf chinesischem Boden be-
saflen. Mit einiger Berechtigung kann von einer langsamen Sinisierung des Buddhismus gesprochen wer-
den, unter der letztlich eine Anpassung der buddhistischen Lehre an die chinesische Kultur zu verste-
hen ist; vergleichbare Tendenzen sind im Bereich der chinesisch-buddhistischen Kunst des ersten nach-
christlichen Jahrtausends zu beobachten. Diese Umformungen und Verinderungen waren notwendige
Voraussetzungen, wollte sich der Buddhismus in einem so von traditionellen Vorstellungen und Prinzi-
pien gekennzeichneten Land wie China tberhaupt behaupten; schon von ihren Ansitzen her unter-
schied sich die buddhistische Lehre von konfuzianischen und daoistischen Prinzipien. Gegeniiber die-
sen stief§ der Buddhismus allerdings gerade bei der breiten Masse der Bevolkerung auf grofleres Interes-
se, da zu seiner Ausiibung nur wenige Vorkenntnisse, wie etwa mehrmaliges Anrufen des Buddha, from-
mes Darbringen von Opfern und manch anderes, nétig waren, nicht aber komplizierte und fiir die ein-
fachere Bevolkerung unverstandliche religiose und philosophische Praktiken. Erst sehr viel spater er-
folgte die Verbreitung der buddhistischen Lehre im chinesischen Reich iber ins Chinesische tbersetzte
Lehrreden Buddhas.

Frithestens im zweiten nachchristlichen Jahrhundert sind die ersten sparlichen Spuren einer buddhisti-
schen Kunst in China faflbar, die den Quellen der offiziellen chinesischen Geschichtsschreibung als Be-
lege an die Seite gestellt werden konnen, doch sind verstandlicherweise fiir diese Zeit noch zentralasia-
tische und indische Einflisse betrichtlichen Ausmafies in Rechnung zu stellen, die es kaum zulassen,
diese als einheimische Arbeiten anzusehen.

Bereits fir das 4. Jahrhundert n.Chr. kann von einer zunehmend groflen Anhingerschaft der buddhisti-
schen Lehre unter der breiten Masse der Bevolkerung in China gesprochen werden, was teilweise si-
cherlich auf deren Barbarisierung zurtickzufiihren sein durfte. Wenig spater wurde die buddhistische
Lehre als universale Heilslehre zu einer alle Gesellschaftsschichten umfassenden Religion. Gegentiber
vielen anderen religiosen Ausrichtungen im chinesischen Reich, so etwa dem Nestorianismus, dem Ma-
nichdismus und dem Mazdaismus (Zoroastrismus), erwies sich der Buddhismus als auflerordentlich po-
puldr und konnte sich so auf eine breite Anhingerschaft stitzen.

Der Beginn der das bis dahin zersplitterte Reich wieder einigenden Sui-Dynastie (581-618 n.Chr.) stell-
te fiir die buddhistische Lehre wie auch die buddhistische Kunst erneut einen gewaltigen Aufstieg dar,
setzte doch der Niedergang der Nordlichen Zhou-Dynastie (557-581 n.Chr.) den Verfolgungen des

12 Kunst des Buddhismus entlang der Seidenstrafle. Staatli- ders., The Chinese Transformation of Buddhism (1973);
ches Museum fiir Vélkerkunde Miinchen (1992). desgl. E. Ziircher, The Buddhist Conquest of China. The

13 A. FE. Wright, Buddhism in Chinese History (1959); K. K. Spread and Adaptation of Buddhism in Early Medieval
S. Ch’en, Buddhism in China. A Historical Survey (1964); China 1-2. Sinica Leidensia 11 (1959; 1972).

410



Buddhismus ein — vorlaufiges — Ende. Der erste Kaiser der Sui-Dynastie, Wendi (Yang Jian, 541-604, reg.
581-604), unterstutzte die buddhistische Lehre, wo er nur konnte; in den beiden neu errichteten Haupt-
stadten Chang’an, dem heutigen Xi’an, und Luoyang in der heute Shaanxi benachbarten Provinz Henan,
wurden zahllose Tempel errichtet bzw. wieder aufgebaut. Auch auf dem Lande entstanden buddhisti-
sche Kloster und Kultstatten. Bestehende Komplexe wurden erweitert, neuer Bildschmuck wurde zu-
geftigt, neue Stiftungen geweiht. Der Buddhismus sprof§ in ganz China und erfuhr eine bis dahin nicht
fur moglich gehaltene Forderung. In der frithen Tang-Zeit sollte sich dieser Trend unvermindert fort-
setzen ',

Die verstarkte Ausbreitung des Buddhismus in China zur Zeit der Tang-Dynastie war letztlich eine Fol-
ge des chinesischen Imperialismus, direkte oder mittelbare Konsequenz einer weitgespannten Expansi-
on, bei der die chinesische Kultur u.a. mit mittelasiatischen und indischen Kulturerscheinungen in
Berithrung gebracht wurde. Wesentliche Einflusse bei der raschen, alle Kreise der chinesischen Bevol-
kerung betreffenden Verbreitung der buddhistischen Lehre gingen denn auch von den vielen im chine-
sischen Reich ansassigen und nach China kommenden Kaufleuten, aber auch Flichtlingen und Gesand-
ten aus, die auf den verschiedenen Handelsrouten der Seidenstrafle frithzeitig mit dem Buddhismus kon-
frontiert wurden und sich seiner Lehre anschlossen. Wichtige Impulse fir den Buddhismus kamen nicht
nur direkt aus Indien, sondern auch und offenbar in erheblichem Mafie aus Zentralasien nach China.
Man wird davon ausgehen konnen, daff die Missionierung Chinas von stadtischen, durch Handel ge-
kennzeichneten Stddten ausging, da dort aus Mittelasien stammende Kaufleute ansassig waren, unter de-
nen viele frithzeitig zu Anhangern der buddhistischen Lehre geworden waren. Die Verbreitung der
buddhistischen Lehre im chinesischen Reich der frithen Tang-Zeit wurde dariiber hinaus in nicht zu un-
terschitzendem Mafle durch nach Indien reisende chinesische Monche und andere Glaubige (Abb. 2)
unterstiitzt °. Erinnert sei hier nur an den bertthmten Priester Xuanzang (596[?]-664), der sich zwischen
629 und 645 in Indien aufhielt, viele bis dahin in China unbekannte Sttrentexte und auch Kultgerite
mitbrachte und selbst fiir zahlreiche Ubersetzungen aus dem Sanskrit verantwortlich zeichnete; thm
stand der chinesische Kaiser nach seiner Riickkehr aus der Heimat des Buddhismus wohlwollend und
fordernd gegentiber, was wiederum eine breitere Akzeptanz der Lehre zur Folge hatte. Die verstarkte
Reisetatigkeit buddhistischer Monche und »Pilger« wirkte sich unzweifelhaft sehr forderlich auf die
Verbreitung und Adaption des Buddhismus in China aus.

Das Verhiltnis der Tang-Kaiser bzw. deren offizielle Haltung zur buddhistischen Lehre wurde ebenso
von personlichen Einstellungen wie politischen Faktoren bestimmt. Dafl die Position des Tang-Kaisers
gegentber der buddhistischen Lehre schwanken konnte und Veranderungen unterworfen war, muf§ nicht
eigens ausgeflihrt werden. Verstindlicherweise legten die traditionsgebundenen Anhinger des Daoismus
dem Buddhismus gegentiber einige Skepsis an den Tag. Gerade den chinesischen Kaisern mufite es ein
Anliegen sein, die zahllosen Buddhisten am kaiserlichen Hof — nicht zu vergessen die vielen Anhanger
der buddhistischen Lehre unter der einfachen Bevolkerung des chinesischen Reiches, politisch aller-
dings eine relativ inaktive, behibige Masse — hinter sich zu wissen. Die Errichtung neuer Kultstitten
sowie die Forderung, Erweiterung und Erhaltung bereits bestehender Anlagen waren fiir dieses Vor-
haben besonders geeignete Unternehmungen. Die Toleranz des Kaisers gegeniiber den verschiedenen,
der chinesischen Tradition fremden Religionen, unter denen der Buddhismus nur die starkste Position
einnahm, war ein politischer Schachzug immenser Bedeutung. Daf§ fir den Kaiser die GewifSheit seiner
Macht, der Riickhalt seiner Starke gegentiber dem Adel und der Beamtenschaft hierbei im Vordergrund
standen, wird man kaum bestreiten kénnen. Die vielfach weitreichende Toleranz des chinesischen Kai-
sers gegenuber der buddhistischen Lehre war sicherlich in nicht unerheblichem Mafle von machtpoliti-

14 St. Weinstein, Buddhism under the Tang. Cambridge Stud. 15 D. Seckel, Kunst des Buddhismus. Werden, Wanderung
in Chinese History, Literature and Institutions (1987); fer- und Wandlung. Kunst der Welt (1962) 56 Karte.
ner J. Yinhua, A chronicle of Buddhism in China: 581-
906 A.D. (1966).

411



S Ty Turken i Tirken
- =
(.\%Somorkcnd\_,\ b‘\\. ______ (Yizhou),
Iserne Pforte SN %

Shazhou t\
(Dunhuang)gy=

Baktrali Hmdukusch A

Balkh
( )v Q. Ganzhou
l \ o ‘ \\(Ehangye)
otan
\ KOSChr‘mr\ (Yutian) / g
' \ Luoyang / &
Gondhoro Ny \\\i 2
)
\.-rychang'an Yangzhou

Nanking

\\K‘usmcgaro R

Vorcncsx

“a._.4Benares) \\VQISGII
Nolondo Nanzhao R o
Tumrollphu XN ©
Indien /-KAUNGA o

Faxian (Dongjin) 399-412

+—e—o—e Huisheng (Beiwei) 518-522
o == - == Xuanzang (Tang) 629-645

Xuanzhao (Tang) 648 (7) 655 (?7)
Xuantai (Tang) 648 (

............ Buddhadharma (Tang) 670 (?)
= = = Yijing (Tang) 671-695
—e—— = Zhihong (Tang) 740 (?)

0 1500 km
L L J

Sy

Abb. 2 Reiserouten bzw. »Pilgerfahrten« einiger chinesischer buddhistischer Ménche.

schen Bestrebungen bestimmt, galt es doch sich des Riickhalts der buddhistischen Aristokraten und der
groflen Masse der Bevolkerung sicher zu sein, da ein grofier Teil des chinesischen Volkes zur begeister-
ten Anhingerschaft des Buddhismus gehorte. Allein unter Wu Zetian (Wu Zhao, 624/27-705, reg. 690-
705), der einzigen alleinregierenden Kaiserin des chinesischen Reiches, genoff die buddhistische Lehre
tber einen lingeren Zeitraum hinweg eine auflerordentlich grofle Férderung. Zeitweilig kam dem Bud-
dhismus eine Rolle im Sinne einer zweiten Staatsreligion neben dem Daoismus zu.

Die Bliite des Buddhismus fand mit den gegen ihn und andere Fremdreligionen gerichteten Erlassen um
die Mitte des 9. Jahrhunderts n.Chr., genauer wahrend der Hui Chang-Periode zwischen 842-845 unter
der Regierung des Kaisers Wuzong (Li Yan, 814-846, reg. 840-846), als Folge daoistischer Propaganda,
des Klagens tiber die wirtschaftliche Macht der buddhistischen Kirche und die miserable Lage der staat-

412



lichen Finanzen und allgemeiner Unzufriedenheit ein abruptes Ende. Insgesamt sollen tiber 4600 Klo-
ster, ferner Tempel, Heiligtimer und Kultstatten geschlossen, geplindert und zerstort, 260500 Monche
und Nonnen zurtick in den Laienstand versetzt, ungeheure Besitztiimer enteignet sowie 40000 Kapellen
und Einsiedeleien zerstort worden sein. Die buddhistische Lehre erlitt zu dieser Zeit Riickschlage bis
dahin nie gekannten Ausmafles. Obwohl es sich bei diesen mit staatlicher Gewalt verftigten Mafinahmen
um keine spezielle Verfolgung des Buddhismus und seiner Anhinger handelte und sie weder am Anfang
noch am Ende derartiger Politik standen, wirkten sie sich bei der buddhistischen Lehre, womoglich auf-
grund ihrer damaligen Prosperitit, besonders stark aus. Am furchtbarsten war die Verfolgung in den bei-
den Hauptstidten des Reiches, doch waren auch die lindlichen Zentren von den kaiserlichen Dekreten
betroffen. Anzumerken ist allerdings, daf§ die buddhistenfeindlichen Erlasse in eine Zeit fielen, in der die
kaiserliche Macht nicht mehr so weit reichte wie noch wenige Jahrzehnte zuvor. Die per Dekret des Kai-
sers verlangte Zerstorung vieler Tempel in den Hauptstddten und in den Provinzen wurde nachweislich
nur hier und da ausgefthrt, wodurch etliche Stitten unzerstort blieben oder nur unwesentlich in Mit-
leidenschaft gezogen wurden. Ungeachtet dessen und ungeachtet der wohlwollenden Haltung mancher
nachfolgender Kaiser gelang es dem Buddhismus nicht noch einmal, sich von den massiven Mafinahmen,
denen er in diesen Jahren ausgesetzt war, zu erholen.

In den auf die Zeit der Tang-Dynastie folgenden Epochen erlebte die buddhistische Lehre mehrere Re-
naissancen, doch beschrinkte sich seine glaubige Anhiangerschaft auf eine zahlenmaflig kleine Gruppe in
der chinesischen Bevolkerung. Die breite Masse liefl sich nicht noch einmal fir den Buddhismus begei-
stern, was seine mangelnde Macht im Staat zu illustrieren vermag. Bis zur Gegenwart sollte er im we-
sentlichen auf einzelne Kloster und andere Zentren des Glaubens beschrankt sein. Unabhiangig davon
geniefft der Buddhismus im Zusammenhang mit der breite Bevolkerungskreise umfassenden Volks-
frommigkeit bis heute eine nicht zu unterschitzende Bedeutung.

Die in China beherrschende Ausrichtung des Buddhismus war das sog. Mahayana (wortlich tibersetzt
»Grofles Fahrzeug«), welches sich im ersten vor und nachchristlichen Jahrhundert konstituierte !°. Es
ging von der Auffassung aus, daf§ allen Lebewesen die Moglichkeit zur Erlosung aus der Samsara-Welt
des Leidens und der Wiedergeburten, also das Eingehen ins Nirvana, offenstehen miisse. Eine Erlosung
aller erschien aber nur moglich, wenn die wenigen Lebewesen, die schon erleuchtet waren, die sog. Er-
leuchtungswesen (bodhisatvas), auf ihre eigene Erlosung vorlaufig verzichteten, um allen anderen Lebe-
wesen auf dem Weg zur Erlosung zu helfen 7. Damit setzte es sich vom sog. Hinayana (wortlich tber-
setzt »Kleines Fahrzeug«) ab, das nicht allen die Méglichkeit der Erlésung gewahrte. Im Mahdyéna-
Buddhismus konnten sowohl glaubige Monche als auch Laien zu Erleuchtungswesen werden; die Mog-
lichkeit der Erlosung stand also allen offen.

In China entstanden relativ frith verschiedene Lehrrichtungen des Buddhismus, unter denen sich die
Lehre des Reinen Landes im Westen im Laufe der Zeit als die wohl popularste und volkstimlichste
Form erweisen sollte '8. Wihrend der Bliitezeit des chinesischen Buddhismus zwischen dem 6. und 9.
Jahrhundert n.Chr. bildeten sich verschiedene neue buddhistische Richtungen, sog. Schulen, heraus, die
bezeichnenderweise meist indischer Herkunft waren und rasch den chinesischen Verhaltnissen angepafit
wurden. Auch einige bereits bekannte Ausrichtungen der buddhistischen Lehre lebten wieder auf. Be-
sonders volkstimliche, einfach zu verstehende Richtungen der buddhistischen Lehre erfreuten sich bei
der breiten Masse der chinesischen Bevolkerung einer ebenso grofien Popularitit wie bei den An-
gehorigen des Kaiserhauses.

16 E. Lamotte, Der Mahiyéana-Buddhismus. In: Bechert/ auch als »Fahrzeug der Erleuchtungswesen« (Sanskrit:
Gombrich (Anm. 11) 901f,; desgl. H. W. Schumann, Ma- bodhisatviyana) bezeichnet; die grofie Bedeutung der
hayana-Buddhismus. Die zweite Drehung des Dharma- Bodhisatvas in dieser Ausrichtung der buddhistischen
Rades (1989). Lehre driickt sich u.a. in der Fiille ihrer Bildwerke aus.

17 Der Mahéayana-Buddhismus wird daher verschiedentlich 18 Allgemein: Snelling (Anm. 11) 1711f.

413



Die Lehre des Reinen Landes im Westen (chin. jingtuzong) erschlof§ einen relativ einfachen, letztlich al-
len Lebewesen zuginglichen Weg ins Paradies bzw. ins Reine Land des Westens, stitzte sie sich doch
statt auf philosophische Spekulation und komplizierte Meditation auf gliubige Hingabe. Unter
Huiyuan im frithen 5. Jahrhundert n.Chr. gegriindet, wurde die Schule wieder von den berithmten Mon-
chen Daozhuo (562-645) und Shandao (613-681) aufgegriffen und erlebte in der zweiten Hilfte des 7.
Jahrhunderts einen erneuten Aufschwung, wodurch ithre Anhangerschaft rasch sehr stark anwuchs. In-
nerhalb des Kultes besaf{ die Gestalt des Buddha Amitabha, d.h. der Buddha des unermefilichen Lichts,
die grofite Popularitit und galt als zentrale Kultfigur, war doch zur Ausiibung der Lehre nur die Vereh-
rung des Amitabha notwendig, was eine Hingabe in volliger Devotion, ein stindiges Anrufen, das from-
me Beten der Sutren und Meditieren beinhaltete. Die krasse Vereinfachung der buddhistischen Theolo-
gie und die leicht zu praktizierenden Gebote, die alleinige, gliubige Verehrung des Amitabha, machten
jedem das Paradies zuganglich. Infolgedessen genofd die Schule des Reinen Landes rasch grofle Popula-
ritat bei allen Schichten der chinesischen Bevolkerung.

Die Schule des Chan-Buddhismus (chin. chanzong, japanisch zen) unterschied sich in nicht unerhebli-
chem Mafle von der Lehre des Reinen Landes. Gegentber ihr genof$ sie zwar keine derart starke Popu-
laritat, kann aber wohl als die typischste chinesische Ausrichtung der buddhistischen Lehre angesehen
werden. Der Chan-Buddhismus erstrebte die plotzliche Erleuchtung des Glaubigen. Zu diesem Zweck
bedienten sich seine Anhinger verschiedener psychagogischer, die Seele beeinflussender Techniken. An
die Stelle des Studiums der SGtren trat vor allem die gelenkte Meditation (chin. chan), wovon diese
buddhistische Ausrichtung auch thren Namen hatte; Dogmen und Biicherweisheiten wurden verachtet,
kultische Rituale negiert. Der Chan-Buddhismus predigte damit die Erlésung durch unmittelbare Er-
langung der jedem Wesen offenstehenden Buddhaschaft, wodurch er wiederum in gewisse Nihe dao-
istischer Vorstellungen riickte. Diese Verwandtschaft zwischen fremder Religion auf der einen Seite und
altchinesischem Denken auf der anderen Seite mag mit ein Grund fur seine Beliebtheit in bestimmten
Gesellschaftskreisen (Literaten, Militar etc.) gewesen sein. Bezeichnenderweise erlebte der Chan-Bud-
dhismus noch nach den antibuddhistischen Mafinahmen um die Mitte des 9. Jahrhunderts n.Chr. eine
weitere Zeit der Blite, besonders etwa wiahrend der Epoche der Studlichen Song-Dynastie (1127-1279
n.Chr.).

Die nach ihrem Hauptsitz, einem Gebirge in der heutigen Provinz Zhejiang, benannte Tiantai-Schule
galt gleichfalls als typisch chinesisch, stutzte sich aber auf das Lotos-S{itra und, in ein regelrechtes Stu-
fensystem (chin. panjiao) untergliedert, auf andere buddhistische Sttrentexte. Zur frithen Tang-Zeit war
sie bedeutender als die buddhistischen Schulen des Chan und Jingtu und konnte auf eine relativ grofle
Anhingerschaft zurtickgreifen. Auch in threr Lehrpraxis wurde die Moglichkeit einer Erleuchtung aller
Lebewesen in Aussicht gestellt.

Die im 7. Jahrhundert dominierende Faxiang-Schule, auch Idealistische Schule genannt, deren bertthm-
tester Vertreter der reisende Monch Xuanzang gewesen sein diirfte, erklarte alles Existierende als blofle
Vorstellung und stutzte sich auf das nur verstandesmaflig Erfaflbare.

Auch die Huayan-Schule, die auf einem gleichnamigen Sttra (skr. avatamsaka) basierte, genof$ einige Po-
pularitit beim Volk und am Kaiserhof. Sie erfuhr eine betrachtliche Forderung von seiten Wu Zetians,
wovon noch heute die in threm Auftrag errichteten monumentalen Skulpturen um den Buddha Vairo-
cana von Longmen nahe Luoyang (Prov. Henan) ein beredtes Zeugnis ablegen. Die Anhanger der
Huayan-Schule verstanden das ganze All als einen in sich homogenen Organismus, in dem alles von-
einander abhingig war.

Wihrend der mittleren Tang-Zeit breitete sich von Indien kommend der esoterische Buddhismus (chin.
mizong, mijiao), auch tantrischer Buddhismus oder einfach Tantrismus genannt, in China aus und ver-
mochte sich dort einiger Beliebtheit zu erfreuen. Er beruhte auf einem reichhaltigen Repertoire an ma-
gischen Formeln und pomposen Riten.

Neben den hier genannten Schulen gab es in China viele weitere Ausrichtungen der buddhistischen Leh-
re, doch erreichte die Zahl ihrer Anhinger zu keiner Zeit die der anderen Schulen; auch hielt sich ihre
generelle Bedeutung in engen Grenzen.

414



Die religose Praxis verlangte in der Regel feste Rituale und eine ausgefeilte Ikonographie 1. Letzteres
148t sich auch anhand der buddhistischen Kunst in China ablesen, die entsprechend ithrer Herkunft von
jeher stark unter Einflissen aus Mittelasien und Indien stand, zeitweilig aber eine erstaunliche Selbstin-
digkeit behaupten konnte. Bildnisse ganz bestimmter buddhistischer Gottheiten waren im praktizierten
Kult fast immer unerlafilich. Thr Aussehen, ihre Gestalt, ithre Korper-, Sitz- und Handhaltung, ihre At-
tribute, alles hatte einen symbolischen Charakter, vertrat einen bestimmten Seinszustand und hatte da-
mit eine bestimmte Bedeutung. Die Vielzahl von Symbolen abstrakter wie figiirlicher und vegetabili-
scher Art mag auf den ersten Blick verwirren und fiir einen Auflenstehenden kompliziert erscheinen,
vergegenwartigt man sich aber deren unterschiedliche Bedeutung, sind sie wie ein Buch zu lesen, be-
saflen sie doch einen kultisch wirksamen Charakter?°. Stets waren alle Aspekte eingebunden in einen
ganz bestimmten kultisch-religiosen Kontext.

Was die buddhistische Kunst und Kultur in China betrifft, ist vieles, zuvorderst Tempel, Kultstitten und
Heiligtiimer, durch staatliche Mafinahmen in spateren Dynastien und Epochen zugrunde gegangen und
zerstort worden. Manches hat dank glinstiger Bedingungen Jahrhunderte tiberdauert, um dann im 20.
Jahrhundert zerstort oder beschadigt zu werden. Dennoch ist einiges erhalten geblieben, was einen — al-
lerdings subjektiven — Einblick in die damalige Ausibung der Religion gestattet. So verfiigt man noch
heute tiber tausende von Kultplastiken, Votivbildern und manch anderes mehr, was aber sicher nur ei-
nen kleinen Prozentsatz des damaligen Bestandes reprisentiert; auch kann man sich auf eine recht brei-
te schriftliche Uberlieferung stiitzen. Einige Bereiche der religiosen Praxis aber liegen noch heute fast im
verborgenen. Fundkomplexe in der Art des Goldschatzfundes des Famensi gestatten hier in gleichsam
einmaliger Weise einen bislang kaum fiir moglich gehaltenen Einblick.

ZUM RELIQUIENKULT IN CHINA

Bereits wenige Tage nach dem Tode des historischen Buddha Sikyamuni bzw. seinem Eingang ins Nir-
vana und der traditionell gepflegten Verbrennung seines Leichnams kam es unter den verschiedenen An-
hingern der buddhistischen Lehre in Indien zu Auseinandersetzungen um seine sterblichen, nun zu Re-
liquien (skr. sarira; chin. sheli) gewordenen Uberreste, galten diese doch als wahrer Kérper Buddhas und
ithr Besitz als religios und politisch bedeutsame Angelegenheit?!. Nach lingeren Verhandlungen kam
man darin Uberein, die Reliquien in kostbaren Gefiflen aufzubewahren und in mehreren Reliquien-
denkmalern, d.h. Stlpas, niederzulegen. Die Reliquien wurden gleichsam bestattet.

Jahrhunderte spiter drang der Reliquienkult zusammen mit der buddhistischen Lehre auch nach China
vor, wo man sich schon bald rithmte, im Besitz echter Buddhareliquien zu sein??. Da solche Reliquien
verstandlicherweise nur in begrenztem Mafle zur Verfligung standen, aber moglichst alle Tempel bet der
Verteilung von Reliquien berticksichtigt werden wollten, und im Buddhismus der Leib mit der Lehre
Buddhas gleichgesetzt wurde, war man rasch dazu tibergegangen, statt echter Reliquien ersatzweise an-
dere Gegenstande aus Edelmetall, Halbedelsteinen, Glas und anderen edlen Materialien, ferner heilige

19 Buddhist and Daoist Practice in Medieval Chinese So- 20 W. Kirfel, Symbolik des Buddhismus (1959).
ciety. Buddhist and Daoist Studies (Hrsg. D. W. Chap- 21 Nishiwaki Tsuneki, Die Reliquienverchrung (sarira) und
pell). Asian Studies at Hawaii 34 (1987); B. C. Bhatta- ihre Beschreibung in den Ménchsbiographien. Monumen-
charyya, Buddhist Iconography (1924); H. W. Schumann, ta Serica 40, 1992, 87ff.
Buddhistische Bilderwelt. Ein ikonographisches Hand- 22 Ch’en 1964 (Anm. 13) 278ff. — Vgl. Weinstein (Anm. 14)
buch des Mahayana- und Tantrayana-Buddhismus (1986; 196, wonach es allein in Chang’an mehrere Tempel gab,
11992 die vorgaben, im Besitz echter Reliquien zu sein.

415



Schriften, Keimsilben, Formeln o.4. als solche (skr. dharmakaya; chin. fashen sheli, wortlich tibersetzt
etwa »geistige Reliquie«) zu verehren; buddhistische Schriften gestatteten dies ausdriicklich.

Der Famensi rithmte sich, im Besitz von vier echten Fingerknochen (chin. fogu) Buddhas zu sein (vgl.
Taf. 91, 1); spater — das sei an dieser Stelle vorweggenommen — stellten sich zwei der angeblich vier ech-
ten Reliquien des historischen Buddha als aus Jade bestehend heraus.

Allen Reliquien wurde eine Schutzfunktion gegen bose und schadliche Einflisse zugeschrieben; sie wa-
ren dadurch Objekte hochster religioser Verehrung. Da sie heilig waren und als besonders schiitzens-
wert galten, mufiten sie in speziellen Reliquiaren (chin. lingzhang) aufbewahrt werden, die bezeichnen-
derweise nicht selten die Form von Sirgen (Taf. 91, 2) besaflen ?’; daneben gab es des hiufigeren Kast-
chenreliquiare von einfacher Quaderform. In der Regel wurden mehrere Reliquienbehaltnisse ineinan-
dergeschachtelt, wobei diese nach innen zu aus zunehmend kostbareren Materialien bestanden.
Reliquien tibten eine grofle Anziehungskraft auf Glaubige und Pilger aus. Sie bildeten somit eine gute
Einnahmequelle fir die Tempel, in denen sie verwahrt wurden. Die Prosperitit des Famensi erklart sich
zu einem Gutteil aus den Einnahmen, die er auf diese Art erwirtschaftete. Viele Glaubige stifteten den
Reliquien bzw. dem jeweiligen Tempel kostbare Gegenstinde, die wie im Falle des Famensi teilweise in
eigens angelegten Raumen deponiert und bei verschiedenen Anldssen gezeigt wurden.

Die Deponierung von Reliquien entsprach einer Bestattung, wobei den Reliquiaren die Funktion von
Sargen zukam, was sich teilweise in ithrer dufleren Form widerspiegelte. Da es in China traditionell iib-
lich war, in zwei Sdrgen, einem inneren und einem aufleren, zu bestatten, lieff sich dieser Brauch auch
bei beigesetzten Reliquien belegen.

Die Bestattung bzw. Niederlegung von Reliquien erfolgte nach genau festgelegten Riten. In der Regel
wurden sie in eigens fur sie errichteten Raumen deponiert, die sich hiaufig unter dem eigentlichen reli-
giosen Kern eines buddhistischen Tempels, d.h. der Pagode, befanden. Die Lage der Reliquien im Mit-
telpunkt einer Tempelanlage entsprach ihrer Bedeutung im buddhistischen Kult. Zunachst galt es fiir sie
an einem ruhigen, geschiitzten Ort eine Kammer oder einen »unterirdischen Palast« (chin. dixiagong
oder digong) zu errichten. Wurden die Reliquien niedergelegt, mufite eine zeremonielle Sitzung abge-
halten werden.

Neben Reliquien wurden auch andere Kostbarkeiten, wie etwa heilige Texte, d.h. Sutren, oder be-
stimmte Kult- und Votivbilder im Kern buddhistischer Tempel niedergelegt. Die Grofle Wildganspago-
de in X1’an beispielsweise war im Jahre 652 im Auftrag von Kaiser Gaozong (Li Zhi, 628-683, reg. 649-
683) eigens fur die vom berithmten Monch Xuanzang aus Indien mitgebrachten buddhistischen Schrif-
ten errichtet worden.

Im Falle des Famensi handelt es sich um einen zu Ehren der vier Reliquien und der ihm gestifteten Ge-
genstande errichteten, aus mehreren unterirdischen Raumlichkeiten bestehenden Bau. Der dort gebor-
gene, zum gegenwartigen Zeitpunkt nach Umfang und Qualitit sicher bedeutendste Schatzfundkom-
plex steht in China, weiter gefafit in ganz Ostasien, nicht allein. Ahnliche, allerdings in ihrer Stellung
nicht an den Schatz aus dem Famensi heranreichende Reliquiendepots mit kostbaren Beifunden kennt
man in einiger Zahl aus anderen Provinzen Chinas (Abb. 3)%!. Weitere Reliquienfunde wurden bei-
spielsweise unter bzw. in den Pagoden des Asoka-Tempels in Nanjing und des Ganlusi in Zhenjiang
(beide Prov. Jiangsu), des Asoka-Tempels in Ningbo (Prov. Zhejiang), des Qingshansi in Lintong und
des Shendesi in Yaoxian (beide Prov. Shaanxi), des Songyuesi in Dengfeng (Prov. Henan), des Baoyansi
bei Yuyanchun in Gu’an (Prov. Hebei), des Shuiquansi bzw. Dayunsi in Jingchuan (Prov. Gansu) und
des Chongshengsi in Dali (Prov. Yunnan) entdeckt?. Schwerpunkte in der Verbreitung buddhistischer
Reliquienfunde zeichnen sich in Zentralchina, der Umgebung von Beijing und in Ostchina ab, doch mag

23 Gems of China’s Cultural Relics 1993 (Hrsg. Zhang De- of Sarira Deposits. In: The Buddhist Heritage (Hrsg. T.
gin u.a:; 1993) Taf. 121, Skorupski). Buddhica Britannica, series continua 1 (1989)

24 Wang Ling, Report from China: Rare Buddhist Relics Un- 1291f.; The British Museum Book of Chinese Art (Hrsg.
earthed in China. Oriental Art 33, 1987, 208ff.; R. Whit- J. Rawson; 1992) 3251.

field, Buddhist Monuments in China: some Recent Finds 25 Vgl. Liste buddhistischer Reliquiendepots in China (S. 533).

416



Soln,

P
;/%/ /_///// ol2

%

e
\j/fk%\\\”\) /@’/{% ]
uy

|
s

L

%’ F
\ 7 4 Y 4
WW‘W%/ ////z///p/

Abb. 3  Buddhistische Reliquiendepots in China.

dies tiberlieferungs- bzw. forschungsbedingt sein. Schlieflich sind auch aus Korea, Japan und nattirlich
Indien Reliquiendepots bekannt geworden. Sie erweitern standig unser Wissen iiber die buddhistische
Lehre, den Reliquienkult im besonderen, und die materielle Kultur der damaligen Zeit.

Erst 1985 wurde unweit 6stlich der Kleinstadt Xinfengzhen im heutigen Kreis Lintong, nahe dem Mau-
soleum des »Ersten Kaiser von China« Qin Shi Huangdi (221-210 v.Chr.) und seiner lebensgrofien Ter-
rakottaarmee %, auf dem Gelande einer Ziegelfabrik in mehreren, in der Art einer Grabanlage konzi-
pierten unterirdischen Raumen (Abb. 4) unterhalb eines lingst verschwundenen Pagodenbaus ein um-
fangreicher Schatzfund entdeck, der sich als Reliquiendepot des Qingshansi, wortlich tibersetzt »Tem-
pel des gliickverheiflenden Berges«, herausstellte, von dessen Existenz man nur aus der historischen
Uberlieferung wufite . In der Hauptkammer des einer Inschrift zufolge im Jahre 741 n.Chr. versiegel-
ten Depots konnten etwa 120 Gegenstinde geborgen werden, darunter verschiedene Ritualobjekte, Ke-
ramik und ein an der Nordseite aufgestellter Schrein, der zwei ineinandergeschachtelte Reliquiare (Taf.
92; 93, 1-2) in Sargform aus Gold und Silber enthielt. Im Innern des kleineren sargférmigen Reliquiars
befanden sich auf einem nahezu zerfallenen Kissen aus Brokatstoff zwei kleine Flaschen aus griinem

26 S. Anm. 2. (Anm. 24) 208ff; zuletzt: Chinas Goldenes Zeitalter
27 Lintongxian bowuguan, Lintong Tang Qingshansi shelita (Anm. 4) 244{f.
ji jingshi qingliji. Wenbo 1985, H. 5, 12ff; Wang Ling

417




— .g%
[0
C%)s @ 5 3 2 1
4
7
R Se

Ziegel
27 Granit
—Z = |:| Stein

Abb. 4 Grundrifiplan der Krypta (»unterirdischer Palast«) des Qingshansi nahe Xinfengzhen im Kreis Lintong (Prov. Shaanxi)
mit Zugangsrampe (1), Vorkammer (2), Inschrifttafel (3), Tor (4), Hauptkammer (5) und Reliquienschrein (6). Frithe Tang-Zeit
(8. Jahrhundert n.Chr.).

0 50 100cm
_

Glas auf Stindern in Form stilisierter Lotosbliiten, die wiederum die Reliquien in Form geschliffener
Kristalle enthielten. Dieser Schatzfundkomplex mitsamt seinen Reliquien wurde zwei Jahre spiter durch
die Entdeckung des noch reicheren Schatzfundes des Famensi in den Schatten gestellt.

Ein dhnlich bedeutender Schatzfund kam im Tempel Chongshengsi nahe Dali in der stidchinesischen
Provinz Yunnan zutage, doch war dieser im Bereich der Dachspitze der sog. Qianxun-Pagode deponiert
worden?. Erst gegen Ende der siebziger Jahre dieses Jahrhunderts wurde der im 12. Jahrhundert n.Chr.
niedergelegte, aus insgesamt fast 600 Gegenstanden bestehende Reliquienhort mehr oder minder zufal-
lig im Zuge von Renovierungs- bzw. Reparaturarbeiten wiederentdeckt. Unter den zahllosen Objekten
dieses Schatzfundes gab es neben verschiedenen Reliquiaren (Taf. 93, 4) Figuren aus Gold, Silber, Bron-
ze, Kristall und Holz, ferner Textilien sowie Schriftrollen (Sttra-Texte), Kultgerate, Keramik, Schmuck,
Miinzen, Spiegel und manch anderes mehr. Sie werfen ein helles Licht auf die buddhistische Religion im
Nanzhao- und Dali-Kénigreich sudlich des chinesischen Reiches und auf den dortigen — praktizierten —
Reliquienkult.

Eine ganz dhnliche Entdeckung wurde 1964 im Shuiquansi (Dayunsi) im Kreis Jingchuan (Prov. Gansu)
gemacht. Seinerzeit fand man auf dem Tempelgelinde mehrere in verschiedengestaltigen Behaltnissen
verwahrte Reliquien und weitere Gegenstande teils kultischen, teils profanen Charakters, die nachweis-
lich im Jahre 694 n.Chr. deponiert worden waren; unter den Reliquiaren (Taf. 93, 3) gab es solche in
Form typischer Sarge jedoch auch in Gestalt einfacher quaderformiger Késtchen?’.

Die Zahl der nach 1987 bekannt gewordenen, sowohl zufillig entdeckten als auch planmiafiig geoffneten
Reliquiendepots buddhistischer Tempel in China (Abb. 3) nimmt standig zu, richtete man doch nach der
Entdeckung des Schatzfundes des Famensi ein besonders Augenmerk auf die materiellen Hinterlassen-

28 Zusammenfassend: A. Lutz, Der Tempel der Drei Pago- koku Shiruku Rédo bumbutsu ten — The Exhibition of
den von Dali. Zur buddhistischen Kunst des Nanzhao- Ancient Art Treasures of the People’s Republic of China.
und Dali-Kénigreichs in Yunnan, China (1991); Der Archaeological Finds of the Han to Tang Dynasty un-
Goldschatz der Drei Pagoden. Buddhistische Kunst des earthed at Sites along the Silk Road (1979) 139ff. Kat.Nr.
Nanzhao- und Dali-Kénigreichs in Yunnan, China (Hrsg. 76-80; H. Brinker u. E Louis in: Chinesisches Gold und
A Lutzg 1991): Silber. Die Sammlung Pierre Uldry (1994) 39 m. Abb. 6.

29 Wenwu 1966, H. 3, 81f.; 47; Taf. 4; Chiika jimmin kyowa-

418



schaften der buddhistischen Vergangenheit *°. Einige dieser in den letzten Jahren geborgenen Fundkom-
plexe werden verschiedentlich bereits »als zweites Famensi« bezeichnet.

Anlafllich religioser Zeremonien wurden die Riume bzw. Paliste, in denen Reliquien verwahrt wurden,
hin und wieder gedffnet, um die Reliquien der gliubigen Offentlichkeit zum Zwecke der Verehrung zu
prisentieren’!. Im Falle des Famensi wurden die Reliquien der Uberlieferung nach insgesamt sieben Mal
wihrend der Tang-Zeit auf Veranlassung des Kaisers in exakt festgelegten, feierlichen Prozessionen in
die Hauptstadt bzw. Hauptstddte des Reiches gebracht; zuletzt im Jahre 873. Dort wurden sie den bud-
dhistischen Glaubigen, vor allem nattirlich dem Kaiser und seinem Hofstab, zum Zwecke der Verehrung
prasentiert. Die hohe politische, gesellschaftliche und kulturelle Bedeutung der darin sich manifestie-
renden Haltung des chinesischen Kaisers gegentiber der buddhistischen Lehre ist nicht von der Hand zu
weisen. Neben Gaozong und Wu Zetian waren es Zhongzong, Suzong und Dezong sowie Xianzong, Yi-
zong und Xizong, die den Reliquienkult vollzogen. Haufig wurde hierbei ein verschwenderisch grofler
personeller und finanzieller Aufwand getrieben. Dank tberlieferter Schriftzeugnisse sind wir relativ gut
dartiber unterrichtet, wie solche Prozessionen und damit verbundene Zeremonien einst ausgesehen ha-
ben und vollzogen wurden. Bekannt ist beispielsweise die offene Kritik des Dichters und Staatsbeamten
Han Yu (768-824) an diesen Praktiken anlifllich der Uberfithrung der Reliquien des Famensi im Jahre
819 unter der Regierung des Kaisers Xianzong (Li Chun, 778-820, reg. 805-820), worauf ithn der verir-
gerte Kaiser als Gouverneur in das entlegene Chaozhou in der heutigen Provinz Guangdong in Stidchi-
na versetzen lief§ 32,

Mit groflem Pomp vollzogene Reliquienprozessionen dienten nicht nur Propagandazwecken, die der
Kaiser zu nutzen wuflte, sie veranlafiten die buddhistischen Glaubigen auch zu groflen Spenden, was
dem Tempel bzw. den dortigen Monchen zugute kam. Anschlieffend kehrten die Reliquien mit reichen
Geschenken des Kaisers, seiner Angehorigen und hoher Beamte versehen, zurtick in den Tempel, wo sie
zusammen mit den Stiftungen erneut deponiert wurden. Diese stark ritualisierte Form der Reliquien-
verehrung geht vermutlich auf die Zeit Gaozongs und Wu Zetians zurtick.

BUDDHISTISCHE TEMPEL IN CHINA

Die Zahl der buddhistischen Tempel auf chinesischem Gebiet ging einst in die tausende. Hunderte von
ithnen sind noch in mehr oder weniger gutem Zustand erhalten. Der Famensi ist einer der bedeutende-
ren von ithnen. Mit vielen anderen buddhistischen Tempeln in China gehort er zu den relativ frith ge-
grundeten und tber einen langen Zeitraum hinweg prosperierenden Anlagen, was sich letztlich auch im
Schatzfund manifestiert.

Buddhistische Tempel waren und sind noch heute Orte des Glaubens. Untereinander sind diese Tempel
durch einen einander ahnelnden Aufbau gekennzeichnet und weisen mitunter erhebliche Dimensionen
auf. In der Regel bestehen sie aus verschiedenen, tiber Tore untereinander verbundenen Héfen mit meh-
reren, in typischer Weise vornehmlich aus Holz errichteten Raumlichkeiten kultischen wie profanen
Charakters . Neben verschiedenen dem Kult dienenden Hallenbauten gab es Schlafraume, Speicher,
wirtschaftlich genutzte Raume, Werkstitten und manch anderes mehr. Urspriinglich war die aus dem in-

30 Vgl. etwa Wenwu 1991, H. 6, 11f; 281f; 38ff; Wenwu men Temple enshrined and worshipped the Bones of Skt.
1992, H. 1, 14{f; 26ff. (Songyuesi, Kr. Dengfeng, Prov. Sakyamuni. Kaogu yu Wenwu 1990, H. 6, 951f.
Henan); Wenwu 1992, H. 7, 1{f.; 29ff. (Beita in Chaoyang, 32 Weinstein (Anm. 14) 103ff,; vgl. Ch. Hartman, Han Yu
Prov. Liaoning); Wenwu 1993, H. 4, 1{f. (Baoyansi bei and the T°ang Search for Unity (1986) 84ff.
Yuyanchun, Kr. Gu’an, Prov. Hebei). 33 China. Architektur der Welt 5 (Hrsg. H. Stierlin; o.].)
31 Cai Meibiao, On the Issues of the Time during which Fa- 1331f.

419



dischen Stlipa und einheimischer Turmarchitektur hervorgegangene Pagode (chin. ta oder baota, wort-
lich tbersetzt »Turm der Kostbarkeit«) das zentrale Bauwerk eines Tempels**. Sie war kultisch-religio-
ser Kern jeder Anlage, damit ein unentbehrlicher Bestandteil eines jeden Tempels und tberragte die
Ubrigen Bauten um das vielfache; um sie herum waren in der Regel und in mehr oder minder festgeftig-
ter Weise die verschiedenen weiteren Gebaude des Tempels gruppiert. In der Pagode wurden heilige
Schriften oder Kultbilder aufbewahrt, in einigen Fillen waren in threm Innern Reliquien verborgen; so
auch bei der Pagode des Famensi. Im Laufe der Jahrhunderte, genauer bereits wahrend der mittleren
Tang-Zeit, verlor die Pagode jedoch mehr und mehr ihre besondere Stellung zugunsten verschiedener
Hallenbauten, namentlich der Buddha-Halle (Haupthalle; chin. zhengdian) und der Stitra-Halle, denen
eine zunehmende Bedeutung als Mittelpunkt eines Tempels zugestanden wurde. Auch in struktureller
Hinsicht riickten die Pagoden mehr und mehr vom Zentrum an den Rand einer Tempelanlage; sie wur-
den schliefilich aus dem Tempelbereich herausgelost . An die Stelle der Pagode trat die Haupthalle mit
einem zu verehrenden Kultbild.

Mit der Zeit der Song-Dynastie (960-1279 n.Chr.) war die Gestalt buddhistischer Tempel lingst der
Struktur typischer chinesischer Palastanlagen angepafit worden, die Pagode selbst ein kultisch bedeu-
tungsloser Bau. Im Falle des Famensi besteht der kultische Bereich noch heute im wesentlichen aus der
Buddha-Halle, der Mahavira-Halle (Sikyamuni-Halle), dem Tempeltor, dem Trommelturm und dem
Gedenksteinpavillon. Was die Pagode des Famensi betrifft, gab es zunichst, soweit man vermuten darf,
eine vierstockige holzerne Pagode mit rechteckigem Grundrif}, unter der sich eine Krypta befand. Die-
se Pagode erfuhr verschiedene Erneuerungen, u.a. zur Zeit der Tang-Dynastie und der Fiinf Dynastien
(907-960 n.Chr.), ehe sie in der Ming-Zeit (1368-1644 n.Chr.) einem dreizehnstockigen, gut 46 m hohen
Ziegelsteinbau von achteckigem Grundriff wich, nachdem wenige Jahre zuvor der hélzerne Bau einem
Feuer zum Opfer gefallen war.

GESCHICHTE DES FAMENSI

Der buddhistische Tempel Famensi, wortlich tbersetzt »Tempel des Tores der Lehre«, im nordlichen
Teil des heutigen Kreises Fufeng (Bez. Baoji, Prov. Shaanxi) gelegen, befindet sich gut 120km westlich
der Provinzhauptstadt Xi’an und etwa 10km nordlich der Kreisstadt Fufeng (Abb. 5). Der Tempel selbst
liegt in relativ ebenem, durch eine hohe natiirliche Loflaufschiittung gekennzeichneten Gelinde am
nordlichen Rand der fruchtbaren Ebene des die Provinz von West nach Ost durchflieffenden Wei-Flus-
ses, der sog. Landschaft zwischen den Passen (chin. guanzhong). Einem heutigen Betrachter prisentiert
sich der Famensi als eine weitliufige, prosperierende Anlage mit einem markanten, alles tiberragenden
Ziegelsteinbau, der Pagode des Tempels. Schenkt man der historischen Uberlieferung Glauben, kann der
Famensi auf eine annahernd zweitausendjahrige Geschichte zurtickblicken 3°.

Historischen Quellen zufolge soll mit dem Bau der Tempelanlage wahrend der Regierung der Kaiser
Huandi (Liu Zhi, reg. 146-167) und Lingdi (Liu Hong, reg. 168-189) der Ostlichen Han-Dynastie (25-
220 n.Chr.) begonnen worden sein. Ob diese Angaben den Tatsachen entsprechen, mufl dahingestellt

34 The Stlpa. Its Religious, Historical and Architectural Sig- Indien und Stidostasien (1978).
nificance (Hrsg. A. L. Dallapiccola). Beitr. Stidasienforsch. 35 Aus Mangel an erhaltenen Beispielen in China ist auf ent-
55 (1980); Zhang Yuhuan u. Luo Zhewen, Ancient Chi- sprechende Tempelanlagen in Japan zu verweisen, bei de-
nese Pagodas (1988); Luo Zhewen, Ancient Pagodas in nen dieses Phinomen deutlich festzustellen ist. Vgl. Seckel
China (1994); J. W. Glauche, Der Stupa. Kultbau des (Anm. 15) 1291f.
Buddhismus (1995); ferner H. G. Franz, Pagode, Turm- 36 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990)
tempel, Stdpa. Studien zum Kultbau des Buddhismus in 3f.; Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 18.

420



_Provinz Shaanxi.

mit Lage des Z
Kreises Fufeng /
A

] Z
///////////// i e 7 /////%///

\
=

?‘ /4
o 7
) //
/////////% .
D 2 %
7
7
7
/////

////////////{////////%

iy
i

Abb.5  Der in der Provinz Shaanxi gelegene Kreis Fufeng mit seiner gleichnamigen Kreisstadt und der Lage des Famensi.

421



bleiben. Damals wurde die Anlage jedenfalls Tempel des Konigs Asoka genannt, und auch die ihm zu-
gehorige holzerne Pagode war unter dem Namen Asoka-Pagode bekannt; glaubte man doch, daff Asoka
(reg. 273-232 v.Chr.), Konig des nordindischen Maurya-Reiches, fur die Reliquien Buddhas nicht nur
in Indien, sondern auch in China Pagoden errichtet habe und der Famensi eben eine solche besifle 7.
Im dritten Jahr der Regierungsperiode Kathuang des Sui-Kaisers Wendi (Yang Jian, 541-604, reg. 581-
604), d.h. im Jahre 583 n.Chr., wurde die Tempelanlage in Chengshi, wenig spater unter Gaozu (Li
Yuan, 566-635, reg. 618-626), dem ersten Kaiser der Tang-Dynastie, in Fayunsi und schlief$lich in Fa-
mensi umbenannt. 873 liefl man den Tempel in Zhongzhengsi umbenennen; bereits im darauffolgenden
Jahr wurde er im Auftrag von Kaiser Xizong erneut in Famensi umbenannt.

Was die Frage des Reliquienkults betrifft, ist bereits fiir das Jahr 497 unter der Nordlichen Wei-Dyna-
stie (386-534 n.Chr.) uberliefert, dafl man einer Reliquie Buddhas im Famensi eine Verehrung entge-
genbrachte *®. Der Reliquienkult reicht also mindestens in diese Zeit zurlick. Es ist anzunehmen, dafl
sich der Name dieses echte Reliquien beherbergenden Tempels spatestens jetzt rasch unter den Glaubi-
gen verbreitete. Gut einhundert Jahre spater, genauer im Jahre 601, erhielt der Famensi auf Veranlassung
des Sui-Kaisers Wendi, der ein besonderer Forderer des Buddhismus war und mehrere Buddhareliqui-
en auf die verschiedenen Provinzen seines Reiches verteilen liefi, erneut eine Reliquie; schon damals, so
heifit es, wurde die Kostbarkeit in einem »unterirdischen Palast« unter der Pagode des Tempels aufbe-
wahrt. Einer Uberlieferung zufolge soll im Jahre 620 eine dieser Reliquien des Famensi in einem Schrein
aus weiflem Marmor deponiert worden sein.

Unter der Tang-Zeit erlebte der Famensi dank erheblicher Forderung seitens des chinesischen Kaiser-
hauses seine grofite Blite. So liefl etwa der zweite Tang-Kaiser Taizong (Li Shimin, 599-649, reg. 626-
649) mehrere Gebaude fir die Tempelanlage errichten und brachte den Reliquien eine Verehrung ent-
gegen, wahrend sein Sohn und Nachfolger Gaozong (Li Zhi, 628-683, reg. 649-683) im Jahr 659 die Er-
neuerung der damals bestehenden hélzernen Pagode veranlafite.

Im Jahre 660, so die schriftliche Uberlieferung, wurden die Buddhareliquien des Famensi erstmals in ei-
ner feierlichen Prozession in die Hauptstadt des riesigen Tang-Reiches tberfithrt . Ob dies auf kaiser-
liche Veranlassung hin geschah, ist umstritten, erscheint aber angesichts der offiziellen Haltung Gao-
zongs und seiner Gemahlin Wu Zhao (624/27-705), der spiter alleinregierenden Kaiserin Wu Zetian, ge-
geniiber der buddhistischen Lehre recht wahrscheinlich. Da Gaozong zu diesem Zeitpunkt bereits ei-
nen Schlaganfall erlitten hatte und seinen Regierungsgeschaften nicht mehr nachkommen konnte, zeich-
nete offenbar Wu Zhao hierfiir verantwortlich. Vermutlich sind um 660 sowohl die gemauerte Krypta
(»unterirdischer Palast«) unter der Pagode des Famensi in der uns archdologisch tiberlieferten Form als
auch einige der dort gefundenen Reliquienbehalter entstanden.

Kurz vor ihrem Tod lief§ Kaiserin Wu Zetian im vierten Jahr der Regierungsperiode Changan, d.h. im
Jahr 704, die Krypta erneut 6ffnen und die Reliquien nach Chang’an und Luoyang, der damals &stli-
chen — von der Kaiserin favorisierten — Hauptstadt des Reiches, bringen, wo ithnen héchste Verehrung
entgegengebracht wurde.

Thr Sohn wiederum, Kaiser Zhongzong (Li Xian, 656-710, reg. 684 und 705-710), erteilte im vierten Jahr
der Regierungsperiode Jin Long, d.h. im Jahr 710, den Auftrag, an dieser Pagode eine Inschrift anzu-
bringen, derzufolge sie (Zitat) »die Pagode des wahren Korpers des Groflen Heiligen« (chin. dasheng
zhenshen baota) seil. Der Inschrifttext nimmt direkten Bezug auf die in der Krypta unter der Pagode de-
ponierten Reliquien, waren diese doch ein Teil »des wahren Kérpers« Buddhas; bezeichnenderweise
wurde die Pagode auch spater noch »Pagode des wahren Korpers« genannt.

Unter Kaiser Suzong (Li Heng, 711-762, reg. 756-762) wurden die Reliquien im ersten Jahr der Regie-
rungsdevise Shang Yuan, d.h. im Jahre 760, erneut aus der Krypta hervorgeholt, nach Chang’an gebracht
und dort verehrt. Dies wiederholte sich im sechsten Jahr der Regierungsdevise Zhen Yuan (790), als sie

37 A. C. Soper, Literary Evidence for Early Buddhist Art in 38 Chinas Goldenes Zeitalter (Anm. 4) 1581.
China. Artibus Asiae Suppl. 19 (1959; 1962). 39 Ch’en 1964 (Anm. 13) 280; Weinstein (Anm. 14) 371f.

422



auf Geheif} Kaisers Dezongs (Li Gua, 742-805, reg. 779-805) in die Hauptstadt tiberfiihrt und dort im
kaiserlichen Palast der gliubigen Offentlichkeit zur Verehrung prisentiert wurden. Im vierzehnten Jahr
der Regierungsdevise Yuan He (819) lieff Kaiser Xianzong die Reliquien des Famensi erneut nach
Chang’an bringen, wo sie gebtihrend empfangen wurden.

Zwischen 843 und 845 waren die buddhistische Lehre und andere Fremdreligionen in China aufgrund
kaiserlicher Erlasse einer grausamen Verfolgung ausgesetzt. Ménche wurden in den Laienstand versetzt,
Besitzt enteignet, etliche Kloster und Tempel einschliefllich der dortigen Kultbilder zerstort. Obwohl
auch der Famensi nachweislich von diesen Mafinahmen betroffen war, so soll damals die Krypta unter
der Pagode beschidigt bzw. zerstort worden sein, scheinen sie sich nicht allzu stark ausgewirkt zu ha-
ben. In den Jahren danach, als das Tang-Reich immer stirker seinem unaufhaltsamen politischen, wirt-
schaftlichen wie kulturellen Niedergang entgegenging, erlebte der Famensi dank staatlichen resp. kai-
serlichen Wohlwollens erneut eine Zeit der Blute. Diese Epoche gipfelte darin, daf} er zum Staatstempel
(chin. guofensi) erhoben wurde.

Der Famensi glich zu dieser Zeit in seiner Form und seinen groffen Dimensionen einem zeitgendssischen
Palast. Die Tempelanlage erstreckte sich in einem ausgedehnten Areal und bestand aus 24(!) Hofen mit
Tempelhallen, die durch Galerien miteinander verbunden waren. Inwieweit der riesige Komplex seine
Existenz einer direkten Forderung seitens des chinesischen Kaisers verdanke, ist nicht mit letzter Ge-
wiflheit zu bejahen, doch erscheint eine inhaltliche Verkniipfung angesichts der palastdhnlichen Grofle
und Form des Famensi mehr als wahrscheinlich. Im zwolften Jahr der Regierungsdevise Xiantong, d.h.
im Jahre 871, soll Kaiser Yizong (Li Cui, 833-873, reg. 859-873) die Krypta unter der Pagode des Tem-
pels wiederhergestellt bzw. renoviert haben; dafl sie bei diesen Arbeiten eine grundlegend andere Form
erhielt, diirfte zu bezweifeln sein.

Im Auftrag von Yizong wurden im Jahre 873 die Buddhareliquien des Famensi erneut, nun zum sech-
sten Mal, in die Hauptstadt gebracht und dort in einer feierlichen Zeremonie noch einmal im kaiserli-
chen Palast gezeigt, nachdem dies zuletzt 819 geschehen war. Wortlich soll der tiefglaubige, zum dama-
ligen Zeitpunkt stark erkrankte Kaiser gesagt haben, dafl er, wenn er die Reliquien nur einmal sehen
konne, es nicht bedauere zu sterben *. Als die Reliquien schliefflich in den kaiserlichen Palast gebracht
wurden, soll er sich weinend vor thnen niedergeworfen haben *!. Sein Sohn und Nachfolger, Kaiser Xi-
zong (L1 Yuan, 862-888, reg. 873-888), lief§ die Reliquien wenig spiter, genauer am vierten Tag des er-
sten Monats (nach dem Mondkalender) im fiinfzehnten Jahr der Regierungsperiode Xiantong (874), in
den Tempel zuriickbringen und stiftete bei dieser Gelegenheit eine grofle Zahl kostbarer Gegenstinde,
die zusammen mit den Reliquien in der Krypta deponiert und verschlossen wurden. Die Erinnerung
daran ging mehr und mehr verloren, bis der »unterirdische Palast« mitsamt seinen Reliquien vollig in
Vergessenheit geriet. Bis zu ihrer Entdeckung im Jahre 1987 wurde die Krypta nach 874 nicht noch ein-
mal gedfinet.

Noch wihrend der letzten Jahre der Tang-Zeit behauptete der Famensi eine nicht ganz unbedeutende
Stellung, doch war von der wenige Jahre zuvor herrschenden Bliite nicht mehr viel geblieben. Immerhin
ist iiberliefert, dafy Li Maozhen zwischen 901 und 904 die holzerne Pagode des Tempels erneuern lief.
In der auf die Tang-Dynastie folgenden Zeit sank die religiose und vor allem politische Bedeutung des
Famensi als Ort der Reliquienverehrung mehr und mehr. Die offiziellen historischen Quellen, die vom
Tempel berichten, flieffen relativ sparlich. Nach wie vor allerdings war der Famensi ein Ort, an dem pil-
gernde Monche zusammenkamen. Zur Zeit der Fiinf Dynastien (907-960 n.Chr.) erlebte der Famensi
dank Unterstttzung durch den Kaiser eine gewisse Renaissance. So wurden verschiedene Kultbilder so-
wie mehrere buddhistische Schriften gestiftet und etliche Gebaude errichtet. Dessen ungeachtet
schwand die generelle Bedeutung des Famensi mehr und mehr.

Zwischen dem siebten und siebenunddreifiigsten Jahr der Regierungsperiode Wanli des Kaisers Shen-
zong (Zhu Yijiun, reg. 1572-1620) der Ming-Dynastie (1368-1644 n.Chr.), d.h. zwischen 1579 und 1609,

40 Ebd. 144ff. 41 Ebd. 147.

425



wurde der im wesentlichen offenbar noch aus der Tang-Zeit stammende holzerne Pagodenbau durch ei-
ne aus Ziegelstein bestehende Pagode ersetzt, da jener Bau bei einem Brand wenige Jahre zuvor den
Flammen zum Opfer gefallen und zusammengesttrzt war. Nach schweren Regenfallen stlirzte im Spat-
sommer 1981 ein Teil der gut 46 m hohen Ziegelsteinpagode (Taf. 94, 1) des Famensi zusammen.

ENTDECKUNG UND AUSGRABUNG DES SCHATZFUNDES

Als man 1987 anlafllich archiologischer Untersuchungen fir einen Wiederaufbau der Pagode (vgl. Farb-
taf. XVIII) im Bereich des Fundaments mehrere unterirdische Kammern in der Art einer Krypta (Abb. 6;
Taf. 94, 2) entdeckte, stief§ man unerwartet auf einen der grofiten bis dahin bekannten Tempelschitze der
frihgeschichtlichen Zeit*2. Die im Chinesischen als »unterirdischer Palast« bezeichneten Raumlichkei-
ten, die in threm Aufbau formal einem aus einem Zugangsbereich, einem Gang und mehreren aufeinan-
derfolgenden Kammern bestehenden Grab entsprachen, sich von Stiden nach Norden erstreckten und
durch ihre relative Lage im Bereich des Pagodenfundaments letztlich den kultisch-religiosen Kern der
Tempelanlage markierten, beherbergten kostbare Gegenstande, die nach Qualitat und Quantitdt mit zu
den herausragendsten Objekten zahlen, die je auf chinesischem Boden zutage kamen.

Die aus Marmor- und Kalksteinblocken sowie Ziegelsteinen sorgfaltig gemauerte Krypta (Abb. 12) be-
steht im wesentlichen aus einem Korridor bzw. Gang, einer Vorkammer, einer Mittelkammer und einer
Hauptkammer, simtlich durch Tore voneinander getrennt. Die formale Annaherung dieser unterirdi-
schen Anlage an zeitgenossische Grabkonstruktionen war sicher nicht ungewollt, sondern unterstreicht
vielmehr die inhaltliche Gleichsetzung der Deponierung gestifteter Gegenstande sowie der Reliquien
mit einer Bestattung.

Als man das Pagodenfundament vom Ziegelsteinschutt freilegte, stieff man im stdlichen Teil zunachst auf
eine nach unten fithrende, aus zwanzig Stufen bestehende Treppe. Auf den aus quaderformigen Ziegel-
steinen bestehenden Treppenstufen lagen unzahlige Miinzen, die einen chronologischen Rahmen von der
Zeit um Christi Geburt bis ins 9. Jahrhundert n.Chr. umspannen und offenbar gestiftet worden waren.
Am Fufle der Treppe fand sich hinter groflen Steinblocken, die einen Zugang versperren sollten, ein stei-
nernes zweiflugeliges Tor, das mit einem eisernen, stark korrodierten Vorhangeschloff versehen war.
Hinter dem Tor schloff sich ein unmerklich abfallender, nahezu ebener Korridor langgezogener Form
an. An seinem nordlichen Ende miindete er gleichfalls in einem noch orginal verschlossenen Tor, vor
dem allerdings zwei groffdimensionierte Inschrifttafeln aufgestellt waren. Auch dieses Tor war zweifli-
gelig und mit einem eisernen Vorhingeschloff versehen, doch waren beide Torfliigel zusitzlich mit fein
gezeichneten figtirlichen Ritzungen verziert.

Eine der beiden im Korridor vorgefundenen Inschriften (Taf. 95, 1) besitzt den Titel »Liste der gestifte-
ten Gold-, Silber- und anderen kostbaren Gegenstinde und Seidentextilien zur Ehrung des wahren Kor-
pers Buddhas«. Genauer nennt sie, einem originalen Inventarverzeichnis vergleichbar, listenartig eine ho-

42 Famensi Archaeological Team of Shaanxi Province, Fu- very of Rare Buddhist Relics. Oriental Art N.S. 35, H. 1,

feng Famensita Tangdai digong fajue jianbao (Excavation
of the Tang Dynasty Underground Palace at Famen Tem-
ple Pagoda in Fufeng. Han Wei, Wenwu 1988, H. 10, 1ff;
Famen Temple Archaeological Team, Report on the Exca-
vation of the Tang Underground Palace of Famen Temple,
Fufeng County. Kaogu yu Wenwu 1988, H. 2, 94ff.; Fa-
mensi digong zhenbao (Precious Cultural Relics in the
Crypt of Famen Temple) (Hrsg. Shi Xingbang; 1989);
Wang Zhaolin u. Xiong Lei, Report from China: Disco-

424

1989, 61ff.; Zhu Qixin, Buddhist Treasures from Famensi:
The Recent Excavation of a Tang Underground Palace.
Orientations 21, H. 5, 1990, 77{f.; R. Whitfield, The Sig-
nificance of the Famensi Deposit. Orientations 21, H. 5,
1990, 84f.; Famensi 1990 (Anm. 36) mit reichem Abbil-
dungsmaterial; Xi’an — Legacies of Ancient Chinese Civi-
lization (Anm. 1) 198ff.; Xu Pingfang, Antike Welt 1993,
H. 2, 132; Famensi 1994 (Anm. 36) mit reichem Abbil-
dungsmaterial.



Abb. 6 Famensi. — Grundriffplan der ausgegrabenen Fliche mit dem Pagodenfundament und dem »unterirdischen Palast«
(Krypta) mit Zugangstreppe (1), Korridor (2) sowie vorderer, mittlerer und hinterer Kammer (3-5). — M = 1:200.

he Zahl von zwischen den Jahren 859 und 873 gestifteten Gegenstinden sowie die Namen der Stifter; es
handelt sich demnach um ein Schenkungsverzeichnis (chin. xianwuzhang). Allerdings sind sowohl die
Bezeichnungen der Gegenstinde als auch die Zuordnung der jeweiligen Stifter nicht immer zweifelsfrei
moglich. Nicht alle vorgefundenen Gegenstinde lassen sich anhand der Inventarliste sicher identifizie-
ren. Dies schrinkt den Aussagewert dieser Inschrift ein, nicht aber deren generelle Bedeutung; ist es hier
doch in fast einzigartiger Weise moglich, archiologischen Funden Angaben der zeitgendssischen schrift-
lichen Uberlieferung im Detail gegeniiberzustellen. Die beiden Inschriftstelen enthalten dariiber hinaus
eine detaillierte Beschreibung des »unterirdischen Palasts« und der feierlichen Zeremonien unter Kaiser
Yizong und Xizong zu Ehren der Reliquien Buddhas.

Hinter dem Tor am nordlichen Ende des Korridors stieff man auf insgesamt drei weitere, recht klein di-
mensionierte Kammern, die untereinander ebenfalls durch Tore getrennt waren; ein vorderer, ein mitt-
lerer und ein hinterer Raum konnen voneinander unterschieden werden. Durch ihren quaderférmigen

425



Abb.7  Famensi. — Vordere Kammer der Krypta in Draufsicht mit relativer Lage der Funde. — 1 Marmorne Reliquienpagode

— 2-3 Steinerne Lowenskulpturen. — 4 Steinernes Kistchen in Quaderform. — 5 Bronzener Ménchsstab. — 6 Schmuckplitt-
chen. — 7 Porzellangefafl. — 8-9 Seidenstoffe.

) A
j N
A 8 fjj‘:w}‘« =

SN e 7 20

Abb.8 Famensi. — Mittlere Kammer der Krypta in Draufsicht mit relativer Lage der Funde. — 1 Marmorner Reliquienschrein.

— 2 Bronzener Weihrauchbrenner. — 3-4 Steinerne Tiirfliigel. — 5 Eisernes Vorhingeschloff. — 6 Bliitenférmig  gelappte
Porzellanflasche. — 7 Lackschachtel. — 8 Porzellanschale. — 9 Ziegel. — 10. 17 Steinerne Wachterskulpturen. — 11 Silberner

Weihrauchbrenner. — 12 Holzkistchen. — 13 Zerbrochene Lackschachtel. — 14 Porzellangefiff. — 15-16 Bodhisatva-Skulptur
samt Sockel. — 18-20 Textilien.

Aufbau ihneln sie prinzipiell einander. In diesen drei Kammern der Krypta wurde eine Vielzahl unter-
schiedlicher Gegenstinde sowie insgesamt vier als Reliquien verehrte Fingerknochen angetroffen.

Das Innere der ihnlich dem vorgelagerten Korridor gleichfalls lingergestreckten, vorderen Kammer
(Abb. 7) wurde wesentlich durch eine in der nérdlichen Kammerhilfte stehende pavillonartige Pagode

426



Abb.9 Famensi. — Nordlicher Bereich der mittleren Kammer der Krypta. Im Vordergrund die kleine Plastik eines Bodhisatva
einschliefllich separatem Sockel (26/94) sowie zwei Wichterfiguren zu beiden Seiten eines Weihrauchbrenners. Dahinter das
zur hinteren Kammer fithrende, zweifligelige Tor mit bildlicher Darstellung zweier Wichterfiguren.

aus Marmor beherrscht, die von zwei als Wachter dienenden Lowenfiguren flankiert wurde. Sowohl die
beiden Wichterfiguren (vgl. Taf. 96, 1) als auch die Pagode waren plastisch gestaltet und farbig bemalt.
Die Pagode war aus der Mittelachse des Raumes an die westliche Kammerseite geriickt worden und ver-
deckte dadurch die eine der beiden Lowenplastiken. Unmittelbar vor der anderen Figur waren einige
Gegenstinde niedergelegt worden, unter denen ein bronzener Monchsstab eine besondere Beachtung
verdient. Der vordere, d.h. stdliche Bereich der Kammer, erwies sich demgegentiber als fundleer. Un-
mittelbar hinter der als Reliquienschrein dienenden Marmorpagode und den Lowenwichtern befand
sich ein aufwendig dekoriertes, zweiflugeliges Tor, das den Zugang zur mittleren Kammer gestattete.
Auch in dieser Kammer (Abb. 8; Taf. 95, 2) fand sich ein nun allerdings die gesamte Raummitte einneh-
mender marmorner, farbig bemalter Reliquienschrein (chin. lingzhang, wortlich tibersetzt etwa »Seelen-
vordach«). Wahrend unmittelbar davor, d.h. siidlich dieses Schreins, ein bronzener Weihrauchbrenner
aufgestellt und diesem augenscheinlich zugeordnet war, und sich weitere Gegenstiande neben dem rech-
ten Torfligel befanden, schmiegte sich der grofiere Teil der Funde im Innern der mittleren Kammer an
die nordliche Wand mit dem Tor zur hinteren Kammer an (Abb. 9; Taf. 95, 3). Hier lagen zu beiden Sei-
ten eines machtigen Weihrauchbrenners und mehrerer in einem holzernen Behaltnis deponierter Por-
zellangefifle u.a. zwei vollplastische, grimmig dreinschauende Wichterfiguren (Taf. 96, 2), die farben-

427



Abb. 10 Famensi. — Hintere Kammer der Krypta in Draufsicht mit relativer Lage der Funde. — 1 Silbervergoldeter Monchs-
stab. — 2. 15 Silbervergoldete Kannen. — 3 Silbervergoldetes Becken. — 4-5 Silbervergoldeter Weihrauchbrenner. — 6.17 Sta-
pelgefifisets. — 7 Bergmodell aus Sandelholz. — 8 Silbernes Ruyi. — 9. 21 Silbervergoldete Kelche. — 10 Silbervergoldete Vo-
tivplastik. — 11 Silbervergoldetes Ruyi. — 12 Silbernes Gefafl. — 13 Silbervergoldete Schale. — 14 Silberner Weihrauchbren-
ner. — 16 Silberne Dose. — 18 Glasflasche. — 19 Silberschilchen. — 20. 24 Silberne Lotosblumen. — 22 Silbervergoldetes
Deckelgefafl in Form einer Schildkrote. — 23 Blauer Glasteller. — 25 Gebetskette. — 26-27 Lackkistchen. — 28 Silbervergol-
dete Dose. — 29 Silbervergoldetes Tablett. — 30 Silbernes Kastchen in Quaderform. — 31 Holzkasten. — 32 Dreibeiniges Ge-
fafl. — 33 Silbervergoldeter Weihrauchbrenner — 34 Goldener Monchsstab. — 35 Silbervergoldete Schale. — 36 Silbervergol-
deter Deckelkorb aus Drahtgeflecht. — 37.42. 44-45 Silbervergoldete Kelche. — 38 Verzierung der Kassettendecke. — 39 Sil-
bervergoldeter Weihrauchbrenner. — 40 Silberner Weihrauchbrenner. — 41 Silbervergoldeter Loffel. — 43 Silberne Efstab-
chen. — 46 Goldene Schale. — 47 Silbervergoldete Schale.

prichtig bemalt waren. Davor wiederum wurde die umgestiirzte Figur eines ein Tablett haltenden klei-
nen Bodhisatvas aus vergoldetem Silber entdeckt, die einst auf einem hohen Sockel befestigt war. Das
den Zugang zur hinteren Kammer bietende Tor besaf§ wie tiblich zwei Fliigel, auf denen in flachem Re-
lief zwei farbig bemalte Torwichter dargestellt sind.

Die etwa in der Mitte des Pagodenfundaments liegende hintere, zugleich kleinste Kammer kann als ei-
gentliche Schatzkammer der Krypta (Abb. 10-11) bezeichnet werden. In ihr war eine Vielzahl von Ge-
genstanden dicht gedringt deponiert worden; aus Platzmangel waren ferner viele Objekte tibereinan-
dergeschichtet oder gestapelt worden. Eine Regelmafligkeit bzw. Symmetrie der Lage vieler Gegenstin-
de l1afit darauf schlieflen, dafl ihr ein bestimmtes System zugrunde lag. Ungeachtet der Tatsache, dafl die
Krypta tiber 1100 Jahre verschlossen war, und alle hier befindlichen Objekte einst in einer bestimmten

428



Abb. 11  Famensi. — Hintere Kammer der Krypta in Draufsicht mit relativer Lage einiger auf dem Boden liegender Funde,
nachdem bereits ein Teil des Schatzes geborgen worden war. — 1-2 Ineinandergeschachtelte Reliquiare. — 3 Silberner Loffel. —
4 Silberne Schale. — 5-6 Wichterskulpturen. — 7.32 Silbervergoldete Kannen. — 8. 16 Holzkanten der Kassettendecke. —
9 Silberne Lotosknospe. — 10 Bergmodell aus Sandelholz. — 11 Verzierte Kante der Kassettendecke. — 12 Silbervergoldeter
Deckelkorb, der zwei Weihrauchkugeln enthielt. — 13 Lackbruchstiicke. — 14 Kristallkopfstitze. — 15.21-22. 38 Silberne Lo-
tosblitter. — 17 Silberne Lotosknospe. — 18 Miinzen der Kaiyuan-Ara (713-741 n.Chr.). — 19 Goldene Schale. — 20 Glas-
fragmente. — 23-24 Bronzespiegel. — 25 Glasbecher. — 26 Aus Tasse und Untertasse bestehendes Glasservice. — 27 Silberne
Dose. — 28 Rauchergefall. — 29 Zehn Glasteller. — 30 Holzkasten. — 31 Glasschale. — 33.36 Silbervergoldete Teemiihle. —
34 Zerbrochenes Glasgefafl. — 35.39-41 Dreibeiniges silbernes Gefafl. — 37 Silbervergoldeter Kelch. — 42 Silbervergoldetes
Kastchen mit Sieb. - 43 Bruchstiick eines silbernen Weihrauchbrenners. — 44-49 Silberne Armreife. — 50.53 Seidenstoffe. —
51 Silbervergoldetes Deckelgefafl in Form einer Schildkréte. — 52 Silberne Lotosknospe. — M = 1:10.

Ordnung aufgestellt worden waren, sah das Innere der hinteren Kammer im Zustand der Auffindung
doch so aus, als sei sie einst unter tumultuarischen Umstinden gepliindert worden. Dies ist auf ver-
schiedene, iiberlieferungsbedingte Umstinde zuriickzufithren. Zum einen waren etliche Gegenstinde
aus organischen Materialien im Laufe der Zeit verrottet bzw. zerfallen, brachten damit auch andere, et-
wa auf bzw. in ihnen deponierte Objekte zum Einsturz, zum anderen waren die unterirdischen Raum-
lichkeiten tiber Jahrhunderte hinweg Erschiitterungen ausgesetzt, die sowohl auf Erdbeben als auch auf
den Einsturz der ming-zeitlichen Ziegelsteinpagode im Jahre 1981 zuriickzufthren sein diirften.

An der nérdlichen Wand der hinteren Kammer befanden sich u.a. mehrere ineinandergeschachtelte Re-
liquienbehiltnisse, die von zwei plastisch gearbeiteten Waichterfiguren (Taf. 96, 3-4) flankiert wurden.
Davor waren einer bestimmten, inneren Ordnung folgend etliche Gegenstinde, besonders eine Vielzahl

429



kostbarer Gefifle aus Edelmetall, aufgestellt. Die Objekte waren derart eng gestellt worden, daff kein
Bereich des Raumbodens frei blieb. Unterhalb der nordlichen Kammerwand befand sich eine kleine, aus
quaderformigen Ziegelsteinen gemauerte geheime Nische (chin. mikan), in der mehrere ineinanderge-
schachtelte Reliquienbehaltnisse lagen. Im Innern der hinteren Kammer wurden insgesamt 121 Gold-
und Silbergegenstande, mehrere glasierte Keramiken (Porzellan), 19 bemalte Holzgegenstande, ferner
unzahlige Objekte aus Bronze und Eisen, aus Glas, Keramik, Lack, Stein und viele andere Kostbarkei-
ten entdeckt; dariiber hinaus fanden sich hier Hunderte von Textilien, darunter erlesene Seiden- und
Brokatstoffe.

In den unterirdischen Raumlichkeiten entdeckte man insgesamt vier als Reliquien verehrte Fingerkno-
chen (chin. fogu) bzw. solche nachahmenden Objekte, die durchweg in ineinandergeschachtelten Reli-
quienbehiltnissen aufbewahrt worden waren. Thre Wiederentdeckung ist fiir die Anhinger der buddhi-
stischen Lehre von nicht unerheblicher Bedeutung, stellen sie doch — soweit bekannt — mit die einzigen
wiedergefundenen Buddhareliquien in der Welt iberhaupt dar. Jeweils eine Reliquie lag in der vorderen
und mittleren Kammer, wahrend sich die beiden ubrigen in der hinteren Kammer befanden. Zwei der
angeblich vier Fingerknochen des historischen Buddha Sikyamuni bestanden aus Jade. Immerhin wird
eine der vier Reliquien von den buddhistischen Glaubigen als ein echter, authentischer Fingerknochen
des Heiligen angesehen.

Die erste Reliquie fand sich, in mehreren ineinandergeschachtelten Behiltnissen verwahrt, im Innern der
bemalten Marmorpagode, die in der nordlichen Halfte der vorderen Kammer der Krypta aufgestellt
worden war. Bei einer spateren Untersuchung stellte sich heraus, daf es sich tatsachlich um einen Fin-
gerknochen handelt.

Die zweite Reliquie wurde in einem marmornen Reliquienschrein in der mittleren Kammer der Krypta
entdeckt, befand sich gleichfalls in mehreren ineinandergeschachtelten Reliquiaren und bestand aus Jade.
Die dritte Reliquie wurde in acht ineinandergeschachtelten Kastchen aus Holz, Silber, Gold und Stein
autbewahrt, die in der hinteren Kammer der Krypta vor der nordlichen Kammerwand niedergelegt wor-
den waren. Von diesen Reliquiaren ist inschriftlich bekannt, daf§ sie Kaiser Yizong (Li Cui, 833-873, reg.
859-873) stiftete. Bei dem in ithrem Innern verwahrten, als Reliquie verehrten Gegenstand handelt es sich
um ein Objekt aus Jade in Form eines Fingerknochens.

Die vierte und letzte Reliquie schliellich fand sich in einem in Goldbrokat eingeschlagenen eisernen Re-
liquienkastchen in der versteckt liegenden Nische unter der nordlichen Wand der hinteren Kammer. Im
Innern des eisernen Kistchens wiederum stiefd man zunichst auf ein silbernes Kistchen, in dem sich wie-
derum eines aus Sandelholz befand. In diesem holzernen Kastchen lagen ineinander gestaffelt zwei sarg-
formige Reliquiare aus Bergkristall (Quarz) und Jade, in letzterem schliefllich die Reliquie selbst. Von
ithr wird angenommen, dafl es ein echter (authentischer) Fingerknochen Buddhas sei und daher gegen-
tber den anderen Reliquien, die mitunter als Scheinreliquien bezeichnet werden, eine besondere Vereh-
rung erfuhr . Von den Scheinreliquien nimmt man wiederum an, dafl sie der Verwirrung von Riaubern
oder mutwilligen Zerstorern dienten oder Relikte bertihmter Monche waren.

Die im Bereich des Pagodenfundaments gefundene Krypta (Abb. 12), in der sich der Goldschatz fand,
ist fast exakt Nord-Siid ausgerichtet und erstreckt sich auf einer Lange von ca. 21,12 m, bei einer Breite
von 2,0-2,55 m; thre Grundrififlache betragt fast 32 m 2. Sie gehort damit zu den grofiten bekannten bzw.
ausgegrabenen Anlagen dieser Art in China iiberhaupt. In seiner dufleren Form ahnelt der »unterirdi-
sche Palast« des Famensi einem gleichfalls fiir Reliquien errichteten Bau unter der Pagode des Qing-
shansi im Kreis Lintong (vgl. Abb. 4). Wie jene war auch die Anlage des Qingshansi fast exakt Nord-
Sid ausgerichtet und bestand in dhnlicher Weise aus einer schrigen Zugangsrampe, einem Korridor bzw.
einer Vorkammer sowie einer Hauptkammer. Von dieser 1985 entdeckten, ebenfalls zahllose Gegen-
stande enthaltenden Krypta wird angenommen, dafl sie in ihrer heute tberlieferten Gestalt zur Zeit der
frithen Tang-Dynastie entstanden sei. Wann genau die Krypta des Famensi ihre vorgefundene Form er-

43 Zhu Qixin (Anm. 42) 80.

430



g
etersesoses WMwmmvlﬂlllzwm/f,{/,ﬂ,,,,mmw,”
Rz
4

]/}
Al

7
o

H

Abb. 12 Famensi. — Liangsschnitt der Krypta mit Zugangstreppe (1), Korridor (2), der vorderen, mittleren und hinteren Kam-
mer (3-5), verborgener Nische (6) sowie dem Pagodenfundament (7).

hielt, ist nicht mit Gewif$heit zu sagen. Manches spricht daftir, daff sie sich einem heutigen Betrachter in

einer Form présentiert, die sie wahrscheinlich erst unter Kaiser Yizong (Li Cui, 833-873, reg. 859-873)
erhielt.

OBJEKTE AUS DEM GOLDSCHATZFUND

In den verschiedenen Raumen des »unterirdischen Palasts« unter der Pagode des Famensi stief§ man auf
eine auflerordentlich grofle Zahl kostbarer Gegenstande sowie auf vier als Reliquien verehrte, in ver-
schiedenen Behiltnissen (Taf. 91, 1; 97-98) verwahrte Objekte. Die meisten Funde kamen in der hinte-
ren Kammer, der eigentlichen Schatzkammer, zutage. Insgesamt wurden mehrere hundert Gegenstinde
geborgen, darunter Objekte aus Eisen, Bronze, Silber und Gold, ferner aus Glas, Keramik (Porzellan),
Stein (Jade, Marmor) und verschiedenen organischen Materialien (Holz, Seidenstoff, Lack etc.)*. Ne-
ben 121 Gegenstinden aus Gold und Silber, acht bronzenen Objekten, 19 Porzellangefafien, 20 Glas-
gefiflen, 19 bemalten Holzgegenstinden fand sich eine groffe Zahl von Seidenstoffen (Taf. 105, 5-7) und
vieles andere mehr. Allein iber 20000(!) Minzen (u.a. »ban liang« und »wu zhu« sowie »qianyuan
chongbao« und »kaiyuan tongbao«), die einen chronologischen Rahmen von der Zeit der Han-Dyna-
stie bis zur Tang-Dynastie umspannen, sollen geborgen worden sein.

Abgesehen von den Reliquien selbst fallen die Gegenstinde in zwei Kategorien, in Gegenstande kulti-
schen Charakters (Taf. 99, 1-3) und solche nichtkultischen, profanen Charakters. Ausnahmslos jedoch
handelt es sich bei ihnen um Objekte, die dem Tempel bzw. den dortigen Reliquien gestiftet wurden, al-
so letztlich in kultisch-religiosem Zusammenhang stehen. Die Objekte kultischen Charakters fanden in
der Regel im sakralen Ritual Verwendung, dienten wohl meist dem Reliquienkult selbst. Die Gegen-
stande rein profanen Charakters fallen wiederum in zwei Bereiche. Zum einen handelt es sich um Ob-
jekte kaiserlicher Haushalte, zum anderen um Gegenstinde, die das klosterliche Alltagsleben zur Tang-
Zeit zu illustrieren vermogen. Allesamt spiegeln sie in der Art eines Kaleidoskops das Bild eines wohl-

44 Noch immer ist ein nicht unerheblicher Teil der Fundgegenstinde unverdffentlicht.

431



habenden Tempels wahrend der kulturgeschichtlich wohl bedeutendsten Epoche der chinesischen Ge-
schichte.

Die zahllosen Funde aus der Krypta des Famensi geben einen tiefen, bislang nicht fir moglich gehalte-
nen Einblick in die buddhistische Kultur und den — praktizierten — Reliquienkult zur Zeit der Tang-Dy-
nastie sowie in das wechselhafte Verhiltnis zwischen Staat und Kirche, d.h. zwischen dem chinesischen
Kaiser sowie dem Kaiserhof und der buddhistischen Religion. Letztlich sind etliche Gegenstande ein
Symbol fir den Wiederaufschwung der buddhistischen Lehre nach den Verfolgungen um die Mitte des
9. Jahrhunderts n.Chr. und die besondere Unterstiitzung von Seiten des chinesischen Kaisers; in ithnen
manifestieren sich die ungeheuren Spenden, die dem Famensi durch das Kaiserhaus und die reichen
glaubigen Familien zuteil wurden. Bezeichnenderweise wurde der grofite Teil der Gegenstinde von Kai-
ser Yizong und einigen seiner Minister sowie von seinem Sohn und Nachfolger Xizong unmittelbar vor
Schlieflung der Krypta zu Ehren der Reliquien gestiftet.

Viele der Edelmetallgegenstinde wurden in kaiserlichem Auftrag eigens fir den Reliquienkult gefertigt,
enstammen nachweislich palasteigenen Werkstitten (chin. jinyin zuofangyuan, wensiyuan), tragen In-
schriften (Taf. 102, 1) mit dem Datum ihrer Stiftung, den Namen der Stifter und Angaben zu ithrem Ge-
wicht, threm Material, ihrer Herstellung, den Namen der Kunsthandwerker, der zustandigen tiberwa-
chenden Beamten und manch anderem mehr. Neben threm Wert als Zeugnisse des staatlich unterstiitz-
ten Reliquienkults sind sie wichtige historische Quellen, um Gold- und Silberschmiedewerkstitten am
Kaiserhof, verwendete Gewichtssysteme und spezielle Fachtermini der Tang-Zeit zu untersuchen. Die
Gegenstande aus Edelmetall (Taf. 99-102; 103, 4; 104, 2) belegen einmal mehr den hohen Stand der Edel-
metallverarbeitung, speziell des Gold- und Silberschmiedehandwerks, und der Kunstfertigkeit zur Zeit
der Tang-Dynastie. In ithnen spiegelt sich auf das eindriicklichste das profane Kunsthandwerk am Hof
des chinesischen Kaisers und seiner nachsten Umgebung wider. Man wird sich durchaus vorstellen kon-
nen, daf} derartige Gebrauchsgegenstinde einst etwa bei Tisch benutzt wurden, ehe sie aus nicht naher
feststellbaren Griinden ihrer eigentlichen Bestimmung entzogen und als Reliquienopfer gestiftet worden
sind. Bei derartigen Gegenstanden mochte man am ehesten davon ausgehen, daf§ sie nicht zum Zweck
eines Opferns hergestellt worden sind, sondern erst spater gleichsam umfunktioniert wurden.
Bemerkenswert ist die Entdeckung von zwei am nordlichen Ende des Korridors, unmittelbar vor dem
Tor zur vorderen Kammer, aufgestellten Inschrifttafeln, enthalten die dortigen Inschriften doch eine
vollstindige Liste der [zwischen 859 und 873] zur Ehrung der Reliquien gestifteten Gold-, Silber- und
anderen kostbaren Gegenstande und Seidentextilien sowie der Namen der Stifter. Nach diesem Schen-
kungs- bzw. Inventarverzeichnis (chin. xianwuzhang) wurden dem Famensi von Kaiser Yizong (Li Cui,
833-873, reg. 859-873), seinem Sohn und Nachfolger Xizong (L1 Xuan, 862-888, reg. 873-888) sowie von
der Kaiserinmutter Huian, der Konkubine Jin Gua und Zhao Yi mehrere hundert Gegenstinde ge-
schenkt. Darunter allein iiber 700 Textilien (Taf. 105, 5-7) aus Seide, Goldbrokat und anderen wertvol-
len Stoffen *>, ferner Gefifie aus kostbarem Porzellan und Glas.

Ein relativ grofer Teil der Objekte wurde dem Inventarverzeichnis zufolge unmittelbar vor Schlieffung
der Krypta gestiftet. Viele von ihnen sind nachweislich erst wenige Jahre vor ihrer Deponierung ange-
fertigt worden, was gestattet, sie formal etwa ins dritte Viertel des 9. Jahrhunderts n.Chr. zu datieren.
Neben solchen fir die Datierung einzelner Gegenstinde wichtigen Angaben erlaubt die Gegeniiberstel-
lung der Inventarliste mit den vorgefundenen Objekten einige bislang nicht fiir moglich gehaltene Er-
kenntnisse zu verschiedenen Gegenstandsgruppen, ihrer zeitgenossischen Bezeichnung, Herstellung,
Funktion und manch anderem. So konnte beispielsweise eine bis dahin namentlich nur aus schriftlichen
Quellen bekannte Porzellanart, sog. mise-Porzellan (wortlich iibersetzt »Ware mit geheimer Farbe«, im
eigentlichen Sinne Seladonkeramik; Taf. 103, 1-3), das von Kaiser Yizong gestiftet worden war, sicher im
archiologischen Befund erkannt werden *. Allerdings, das sei hier nochmals ausdriicklich angemerkt,

45 Wang Yerong, Wenwu 1988, H. 10, 26 ff. tory to the Present (1991) 70ff; vgl. M. Medley, Tang
46 Sh. Vainker, Chinese Pottery and Porcelain from Prehis- Pottery and Porcelain (1981) und W. Watson, Tang and

432



lassen sich wiederum nicht alle Objekte des Schatzfundes anhand der Inventarliste sicher identifizieren;
einige Gegenstande sind dort noch nicht einmal aufgefithrt. Dies schrankt den Aussagewert des Inven-
tarverzeichnisses ein, nicht aber dessen generelle Bedeutung, ist es hier doch in fast einzigartiger Weise
moglich, archiologischen Funden Angaben der zeitgendssischen schriftlichen Uberlieferung im Detail
gegentiberzustellen.

Schlieflich verdient der Umstand Beachtung, dafl der »unterirdische Palast« mitsamt den dort depo-
nierten Gegenstanden 874 verschlossen wurde, alle Funde also iiber einen terminus post quem von 874
verfiigen, demnach zwangslaufig vor diesem Datum entstanden sind. Viele Objekte bieten sich daher in
besonderem Mafle fiir vergleichende chronologische Untersuchungen an. Allerdings ist, da es sich bei
den Gegenstanden aus der Krypta um Funde aus einem prinzipiell nach und nach angehiuften Schatz
handelt, unter den geborgenen Objekten ein vorab nicht niher bestimmbarer Anteil dlterer Stiicke in
Rechnung zu stellen.

Etliche Objekte aus dem Schatzfund sind durch die mehr als tausendjahrige Lagerung schon stark in
Mitleidenschaft gezogen worden, was besonders Gegenstinde aus organischen Materialien wie Textil,
Lack, Bernstein und Holz (Taf. 104, 1; 105) betrifft, ferner aber auch Objekte aus korrosionsanfalligem
Metall, Glas und bemaltem Marmor. Hunderte von Seidenstoffen und andere kostbare Textilien berei-
ten den chinesischen Archiologen seit Jahren grofie Schwierigkeiten. Manche Funde sind lingst zerstort
oder in einem erbarmlichen Erhaltungszustand, andere hingegen weisen einen relativ guten Zustand auf.
Ungeachtet der Frage ihrer Erhaltung gestatten die zahlreichen Gegenstinde aus dem Schatzfund des
Famensi einen tiefen Einblick in die materielle wie ideelle Kultur des Goldenen Zeitalters Chinas.

VON DEUTSCHER SEITE RESTAURIERTE GEGENSTANDE

Die Restaurierung und Konservierung der Objekte aus dem Schatz des Famensi zahlen noch ein gutes
Jahrzehnt nach ihrer Auffindung im »unterirdischen Palast« mit zu den grofiten Aufgaben der chinesi-
schen Archiologie. Restaurierungsmafinahmen in erheblichem Umfange waren von Beginn an erforder-
lich, wollte man der anhaltenden Zerstorung vieler Materialien Einhalt gebieten. Schnelles, unkompli-
ziertes Handeln war erforderlich. Da fiir die Restaurierung archiologischer Funde in China bis heute
nicht allzu gute Voraussetzungen vorliegen, stieff das Angebot seitens des Romisch-Germanischen Zen-
tralmuseums, einen Teil der besonders gefihrdeten Stiicke in eigens fiir diese einzurichtenden Restau-
rierungswerkstitten in den Riumen des Archaologischen Instituts der Provinz Shaanxi in Xi’an zu be-
arbeiten, auf grofles Interesse.

Zwischen 1990 und 1995 konnte wenigstens ein Teil der Funde aus dem Schatzfund des Famensi in mit-
unter mehrmonatiger Arbeit in den Werkstitten in Xi’an restauriert werden. Insgesamt wurden von
deutscher Seite 15 Gegenstande restauriert. Im Vergleich zur Grofle des Fundkomplexes, aus dem sie
stammen, stellen sie nur einen kleinen, nichtsdestoweniger kulturgeschichtlich auflerordentlich wichti-
gen Teil dar.

Die im folgenden naher vorgestellten Objekte aus dem Schatz des Famensi umfassen sowohl den kult-
schen als auch den profanen Bereich; einige Gegenstinde davon sind anhand des in der Krypta vorge-
fundenen Inventarverzeichnisses sicher identifizierbar, andere sind dort noch nicht einmal aufgefihrt.

Liao Ceramics (La céramique Tang et Liao) (1984).- Be- Grab in Xi’an vorliegt. Vgl. Wang Renbo (Anm. 4) 124
sondere Aufmerksamkeit verdient eine Flasche mit bau- Abb. 19; Treasures of Chang’an. Capital of the Silk Road
chigem, achtkantigem Gefafikorper und hohem, schma- (1993) 90{f. Kat.Nr. 20 m. Abb.

lem Hals, zu der ein Gegenstiick aus einem tang-zeitlichen

433



Kultgerdte

Unter den zahllosen aus Metall bestehenden Objekten des Schatzfundes, die im Innern der Krypta un-
ter der Pagode des Famensi geborgen werden konnten, fand sich eine relativ grofle Zahl von Gegen-
standen, die dem buddhistischen Bereich im allgemeinen oder der Reliquienverehrung im speziellen
zuzurechnen sind und damit eine Ansprache als Kultgerite gestatten. Die im folgenden naher behan-
delten Objekte, zwei Monchsstibe, eine Reliquienpagode und die Figur eines Bodhisatvas, reprasen-
tieren exemplarisch die unterschiedlichen Bereiche, denen die Gegenstiande kultischen Charakters an-
gehoren.

MONCHSSTABE

Der Schatzfund enthielt insgesamt drei Monchsstabe, auch Rasselstabe genannt, die zur Ehrung der Re-
liquien Buddhas gestiftet worden waren. Gemeinsam sind ihnen eine langgestreckte stab- oder stan-
gendhnliche Form und ein mit bogenformigen Reifen versehenes Kopfstiick, in das mehrere Ringe ein-
gehingt sind. Zwei der Monchsstibe sind bzw. waren etwa mannshoch, wiahrend der dritte (Taf. 106, 1)
erheblich kleinere Dimensionen aufweist und als ein Monchsstab en miniature anzusehen ist; dieser ist
aus purem Gold gefertigt. Das eine der beiden erstgenannten Exemplare besteht aus Bronze (Taf. 106, 2),
das andere hingegen aus vergoldetem Silber (Taf. 108, 1). Der bronzene Monchsstab (chin. tong xizhang)
besitzt zwei Reife mit insgesamt sechs Ringen, der silberne Stab hingegen weist vier Reife und insgesamt
zwolf Ringe auf. Den dritten, hier nicht weiter interessierenden Monchsstab schliefSlich zieren zwei Rei-
fe, in die je sechs, d.h. insgesamt zwolf Ringe eingehingt sind.

Wihrend der silbervergoldete Monchsstab in zwei Teile zerlegt bzw. zerbrochen in der nordwestlichen
Ecke der hinteren Kammer der Krypta vorgefunden wurde, fand sich das bronzene Exemplar im nérd-
lichen Teil der vorderen Kammer. Der dritte, aus purem Gold bestehende Monchsstab en miniature
steckte in dem durchbrochen gearbeiteten Deckel eines Weihrauchbrenners, der in der Mitte der hinte-
ren Kammer der Krypta stand.

Der Erhaltungszustand des bronzenen Monchsstabs (Taf. 106, 2) ist als nicht sonderlich gut zu bezeich-
nen, was zu einem Gutteil auf die starke Korrosion der Bronze zuriickzufiihren ist. Heute besteht er nur
noch aus drei einst tiber zwei Holzstibe untereinander verbundenen, gegossenen Bronzehohlstiben
(Abb. 13, 1-3), die teilweise Briiche und andere Beschadigungen aufwiesen. Im Innern der Stibe fanden
sich noch einige Reste der beiden holzernen Schifte (Taf. 107, 1). Die urspriingliche Lange des Monchs-
stabs lafit sich aufgrund der fragmentarischen Erhaltung nur schitzungsweise angeben.

Der untere, aus einem Stiick gegossene Teil des Monchsstabes besitzt eine Lange von 31,2 c¢m, ist innen
hohl und weist einen achtkantigen Querschnitt auf. An der unteren Spitze schlief$t dieses Teilstiick mit
einem etwa eiférmigen Knauf ab, der oben und unten kantig profiliert ist. Der mittlere Teil des Ménchs-
stabs weist eine Lange von 31,6 cm auf und ist damit unwesentlich grofler als das untere Stiick des Sta-
bes. Etwa in der Mitte befindet sich ein doppelkonischer, vom Hohlstab abgesetzter Zier- bzw. Halte-
knauf von gut 6,4 cm Linge, der ebenso wie der Hohlstab selbst im Querschnitt achteckig ist. Der obe-
re Teil des Monchsstabs (Abb. 13, 1; Taf. 107, 4) ist 43 cm lang, seine grofite Breite betragt 27 cm. Unten
endet er mit einem achteckigen Zierknauf, oben hingegen schliefit er mit einem mehrfach gegliederten,
aus iibereinanderliegenden Zierzonen bestehenden Aufsatz in der Art eines Sockels ab. Im oberen Be-
reich des Stabes setzen zu beiden Seiten zunichst zweti strebenartige Bogen bzw. Reife an, die im Bereich
des oberen Scheitelpunktes mit einem mehrfach gegliederten, zwiebelformigen Aufsatz abschlieffen. Die
halbkreisformig gebogenen Reife enden an ihrem unteren Ansatz jeweils in vollplastisch gestalteten, sti-
lisierten Blitenknospen. In beide Reife sind je drei Ringe von etwa rautenférmigem Querschnitt einge-
hingt, deren duflerer Durchmesser bis zu 12 cm mifit. Die Héhe eines Reifes beétragt 31,0cm, beide zu-
sammen weisen eine Breite von 27 cm auf. Die facettierten Teilstiicke des Monchsstabes besitzen dem-
gegentiber einen Durchmesser von stets etwa 2,2 cm.

434



{a««a«@?(((‘(mb

]
\

=i
\§
=

)

Abb. 13 Famensi. — 1 Oberer Teil des bronzenen Ménchsstabs (1/91). - <E
2 Teile des Schafts des bronzenen Monchsstabs (1/91). — 3 Rekonstruk-
tion des bronzenen Ménchsstabs (1/91). = 1.2 M = 1:4; 3 M = 1:8.

435



s
N

o
TARY wi

=i
W/
B
2

N2

RS
o
\r‘vm“

WA RS
R g
2 B

—

AN
=
my*

[AS)\

X
S

2
¢ Y
N

7
N

)
Sk W T

Abb. 14 Famensi. — Inschrift auf dem Schaft des bronzenen Monchsstabs (1/91).

Bei der Restaurierung der erhaltenen Stiicke des Monchsstabs fanden sich auf vier der acht Facetten-
flichen des unteren Teilstiicks des Stabes mehrere eingravierte bzw. -geritzte chinesische Zeichen (Taf.
107, 2-3), die zuvor von der Korrosionsschicht bedeckt waren und sich zu einer Inschrift (Abb. 14) er-
ginzen lieflen. Insgesamt konnten 41 Zeichen entdeckt werden, von denen sich lediglich vier nicht si-
cher identifizieren lieflen. Auf der ersten Facette waren zehn, auf einer weiteren zwolf, auf der nachsten
13 und auf der letzten sechs Zeichen angebracht. Der in vertikalen Zeilen angeordnete Text dieser In-
schrift, bei der es sich um eine typische Widmungsinschrift handelt, lautet in der wortlichen Uberset-
zung (Zitat, mit nachtriglich gesetzter Interpunktion, moglichen Alternativen bei problematischer Le-
sung der Zeichen in runden Klammern und freigelassenen unleserlichen Zeichen. [O]):

»Vater Wang Weizhong, Mutter Alj, jingerer Bruder Congshi (Zongshi), Monch O (Hongzhi), Monch
Haiyun, Monch Zhixing, Ménch Yizhen, Monch Xuanying, Monch Zhijian, Ménch Zhigong Novize 0O,
Schiiler Li, Du, Xue, Shi«.

Bereits bei oberflachlicher Betrachtung der verschiedenen Stiicke des bronzenen Monchsstabes fallt auf,
dafy ihre einstige Herstellung groflere Sorgfalt vermissen lifit. Im Detail sind vergleichsweise grobe Be-
arbeitungsspuren zu erkennen. Es hat den Anschein, als sei der Ménchsstab von einem nicht sonderlich

436



gut ausgebildeten, wenig qualititvoll arbeitenden Handwerker gefertigt worden. Uber diese herstel-
lungstechnischen Beobachtungen hinausgehend lieffen sich mehrere Flickungen und Reparaturen nach-
weisen, die gleichfalls von einer nicht allzu hohen Qualitit zeugen.

Wie bereits weiter oben ausgefthrte wurde, waren die drei heute erhaltenen Teile des Monchsstabs einst
vermutlich Gber zwei Holzschifte miteinander verbunden (vgl. Abb. 13, 3). Definitive Angaben zur
einstmaligen Montage der verschiedenen Teile des Stabes, zu seiner urspringlichen Lange und seinem
Gewicht lassen sich nicht machen. Anniherungsweise wird man die ungefahre Grofle des Monchsstabes
mit etwa 1,75 m angeben kénnen, wodurch er leicht ibermannshoch wire.

Im Anschluff an die Restaurierung der metallenen Teile des Monchsstabs wurden diese tber zwei die
einstmals vorhandenen hélzernen Schifte imitierende Plexiglasstibe miteinander verbunden, um einen
Eindruck von der einstmaligen Grofle des Monchsstabes zu vermitteln. Ob die beiden einstigen Holz-
schifte ebenso wie die metallenen Teilstiicke des Stabes achteckige Querschnitte besaflen, ist nicht zu be-
weisen, ist jedoch wahrscheinlich.

Was die auf dem Stab angebrachte Inschrift betrifft, gestatten die angefiihrten Namen einige weitere
Uberlegungen*. Der Frauenname Ali ist unzweifelhaft nichtchinesischen Ursprungs. Zwei der sieben
in der Inschrift genannten Monchsnamen sind aus buddhistischen Quellen bekannt. Von Haiyun weif}
man, dafl er zum Jingzhusi in Chang’an (Xi’an) gehorte. Er verfaf$te eine auf das Jahr 834 datierte Schrift
tiber die Uberlieferung und Weitergabe der Lehre des esoterischen Buddhismus, insbesondere der bei-
den Mandalas, d.h. des Diamantwelt-Mandala (Vajradhatu) und des Mutterbauchwelt-Mandala
(Garbhadhatu), derzufolge er ein bedeutender Monch seiner Zeit gewesen sein diirfte. Der Monch Yizhen
gehorte zum unweit siidwestlich von Chang’an gelegenen Qinglongsi (wortlich ubersetzt »Reiner
Drachentempel«), dem wohl wichtigsten Tempel der esoterischen Schule in China und bezeichnender-
weise auch der Ort, an dem der obengenannte Haiyun den esoterischen Buddhismus kennenlernte. Um
840 scheint Yizhen der Abt dieses Tempels gewesen zu sein, wodurch auch ihm eine bedeutendere Stel-
lung unter den buddhistischen Monchen des 9. Jahrhunderts n.Chr. einzuraumen ist. Der japanische
Monch Ennin, der sich um die Mitte dieses Jahrhunderts in China aufhielt, dort mit verschiedenen Aus-
richtungen der buddhistischen Lehre konfrontiert wurde und spater einen lingeren Bericht tiber seine
Reisen verfafite, schreibt von Yizhen, dafl dieser beriihmt dafiir sei, die Lehren beider Mandalas zu ver-
stehen. Haiyun und Yizhen kannten also einander und werden sich vermutlich im Qinglongsi kennen-
gelernt haben.

Der aus teilvergoldetem Silber bestehende, aus mehreren verloteten, vernieteten und verzapften Teilen
zusammengesetzte Monchsstab (Taf. 108, 1) wies schon vor der Restaurierung einen gegentiber dem
bronzenen Exemplar ungleich besseren Erhaltungszustand auf. Nur an den Lotstellen, die die Verbin-
dung der verschiedenen Teilsticke gewahrten, lieflen sich Spuren geringer Korrosion feststellen. Darti-
ber hinaus fanden sich kleinere Risse, Locher und schliefflich ein Bruch im Bereich des hohlen Schafts
(Taf. 108, 2), die aber den vorab generell guten Erhaltungszustand nicht wesentlich zu beeintrichtigen
vermogen. Der Monchsstab war in bereits zerbrochenem Zustand im Innern der hinteren Kammer der
Krypta niedergelegt worden. Es hat den Anschein, als habe man ihn absichtlich zerbrochen, da er mit
einer Originallinge von fast 2 m fiir eine dortige Deponierung viel zu grofle Dimensionen besaf3.

Im Innern des hohlen, im Querschnitt runden Schafts des Monchsstabs (Durchmesser etwa 2,2 cm)
saflen offenbar zu keiner Zeit stabilisierende Holzer. Vielmehr war der Monchsstab ausschliefilich aus
Edelmetall gefertigt, was seine Qualitit und seine Bedeutung vorab zu unterstreichen vermag. Er besitzt
eine Lange von 1,965 m und ein Gewicht von umgerechnet 2390 g (entsprechend 58 Liang Silber und 2
Liang Gold).

Der den grofiten Teil des Monchsstabes ausmachende, flichig verzierte Schaft schlieffit unten mit einem
etwa kugelformigen Knauf von ca. 2,5 cm Durchmesser ab. In seinem oberen Bereich befindet sich ein

47 Fir so manchen Hinweis bin ich A. von Przychowski (Heidelberg/Ziirich) zu Dank verpflichtet.

437


Plexiglassta.be

' Abb. 15 Famensi. — Teilabrollung des Ornaments auf dem
Schaft des silbervergoldeten Monchsstabs (25/94) mit zwei
0 180° 360° Monchsgestalten vor vegetabilischem Rankenwerk.

breiter, wohl als zusitzliche Verzierung dienender Ring. Der Schaft selbst besteht aus drei urspriinglich
rechteckigen, dann rohrenartig zurechtgebogenen und verloteten Silberblechstiicken (Wandungsstirke
0,4-0,5 cm), die untereinander gleichfalls verlotet und tber stiitzende kurze Rohre im Innern zusitzlich
verbunden waren. Die gravierte bzw. ziselierte Ornamentik auf dem Schaft umfafit figiirliche und vege-
tabilische Motive. Den meisten Raum nehmen insgesamt 14 stehende, aufgrund ihrer Kleidung, ihrer
Haltung, ihrer Attribute und allgemeinen Darstellungsweise offenbar als Monche identifizierbare Ge-
stalten ein (Abb. 15). Sie stehen auf Lotosbliiten, die einem flichendeckenden Rankenwerk entspringen,
und sind durchweg mit lang herabfallenden Gewindern bekleidet, wobei die jeweils kiirzeren, mantel-
bzw. umhangartigen Obergewinder eher an die typischen Roben chinesischer Beamte als in kompli-
zierter Weise um den menschlichen Korper geschlungene Monchsgewidnder (skr. kasaya) erinnern. In

438



Abb. 16 Famensi. — Oberer Teil des silbervergoldeten Mdnchs-
stabs (25/94). - M = 1:3.

den Hinden halten die Monche verschiedene Zeremonialgegenstinde (u.a. eine Glocke), die sie ehr-
furchtsvoll als Stiftungen darzubringen scheinen. Auffallig sind kreisrunde Nimbusse, die sich hinter je-
dem Kopf einer Gestalt befinden. Bei diesen Figuren handelt es sich wahrscheinlich um Ménchsjunger,
d.h. Arhats, wortlich ubersetzt Verehrungswiirdige, die aufgrund hoher Erleuchtung bei threm Tod so-
fort — um ihrer eigenen Erlésung willen — ins Nirvana eingehen konnen. Eine andere Moglichkeit be-
stinde allerdings darin, in ihnen sog. Pratyeka-Buddhas zu erkennen, also Buddhas, die nur aus sich al-
lein und nur fir sich die Erleuchtung erlangt haben und die auf der Stufe der Heiligkeit zwischen Ar-
hats und den Buddhas, die eine vollkommene Erleuchtung erlangt haben, stehen; hierfiir sprachen die
sonst bei einfachen Ménchsgestalten so gut wie nie vorkommenden Heiligenscheine.

Die als Hintergrund dienende vegetabilische Rankenornamentik entspricht den von vielen Gold- und
Silberschmiedearbeiten der Tang-Zeit her bekannten Ziermotiven und deren Kombinationen. Entspre-
chendes gilt fur die als Fiillsel dienende Ringpunzierung bzw. -mattierung aus eng nebeneinander ge-
setzten kleinen Kreispunzen, im Englischen spricht man treffend von ring matting, die im Chinesischen
verschiedentlich als »Fischrogenmuster« (chin. yuziwen) bezeichnet wird.

An der Spitze des langgestreckten Schaftes befindet sich ein gegliederter Aufsatz (Abb. 16-17; Farbtaf.
IX, 1); mehrere miteinander verzapfte Zierzonen bzw. -motive lassen sich unterscheiden. Im unteren Be-
reich dieses Aufsatzes setzen vier etwa bogenformig verlaufende Reife an, die jeweils etwa im rechten

439



0 5cm

Abb. 17 Famensi. — Oberer Teil des silbervergol-
deten Monchsstabs (25/94) in  Schnittansicht. —
M= =3,

Winkel zueinander stehen und am oberen Ende des Stabes wieder zusammengefthrt sind. Thre plasti-
sche Umrifigestalt entspricht in etwa der eines Pfirsichs. Die Reife schlieffen mit einem mehrfach ge-
gliederten Lotossockel ab, der selbst mit einem tropfenformigen, ein Feuerjuwel (skr. cintimani) nach-
bildenden, zugleich die Stabspitze darstellenden Gebilde endet.

Der untere Bereich des Aufsatzes wird von einem dreifach gegliederten Lotossockel mit stilisierten Wol-
ken- und Blitenmotiven eingenommen, der sich nach oben hin verbreitert und dessen obere Zone aus
einem Kranz nach oben gerichteter Lotosblitenblitter besteht. Darauf folgt ein vollplastisch gearbeite-
ter zweiendiger, mit jeweils funf zur Mittelachse des Stabes hin gekriimmten krallenartigen Spitzen an
jedem Ende versehener Vajra (chin. jingangchu), wortlich tibersetzt »Diamantkeil«, ein Kultgerat des
esoterischen Buddhismus. Der Vajra selbst ist relativ einfach gestaltet; beide Enden mit jeweils fiinf Kral-
len entwachsen einer stilisierten, zugleich als Griff bzw. Knauf dienenden Lotos(?)bliite in der Mitte. Di-
rekt oberhalb des Vajra befindet sich ein mehrgliedriger, teilweise durchbrochen gearbeiteter Lotos-
sockel, der mit einem zwiebelformigen, offenbar das Feuerjuwel darstellenden Gebilde abschliefit. Dar-
tber schlieflich sind die Reife wieder zusammengefthrt, iber denen sich ein weiterer mehrfach geglie-
derter Lotosthron mit stilisierten Wolken- und Bliitenornamenten sowie ein Feuerjuwel befinden.

Die vier Reife selbst sind mit s-formig geschwungenen, an vegetabilische Ranken erinnernden Wolken-
motiven verziert. Zwei von ihnen tragen eine aus insgesamt 84 eingeritzten Zeichen bestehende Inschrift
(Abb. 18, 1.2; Taf. 108, 3-4) mit verschiedenen Angaben zur Herstellung und Stiftung des Monchsstabes.

440



LS

c\jz@’g

4

W PN AR RN 2%

X
==

9

e
(%

N
DA SRS
SR AN
-
HER T Kb -

R
g
\a

AR TRY
St ol
=

Wan

o/
—7
g
- 1
VB :J‘z
4=
O

@ ALTmin WAt

SR+ RADE e |
B o e

T\ S 8k
GLEC

& o

Abb. 18 Famensi. — 1-2 Inschriften auf zwei Reifen des silbervergoldeten Mdnchsstabs (25/94).

In jedem der vier im Durchmesser etwa 0,5-0,6 cm messenden Reife sind drei flache (Dicke etwa 0,2
cm), flichendeckend mit vegetabilischen Ranken und kleinen Kreispunzen in der Art der Ringmattie-
rung verzierte Ringe (Taf. 108, 5-6) eingehingt, deren duflerer Durchmesser etwa 6,8 cm betrigt, deren
innerer Durchmesser hingegen nur ca. 4,9 cm mif3t.

Die Gestaltung und Verzierung des im Chinesischen als Ying Zhenshen, wortlich tbersetzt »Begriifiung
der Wiedergeburt Buddhas«, genannten Monchsstabes (er diente demnach mutmaflich dem Willkom-

441

.

o 1 5

AR



&\% =B 250

Ry J2r
R @

Abb. 19  Auswahl von Wolkenmotiven auf Edelmetallgefiffen und Epitaphen der Tang-Zeit.

menheiflen bzw. Verabschieden des »wahren Korpers Buddhas«, d.h. der Reliquien) vereinen mehrere
Motive, die dem buddhistischen Repertoire angehoren; dies sind zum einen die figiirlichen Darstellungen
der als Junger Buddhas identifizierbaren Monche, zum anderen die Symbole eines Vajra und eines Feuer-
juwels. Andere Motive entstammen hingegen dem tblichen Dekorrepertoire der Tang-Zeit (Abb. 19) .
Bei dem letztlich der hinduistischen Religion entlehnten Vajra handelt es sich um ein gewohnlich im
Kult des esoterischen Buddhismus verwendetes Ritualgerat (Taf. 109, 1), das das Absolute, das Unzer-
storbare und damit die Bestindigkeit der buddhistischen Lehre symbolisiert **. Zugleich steht der Vajra
fir die Wahre-Wirklichkeit, die Leere, das Wesen oder die Essenz alles Seienden. Wie der Diamant ist
diese Leere unzerstorbar, d.h. unverginglich, und die makellose Reinheit und Durchsichtigkeit des Dia-
manten symbolisieren die vollkommene Makellosigkeit der Leere. Bei der mit jeweils fiinf Spitzen ver-
sehenen Auspragung an beiden Enden (skr. pafica-sucika-vajra; chin. wufu jinggangshu) handelt es sich
um die am haufigsten belegte Vajra-Form. Die finf Spitzen symbolisieren die fiinf Arten der Weisheit
und die thnen entsprechenden finf Weisheitsbuddhas bzw. die »funf Buddhas esoterischen Wissens«
(chin. wuzhi rulai) und damit zugleich die hochste Stufe des esoterischen Pantheons.

Das Motiv des Feuerjuwels, auch Wunschjuwel genannt, begegnet zweimal auf dem Aufsatz des
Ménchsstabes. In beiden Fallen handelt es sich um ein vollplastisches, etwa zwiebelférmiges Gebilde,
das eine an ziingelnde Flammen erinnernde Verzierung auf der glatten Oberflache aufweist. Beim Feu-
er- bzw. Wunschjuwel handelt es sich um einen wunscherfiillenden Edelstein, der ein Attribut verschie-
dener Buddhas und Bodhisatvas ist und als Symbol des freien Geistes gilt. Seine mehrfache bildliche
Darstellung auf dem Monchsstab unterstreicht seine generelle Bedeutung im buddhistischen Kult.

Der auf zwei der bogenformigen Reife angebrachten bzw. eingeritzten Inschrift (Abb. 18) zufolge wur-
de der Monchsstab am 23. Tag des 3. Monats im vierzehnten Jahr der Regierungsdevise Xiantong, d.h.
im Jahr 873, auf Befehl des Tang-Kaisers Yizong in kaiserlichen Werkstatten (chin. wensiyuan, wortlich

48 Vgl. J. Rawson, Chinese Ornament. The Lotus and the 150; Der Goldschatz der drei Pagoden (Anm. 28) 219
Dragon (1984) 138ff. m. Abb. 125. Kat.Nr. 78 m. Abb. — Vgl. Lexikon der dstlichen Weis-

49 Kunst des Buddhismus entlang der Seidenstrafle (Anm. heitslehren. Buddhismus, Hinduismus, Taoismus, Zen
12) 308{. Kat.Nr. 133 m. Abb.; Lutz (Anm. 28) 141 Abb. (1995) 422 s.v. Vajra.

442



tibersetzt »Institut fiir Kreativitit«) hergestellt und anschliefend dem Famensi gestiftet®% daff dieser
Monchsstab von Yizong gestiftet wurde geht auch aus der in der Krypta aufgefundenen Inventarliste
hervor, wird doch dort ein 60 Liang, umgerechnet etwa 2400 g, schweres Exemplar genannt, das von die-
sem Kaiser gestiftet worden sei; die hier gemachte Gewichtsangabe entspricht in etwa dem tatsichlichen
Gewicht des Stiickes. Ferner nennt die auf dem Monchsstab befindliche Inschrift die Namen des be-
treffenden Kunsthandwerkers und des kontrollierenden Beamten sowie das Gesamtgewicht des
Moénchsstabes. Indes dringt sich bei einer vergleichenden Betrachtung der Punzornamentik auf den
Ringen des Monchsstabs (Taf. 108, 5-6) der Verdacht auf, dafl mehrere Kunsthandwerker bei der Her-
stellung des Stiicks beteiligt waren. Anders wird man die im Detail voneinander abweichende Ver-
zierung und — dieser Uberlegung folgend — die offenkundig unterschiedliche Handhabung der dafiir

notwendigen Werkzeuge kaum deuten kénnen.

Monchsstabe in der Art der hier vorgestellten Exemplare aus dem Goldschatzfund des Famensi waren im
praktizierten Buddhismus verwendete Objekte. Auch als Rasselstab (skr. khakkhara; chin. xizhang; japa-
nisch: shakuj6) bezeichnet, wurden sie von buddhistischen Monchen stets mitgeftihrt und galten als einer
der zwolf Gegenstinde, mit denen Monche auf Reisen ausgestattet waren. Verschiedenen Uberlieferungen
zufolge benutzten sie derartige Stabe urspriinglich bei Reisen und Wanderungen. Dort dienten sie mehre-
ren Zwecken. Zum einen sollte das rasselnde Gerausch der aneinanderschlagenden Ringe eines Monchs-
stabes kleine Tiere von dem Weg des Monchs verscheuchen, damit er nicht versehentlich auf sie tritt, sie
dadurch totet und damit die schwerste Siinde tiberhaupt begeht. Zum anderen sollte das Gerdusch bei Bet-
telgangen ihr Naherkommen schon von weitem ankiindigen, wodurch sie sich, ohne eine Bitte duflern zu
missen, bemerkbar machen konnten und dadurch zugleich von gewéhnlichen Bettlern unterschieden. Be-
zeichnenderweise sind Monchsstiabe im Chinesischen zuweilen auch unter der Bezeichnung shengzhang,
wortlich tibersetzt »Lirmstocke, oder wuzhang, in der wortlichen Ubersetzung »Signalstock«, bekannt.
Schliefflich konnte man sich auf einen derartigen Stab stiitzen, sofern man eines Haltes bedurfte.

Hatten Monchsstabe urspringlich eine vornehmlich profane Bedeutung, verschob sich ihre Bedeutung
im Zusammenhang mit den Pilgerreisen verschiedener buddhistischer Mdénche in Richtung eines Er-
kennungszeichens des Tugendhaften und eines Banners des Weisen. Zu berticksichtigen ist allerdings,
dafl die verschiedenden Schulen der buddhistischen Lehre solche Monchsstabe mitunter in unterschied-
licher Weise gebrauchten. Aufgrund der auf den Reifen des silbervergoldeten Monchsstabs angebrach-
ten Inschrift weify man, dafl dieses Exemplar im Auftrag von Kaiser Yizong im Jahre 873 hergestellt und
von thm gestiftet wurde (s.0.); sicherlich wurde dieser Monchsstab nie zu einem anderen Zweck als dem
der Stiftung benutzt. Allein das kostbare Material dieses Exemplars steht einer urspriinglichen Verwen-
dung des Stiickes entgegen; dies gilt auch fiir den goldenen Monchsstab en miniature. Beim bronzenen
Monchsstab hingegen mochte man annehmen, dafl er einst tatsachlich benutzt wurde, womoglich tber
einen langeren Zeitraum hinweg, ehe er zu Ehren der Reliquien von seinem Besitzer, unzweifelhaft ei-
nem bedeutenden Monch der damaligen Zeit und womdoglich eine der in der vorgefundenen Inschrift
namentlich genannten Personen, gestiftet wurde. Diesen Uberlegungen zufolge ist die Entstehungszeit
dieses Monchsstabes am ehesten mit den Jahren um die Mitte des 9. Jahrhunderts n.Chr. oder kurz da-
vor zu umreiflen; zum Zeitpunkt seiner Deponierung bzw. Niederlegung (Stiftung) durfte er bereits ein
geraumes Alter besessen haben. Auffalligerweise ist dieses Stiick in der im Innern der Krypta vorgefun-
denen Inventarliste nicht aufgefithrt, was die These, es handele sich um eine nichtoffizielle, private Stif-
tung, unterstreichen mag. Offenbar verbindet allein der Umstand der Stiftung beide Monchsstibe un-
tereinander. Zwar sind beide Stiicke unter diesem Gesichtspunkt als Weihegaben anzusehen, doch stellt
das silbervergoldete, im kaiserlichen Auftrag gefertigte und gestiftete Exemplar einen nie von einem
Ménch benutzten Gegenstand, das bronzene Exemplar hingegen ein seiner gewohnlichen Verwendung
plotzlich entzogenes Stiick dar. Indes kann nicht ausgeschlossen werden, mehr noch besitzt es einige

50 Vgl. Wang Cangxi, Cong Famensi chutu jinyinsi tan » Wensiyuan«. Wenbo 1989, H. 6, 521f.

443



Wahrscheinlichkeit, daff der chinesische Kaiser Yizong den silbervergoldeten Monchsstab in den Han-
den hielt, als er die Reliquien Buddhas in seinem Palast — nicht als Kaiser, sondern als buddhistischer
Glaubiger — willkommen hief3.

Von dem hier nicht naher behandelten dritten, kleinen Monchsstab aus Gold (Taf. 106, 1) kann man vor-
behaltlos sagen, daf} dieser sicherlich nie einen wirklichen Verwendungszweck besafl. Seine geringen Di-
mensionen und das kostbare Material widersprechen einer praktischen Funktion. In der vorgefundenen
Inventarliste ist von einem nicht naher bezeichneten Monchsstab die Rede, der von Yizong gestiftet
worden sei. Vieles spricht daftir, das goldene Exemplar en miniature mit diesem Stab zu identifizieren.
Ob er eigens zur Stiftung hergestellt wurde, entzieht sich bislang unserer Kenntnis. Seinen geringen
Ausmaflen nach mochte man pauschal nicht vollig ausschliefen, dafd dieser Monchsstab einst zu einer
Kultplastik gehorte, die diesen in der Hand hielt; beweisen lafit sich diese Annahme nicht, insofern
bleibt sie blofle Spekulation.

Der daufleren Gestaltung nach lassen sich generell drei Arten von Ménchsstiben unterscheiden, wobet
die Zahl der Reife und der darin eingehangten Ringe exakt festgelegt war. Zum einen gibt es Exemplare
mit zwel Reifen und sechs Ringen, solche mit zwei Reifen und zwolf Ringen und schliefflich Monchs-
stibe mit vier Reifen und insgesamt zwolf Ringen. Alle Formen liegen in jeweils einem Exemplar aus
dem Schatz des Famensi vor. Dem sog. Khakkhara-Sttra zufolge, einer buddhistischen Schrift, in der die
Herstellung und Funktion von Monchsstaben dieser Art beschrieben werden, sind dem Buddha Sakya-
muni ein Stab mit vier Bégen und zwolf Ringen, dem Buddha Kasyapa ein solcher mit nur zwei Bogen
und zwolf Ringen und dem Buddha Pratyeka schliefSlich ein Stab mit zwei Bogen und sechs Ringen zu-
zuweisen.

Die drei sicher tang-zeitlichen Monchsstiabe aus dem Schatzfund des Famensi, darunter die beiden hier
niher angefithrten Exemplare aus Bronze bzw. vergoldetem Silber, stehen in Ostasien nahezu isoliert.
Bis zu ihrer Auffindung kannte man derartige Stabe in China nur von bildlichen Darstellungen (Taf.
109,2) und verschiedenen Angaben der schriftlichen Uberlieferung °!. Ahnliche Monchsstibe sind sonst
nur noch aus dem Schatzhaus Shésdin in Nara (Japan) bekannt, doch zeichnen sich diese Exemplare
durch eine mindere Qualitat aus °2 Bislang behaupten die dret Monchsstidbe aus dem Schatz des Famensi
einen singularen Charakter, was ihre hohe Bedeutung fiir die Erforschung der buddhistischen Kultur
einmal mehr unterstreicht.

RELIQUIENPAGODE

Im Innern einer marmornen, an der Auflenfront farbig bemalten, als Reliquienschrein dienenden pavil-
lonartigen Pagode (Taf. 110, 1), die am nordlichen Ende der vorderen Kammer der Krypta aufgestellt
war, fand sich eine gleichfalls als Reliquienbehaltnis dienende Pagode en miniature (Taf. 110, 2), die aus
vergoldeter Bronze besteht. Im Zustand ihrer Auffindung war diese Pagode in einem nur fragmentarisch
erhaltenen Seidenstoff eingeschlagen. In threm Innern wiederum entdeckte man ein aus vergoldetem Sil-
ber bestehendes Reliquiar in Sargform (Taf. 110, 3), das wiederum die zu schiitzende Reliquie enthielt.
Der Erhaltungszustand der bronzenen Reliquienpagode kann als relativ gut bezeichnet werden, doch
sind einige Elemente, aus denen sie zusammengesetzt ist, bei der Lagerung in der Krypta bereits starker
in Mitleidenschaft gezogen worden, andere fehlen bzw. sind nicht erhalten geblieben. Offenbar ist die
Pagode bereits in unvollstindigem Zustand deponiert worden, da ausgeschlossen werden kann, daf§ ein-
zelne Teile der Pagode erst bei der Bergung verlorengingen. Der unvollstandige Erhaltungszustand mag
fur die Frage der Datierung des Stiicks von nicht unerheblichem Interesse sein, was weiter unten aus-
fuhrlicher diskutiert sei.

51 N. Nicolas-Vandier, Banniéres et peintures de Touen- tures de Touen-Houang conservées au musée Guimet.
Houang conservées au musée Guimet. Mission Paul Pel- Mission Paul Pelliot 15 (1976) Taf. 10; 69; 75-81.
liot 14 (1974) 261.; 234; Taf. 2; 11; dies., Banniéres et pein- 52 M. Ishida u. G. Nada, Shosoin (1954) 9; Taf. 116.

444



Die Reliquienpagode ist aus etlichen in komplizierter Weise miteinander verzapften, gegossenen Einzel-
teilen hergestellt worden (Taf. 111, 1). Diese Steckbauweise ermoglichte ein mehr oder minder rasches
und exaktes Zusammenflgen sowie ein Auseinandernehmen der Pagode (Abb. 20, 1-4; 21); sie erinnert
formal an die traditionelle Bauweise holzerner Pagoden, deren holzerne Bestandteile tber Zapfen und
zugehorige Zapflocher in gleichartiger Weise zusammengettigt wurden. Bei der hier interessierenden Pa-
gode dienten einst holzerne Splinte dazu, die Verzapfungen zu fixieren (Taf. 111, 2). Insgesamt besteht
die Reliquienpagode in threm heutigen Zustand aus gut 100 Einzelteilen, von denen elf nur fragmenta-
risch erhalten sind. Schatzungen zufolge durften einst noch etwa 40 weitere Teile vorhanden gewesen
sein. Wohl von dem Handwerker bzw. der Werkstatt selbst in antiker Zeit angebrachte als Markierungen
dienende Kerben auf den Bauteilen der Pagode gestatten deren genaue Zuordnung und Fixierung.
Wihrend der grofite Teil der Pagode im Innern der grofieren Pagode aus Marmor steckte, war der se-
parat gearbeitete untere Sockel mangels Platz auf dem abnehmbaren Dach der marmornen Pagode nie-
dergelegt worden; dies war urspringlich sicher nicht beabsichtigt, doch unterlieff man eine nachtragli-
che Veranderung der Pagode. Bronzene und marmorne Pagode waren jedenfalls in ithrer Grofle nicht
exakt aufeinander abgestimmt, die Deponierung der kleineren in der grofleren offenbar nicht von vorn-
herein vorgesehen. Die Form der marmornen Pagode nihert sich der des bronzenen Exemplars, doch
waren der Be- und Ausarbeitung des Steins frihzeitig Grenzen gesetzt; die metallene Pagode konnte
sehr viel detailreicher ausgeftihrt und damit realistischer wiedergegeben werden.

Die kleindimensionierte Reliquienpagode (Taf. 112, 4; Farbtaf. IX, 2) ahmt in stilisierter Weise einen
realen Pagodenbau en miniature nach. Alle wesentlichen Elemente sind vorhanden und bis ins kleinste
exakt wiedergegeben worden. Dies betrifft den terrassenartig gestuften Sockel (chin. tapan) mit Balu-
straden und Treppenaufgingen genauso wie den eigentlichen einstockigen, im Grundriff quadratischen
Pavillonbau (chin. tashen) mit seiner Imitation holzerner Architektur sowie vier zweifligeligen Tiren
in den vier Himmelsrichtungen und schliefllich das weit ausladende, von einer kompliziert gestalteten
Konstruktion getragene ziegelgedeckte Pagodendach einschliefilich seiner hohen, mehrfach geglieder-
ten Spitze (chin. tasha).

Die Sockelzone bzw. Terrasse, auf der sich der Pagodenbau erhebt, ist mehrfach gegliedert bzw. gestuft,
wodurch sie nach oben zu mehr und mehr verschriankt ist. Insgesamt konnen ein unterer, ein mittlerer
und ein oberer Sockel voneinander geschieden werden, wobei der untere und der mittlere rundum mit
durchbrochen gearbeiteten Gelindern bzw. Balustraden (chin. langan) versehen sind. Uber dem oberen
Sockel schlieflich erhebt sich der pavillonartige Bau.

Der untere Sockel ist von quadratischer Grundform, besitzt einen leicht ausgestellten Standfuff und ei-
ne niedrige senkrechte Wandung mit horizontaler Oberseite, auf der ein gitterartiges Gelander befestigt
ist. Jede der vier Seiten der Sockelwandung ist durch sieben senkrechte Lisenen und eine untere sowie
obere horizontal verlaufende Begrenzung in sechs kassettenartige, leicht zuriickgesetzte Felder unter-
teilt. Das dartiber angebrachte rundum verlaufende Geliander ist durchbrochen gearbeitet. Deutlich sind
langere horizontale Streben und kiirzere vertikale Pfosten bzw. Pfeiler mit einer zapfenartigen, wohl
von stilisierten Lotosknospen ableitbaren Bekronung zu erkennen, die in threr Ausrichtung dem unte-
ren Basisbereich des Sockels entsprechen. Zwischen den Streben sind verschiedene ornamentale Moti-
ve in mehrfach wiederholter Anordnung zu erkennen. Bis auf eine Seite mit einem an Miander erin-
nernden Muster aus horizontalen und vertikalen Stegen handelt es sich um Lotosknopsen und vegeta-
bilische Ranken. Auf jeder der vier Seiten ist das Gelander durch einen treppenartigen Aufgang in der
Mitte, der die Verbindung zum mittleren Sockel herstellte, zweigeteilt.

Der mittlere Sockel erhebt sich auf dem unteren Sockel, weist aber geringere Dimensionen auf. In sei-
nem Aufbau und seiner aufleren Gestaltung ahnelt er dem unteren Sockel sehr. Anders als bei diesem
weist die Sockelwandung jedoch auf jeder Seite drei groffe Durchbrechungen gelappt bzw. geschweift
rechteckiger Form auf. Das daruber befindliche Gelander entspricht in Gestalt und Verzierung im we-
sentlichen dem des unteren Sockels. Auch in der Mitte einer jeden Seite bleibt dieses Gelinder durch
treppenartige Aufginge ausgespart. Hier enden einerseits die vom unteren Sockel herauffithrenden
Treppen, andererseits setzen hier bis zum eigentlichen Bau reichende Treppen an.

445



AR
—
,.CJ

< A

CEsla=miace=s/of 2
2 =l =t =—=1=

C}g% =1y ':,é

729 ”H”

Abb.20 1 Famensi. — Schematische zeichnerische Wiedergabe einzelner Baukérper der bronzevergoldeten Reliquienpagode (4/92). — 2 Sche-
matische Zeichnung des Pagodenmittelstiicks (4/92). — 3 Schematische Zeichnung des Pagodendaches (4/92). — 4 Verschiedene Be-
standteile der mehrteiligen Pagodenspitze (4/92).

446



- ™
B KO RO il B
P77 4x B 340> WU |

J |

s ]

|
Abb. 21  Famensi. — Schematische Schnittansicht der bronzevergoldeten Reliquienpagode (4/92). - M = 1:3.

e~
{:
QOiompOooooos

(ARRL IRTRTRTHRIRENT

Der obere Sockel unterscheidet sich deutlich von den beiden darunterliegenden. Auch er ist gegeniiber
dem mittleren Sockel weiter verschrankt, was der gesamten Sockelzone eine pyramidenahnliche Form
verleiht. Der obere Sockel ist wesentlich niedriger als die beiden anderen und in sich treppenartig gestuft.
Analog dem mittleren Sockel hitte man eigentlich erwartet, daf§ auch die Basis des unteren Sockels

447



durchbrochen gewesen wire. Die kassettenartige Gliederung dieses Bereichs bietet sich ftr eine Durch-
brechung geradezu an. Wieso man dies unterlief}, ist nicht bekannt.

Auf dem oberen Sockel sitzt das Fundament bzw. die Basis des Gebdudes. Diese besteht aus von hori-
zontalen Begrenzungen oben und unten eingefafiten senkrechten Pfeilern und ist analog der Wandung
des mittleren Sockels durchbrochen. Dadurch entstanden auf jeder der vier Seiten sechs kassettenartige
Felder. Wire die Wandung des unteren Sockels durchbrochen gewesen, hitte sie der des Gebaudefun-
daments entsprochen.

Uber dem Gebiudefundament erhebt sich eine auf allen Seiten gleichmiBig vorkragende Plattform, die
eine Art umlaufende Galerie entstehen lieff. Die aufleren Rander dieser Galerie waren einst samtlich mit
einem gitterartigen Geldnder versehen, doch haben sich nur Teile davon erhalten. Die Gelinder dhneln
in ihrer spezifischen Gestaltung den Gelandern des unteren und mittleren Sockels der Pagode; hier wie
dort kénnen horizontale Streben mit durchbrochen gearbeitetem Rankenwerk im unteren Bereich und
vertikale Pfeiler mit tropfenformigen Knaufen an der oberen Spitze unterschieden werden. Der Bereich
der Mitte jeder Seite blieb vom Gelinder ausgespart.

Treppenartige Aufgange ermoglichten auf allen vier Seiten den Zugang zu den zweifliigeligen Tiiren des
Gebaudes. Von gleichartiger Gestaltung konnen stets ein unteres, den unteren mit dem mittleren Sockel
verbindendes Treppenteilstiick und ein oberers, das die Verbindung vom mittleren Sockel bis in Héhe
der Ttrschwellen bewerkstelligte, voneinander unterschieden werden. Das untere, kiirzere bzw. niedri-
gere Teilstick ist durchweg auf der Ober- bzw. Schauseite leicht gewolbt und zu beiden Seiten eines un-
verzierten, glatten Mittelgrats leiterartig durchbrochen. Das obere Teilstiick ist gleichartig gebildet, doch
erheblich hoher und zusitzlich jeweils auf beiden Seiten mit einem hohen Gelander versehen. Diese
Geldnder bestehen aus jeweils drei in threr Wolbung der Treppe folgenden rundstabigen Streben, die am
oberen Ende der Treppe, am Rande der Plattform des Gebaudes, jeweils in einem senkrechten Stab mit
einem tropfenférmigen, wohl eine Lotosknospe darstellenden, als Knauf dienenden Gebilde an der Spit-
ze abschliefen, wihrend die jeweils unteren Stibe an ihrer Spitze zu einem Podest erweiterte Knaufe
aufweisen, auf denen raubkatzenihnliche Tiere, wohl Lowen (Taf. 111, 3), sitzen. Diese vollplastisch
ausgebildeten Tiere — sie ahneln mehr Katzen als Lowen — sitzen auf ihren Hinterbeinen, haben die K6p-
fe zur Seite einander zugewandt und jeweils die auflere Vorderpfote erhoben. Augen, Brauen, Miuler,
Tatzen und Fell der Lowen sind in relativ detaillierter Weise graviert worden. Die leicht gewdlbten un-
teren beiden Querstreben der Treppengelander sind tber durchbrochen gearbeitete, vegetabilische Ran-
kenhaken mit geschlossenen Lotosknospen miteinander verbunden.

Ob auch die unteren Treppenbereiche einst randliche Gelander besaflen, entzieht sich unserer Kenntnis,
besitzt aber einige Wahrscheinlichkeit.

Der eigentliche, einstockige Bau der Pagode, d.h. der Mittelteil, erhebt sich auf dem durchbrochen ge-
arbeiteten Fundament samt Plattform bzw. Galerie und besitzt in etwa eine kubische Form. Alle vier
Seiten sind in nahezu gleichartiger Weise gestaltet und imitieren detailreich eine holzerne Architektur.
Zu beiden Seiten und oberhalb einer die Mitte einnehmenden zweifltigeligen Ttr befindet sich eine aus
horizontalen, hélzerne Balken nachahmenden Streben und vertikalen Pfosten bzw. Pfeilern bestehende
Wand, die oben mit einer komplizierten Gesimskonsolenkonstruktion abschliefit, die das zugehorige
weitausladende Dach tragt. Tur- und Eckpfosten sind starker gebildet, was deren tragenden Charakter
unterstreicht. Der untere Bereich jeder Wand ist zunachst durch drei Lisenen in jeweils zwei kassetten-
artige Felder untergliedert, die leicht eingelassen sind. Dariiber befinden sich bis in Hohe des oberen
Abschlusses der Tiren je sieben parallel verlaufende senkrechte Pfeiler, die ein Gitterwerk entstehen
lielen. Oberhalb davon liegen drei horizontale, tiber die gesamte Breite einer Gebaudeseite reichende
Balken viereckigen Querschnitts mit kurzen stabilisierenden Zwischentragern. Dartiber schliefSlich be-
ginnt die dachtragende Gesimskonsolenkonstruktion aus gebogenen, teilweise quer verlaufenden Ele-
menten. Im Bereich der oberen Ecken des Gebaudes kragen diese Elemente weit vor, um das Gewicht
des ausladenden Daches besser tragen zu konnen.

Die zweifliigeligen Ttren auf allen vier Seiten des Gebaudes dhneln einander sehr. Jeder Tturfltgel ist auf
der Schauseite mit drei halbrund gewolbten Nietkopfen verziert, die untereinander in gleichmafligem

448



Abstand in drei horizontalen Rethen etwa in der Mitte sowie im unteren und oberen Bereich angeord-
net sind. Wenig oberhalb der mittleren Reihe sitzt nahe der Fliigelinnenkante je ein Osenring, der mit
Hilfe eines Vorhingeschlosses oder dhnlichem ein Verschlieflen der Tiir ermoglichte.

Jede Gebaudewand ist in sich horizontal und vertikal gegliedert. Wahrend im oberen und unteren Be-
reich horizontale Elemente tiberwiegen, wird der Mittelteil durch vertikale Bauglieder bestimmt, wobei
die Turen den optischem Mittelpunkt einer jeden Seite bilden.

Zu beiden Seiten jeder Ttr stand auf der Plattform des Gebaudes einst je eine menschengestaltige Wich-
terfigur (Taf. 112, 1-3), die zu Paaren angeordnet die Eingdnge zu beschiitzen hatte; leider sind nur zwei
von insgesamt acht Figuren erhalten geblieben bzw. tiberliefert. Diese diirften bereits zum Zeitpunkt der
Deponierung der Pagode gefehlt haben. Die beiden erhaltenen Exemplare sind vollplastisch und relativ
detailreich wiedergegeben, stehen auf niedrigen Podesten und sind einem sich nihernden Betrachter zu-
gewandt. Beide sind in dynamischer Haltung dargestellt. Wahrend die eine Figur (Taf. 112, 1) mit einem
Panzer bzw. einer Ristung bekleidet ist, hat die andere (Taf. 112, 2-3) ihren kraftigen Oberkorper ent-
bloft und trigt nur ein um die Hifte geschlungenes Tuch. Die mit einem Panzer bekleidete Figur steht
in gespannter Weise aufrecht dar und tritt mit dem rechten Fuf§ auf ein nicht naher differenziertes Et-
was. Die linke Hand des angewinkelten Armes ist in die Hiifte gestemmt, wihrend der rechte Arm zu
einer Art Drohgebarde erhoben ist. Sein Pendant steht gleichfalls in gespannter, zugleich geschwunge-
ner, in Bewegung verharrter Korperhaltung da und hat den linken Arm erhoben. Der Korper der bar-
fuffigen Figur scheint vor Kraft zu strotzen. Das Hifttuch folgt in seinem bewegten Faltenwurf der Dy-
namik der Figur. Beide Skulpturen tragen Helme mit hohen Spitzen. Thre Gesichtszlige sind stark stili-
siert und wirken recht grob; beide Gesichter sind zu Grimassen verzerrt und wutentbrannt. Das gesamte
Aufere der Figuren, vor allem ihre Gestik und ihre Mimik, kann als furchteinfléfiend bezeichnet wer-
den, was ithre Schutz- bzw. Wichterfunktion unterstreichen mag.

Im Pagodeninnenraum wurde auf eine Nachahmung zeitgenossischer Architektur verzichtet; er war
zum Zeitpunkt seiner Auffindung bis auf das einst in thm niedergelegte sargformige Religiar vollig leer.
Das vom Gesimskonsolensystem getragene, in einem Stiick gegossene Dach ist von symmetrischer, vier-
eckiger Grundgestalt. Weitausladend und stark nach oben ausgezogen stellt es ein etwa pyramidenfor-
miges Dach mit vier gleichseitigen, stark gewdlbten Walmen dar. Die einzelnen Dachflichen sind durch
leicht erhohte Randgiebel voneinander getrennt. Die Dachspitzen bzw. -ecken sind nach oben gewdlbt.
Das Pagodendach ahmt wie auch die tibrigen Teile des Gebaudes reale Architekturteile nach, weshalb es
in iblicher Weise mit Ziegeln gedeckt ist. Hierbei handelt es sich um etwa halbrund gewolbte Dachzie-
gel, die in parallelen Rethen angeordnet sind und am Dachrand in mit jeweils einem kreisrunden Ab-
schluff versehenen Traufziegeln enden. Der Abschlufy eines jeden Traufziegels ist mit einer stilisierten
mehrblittrigen Lotosknopse in Draufsicht verziert. Die nicht oder kaum sichtbare Dachunterseite ist im
aufleren, nicht von den Gebaudewinden bedeckten Bereich mit plastisch hervortretenden, Dachbalken
imitierenden Streben versehen, die die detailgetreue Umsetzung realer zeitgendssischer Architektur ein-
mal mehr unterstreichen.

Auf der zu einer kleinen quadratischen Fliche erweiterten Spitze des pyramidalen Daches befindet sich
ein mehrfach gegliederter, in der Mitte eingezogener Sockel quadratischen Grundrisses, der tibergestilpt
ist und die Basis der Pagodenspitze (Taf. 112, 5) darstellt. Unterschieden werden konnen ein verschrank-
ter mittlerer Bereich etwa kubischer Form mit vier kassettenartig gegliederten Feldern und Ecklisenen
sowie zwel stirker ausladende flachere Bereiche oben und unten; der obere ist zusatzlich mit stilisierten,
schrag ausgestellten Lotosblitenblittern am Rand verziert. Durch seine Form ahmt dieser sog. xumi-
Sockel (skr. harmika) unzweifelhaft den Weltenberg Sumeru nach. Uber dem Sockel befindet sich ein se-
parat gearbeitetes etwa pyramidenformiges Gebilde, das im Chinesischen verschiedentlich als »umge-
kehrte Almosenschale« (chin. fubo) bezeichnet wird und letztlich eine Nachahmung der Stipa-Halb-
kugel darstellen diirfte. Dartiber schliefflich ist eine langgestreckte, mehrfach untergliederte Bekrénung
(Abb. 20, 4) befestigt, die den ansonsten gedrungenen Bau optisch erheblich verlingert bzw. erhéht. Ein
senkrechter, in den Sockel auf der Dachspitze eingelassener Stab, ein sog. Herzpfeiler (chin. zhongxin
zhu), der zugleich die Achse des buddhistischen Weltenberges symbolisiert, tragt zunichst sechs iiber-

449



einander liegende, aus Blech gefertigte Ringe, sog. Schatzrader (chin. xianglun), die sich nach oben hin
mehr und mehr verjingen und tber als Abstandshalter dienende Hulsen voneinander getrennt sind. Die
senkrechte Wandung der Ringe ist mit nach unten gerichteten, stark stilisierten dreiviertelkreisformigen
Bliitenblattern verziert, wiahrend die Oberseite mit gelappt-blattformigen Durchbruchsmustern, jeweils
vier an der Zahl, versehen ist; hinzu kommen kleine, randlich angebrachte Bohrlocher runden Quer-
schnitts. Oberhalb des kleinsten Ringes erhebt sich — gleichfalls durch einen Abstandshalter getrennt —
ein flacher, randlich zipflig ausgezogener Schirm bzw. Baldachin von achteckiger Grundform mit leicht
gewolbter, mit Durchbruchsmustern verzierter, in acht Felder unterteilter Oberseite und randlich ange-
brachten Bohrlochern, wobei die acht Zipfel die Gestalt stilisierter Tierkopfe mit schnabelartig geboge-
nen Maulern haben; vermutlich sollen sie Vogelkopfe darstellen.

Uber diesem sog. Schatzdach (chin. baogai) befinden sich schlieflich verschiedengestaltige Gebilde. Im
einzelnen handelt es sich um ein in Draufsicht kreuzformiges, in Seitenansicht an durchbrochen gear-
beitete Blatter in Zwiebelform erinnerndes Gebilde, ferner dariiber ein aus uberkreuzten nach oben ge-
bogenen sichelformigen Elementen bestehendes sowie ein etwa zwiebel- bis eiformiges Gebilde und
schliefflich um ein doppelkonisches, in Draufsicht vierblattriges bzw. vierfach gelapptes Element, das als
stilisierte Lotosblute gedeutet werden konnte, sowie einen Zapfen an der Spitze. Das Gebilde in der Art
sich kreuzender Blatter ist mit nach oben gerichteten flammenformigen Linien verziert, was eine An-
sprache bzw. Deutung als sog. Feuerkugel gerechtfertigt erscheinen lafit. Das dartber befindliche Ge-
bilde in gekreuzter Sichelform mag demgegentiber die Mondsichel bzw. den Mond darstellen, wihrend
das eiférmige oberhalb davon als sog. Schatzkugel oder -perle (chin. baozhu) anzusprechen sein diirfte.
Die Stabspitze endlich ist mit einem zapfenihnlichen, oben spitz auslaufenden Gebilde geschmiickt, das
eine Ansprache als Feuerjuwel (skr. cintdmani) gestattet.

Bei der kompliziert gegliederten, auf der Dachspitze angebrachten Bekronung handelt es sich um einen
fur Pagoden ganz tblichen Dachabschluf§ von nicht unerheblicher symbolischer Bedeutung. Der Sym-
bolcharakter der einzelnen Zierelemente ist in besonderem Mafle zu berticksichtigen. Die sog. Schatz-
rader iibernahmen die Funktion eines Wiirde- und Ehrenzeichens, wobei thre Zahl und Grofie als Grad-
messer dienten . Spater kam auch der genauen Zahl der Schatzrader eine starkere inhaltliche Bedeutung
zu. Das schirmformige Schatzdach sollte Schutz vor allen der Erlosung hinderlichen Leidenschaften und
Befleckungen bieten. Die Mondsichel wiederum symbolisierte die die Leere aller Dinge erkennende
Weisheit, der Feuerjuwel demgegentiber die Wunscherfillung.

Von dieser Bekronung, genauer den sechs verzierten Schatzridern und dem achteckigen Schatzdach
oberhalb von diesen, jeweils mit randlichen Bohrlochern versehen, werden einst vermutlich draht- oder
kettenartige Verstrebungen zu den vier Dachecken gefiihrt worden sein, befinden sich doch an dieser
Stelle hierfur offenbar vorgesehene, kleindimensionierte Bohrlocher; bezeichnenderweise steckte in ei-
nem Bohrloch noch ein S-férmiger Haken aus Draht, der als Ose gedient haben konnte. Derartige
Dachabspannungen belegen einmal mehr, daff die Pagode en miniature ihren realen Vorbildern még-
lichst nahekommen sollte, und daher bis ins kleinste Detail charakteristische Elemente nachgebildet
wurden. Ob an solchen Verstrebungen entsprechend den realen Vorbildern zusatzlich Windspiel-
gléckchen befestigt waren, erscheint moglich, entzieht sich aber unserer Kenntnis. Neben der reinen
schmiickenden Funktion kam derartigen Abspannungen sicher eine stabilisierende Funktion fiir die
Dachbekrénung zu. Daran befestigte Glocken hatten wiederum durch ihr Klingen im Wind die bud-
dhistische Lehre in alle Himmelsrichtungen zu verbreiten.

Auf der Unterseite jeder Ecke des Daches befindet sich je ein durchgehendes Bohrloch. Sie lassen dar-
auf schlieflen, dafl hier einst etwas befestigt war und vom Dach herabhing. In der vorderen Kammer
der Krypta fand sich ohne nihere Zugehorigkeit eine kleine Glocke, die einst vermutlich zur Pagode
gehorte und von Dach herabhing. Urspriinglich diirften es mindestens vier Glocken, je eine in einer

53 G. Roth, Symbolism of the Buddhist Stiipa. In: The Stfipa. (Anm. 34) 183ff,; vgl. A. Snodgrass, The Symbolism of the
Its Religious, Historical and Architectural Significance Stlipa (1985) 320ff.

450



Dachecke, gewesen sein, die zur Pagode gehorten. Die erhaltene Glocke ist in etwa kugelférmig und
besitzt auf ihrer Unterseite eine schmale Offnung. Die dergestalt unvollstindige Erhaltung bzw. Uber-
lieferung der Pagode mag neben anderen Indizien ein weiterer Hinweis darauf sein, dafl sie bereits ein
geraumes Alter besafl, che sie im Innern der Krypta in der vorgefundenen Art und Weise deponiert
wurde.

Die Gesamthohe der bronzenen Pagode betragt etwa 53,0 cm. Die Seitenldnge des unteren Sockels kann
mit gut 28,4 cm angegeben werden.

Die bronzene, eine Reliquie Buddhas enthaltende Pagode (chin. zhenshen sarira-Pagode; Farbtaf. IX, 2)
ahmt ein reales Gebaude en miniature nach; ob sie nach einem einst tatsichlich existierenden Pagoden-
bau entstand, ist nicht zu beantworten, besitzt allerdings einige Wahrscheinlichkeit. Bei der Reliquien-
pagode handelt es sich um einen einstockigen pavillonartigen Bau (chin. danceng ta) mit mehrfach ge-
stuftem Sockel und weit ausladendem pyramidenférmigem Dach. Threr aufleren Form nach erinnert sie
cher an einen einstockigen Pavillon als an eine Pagode. Offenbar spiegelt sie eine auf eine charakteristi-
sche Grundform reduzierte Gestaltungsweise wider.

Der Bau in seiner Gesamtheit zeichnet sich durch eine strenge horizontale und vertikale Gliederung aus.
Oben und unten durch Sockel und Dach starker ausladend, markiert der zurtickgesetzte mittlere Be-
reich auch in optischer Hinsicht die Mitte der Pagode. Die rechteckige resp. quadratische Grundrifiform
des Baues, damit seine vierseitige Ausrichtung mit vier Treppenaufgingen, Tiiren und Dachflichen,
symbolisiert die vier Weltrichtungen. Die duflere Gesamtform und die allgemein ausgepragte Stufung
des gegliederten Baukorpers ahmen anscheinend den Weltenberg Sumeru nach.

Auch im Detail kommt vielen Elementen eine symboltrachtige Bedeutung zu. So grenzten etwa die Ge-
linder bzw. Zdune des Pagodensockels und der umlaufenden Galerie den sakralen Bereich von der
Auflenwelt ab, die verschiedenen Figuren dienten als Wachter bzw. Beschiitzer und die hohe Bekronung
auf der Spitze des Daches schliefflich markierte nicht allein den oberen Abschluff der Pagode, sondern
auch die Spitze des Weltberges. Genannt seien an dieser Stelle nur der mehrgliedrige Sockel auf dem
Dach, die sog. Harmika, sowie die eigentliche, mehrfach gegliederte Dachspitze.

Was die einzelnen Figuren anbetrifft, lassen sich generell zwei Gruppen voneinander unterscheiden. Die
urspringlich acht menschengestaltigen Figuren, die als Beschuitzer bzw. Wichter fungierten und je paar-
weise zu beiden Seiten der Tiiren standen und von denen lediglich zwei Exemplare (Taf. 112, 1-3) erhal-
ten blieben, hatten die im Pagodeninnern verwahrten Reliquien, damit den Wahren Korper Buddhas, ei-
ne Buddhawelt, stellvertretend die buddhistische Lehre, gegen feindliche Machte zu beschtitzen. Tkono-
graphisch lassen sie sich als Schutzgottheiten oder Himmelskonige (chin. tianwang, auch lishi, d.h. kraft-
volle Krieger, oder menshen, d.h. Tirgotter bzw. -hiiter; skr.: mahardja-devas, catur-maharajas oder
dvarapala, zuweilen auch devarijas, d.h. Gottkonig, oder lokapala, d.h. Welthtiter) bezeichnen. Entspre-
chend ihrer Funktion waren sie mit Rustungen bekleidet, trugen Waffen oder andere schutzverheiffende
Gegenstinde und zeichneten sich durch ein fruchteinfléfiendes Aufleres (wutentbrannte Gesichter, vor-
quellende Augen, offene Miinder) aus. Im Falle der mit einem Panzer bekleideten Gestalt (Taf. 112, 1)
scheint es sich um einen Lokapila zu handeln. Offenbar tritt er mit dem rechten Fufl einen in abstrakter
Weise wiedergegebenen besiegten Gegner oder Damonen nieder. Die nur mit einem Hiifttuch bekleidete
Figur (Taf. 112, 2-3) hingegen diirfte ein Dvarapala sein. Die allgemeine Bedeutung dieser besonders im
esoterischen Buddhismus vorkommenden Schutzgottheiten nahm im 8. Jahrhundert n.Chr. mehr und
mehr zu, doch kam ihnen bereits zuvor eine nicht unbedeutende Stellung zu. Interessant ist, daf} auch ne-
ben den Tiiren an den Wanden der marmornen Pagode, in deren Innern die bronzene Pagode deponiert
worden war, Figuren als Beschiitzer bildlich wiedergegeben wurden, doch handelte es sich bei thnen nicht
um Schutzgottheiten, sondern in abweichender Weise um Bodhisatvagestalten. Wieso nicht auch im Fal-
le der marmornen Pagode Schutzgottheiten dargestellt wurden oder in umgekehrter Weise die bronzene
Pagode nicht mit Bodhisatvafiguren versehen worden war, entzieht sich unserer Kenntnis.

Bei den jeweils den oberen Abschluf§ der unteren Treppengelinderpfosten bildenden raubkatzenartigen
Tiergestalten (Taf. 111, 3) duirfte es sich um Léwen handeln. Dafiir sprechen ihr paariges Auftreten, ihre

451



hockende Haltung, die heraldisch-gegenstindige Anordnung zu beiden Seiten der Treppenaufginge und
manch andere ikonographisch relevante Details. Léwen kam in der buddhistischen Kunst Ostasiens
frihzeitig eine Bedeutung als Schutz- bzw. Wichtertiere und als Symbole Buddhas zu>*. Warum die bei-
den Lowen ihre Kopfe einander zugewandt und nicht wie sonst tblich nach vorn gewandt haben, muf}
offenbleiben, raumt ihnen aber eine besondere Stellung unter den sonst bekannten, als Wachterfiguren
dienenden Lowenpaaren ein *>.

Pagoden (chin. ta oder baota, wortlich tibersetzt »Turm der Kostbarkeit«) waren eine urspriinglich chi-
nesische, mit dem Aufkommen des Buddhismus entstandene Architekturform, die aber im tibrigen Teil
Ostasiens rasch Verbreitung fand und verschiedene Weiterentwicklungen erfuhr. Sie lassen sich vom in-
dischen Stlipa, einem meist halbkugeligen, tiber den sterblichen Uberresten Buddhas und anderer Hei-
liger errichteten Kuppelbau, der sich wiederum aufgrund seiner spezifischen Form und urspriinglichen
Funktion sicher von Grabern mit einem oberirdisch sichtbaren Hugel (Tumulus) herleiten 13t ableiten
und stellen letztlich dessen chinesische Weiterentwicklung unter Beteiligung einheimischer, mindestens
seit der Zeit der Han-Dynastie (206 v.Chr bis 220 n.Chr.) vorkommender Turmarchitektur dar 6. Ob-
wohl die duflere Form eines Stiipa sich im Laufe der Zeit z.T. stark veranderte, handelt es sich doch bei
thm um einen tber Jahrhunderte hinweg nahezu unveridnderten Bautyp. Frith entwickelte sich der Stipa
zum Gedenkmonument und wurde als symbolisches Zeichen fiir das Gedenken an heilige Stitten ver-
standen; dadurch wiederum wurde eine innige Verbindung zwischen Monument und Reliquien aufge-
baut, was auch auf die ostasiatische Pagode zutrifft.

Die in ithrer Form sowohl von einheimischer als auch fremder Architektur ableitbare Pagode ist in der
Regel ein hoher, schlanker, mehrstockiger Bau von recht- oder mehreckigem Grundriff, der sich nach
oben hin mehr oder minder stark verjingt. Ein derartiger Bau, sei es in der Form eines indischen Stiipas
und seiner Varianten oder in der ostasiatischen Form einer Pagode, war in der Regel ein fast unentbehr-
licher Bestandteil jeder Kloster- und Tempelanlage. In China entwickelten sich die Pagoden rasch zu ho-
hen turmartigen Gebilden, womit sie zu schon von weitem sichtbaren Wahrzeichen buddhistischer Tem-
pelanlagen wurden; sie tiberragten alle anderen Bauten eines Tempels um das vielfache. Frihzeitig kam
thnen dabei zugleich eine Bedeutung als religioser Kern solcher Tempel zu, wobei das Fundament einer
Pagode seit jeher als pridestinierter Aufbewahrungsort fir Reliquien galt.

In verkleinerter Form, d.h. en miniature, wurden bzw. werden sie aber auch fiir verschiedene weitere
kultische Zwecke gebraucht, wie beispielsweise als Grabdenkmal ¥, Weihrauchgefaf$, Behiltnis zur Auf-
bewahrung kostbarer Sutren (Taf. 113, 1) 3, Votivgaben und Dokumente oder wie im Falle der bronze-
nen Pagode des Famensi als Reliquiar, d.h. zur Deponierung von Reliquien (skr. sarira; chin. sheli). Be-
zeichnenderweise wurden Reliquienpagoden in der Regel selbst wiederum im Innern »unterirdischer
Paldste« unter Pagoden buddhistischer Tempelanlagen niedergelegt.

Reliquiare in Form von Pagoden gibt es in einiger Zahl in Ostasien, doch gleicht keine der bronzenen
Pagode aus dem Schatzfund des Famensi. Gewisse stilistische Nahe besteht immerhin zu einer in der er-
sten Halfte der Tang-Zeit entstandenen pavillonformigen Reliquienpagode (Taf. 113, 2) aus Stein, die im
»unterirdischen Palast« (Abb. 4) des Qingshansi nahe Lintong (Prov. Shaanxi) zutage kam>°. Auch die
beiden anderen pavillonartigen Reliquienpagoden des Famensi, das marmorne Exemplar (Taf. 110, 1)

54 Vgl. die zusammenfassende Darstellung tiber die Bedeu- 56 Seckel (Anm. 15) 110 Abb. 10. — Vgl. hierzu die in Anm.
tung des Lowen als Schutztier in der buddhistischen Leh- 34 genannte Literatur.
re sowie als Tor- und Grabwichter von E Berthier, Le 57 Luo Zhewen (Anm. 34) 3181f; 322 Abb. (sog. Pagoden-
voyage des motifs. I. Le trone aux lions et la porte aux li- wald des Lingyansi in Changqing in der Provinz Shan-
ons. Arts Asiatiques 45, 1990, 114{f. dong mit 167 Grabpagoden aus der Zeit von der Tang- bis
55 Auch die beiden steinernen Lowenfiguren vom Osttor des zur Qing-Dynastie).
Qiaoling, Mausoleum des fiinften Tang-Kaisers Ruizong 58 Ebd. 2901f.; 294 Abb.
(Li Dan, 662-716, reg. 684-690 und 710-712), im heutigen 59 Lintongxian bowuguan, Lintong Tang Qingshansi shelita
Kreis Pucheng haben ihre Kopfe zur Seite gewandt und ji jingshi qingliji. Wenbo 1985, H. 5, 16f.; Chinas Golde-
scheinen einander anzublicken. nes Zeitalter (Anm. 4) 247 ff. Kat.Nr. 91; 249 Abb.

452



und das Sttick aus purem Gold (Taf. 98, 1) sind der bronzenen Pagode verwandt. Formal dhnliche Reli-
quienpagoden, jedoch durchweg anderer Gestalt, meist mit mehrstockigen Dichern, liegen aus Korea
und Japan vor, doch stellen diese stets einige Generationen spater entstandene Arbeiten dar (Taf. 114, 3) .
Dies gilt auch fir eine erst vor einigen Jahrzehnten in der Provinz Zhejiang entdeckte silberne Reli-
quienpagode (Taf. 114, 2) aus der Zeit der Nordlichen Song-Dynastie (960-1127 n.Chr.) sowie fur drei
untereinander recht ahnliche Exemplare des Chongshengsi in der Provinz Yunnan, die aus dem 12. Jahr-
hundert n.Chr. stammen dirften ¢!

Weitaus haufiger sind quaderformige Kastchenreliquiare (Taf. 93, 3; 97) und Reliquienschreine in Sarg-
form (Taf. 91, 2; 92; 93, 1; 98, 2-3). Bei den sargformigen Reliquiaren handelt es sich um Behiltnisse, die
sich aufgrund ihrer dufleren Form, sie sind am Kopfende hoher und breiter und besitzen einen dachar-
tig vorstehenden gewdlbten Deckel, von urspriinglich aus Holzbrettern zusammengesetzten Sirgen ab-
leiten lassen, die erstmals im frihen 5. Jahrhundert n.Chr. in China aufkamen, sich aber in den folgen-
den Jahrhunderten grofierer Beliebtheit erfreuen sollten 2.

Die bronzevergoldete Reliquienpagode aus dem Famensi stellt einen frithen, einfachen Pagodentyp dar.
Als wesentliche Kennzeichen kénnen der rechteckige bzw. quadratische Grundrify, die Eingeschossig-
keit und das ausladende pyramidale Dach genannt werden; mit ithren vier Toren und Treppen nimmt die
hier interessierende Pagode noch deutlichen Bezug auf den Stlipa. Damit illustriert sie gleichsam, daf§ bet
der Herausbildung der chinesischen Pagode als Bautyp neben fremden Traditionen (Stlipa) auch einhei-
mische Elemente mitgewirkt haben; zu denken ist hier in erster Linie an die Wach-, Ehren- und
Wohntiirme mit rechteckigem Grundrifi, wie sie spatestens seit der Zeit der Han-Dynastie belegt sind,
sowie an die im Grundrif§ haufig polygonalen Pavillons (chin. ting und xie) chinesischer Pragung.
Ahnliche Pagoden sind u.a. von einigen Steinreliefs und Wandmalereien in chinesisch-buddhistischen
Grotten- bzw. Hohlentempeln des 3.-6. Jahrhunderts n.Chr. her bekannt (Taf. 113, 3), doch fehlt es an
exakten Entsprechungen ®. Die Einstockigkeit und die einem Pavillon entsprechende Grundform der
Reliquienpagode verbinden sie mit einigen zu Ehren berihmter Monche errichteten Pagoden. Exem-
plarisch sei hier nur an die sog. Kumarajiva-Pagode (Taf. 113, 4) aus dem Tempel Caotangsi im heutigen
Kreis Huxian (Prov. Shaanxi) erinnert®. Die angeblich die sterblichen Uberreste des Monchs
Kumarajiva (344-413 n.Chr.) beherbergende Pagode ist wihrend der Tang-Zeit entstanden. Gegentiber
der Reliquienpagode des Famensi weist sie einige Ubereinstimmungen im architektonischen Stil auf;
hervorzuheben ist die einander weitestgehend entsprechende Gestaltung der Gebdudefassaden und des
Daches. Angesichts der geographischen Nihe zueinander, der Caotangsi befindet sich nur gut 30 km
sidwestlich von Xi’an und ist nur etwa 110 km vom Famensi entfernt, mag eine gegenseitige Beeinflus-
sung nicht ausgeschlossen sein.

Reale Grofibauten buddhistischer Pagoden aus der Zeit der Tang-Dynastie, die dem bronzenen Exem-
plar aus dem Famensi an die Seite gestellt werden konnten, sind in China nicht erhalten, doch hat es sie
einst sicher gegeben. Demgegeniiber sind in Japan dank ungleich glinstigerer Erhaltungsbedingungen ei-
nige zu Tempelanlagen gehorende Pagoden im Tang-Stil (Taf. 114, 1) tberliefert bzw. erhalten, die of-
fenbar direkt von chinesischen — uns nicht tiberlieferten — Vorbildern abgeleitet sind und einstmals in ei-
nem dhnlichen Zeitraum wie die bronzene Pagode entstanden sein diirften ®.

60 The Kwangju National Museum (1982) 9 Abb. unten; J. 62 E. Dittrich, Grabkult im alten China. Taschenbticher des
Auboyer, M. Beurdeley, J. Boisselier, Ch. Massonaud u. Museums fiir Ostasiatische Kunst 2 (1981) 194f.
H. Rousset, Asien. Formen und Stile (1994) 494 Abb. 29; 63 China. Architektur der Welt (Anm. 33) 107 Abb.
Kunstschatze aus Korea (Hrsg. R. Goepper, Ji Hyun 64 Xi’an World. Ancient Chinese Capital for over a thousand
Whang u. R. Whitfield; 1984) 139 Kat.Nr. 138 m. Abb.- Years (Anm. 1) 150 Abb. oben; Xi’an — Legacies of An-
Kawada Tadashi, Butsu shari to kyd no ségon. Nihon no cient Chinese Civilization (Anm. 1) 193 Abb. Mitte; Luo
bijutsu 280 (1989) 3ff. Zhewen (Anm. 34) 224; 225 Abb.

61 Archiologische Funde im neuen China (1972) Abb. 181; 65 R.T. Paine u. A. Soper, The Art and Architecture of Japan
Gems of China’s Cultural Relics 1993 (Anm. 23) Taf. 122.- ((1955) ki 122

Lutz (Anm. 28) 80 Abb. 61; 88f.

458



Gemif ihrer Funktion wurde im Innern der Reliquienpagode ein silbernes, teilvergoldetes Reliquiar in
Sargform (Taf. 110, 3) verwahrt, in dem sich eine Fingerreliquie Buddhas befand. Die bronzene Pagode
selbst lag wiederum in der grofleren Marmorpagode dhnlicher Gestalt (Taf. 110, 1). Offenbar war die
bronzene Pagode speziell und von vornherein fir diesen Zweck hergestellt worden. Bezeichnenderwei-
se war die Reliquie im Pagodeninnern in von der Regel abweichender Weise nicht in einer Krypta bzw.
einem »unterirdischen Palast« im Sockel- bzw. Fundamentbereich des Gebiudes deponiert worden,
sondern im Mittelteil der Reliquienpagode. Es hat fast den Anschein, als manifestiere sich hierin ein aus
dem indischen Kulturraum stammender Traditionsstrang, dem zufolge Reliquien gerade nicht — wie bei
realen Pagoden in China iiblich — unter, sondern in einem Pagoden- bzw. Stlipabau niedergelegt werden.
Die Vorstellung im chinesischen Buddhismus, Reliquien in besonders kostbaren Behaltnissen aufzube-
wahren, hat thre Wurzeln unzweifelhaft in der bereits frithzeitig nach Buddhas Tod in Indien aufkom-
menden Reliquienverehrung. Speziell fir diesen Verwendungszweck hergestellte Behaltnisse gehen auf
unwesentlich jingere Traditionsstringe zurlick. Heute kennt man Reliquienpagoden nicht allein aus
China, sondern auch aus Korea (vgl. Taf. 114, 3) und Japan. In China sind Reliquienpagoden bereits fir
das erste nachchristliche Jahrtausend belegt, doch sind sie erst in der auf die Zeit der Fiinf Dynastien
(907-960) folgenden Epoche verstirkt in Mode gekommen. Viele Pagoden entstanden in den Jahrzehn-
ten um die Jahrtausendwende und sind wenig spater in tiblicher Weise in Unterirdischen Paldsten depo-
niert worden. Neben wenigen anderen als Reliquiare dienenden Pagoden en miniature aus der Zeit der
Tang-Dynastie gehort das bronzene Exemplar aus dem Schatzfund des Famensi zu den bedeutendsten
Stlicken. Bislang ist allerdings auch unter diesen Reliquienpagoden keine nihere Parallele bekannt ge-
worden, wodurch die hier interessierende Pagode als ein Unikat gewertet werden muf.

Eine erst 1989 in einer Krypta unter der nordlichen Pagode in Chaoyang (Prov. Liaoning) gefundene
Reliquienpagode aus Gold (Taf. 114, 4), die aus der Zeit der Liao-Dynastie (916-1125) stammt, ist als
wenig jlingere Arbeit der Pagode des Famensi an die Seite zu stellen ®. Fiir die Zeit der Ming-Dynastie
(1368-1644) und der Qing-Dynastie (1644-1912) sind u.a. in Tibet, Qinghai und Gansu einige metalle-
ne Reliquienpagoden bekannt geworden, doch haben diese hiufig nicht viel mehr als ihre gleichartige
Funktion mit dem Exemplar aus dem Famensi gemein ¢/.

Die Schlieflung der Krypta des Famensi im Jahre 874 markiert fiir die bronzene Reliquienpagode den
spatestmoglichen Zeitpunkt (terminus ante quem) ihrer Fertigung. Nach stil- und formenkundlichen
Uberlegungen, die sich gleichermafien auf eine Analyse der vorhandenen Architekturelemente als auch
die plastische Ausfihrung der Figuren der bronzenen Reliquienpagode stiitzen, mochte man diese
zunichst nur allgemein einem Zeitraum zwischen dem letzten Drittel des 7. Jahrhunderts und dem spi-
teren 8. Jahrhundert zuweisen. So geben sich die Wachterfiguren zu beiden Seiten der Tiiren des kleinen
Baues zwar als typische plastische Arbeiten der Tang-Zeit zu erkennen, doch scheint es kaum gerecht-
fertigt, sie innerhalb dieser Epoche genauer zu datieren. Wie weiter oben bereits ausgefithrt wurde, er-
innert die Architektur dieser Pagode in threr Gesamtheit an japanische Pagoden im Stil der frithen Tang-
Zeit (Taf. 114, 1), doch gehen die Gemeinsamkeiten nicht soweit, daraus eine entsprechende Datierung
fur die bronzene Reliquienpagode ableiten zu konnen. Auch die anderen weiter oben genannten enge-
ren und weiteren Parallelen gestatten es kaum, die mogliche Entstehungszeit dieser Pagode innerhalb
der Tang-Zeit stirker einzuengen.

Der unvollstindige Erhaltungszustand des Stiickes, es fehlen einige Teilstiicke der gelanderartigen Ba-
lustraden, sechs von acht Wachterfiguren, Verstrebungen zwischen den Dachecken und der Pagoden-
spitze sowie daran befestigte Glockchen und manch anderes, 1ifit darauf schlieffen, daf} die bronzene Pa-
gode zur Zeit ihrer Deponierung im Innern der marmornen Pagode bereits ein geraumes Alter besaf§
und nicht erst zu diesem Zeitpunkt fertiggestellt worden war. Wann die heute fehlenden Teile verloren-

66 Treasures. 300 Best Excavated Antiques from China (1988) 116f. Kat.Nr. 52 m. Abb.; Gems of China’s Cultu-
(Hrsg. Yang Yang u. Lei Congyun; 1992) 323 Kat.Nr. 301 ral Relics 1992 (Hrsg. Zhang Degin u.a.; 1992) 3271.; Taf.
m. Abb. 160-161.

67 Vgl. R. L. Thorp, Son of Heaven. Imperial Arts of China

454



gingen, kann nicht mit Exaktheit bestimmt werden. Unzweifelhaft jedenfalls ist die Pagode in bereits
unvollstaindigem Zustand niedergelegt worden. Die abweichende Gestaltung einiger Teilstiicke der
Gelinder des Pagodensockels lafit demgegentiber moglicherweise auf eine zeitgendssische Reparatur
bzw. Erganzung schlieffen.

Von der marmornen pavillonartigen Pagode (Taf. 110, 1) selbst darf man mit einiger Wahrscheinlichkeit
annehmen, daf§ es sich bei thr um den marmornen Reliquienschrein (chin. lingzhang) handelt, in dem ei-
ner inschriftlichen Angabe zufolge im Jahre 620 eine der Reliquien des Famensi deponiert worden sein
soll®8. Der plastische Stil der an der Aufienfassade sichtbaren Figuren widerspricht einer Fertigung be-
reits zur frithen Tang-Zeit in keiner Weise. Die Bodhisatvas sind in ithrer Gestaltung und ihren Propor-
tionen noch eindeutig dem Sui-Stil verhaftet; hierzu pafit auch die spezielle Form der Lotossockel, auf
denen die Figuren stehen. Allerdings darf man davon ausgehen, dafl die Pagode unmittelbar vor der
Schlieffung der Krypta renoviert wurde und dabei eine neue Farbfassung erhielt.

Es ist durchaus denkbar, daf} ein derartiger Zeitansatz auch auf die einst im Innern der marmornen Pa-
gode verwahrte bronzene Reliquienpagode zutrifft. Eher noch mochte man sie aber aus stilistischen
Grinden als eine vermutlich im fortgeschritteneren 7. Jahrhundert n.Chr., jedenfalls zur Zeit der Kaise-
rin Wu Zetian (Wu Zhao, 624/27-705, reg. 690-705) entstandene, demnach wenig jiingere Arbeit begrei-
fen. Manches mag daftr sprechen, dafl die bronzene Pagode eigens gefertigt wurde, als eine der Reli-
quien in einer Prozession gezeigt wurde; hierfiir bote sich nach historischen Uberlegungen sowohl die
Zeit um 660 als auch um 704 an.

BODHISATVA-SKULPTUR

Am nordlichen Ende der mittleren Kammer der Krypta, unmittelbar vor der Tir zur hinteren Kammer,
fand man eine relativ kleine Skulptur eines knieenden Bodhisatvas, also eines buddhistischen Erleuch-
tungswesens, samt hohem, mehrfach gegliederten Sockel (Abb. 8-9; Taf. 95, 3; 115, 1-2). Im Zustand der
Auffindung lag die vollplastisch gearbeitete Figur zu Fiiflen des Sockels, war also umgefallen, doch be-
stehen keine Zweifel dartiber, daf sie einst auf dem Sockel angebracht war. Diese Skulptur samt Sockel
gehort neben den Reliquien selbst sicher mit zu den bedeutendsten und kostbarsten Gegenstinden aus
dem Schatzfundkomplex tberhaupt. Bislang behauptet sie in vielerlei Hinsicht eine Stellung als Uni-
kum; etwas niher vergleichbares lafit sich dieser Figur nicht an die Seite stellen.

Daf} diese Skulptur iiberhaupt von deutscher Seite restauriert werden konnte, darf als ein besonderer
Glicksfall und als ein Zeichen gegenseitigen Vertrauens angesehen werden.

Der Erhaltungszustand der im wesentlichen aus teilvergoldetem Silber bestehenden Bodhisatva-Skulp-
tur einschliefflich ihres Sockels (Taf. 115, 1-2) konnte als nicht allzu gut bezeichnet werden. Abgesehen
davon, dafl bereits zum Zeitpunkt der Auffindung die Figur nicht mehr auf ithrem Sockel befestigt war,
wohl infolge herab- bzw. umgestiirzter Gegenstiande, bei denen in erster Linie an Steine oder Bruch-
stiicke von solchen von der Kammerdecke zu denken ist, oder aufgrund eines Erdbebens, wiesen sowohl
der Sockel als auch die Skulptur einige Beschiddigungen auf. Diese reichen von kleineren Bestoflungen
und Deformierungen sowie Haarrissen bis hin zu Briichen im Falle des Sockels und der Arme der Fi-
gur. Vergleicht man den durch Photos dokumentierten Erhaltungszustand der Skulptur zum Zeitpunkt
ihrer Auffindung, d.h. den archiologischen Befund, mit ihrer Erhaltung bei ihrer Einlieferung in die Re-
staurierungswerkstatten, gewinnt man den Eindruck, daff ein nicht unerheblicher, allerdings heute nicht
mehr bestimmbarer Teil der sichtlichen Beschidigungen erst nach der Auffindung des Stiickes entstan-
den. Dies ware ein Hinweis auf eine unsachgemifie Bergung und vermutlich auch Aufbewahrung des
Stiickes. Betrtiblich ist ferner, dafl etliche einst zur Skulptur gehérende Teile heute als fehlend zu erach-
ten sind, u.a. viele winzig kleine Perlen, und, mangels entsprechender Dokumentation, noch nicht ein-
mal der definitive Beweis erbracht werden kann, daf§ diese bereits bei der Auffindung der Figur fehlten.

68 Vgl. Zhu Qixin (Anm. 42) 79.

455



Viele damit verkntipfte Fragen, besonders was den originalen Zustand der Skulptur betrifft, werden nie-
mals mehr zu beantworten sein.

Ungeachtet dieser Uberlegungen machte der relativ schlechte Erhaltungszustand der Figur umfangrei-
che Restaurierungsmafinahmen erforderlich. Manches mufite gefestigt und gesttitzt, anderes, etwa meh-
rere Dutzend kleiner Perlen, erganzt werden. Im Zuge der Restaurierung kamen etliche weiterfithrende
Erkenntnisse, u.a. im Hinblick auf die Herstellung der Skulptur und die Einflisse, denen sie ihre spezi-
elle Ausformung verdankt, zutage; auch lief§ sich der Nachweis zeitgendssischer Reparaturen bzw.
Flickungen erbringen.

Der Sockel st dreifach gegliedert und besteht aus einem ausladenden Unter- und Oberteil sowie einem
deutlich verschrinkten Mittelteil; damit entspricht er einer geldufigen und haufig vorkommenden,
mehrfach gegliederten Sockelform, die auch unter der Bezeichnung Lotossockel bekannt ist. Lotosbli-
tenbldtter schmiticken denn auch flichendeckend den ganzen Sockel. Alle Teile des Sockels sind getrie-
ben und anschlieflend reich verziert sowie an etlichen Stellen vergoldet worden.

Der untere Teil des Sockels (Taf. 115, 3-6) ist etwa halbkugelig gewolbt und zeichnet sich durch einen
weit ausladenden Fufl mit groflem Standring aus, der einen festen Stand gewahrleistete. Er besteht aus
zwei gegenstandigen Blechen, einem inneren, nicht sichtbaren, sowie einem dufieren, reichverzierten, die
im Bereich des Standrings miteinander verlotet worden waren.

Das innere Blech ist merklich gewdlbt und von fast halbkugeliger Form. Ungeachtet der Tatsache, das
es im montierten Zustand nicht sichtbar war, sofern man nicht den Sockel in die Hand nahm, umdreh-
te und die Sockelunterseite betrachtete, weist das Blech eine flichendeckende Ziselierung mit gegen-
stindlichen und figtirlichen Motiven (Taf. 115, 4-6) auf. Die Mitte dieses Bleches ist mit einem kreuz-
formigen Vajra (skr. karma-vajra) verziert, einem buddhistischen Symbol des Unzerstorbaren, des Wah-
ren und der Wirklichkeit, dem im esoterischen Buddhismus eine hohe, zentrale Bedeutung zukam und
auf das im folgenden aufgrund seiner damaligen Beliebtheit und kultischen Bedeutung wiederholt ein-
zugehen sein wird. Der Vajra besteht aus einer in Draufsicht wiedergegebenen, stark stilisierten Lotos-
bltte, von der vier Lotosknospen seitlich ausgehen und sich zu jeweils dreizackigen Armen bzw. Spit-
zen erweitern; durch seine Kreuzform und die Zahl der einzelnen Spitzen an den vier Enden unter-
scheidet sich dieser Vajra von anderen Vajra-Symbolen der esoterischen Schule. Der die Blechmitte ein-
nehmende Vajra wird auf zwei Seiten von in Seitenansicht wiedergegebenen schreitenden Drachen ge-
rahmt. Die beiden Drachen besitzen langgestreckte Korper, lange Gliedmafien mit je drei Krallen und
grofle Kopfe mit furchteinfloffendem Ausdruck. Thre Augen sind weit aufgerissen, ebenso thre Mauler.
Ein Drache hat seinen Kopf zurtickgewandt, der andere blickt erhobenen Hauptes nach vorn. Beide Fa-
belwesen sind von s-formig geschwungenen Gebilden mit blitenartigem Kopf umgeben, bei denen es
sich um stilisierte Wolken handelt. Sie dokumentieren den mythischen Kontext und symbolisieren die
himmlischen Hohen, in denen sich die dargestellte Szene abspielt. Es hat den Anschein, als wiirden die
beiden Drachen den kreuzférmigen Vajra beschiitzen bzw. dessen symbolische Bedeutung verstirken.
Das auflere getriebene Blech nahm urspriinglich auch noch den mittleren Teil des Sockels ein, beide wa-
ren also aus einem Stiick gearbeitet, doch sind sie heute infolge eines umlaufenden Bruches voneinander
getrennt. Das den unteren Teil des Sockels bildende Stiick (Taf. 115, 3) weist eine flichendeckende Or-
namentik auf; vom Standring trennt sie ein horizontaler, punzverzierter Absatz sowie eine schmale ver-
tikale Zone, die mit dicht an dicht nebeneinanderliegenden, leicht einander tiberlappenden kleinen Bli-
tenblattern, gleichfalls in Punztechnik, verziert ist. Die dartiberliegende, nun gewdélbte Fliche wird in
ihrer Ornamentik von lotosblattformigen Motiven beherrscht; zwei Zonen, eine obere und eine untere,
lassen sich unterscheiden. Die untere Zone wird von acht ziselierten und gravierten Medaillons in Form
von Lotosblittern bestimmt, zwischen denen sich flichenfiillende Gebilde aus abwechselnd wellenfor-
migen parallelen Linien und ringpunzierten bzw. -mattierten Feldern befinden. Die untereinander
gleichformigen Medaillons dhneln in ihrer Umrifiform Lotosblittern; ihren Randern entspringen ziin-
gelnde Flammen, dadurch erinnern sie an Flammenmandorlen. Jedes Medaillon wird von einer mehr
oder minder stark stilisiert dargestellten buddhistischen Gottheit in Frontalansicht eingenommen, die
teils auf einfachen, nicht weiter differenzierten, teils auch lotosblutenformigen Sockeln sitzt (Taf. 116-

456



117). Keine Gestalt gleicht der anderen, obwohl sie in threr Darstellung einander ahneln und viele Merk-
male und Details einander entsprechen.

Bei den vornehmlich durch Umrifilinien wiedergegebenen Gestalten handelt es sich um Gottheiten des
esoterischen Buddhismus; daftir spricht die Vielzahl ithrer Arme und meist auch ithrer Kopfe bzw. Ge-
sichter. Einige von ihnen besitzen bis zu drei Kopfe bzw. Gesichter (skr. trisiras) und acht Arme.
Wihrend die mittleren Kopfe stets tiberdimensioniert und frontal bzw. im leichten Profil wiedergege-
ben sind, blicken die seitlichen Kopfe durchweg zur Seite. Im hochgesteckten Haar bzw. auf den Kop-
fen tragen einige der Gottheiten Diademe oder kronenartige Gebilde. Im Falle der Gestalt eines Me-
daillons (Taf. 116, 2) glaubt man oberhalb des mittleren Kopfes ein kleines, arg stilisiertes Kopfchen mit
rundem Gesicht erkennen zu konnen, doch ist dies nicht mit Gewiflheit zu sagen. Auf dem Diadem ei-
ner anderen Gestalt (Taf. 116, 4) scheint eine kleine Figur zu sitzen, womoglich ein Buddha. Bei einer
weiteren Gottheit (Taf. 117, 1) erkennt man eine kleine menschliche Figur mit rundem Kopf und erho-
benen, in rechtem Winkel verschrankten Armen, die sich tber den Kopfen der Gottheit befindet und
aus ithrem Haar zu wachsen oder hervorzulugen scheint. Die Bedeutung dieser Gestalt mufl bislang of-
fenbleiben; einem damaligen wie einem heutigen Betrachter fallt sie erst bei einer eingehenderen Unter-
suchung dieses Bildmotivs auf.

Hinter den Kopfen befinden sich durchweg rundovale, nicht weiter differenzierte Heiligenscheine. Die
Arme sind teils erhoben, teils geneigt, hangen herab oder sind vor dem Korper verschrankt. Meist hal-
ten die Hinde bestimmte Gegenstande, wobei sich die Gestalten anhand dieser verschiedenen Attribu-
te unterscheiden lassen.

Zu erkennen sind Schwerter (skr. khadga), keulenahnliche Gegenstinde (Waffen resp. Kultgerite), teil-
weise mit einem Feuerjuwel (skr. cintdmani) bekront, teilweise mit dreizackiger Spitze und wehendem
Stoffbanner, an Szepter erinnernde Objekte, in zwei Fillen ein jeweils kleindimensionierter Reflexbo-
gen, sich eben 6ffnende Lotosknospen, ein Lotosblitenzweig, Rider, Gefafle, Fangseile bzw. -schlingen
(skr. pasa), andere nicht naher identifizierbare Objekte und sog. Vajras mit zwei jeweils mit drei Spitzen
versehenen Enden. Bei diesen Vajras handelt es sich — wie bereits weiter oben kurz ausgefithrt wurde —
um Symbole des esoterischen Buddhismus. Im Falle der radartigen Motive mit deutlich erkennbaren
Speichen konnte es sich um Symbole fiir das Rad der (buddhistischen) Lehre handeln. Zwei Gottheiten
haben ihre vorderen Arme vor der Brust verschrinkt, wobei sich die Hinde tiberkreuzen (Taf. 116, 2)
oder zusammengelegt sind (Taf. 117, 2). Im Falle der in einer Art Meditationsgeste zusammengelegten
Hinde mit nach oben weisenden Fingerspitzen ist es nicht zu entscheiden, ob diese Hinde einen Ge-
genstand, etwa den im buddhistischen Kult so wichtigen Wunschjuwel (skr. cintdmani), halten (skr. ma-
nidharamudra). Eine der Gestalten (Taf. 116, 3) hilt mit zwei linken Hinden jeweils ein Gefafy; zu er-
kennen sind eine kleine Flasche mit bauchigem Korper und abgesetztem Rand sowie ein doppelkoni-
scher Kelch mit ausgestelltem Fuff und separatem Deckel. Es macht den Eindruck, als wiirde die Gott-
heit beide Gefafle nach einem bestimmten, festgesetzten Ritual darreichen.

Die breiten Gesichter sind stets relativ stilisiert, dabei aber ausdrucksstark wiedergegeben. Haufiger ist
die Gesichtsstirn in Falten gezogen, so daf§ sich zwischen den Brauen zwei senkrechte kurze Falten er-
kennen lassen. Uberhaupt kann der Gesichtsausdruck der Gottheiten teilweise als wiitend bzw. grim-
mig, teilweise als dimonisch, mitunter als entriickt und fast teilnahmslos bezeichnet werden. Ihre Hal-
tung, ithre Attribute und ihr Gesichtsausdruck scheinen vielfach eine Kampfbereitschaft zu demonstrie-
ren. So befinden sich die Vajras stets in einer rechten Hand und sind in sechs von sieben Fillen erhoben,
als wollten sie die »Waffe« gegen einen imaginiren Feind schleudern. Anklinge seitens hinduistischer
Glaubensvorstellungen, die in den Vajras echte Waffen erkennen, sind nicht von der Hand zu weisen.
Alle Figuren sind mit einem um die Hiifte geschlungenen rockartigen Kleidungsstiick, dem indischen
dhou, bekleidet, das etwa bis in Kniehohe reicht, vorn verknotet ist und eine herabhingende, vorn zwi-
schen die Beine fallende Schirpe besitzt, wahrend der Oberkdrper bis auf eine schmale Schirpe (bzw. ei-
nen Schal), die von der linken Schulter kommend schrig zur rechten Hiifte herabfillt, nackt ist. Ferner
sind alle Gottheiten reich mit Schmuck behangen; stets sind deutlich kriftige Oberarmreife mit runder
Schmuckplatte und mit Perlen oder mit dhnlichen Anhingern versehene Brustkolliers sowie reichver-

457



zierte Diademe bzw. Kronen zu erkennen. Auch die Korperhaltung sowie die Sitzposition der verschie-
denen Figuren ahneln einander. Vier Gestalten sitzen mit tbereinandergeschlagenen Beinen, d.h. im Lo-
tossitz (skr. dhyanasana; chin. jiejiafuzuo), auf einem Sockel in Form einer Lotosbliite mit nach oben ge-
wandten, einander Uberlappenden Blitenblittern (Lotossockel bzw. Lotosthron), die iibrigen vier Figu-
ren sitzen hingegen in entspannter Haltung (skr. cipasthana bzw. lalitasana) mit einem stark angewin-
kelten und nahezu horizontal auf der Sockeloberseite liegenden sowie einem senkrecht gestellten, sich
auf den Boden stlitzenden Bein in abwechselnder Weise auf einfach gestalteten Sockeln.

Einige der Figuren sind bzw. waren aufgrund ihrer Blickrichtung oder der Wendung ihrer Képfe und
ihrer Korperhaltung unmittelbar aufeinander bezogen (Taf. 116, 3-4); es scheint, als wiirden sie einander
anschauen. Andere wiederum blicken ohne sichtlichen Bezug in eine bestimmte Richtung und scheinen
in sich geschlossene Einheiten bzw. Motive darzustellen.

Die oberhalb dieser mit figlirlichen Darstellungen versehenen Medaillons befindliche Zone wird von
acht in flachem Relief wiedergegebenen, aneinanderstoflenden, aber einander nicht iiberlappenden Lo-
tosblattern eingenommen, die in ihrer Gesamtheit eine Blitenblattkranz (Abb. 22) bilden. Die Mitte ei-
nes jeden Blattes nimmt ein unverziertes, glatt belassenes rundes Feld ein, das jeweils ein Schriftzeichen
tragt. Bei diesen handelt es sich auffalligerweise nicht um chinesische Zeichen, sondern um Siddham-
Zeichen, der von den buddhistischen Monchen in China verwandten Schrift fiir Sanskrit. Sie nennen die
Namen von vier Buddhas und vier Bodhisatvas, die verschiedene Himmelsrichtungen symbolisieren.
Zugleich bilden sie das innere Feld eines sog. Mutterschof{-Mandala (Garbhadhatu), eines der beiden
wichtigen Meditationsschaubilder der esoterischen Lehre. Im einzeln sind die Zeichen am(Amitaayus,
Westen), va (Avalokitesvara, Nordwesten), ah (Dirvadundubhi-megha-nirghosa, Norden), yo (Maitre-
ya, Nordosten), a, ram (Ratnaketu, Osten), am, ham (Samantabhadra, Stidosten), 3, vam (Samkusumita-
raja, Stiden) und a, mam (Manjusri, Nordwesten) zu lesen. Die die Schriftzeichen jeweils umgebende
Zone ist mit ankerformigen vegetabilischen Ranken und dicht an dicht liegenden Kreispunzen in der Art
der Ringpunzierung verziert. Der Rand eines jeden Blattes wiederum ist breit und unverziert.

Das zusammen mit dem unteren Teil des Sockels aus einem Stiick getriebene eingeschntirte Mittelteil ist
heute von diesem durch einen Bruch getrennt. Dieser Bruch bestand bereits zur Tang-Zeit, womdglich
entstand er schon wahrend der Fertigung des Sockels und wurde bereits zu dieser Zeit mit Hilfe eines im
Inneren stlitzenden, umlaufenden Silberbleches in der Art einer Manschette geflickt. Aufgrund des ver-
gleichsweise hohen Gewichts der auf dem Sockel angebrachten Skulptur und infolge der geringen Dicke
des Sockelblechs hatte dieser sich im Bereich der Flickung bei der Auffindung bereits etwas gesenkt.
Das mittlere Stiick des Sockels ist etwa kugelformig und weist vier rundovale Bildfelder (Mafle ca. 4,5
cm x 4,8 cm) auf, die graviert und punzverziert sind. Jedes Feld bzw. Medaillon wird von einer sitzen-
den buddhistischen Gottheit eingenommen (Taf. 118). Unmittelbar zwischen den Medaillons befinden
sich jeweils ein zweiendiger, mit je drei Spitzen versehener Vajra sowie ringmattierte, sonst nicht weiter
verzierte Flichen. Bei den dargestellten Gottheiten handelt es sich um himmlische Wachterfiguren, die
in jeweils frontaler Ansicht wiedergegeben sind. Jede Gottheit sitzt in entspannter Haltung mit einem
starker angewinkelten, horizontal liegenden Bein sowie einem in rechtem Winkel verschrinkten Bein
auf einem einfachen Sockel. Alle sind mit einem Harnisch bzw. einem Panzer bekleidet und tragen bzw.
halten Waffen. Zu erkennen sind keulenartige Waffen und Schwerter mit breiter Parierstange; eine Figur
(Taf. 118, 2) hilt in der linken Hand einen Gegenstand, bei dem es sich um das Modell einer einstocki-
gen Pagode handeln durfte. Auf dem Kopf tragen die Wiachtergottheiten verschiedene kronenartige Ge-
bilde mit vornehmlich blitenihnlichen Motiven. Der Gesichtsausdruck der dargestellten Personen kann
als grimmig bis wiitend bezeichnet werden. Die Brauen sind durchweg zusammengezogen, die Augen
haben etwas glotzartiges an sich, und die Miinder sind zu schmalen Schlitzen verengt.

Den Bildhintergrund kennzeichnen vegetabilische Ranken, die vom Rand zur Mitte hin sprieflen, sowie
flichige Ringmattierung bzw. -punzierung aus eng nebeneinanderliegenden kleinen Kreispunzen.

Der obere, wieder starker ausladende, etwa halbkugelige Bereich des Sockels (Abb. 23-24; Farbtaf. XII, 2)
besteht aus zwei miteinander verloteten getriebenen Blechen, dem Bodenblech und dem eigentlichen
Corpusblech. Das kleinere Bodenblech saff auf dem mittleren Teil des Sockels und war mit ihm tber ei-

458



Abb. 22 Famensi. — Siddham-Zeichen auf dem unteren Teil des Sockels der Bodhisatva-Skulptur (26/94).

ne runde Standflache verlotet. Auf dieser Standflache befanden sich finf in Kreuzform angeordnete Sid-
dham-Zeichen, die im verloteten Zustand nicht sichtbar waren (Abb. 24; Taf. 119, 1). Um die Zeichen mog-
lichst sorgfaltig und in symmetrischer Weise schreiben zu konnen, hatte man zuvor insgesamt vier sich
kreuzende, leicht gewolbte Linien eingeritzt. Bei ithnen handelt es sich um die Namen der fiinf Buddhas
des inneren Feldes des Diamantwelt-Mandala (Vajradhatu), womit eine direkte Verbindung mit den auf
dem unteren Teil des Sockels inschriftlich genannten Buddhas und Bodhisatvas des Garbhadhatu-Man-
dala hergestellt wird. Zu lesen sind ah (Amoghasiddhi, Norden), ham (Aksobhya, Osten), trah (Ratna-
sambhava, Stiden) und hrth (Amitdbha, Westen) sowie vam (Vairocana) im Zentrum. Von der mit den
Siddham-Zeichen versehenen Fliche abgesetzt waren insgesamt acht Lotosblatter (Taf. 119, 2), die dem
Sockeloberteil zusammen mit den weiter oben folgenden Blittern das Aussehen einer sich eben 6ffnen-
den Lotosknospe verleihen. Die Blatter des randlich bereits leicht nach oben gewélbten Bodenblechs sind
in sich fein strukturiert und besitzen breite unverzierte Rander. Die Mitte eines jeden Blattes wird von ve-
getabilischem Rankenwerk in spiegelsymmetrischer Anordnung, einer am unteren Ansatz entspringen-
den Bliite bzw. Palmette und flichendeckender Ringpunzierung als Hintergrund eingenommen.

Das mit dem Bodenblech verlotete Corpusblech des oberen Sockelstiicks ist auf seiner gew6lbten Schau-
seite mit drei Reihen von jeweils acht tibereinandergelappten Lotosblittern verziert, die in flachem Re-
lief wiedergegeben und in sich stark strukturiert sind; dabei neigen sich die oberen Rinder der einzel-
nen Blatter leicht nach auflen, was ithnen einen naturalistischen Ausdruck verleiht. Die untere Lotos-
blattreihe nimmt das Motiv der Lotosblitter des Bodenblechs wieder auf bzw. fithrt es fort. Hier wie
dort beherrschen vegetabilische Ranken, palmettenartige Bliiten und ringpunzierte Flichen das Blattin-
nere. Die beiden oberen Reihen von Blittern (Taf. 120-121) geben je acht buddhistische Gottheiten wie-
der; dies verbindet sie mit den figiirlichen Motiven im Mittel- und unteren Stiick des Sockels. Die ver-
schiedenen Gestalten befinden sich jeweils vor einem rankenverzierten und ringmattierten Hintergrund.

459



Abb. 23  Famensi. — Oberer Teil des Sockels der Bodhisatva-Skulptur (26/94) in Schnitt- und Draufsicht. - M = 3:4.

Stets sitzen sie auf Lotossockeln, teils mit untergeschlagenen bzw. tiberkreuzten Beinen, teils knicen sie.
Keine Figur gleicht der anderen, obwohl sie sich untereinander dhneln. Alle sind mit einem vorn ver-
knoteten Wickelrock, wohl dem indischen dhoti, und einer einfachen Schirpe bekleidet, die nur einen
Teil des Oberkorpers bedeckt. Als Schmuck dienen ihnen Oberarmringe mit runden Schmuckplatten
sowie perlengeschmiickte Brustkolliers. Auf dem Kopf tragen die verschiedenen Gestalten im hochge-
steckten Haar kunstvoll anzuschauende Diademe. In den Handen halten sie unterschiedliche Gegen-
stinde, mal ist es eine Lotosknospe, ein harfenihnliches Saiteninstrument, ein Blitenzweig, eine Schale,
ein Kelch, mal ein Vajra, ein Dreizack (skr. tristla) oder ein sog. Ruyi, ein in der Art eines Zepters mit
einem Griff versehener, leicht S-férmig gebogener Gegenstand mit wolkenférmig erweiterter Platte an
seiner Spitze (vgl. Taf. 99, 3), der im buddhistischen Kult gleichermaflen als gegen alles Bose gerichtete
Waffe und als Gliickssymbol Verwendung fand. Hinter den Kopfen und den Kérpern der Gottheiten

460



Abb. 24 Famensi. — Oberer Teil des Sockels der Bodhisatva-Skulptur (26/94) in der Ansicht von unten. - M = 3:4.

befinden sich rundovale Heiligenscheine, die verdeutlichen, daf§ es sich bei den dargestellten um gortli-
che Wesen handelt. Durch ihre Kleidung, ihren Schmuck und ihre Attribute geben sich die Figuren als
Bodhisatvas, also als buddhistische Erleuchtungswesen, zu erkennen. Es hat fast den Anschein, als wiir-
de ein Teil der dargestellten Figuren, genauer vier Bodhisatvas der unteren Rethe (Taf. 120, 2. 4. 6. 8), die
von thnen gehaltenen Gegenstande darreichen bzw. stiften wollen.

Das obere Stiick des Sockels weist eine relativ ebene Oberseite (Abb. 23) auf, auf der die separat gear-
beitete Bodhisatva-Skulptur befestigt war. In der Mitte befindet sich eine etwa rundovale Durchbre-
chung (Mafle ca. 7,2 cm x 6,2 cm). Am Rande dieses Loches sind kreisformig verschiedene Siddham-Zei-
chen auf dem Blech angebracht worden, die bei der Montage der Skulptur nicht sichtbar waren; insge-
samt handelt es sich um mindestens 15 Schriftzeichen.

Was die Vergoldung des Silberblechs betrifft, so beschrinkt sich diese auf ganz bestimmte Bereiche und
Partien der Sockeloberflache. Vergoldet sind die figiirlichen Motive sowie verschiedene Konturlinien,
etwa der Lotosblatter, und andere schmale Zonen, die man besonders hervorheben wollte, so beispiels-
weise die im montierten Zutand sichtbaren Schriftzeichen auf dem Sockelunterteil. In schon charakteri-
stischer Weise ist die Feuervergoldung nicht gerade sorgfiltig durchgefithrt worden; durch Umrifilinien,
Kanten oder flaches Relief vorgegebene Grenzen sind so gut wie nie eingehalten worden.

Der dreigliedrige Sockel erhebt sich zu einer Gesamthohe von 19,6 ¢cm, davon entfallen 6,1 cm auf den
unteren Sockelbereich, 5,9 cm auf das etwa kugelige Mittelstiick und 7,6 cm auf den oberen Bereich. Der
grofite Durchmesser des unteren Sockelstiicks betrigt 18,3 cm, der des Mittelstiicks 7,0 cm und der des
oberen Sockelteils 14,8 cm. Das Gesamtgewicht des Sockels betrigt 1087,3 g.

461



Abb. 25 Famensi. — Krone des Bodhisatva (26/94).

Die auf dem Sockel angebrachte, im wesentlichen aus teilvergoldeten Silberblechen bestehende, knieen-
de Figur eines Bodhisatvas (Abb. 28) trigt mit beiden Handen ein Tablett in Kopfhohe. Die gesamte Ge-
stalt ist bei aller Stilisierung einigermaflen naturalistisch wiedergegeben, obgleich die Proportionen und
einige Konturen nicht immer stimmen. Auffallig ist etwa der iiberdimensionierte Kopf des Bodhisatvas
(Taf. 122-123) im Vergleich zum eher schmachtigen Korper; auch die breiten Schultern wirken etwas un-
nattrlich. Dennoch zeigt die Skulptur einen relativ ausgewogenen, natiirlichen Korperbau. Bemerkens-
wert ist der Detailreichtum. Das linke Bein der Figur ist etwa in rechtem Winkel gebeugt; das rechte
Bein hingegen ist stirker geneigt und bertihrt mit dem Knie fast den Boden. Die Haltungen der Arme
entsprechen einander weitestgehend; beide sind etwa bis in Hohe der Schulter erhoben. Die ausgebrei-
teten, mit der Innenfliche nach oben weisenden Hande halten das etwa rechteckige Tablett (Taf. 124, 1),
das sich bei niherer Betrachtung als ein stilisiertes Lotosblatt mit leicht hochgestellten Randern zu er-
kennen gibt. Der Kopf des Bodhisatvas ist unmerklich erhoben, seine Augen scheinen ehrfurchtsvoll auf
das Tablett gerichtet zu sein.

Die Gestalt des Bodhisatva ist in tiblicher Weise mit einem vorn verknoteten Wickelrock, dem indischen
dhét, und einer schmalen Schiarpe bzw. einem Schal bekleidet; der faltenreiche Rock bedeckt noch den
Boden, auf dem der Bodhisatva kniet.

Gleichfalls typisch ist der Schmuck, mit dem die Figur behangen ist. Neben Armreifen, kunstvollen
Ohrringen und einem prachtigen Brustkollier sind es vor allem eine hohe, reichverzierte Krone (Abb.
25; Farbtaf. X, 2; XII, 1) und ein vielteiliges Korpergehange (Abb. 26), die dem Betrachter auffallen.
Bei den Oberarmreifen handelt es sich um ziselierte und vom silbrig gehaltenen Korper durch Vergol-
dung unterscheidbare Stiicke mit groflen Schmuckplatten. Den Unterarmschmuck bilden zweireihige
Perlenarmbinder, die sinnigerweise die Stellen der Verlotung bzw. Verzapfung zwischen den separat ge-
arbeiteten Hianden und den Unterarmen verdecken (Taf. 124, 1). Das Korpergehange besteht aus vielen
kleinen aufgereihten Perlen und aus insgesamt fiinf gleichfalls mit Perlen versehenen Verteilern in sechs-
blattriger Bliiten- bzw. Rosettenform. Es bedeckt — tiber den Kopf der Figur gestreift — ihre Brust, ihren
Bauch sowie beide Beine und ihren Riicken. Das mit stilisierten Perlen und anderen Anhingern ge-
schmiickte Brustkollier ist direkt auf den Korper graviert, unterscheidet sich aber durch seine Vergol-

462



211953 Ny

Vorderseite

Abb. 26  Famensi. - Perlengehinge der Bodhisatva-Figur (26/94).

dung von diesem. Die Krone auf dem Kopf des Bodhisatva (vgl. Taf. 122-123) ist ein kunstvolles Ge-
bilde hoher Form, das aus teilvergoldetem Silberblech und Perlen besteht. Die Perlen sind aneinander-
gereiht und rahmen optisch den Kronenkérper. Dessen Form wird wesentlich bestimmt durch einen er-
héhten gewélbten Mittelschild, der mit der Darstellung eines auf einem Lotosthron mit untergeschla-
genen Beinen sitzenden Buddha (Farbtaf. X, 2) verschen ist, sowie zwei seitliche Partien, die oben

463



spitzdreieckig auslaufen. Diese seitlichen Felder sind mit sechsblattrigen, mit Perlen verzierten Bliten
versehen, die in eine durchbrochen gearbeitete Ranken- bzw. Spiralornamentik eingebettet sind. Auch
die Buddhafigur weist gleichsam als Hintergrund diese Motivik auf, doch verleihen hier zusitzlich ein-
zeln angebrachte Perlen dieser geometrisch-abstrakt wirkenden Ornamentik einen starkeren vegetabi-
lischen Charakter. Bei der auf der Kronenmitte wiedergegebenen Gestalt Buddhas diirfte es sich um
Amitabha handeln, also den historischen Buddha. Die von den langgezogenen Ohrliappchen herabhin-
genden Ohrringe sind mit je einer Perle geschmiickt, von der allerdings nur eine erhalten blieb, und rei-
chen bis etwa in Schulterhohe. Obwohl nicht alle Perlen des Schmucks erhalten geblieben sind, lafit sich
thre urspringliche Gesamtzahl mit rund 460 Stiick angeben.

Das Gesicht des Bodhisatva (vgl. Taf. 122-123) zeichnet sich durch eine hohe Stirn, einen relativ grofien
Mund mit aufgeworfenen Lippen, eine groffe Nase und grofie, zu schmalen, leicht gebogenen Schlitzen
verengte Augen aus. Die der Wolbung der Augen folgenden Brauen sind langezogen und entspringen
unmittelbar der Nasenwurzel, stellen also deren Verlingerung dar. Beide Augenbrauen sind mit einem
andersfarbigen Material eingelegt. Auffallig ist das Gesichtsprofil mit fliehendem Kinn und in Verlinge-
rung der steilen Stirn nach unten fortgefiihrtem Nasenrticken. Die Ohren der Figur sind relativ stark sti-
lisiert und liegen eng am Kopf an. Die Ohrlippchen sind in fir Bodhisatva-Gestalten tiblicher Weise
langgezogen und reichen fast bis auf die Hohe der Schultern. Das zu einem kugeligen Haarknoten hoch-
gesteckte Haar ist als in sich durch feine parallele Linien strukturierte Masse wiedergegeben und ko-
baltblau eingefarbt; die hierzu verwendete Farbe dirfte mineralischen Ursprungs sein.

Das auf beiden Handfliachen liegende etwa rechteckige Tablett ist mittels zweier aufgelteter und dann
umgeschlagener Splinte befestigt. Dieses Tablett tragt wiederum ein rechteckiges, mit einer Inschrift ver-
sehenes Plattchen (Mafle etwa 11,2 cm x 8,5 cm; Abb. 27; Taf. 124, 2-3), das einen erhohten, mit Lotos-
bliten und vegetabilischer Rankenornamentik verzierten Rahmen besitzt; sowohl das Tablett als auch
das Plittchen bestehen aus vergoldetem Silberblech. Erwihnenswert ist, dafl man offenbar zur Uber-
deckung der Naht zwischen Tablett und Inschriftplittchen zusitzlich eine Blattvergoldung in schmalen
Streifen auftrug; geringfligige Reste davon haben sich erhalten. Die Inschrift auf dem Plattchen besteht
aus insgesamt 65 chinesischen Zeichen, die in elf Spalten angeordnet sind. Die einzelnen Charakter sind
aus eng nebeneinander liegenden punktformigen Punzen zusammengesetzt, eine spezielle Technik, die
im Chinesischen als sog. Zan-Stil bezeichnet wird.

Die wortliche Ubersetzung der Inschrift lautet in etwa:

»Der demiitige, weitsichtige, kultivierte, tugendhafte, glitige und fromme Kaiser machte ehrerbietig die-
sen Bodhisatva um den wahren Korper auf ewig zu verehren, in der Hoffnung, dafl das heilige Leben
zehntausend Frihlinge umspanne, die heiligen Zweige zehntausend Blatter besiflen, die acht Barbaren
unterworfen wiirden und die vier Ozeane keine Wellen mehr hitten. Aufgezeichnet am vierzehnten Tag
des elften Monats im zwolften Jahr von Xiantong.«

Das genannte Datum nach dem Mondkalender meint den 29. Dezember des Jahres 871; genau an die-
sem Tage wurde die Skulptur gestiftet.

Auf der Rickseite des mit der Inschrift versehenen Bleches befindet sich eine weitere, nicht zu Ende ge-
fihrte und dann mit eingeritzten Linien durchgestrichene Inschrift (Taf. 124, 3), die im montierten Zu-
stand nicht sichtbar war. Es hat den Anschein, als sei der Verfertiger der wenigen Schriftzeichen aus heu-
te nicht mehr naher feststellbaren Griinden von seinem urspriinglichen Vorhaben abgekommen und ha-
be daher die halbfertige Inschrift durchgestrichen. Nur einzelne chinesische Zeichen vermag man iiber-
haupt zu identifizieren; so erkennt man zwei Charakter, die zusammen einen Namen, wohl den eines
Monchs (»Baozong«), ergeben.

Auf dem Rahmen des Inschriftplittchens (Abb. 27) befinden sich vier silberne Halteésen, von denen
tiber Osenringe kurze Silberkettchen zu einem gleichfalls rechteckigen, durchbrochen gearbeiteten
Plittchen (Mafle ca. 6,6 cm x 3,7 cm) aus vergoldetem Silberblech fiihren, das es erlaubte, zwischen bei-
den Plittchen etwas zu befestigten. Der Rahmen des oberen Plittchens ist mit stilisierten Bliten ver-
ziert, wahrend der Durchbruchsdekor in der Mitte mit den Motiven eines zweiendigen, mit je drei Spit-
zen versehenen Vajras und stilisierten Rankenwerks versehen ist.

464



Abb. 27 Famensi. - Auf

dem lotosblattférmigen Ta-

blett des Bodhisatva (26/94)

angebrachtes Plattchen mit

Inschrift und durchbrochen

gearbeitetem Deckplattchen.
M =1:1.

AR

i

Soa ke il
R e SR A
RN

[
d
ot 4 ST

iy

i

_.p_
e
it 5

.
<h
€

L

Alm‘jnrk
—3
il

)\\i




Wie schon bei dem Sockel, so beschrankt sich auch die Vergoldung der Skulptur auf ganz bestimmte Be-
reiche. Feuervergoldet sind etwa die beiden Kleidungsstiicke, also Rock und Schirpe, ein Teil ihres
Schmucks (Oberarmreife, Brustkollier) und das von ihr gehaltene Tablett einschlief§lich der darauf an-
gebrachten Plattchen.

Die Bodhisatva-Skulptur besitzt im restaurierten Zustand eine Hohe von 22,3 ¢cm und ein Gewicht von
894,8 g. Das separat angebrachte Tablett einschliefflich der beiden Plittchen wiegt allein 99,5 g. Im mon-
tierten Zustand erhebt sich die Figur samt Sockel (Farbtaf. X, 1; XI) zu einer Gesamthéhe von 41,7 cm
bei einem Gewicht von 1982,1 g.

Die Treibtechnik des aus einzelnen miteinander verloteten, ziselierten und gravierten Blechen bestehen-
den Sockels erwies sich als auflerordentlich materialsparend, doch war der Sockel nicht dem Gewicht
der Figur gewachsen. Infolgedessen brach er, wie weiter oben bereits ausgefithrt wurde, anscheinend
schon bald in sich zusammen, genauer am Ubergang vom unteren zum mittleren Stiick, und mufite mit
Hilfe eines im Innern befestigten Stiitzbleches geflickt werden. Der Nachweis dieser zeitgenossischen
Flickung verdient auch insofern Aufmerksamkeit, als die Skulptur samt Sockel ja bereits drei Jahre nach
ithrer Fertigung im Innern der Krypta deponiert wurde. Ob die Reparatur noch wihrend der Herstel-
lung des Stiicks notwendig erschien und unternommen wurde, oder aber erst beim Gebrauch Beschadi-
gungen auftraten, die moglichst rasch behoben werden sollten, lafit sich freilich heute nicht mehr ent-
scheiden. Die nicht sonderlich sorgfiltige Flickung mag bei einer ersten Betrachtung in einem gewissen
Widerspruch zur sonstigen Sorgfalt der Skulptur und des Sockels stehen, doch mag man dies auch mit
mangelndem Kénnen oder damaliger Eile begrinden. Herstellung und Flickung kénnten dessenunge-
achtet in der gleichen Werkstatt vorgenommen worden sein.

Die Feuervergoldung einzelner Partien des Silberblechs lief} den Sockel zweifarbig erscheinen; bei der
Skulptur verfuhr man in entsprechender Weise, doch traten hier noch andere Farben hinzu, so das Ko-
baltblau der Haare des Bodhisatva und das Weif$ der Perlen.

Durch seine hohe Form mit einem eingeschntirten Mittelteil und einem ausladenden unteren sowie oberen
Bereich und seine flichendeckende Verzierung mit Lotosknospen bildenden Bliitenblattern entspricht der
Sockel einem typischen, in buddhistischen Zusammenhang zu stellenden Lotossockel der fortgeschritte-
neren Tang-Zeit, bei dem der obere Bereich in tblicher Weise den eigentlichen Lotosthron darstellt.

Die auf dem unteren und oberen Teil des Sockels befindlichen, zu verschiedenen Gruppen angeordne-
ten Siddham-Zeichen sind die inneren Felder zweier Mandalas, die ein dieser Schrift kundiger buddhi-
stischer Gldubige verstand.

Was die verschiedenen figtirlichen Motive auf der Schauseite des Sockels betrifft, entstammen diese aus-
nahmslos dem buddhistischen Pantheon. Die nihere Benennung bzw. ikonographische Identifizierung
der dargestellten Figuren ist in einigen Fillen moglich. Wiren Namensinschriften erhalten, was leider
nicht der Fall ist, wiirden diese eine Zuweisung verstandlicherweise erheblich erleichtern. Alle Versuche,
Skulpturen dieser Art zu benennen, miissen sich daher gleichermaflen auf namentlich benannte Ver-
gleichsstiicke als auch Angaben in kanonischen Schriften (z.B. das Sadhanamala), in denen bestimmte
Erscheinungsformen buddhistischer Gottheiten genau aufgezeichnet sind, stttzen. Etliche Gottheiten
des hier niher interessierenden tantrischen Pantheons gehen indes auf hinduistische Gotter sowie im
Hinduismus wurzelnde Motive und Erscheinungen zurtck.

Die acht frontal dargestellten Gottheiten auf dem unteren Teil des Sockels (Taf. 116-117) sind aufgrund
ihrer dufleren Erscheinung, zuvorderst der Zahl ihre Kopfe und Arme, sowie ihrer Attribute als Koni-
ge des esoterischen Wissens bzw. der Weisheit (skr. vidyarajas; chin. mingwang) ansprechbar. Den Vor-
stellungen des esoterischen Buddhismus folgend bekimpfen sie sowohl das Bose als auch die Unwis-
senheit. Achtergruppen dieser Gestalten (chin. bada mingwang), wie es hier der Fall ist, sind nicht allzu
hiufig. Innerhalb der buddhistischen Hierarchie sind die Vidyarajas den Bodhisatvas gleichgestellt und
gelten als Manifestationen verschiedener Buddhas und Bodhisatvas. Wihrend die Figur eines Bodhisatva
den milden und giitigen Aspekt des hochsten Wesens verkorpert, manifestieren sich in den Vidyarajas
die Elemente des Zorns und der Abwehr. Beide Gestalttypen stehen einander im Sinne einer »harmoni-
schen Polaritit« gegentber; dies belegt auch die relative Anordnung der Figuren auf der Sockelober-

466



fliche. In den Vidyaraja-Gestalten verkorpert sich eine alles niederschmetternde Gewalt, die mit ihnen
im Bild umgesetzt deutlich zum Ausdruck kommt; urspriinglich waren sie Personifikationen mystischer
Gebetsformeln. Sie gelten als Besieger geistiger Verfinsterung bzw. Verblendung und Unwissenheit, die-
nen dem Schutze Buddhas und seiner Lehre. Thre gesamte Erscheinung, ihr mitunter furchterregender,
zorniger Gesichtsausdruck, die Vermehrung ithrer Képfe bzw. Gesichter und ihrer Gliedmafien, die Ge-
genstinde, die sie halten und ggf. einem Feind entgegenschleudern, selbst die hinter thnen emporschla-
genden, ziingelnden Flammen, alle symbolisieren eine ungebrochene Stirke, eine allgegenwirtige
Macht, zugleich einen Zorn, die allein zum Wohle der Welt eingesetzt werden. Keine andere Macht
scheint den Kriften dieser Schutz- bzw. Wachtergottheiten gewachsen.

Da die acht Vidyarajas zu einer in sich geschlossenen Gruppe esoterischer Gottheiten gehdren, eben den
»acht Konigen des magischen Wissens«, darf man annehmen, daf§ es sich bei den dargestellten Figuren
um Hayagriva (chin. matou), Vajrahasa (chin. daxiao), Padanaksipa (chin. buzhi), Acala (chin. budong-
zun), Yamantaka (chin. liuzu bzw. daweizun), Trailokyavijaya (chin. xiangsanshi), Aparjita (chin. wu-
nengsheng) und Mahacakravajra (chin. dalun) handelt. Wen welche Figur im einzelnen darstellt, muf}
vielfach offenbleiben. Im folgenden seien daher an dieser Stelle nur beispielhaft zwei einigermafien ver-
laBllich benennbare Gestalten der acht Vidyarajas herausgestellt.

Bei der in einem Medaillon wiedergegebenen Gottheit (Taf. 116, 2) dirfte es sich mit grofferer Wahr-
scheinlichkeit um die sitzende Gestalt eines Trailokyavijaya, wortlich Ubersetzt »Sieger tiber die drei
Welten«, handeln. Nach den Vorstellungen der esoterischen Lehre ist Trailokyavijaya die zornige Er-
scheinungsform (chin. fennuxing) des Bodhisatva Samantabhadra (chin. puxian); dieser wiederum
nimmt unter dem Namen Vajrasatva, die hochste Form des Vairocana, den zweithochsten Rang im tan-
trischen Pantheon, ein. Bei den »drei Welten«, die Trailokyavijaya unterworfen hat, handelt es sich um
die Ubel der Gier (chin. tan), des Hasses (chin. chen) und der Torheit (chin. chi). Kennzeichnend fiir
Trailokyavijaya sind u.a. seine spezielle auflere Erscheinung und neben verschiedenen Attributen
(Schwert, Pfeil und Bogen, Vajra, Dreizack), die er in den Handen hilt, eine ganz bestimmte Haltung
der beiden vordersten Hande, bei der diese vor der Brust verschrinkt sind und sich tiberkreuzen (skr.
trailokyavijayamudra), aber keinen Gegenstand halten.

Ein Medaillon mit einer anderen Gottheit (Taf. 117, 2) besitzt in einer Steinskulptur (Taf. 125, 1), die auf
dem Gelande des (Da)anguosi (wortlich tbersetzt: Tempel des [groflen] Reichsfriedens) im nordéstli-
chen Teil von Chang’an gefunden wurde und aus der Mitte des 8. Jahrhunderts (um 750/60) stammt, ein
relativ gutes Vergleichsbeispiel . Die wesentlichen Charakteristika, besonders die Attribute und die
spezielle Haltung der Hinde, entsprechen einander.

Die vier Gestalten auf dem mittleren Stiick des Sockels (Taf. 118) bilden eine Einheit untereinander glei-
cher Figurentypen und lassen sich als Schutzgottheiten (skr. devardja, wortlich tibersetzt Gottkénig), im
vorliegenden Fall genauer als die vier Himmelskonige (chin. tianwang; skr. maharajadeva oder catur-
maharija, auch lokapala, d.h. Welthiiter), identifizieren. Dies gelingt anhand ihrer aufleren Erscheinung,
threr Attribute und ihres Gesichtsausdrucks.

Bei der mit einem vollstindigen Harnisch bekleideten Gestalt, die ein Pagodenmodell und einen reich-
verzierten Stab halt (Taf. 118, 2), mag es sich um Vaisravana (chin. duowen tianwang), den Hiiter des Nor-
dens, handeln. Die mit Pfeil und Bogen ausgestattete Figur (Taf. 118, 1) diirfte hingegen mit ziemlicher
Sicherheit Virlipaksa, den Konig des Westens (chin. guangmu tianwang), darstellen. Viriidhaka wiederum,
den Ko6nig des Stidens (chin. zengzhang tianwang), verkérpert die mit einem Schwert bewaffnete Gestalt
(Taf. 118, 4). Bei der bislang nicht genannten, gleichfalls ein Schwert haltenden Gottheit (Taf. 118, 3) kann
es sich schliefflich nur um Dhrtarastra, den Konig des Ostens (chin. chiguo tianwang), handeln.

Die insgesamt 16 Bodhisatvas auf dem oberen Stiick des Sockels (Taf. 120-121) sind ungleich schwieri-
ger identifizierbar, bilden aber gleichfalls eine in sich geschlossene Einheit. Zwar lassen sich einige At-
tribute benennen, so etwa Lotosknospen, Bliitenzweige und Vajras, und auch manche Handhaltungen

69 Treasures of Chang’an. Capital of the Silk Road (Anm. 46) 248 Kat.Nr. 99; 249 Abb.

467



sind genauer erkennbar, dennoch scheint eine exakte und vor allem gesicherte Identifikation der Gestal-
ten kaum moglich. Vielmehr sind die Bodhisatvas trotz aller sichtbaren Unterschiede auffallend gleich-
formig gestaltet; dies betrifft ihre Kérperhaltung, thren Gesichtsausdruck und ihre Kleidung, aber auch
die auf dem Kopf sitzenden Kronen bzw. Diademe. Gegenwirtig hat es den Anschein, als miisse man
sich damit bescheiden, die dargestellten Figuren allgemein als Bodhisatvas identifizieren zu konnen.

Waihrend die acht Gestalten auf dem unteren Sockelstiick durch ihre Vielzahl von Kopfen und Armen
sowie ithre mitgefiihrten Attribute, ferner die vier in Harnischen bzw. Panzern steckenden und bewaff-
neten Schutzgottheiten direkt mit dem esoterischen Buddhismus zu verbinden sind und dort zu den
zentralen Gestalten gehdren, handelt es sich bei den insgesamt 16 in zwei Rethen angeordneten Figuren
des oberen Sockelbereichs um Bodhisatvas, die nur allgemein der buddhistischen Lehre zuzuweisen
sind. Drei mehr oder minder in sich geschlossene Bildprogramme, ikonographische Kompositionen, las-
sen sich demnach unterscheiden. Die Gottheiten des unteren und mittleren Sockelstticks treten als Strei-
ter fiir die esoterische Lehre auf; dies wird durch thren Gesichtsausdruck deutlich, ebenso wie thre Waf-
fen und andere Attribute. Die Bodhisatva-Gestalten des oberen Sockelbereichs hingegen sind zumindest
teilweise in einer Haltung wiedergegeben, bei der sie etwas darreichen, etwas stiften. Der Gedanke liegt
nahe, in diesen Stiftungsgesten die Versinnbildlichung des Stiftens kostbarer Gegenstinde zu sehen, was
eine direkte Verkniipfung mit dem im Famensi abgehaltenen Reliquienkult zulieffe. Die Vielzahl der ins-
gesamt dargestellten Figuren auf dem Sockel 1afit indes den Schluf§ zu, daf§ sie selbst ein buddhistisches
Mandala, also ein symbolisches Abbild der verschiedenen, teilweise in scheinbarem Widerspruch zuein-
ander stehenden kosmischen Krafte, man denke nur an die Bodhisatva-Gestalten gegentiber denen der
Vidyarajas, darstellen. Was die auf dem Sockel angebrachten Siddham-Zeichen angeht, dienten sie of-
fenbar dazu, die magische Wirkung der Bildprogramme zu unterstreichen bzw. zu verstirken; unzwei-
felhaft duirften sie in einen engen inhaltlichen Zusammenhang mit den bildlichen Motiven zu stellen sein.
Die auf der Unterseite des Sockels angebrachten Motive eines kreuzformigen Vajras, der von zwei Dra-
chen kompositorisch gerahmt wird, spiegelt erneut den Gedanken des Beschtitzens. An die Stelle von
Schutzgottheiten sind hier allerdings Drachen getreten. Sie vertreten vermutlich die kaiserliche Macht,
wiahrend der Vajra die esoterische Ausrichtung des Buddhismus an sich symbolisiert. Das eine Symbol be-
darf des Schutzes des anderen; beide Elemente profitieren davon, thre Weiterexistenz scheint gesichert.
Kaum ein anderes Motiv spiegelt in so komplexer Weise das Wechselspiel und das Miteinander von Kir-
che und Staat wihrend der ausgehenden Tang-Zeit. Die kunstvolle, kleinteilige Gestaltung der beiden
Drachen verbindet diese mit der Darstellung eines einzelnen Drachen auf dem Boden (Abb. 29) einer bli-
tenférmigen Silberdose chinesischer Produktion, die aus dem 9. Jahrhundert n.Chr. stammt”®. Kenn-
zeichnend sind hier wie dort u.a. langgestreckte Korper mit Ringpunzierung als flichendeckender Zier-
technik; sie markiert den Schuppenpanzer der Drachen. Auch andere Details entsprechen einander auf-
fallend. Wahrscheinlich sind der Skulpturensockel und die betreffende Dose miteinander zu verbinden.
Es 1st durchaus moglich, dafl sie von gleicher Hand entstanden, zumindest was das Drachenmotiv betrifft.
Die einst auf dem Sockel angebrachte Bodhisatva-Skulptur (Abb. 28; vgl. Farbtaf. X, 1; XI) zeichnet sich
durch eine hohe Qualitit aus. So erforderte allein der voll und detailreich ausgearbeitete, dabei in einer
ganz bestimmten Bewegung verharrte Korper eine auflerordentlich hohe Kunstfertigkeit. Bezeichnen-
derweise lafit sich der Figur bislang nichts niheres an die Seite stellen; sie gibt sich als Einzelanfertigung
zu erkennen. Dies betrifft auch die spezielle Treib- und Lottechnik, in denen die Skulptur hergestellt
wurde. So sind beipielsweise sowohl die beiden Arme als auch beide Hande separat gearbeitet und erst
in einer spateren Herstellungsphase mit dem zweiteiligen Figurenkorper bzw. -torso verbunden wor-
den; speziell die Hinde sind regelrecht mit den Unterarmen verzapft worden. Auch die Krone, das Per-
lengehidnge und das Tablett sind separat gearbeitet. Demgegeniiber sind fast alle der aus der Zeit der
Tang-Dynastie stammenden unterlebensgroffen Bodhisatva-Skulpturen aus Metall aus einem Stiick ge-

70 Han Wei, Haineiwai Tangdai jinyingi shenbian (Gold- land) (1989) 113 Abb.; 215 Kat.Nr. 226.
und Silberarbeiten der Tang-Dynastie im In- und Aus-

468



Abb. 28 Famensi. — Profilschnitt der Bodhisatva-Skulptur (26/94). - M = 1:2.

gossen worden. Wieso man bei der Fertigung dieser Kleinplastik von dieser sonst tiblichen Guf§technik
abwich, ist heute nur noch ansatzweise eruierbar. Wollte man moglichst materialsparend produzieren?
Oder sich von den gingigeren, reproduzierbaren figuralen Arbeiten bewufit unterscheiden? Welche
Grunde mogen letztlich der speziellen Fertigung aus einzelnen, spater miteinander verloteten Blechen
zugrunde liegen? Manifestiert sich womoglich in dieser Technik eine sonst im chinesischen Milieu un-
bekannte oder kaum verwendete Fertigungsart? Einstweilen seien diese Fragen hintangestellt.

Weitere Eigentimlichkeiten herstellungstechnischer Art verbinden die Bodhisatva-Gestalt mit anderen
Erzeugnissen des tang-zeitlichen Kunsthandwerks. Die reiche Verwendung aufgereihter Perlen, die fall-
weise Eigenstindigkeit behaupten, teilweise anderen Ornamenten als Rahmen dienen, so im Falle der
Krone des Bodhisatva (Abb. 25; vgl. Taf. 122-123), verkniipft die Skulptur mit einer ganzen Reihe kost-
barer Goldschmiedearbeiten aus der Zeit der Sui- und besonders der Tang-Dynastie. Hingewiesen sei an
dieser Stelle nur auf zwei gleichfalls perlengeschmiickte, kistchenformige Reliquiare (Taf. 97, 2-3) aus
dem Famensi sowie auf ein sargformiges Reliquiar (Taf. 92) aus dem Schatzfund des Qingshansi bei Lin-
tong. Ganz ahnliche Perlenrahmungen bzw. Perlenbordiiren sind von etwa gleichzeitigen, teilweise we-
nig jungeren Erzeugnissen vornehmlich des byzantinischen oder allgemeiner ostmediterranenen, spiter
auch des mitteleuropiischen Kunsthandwerks her bekannt. In dem berthmten Schatz von San Marco
in Venedig beispielsweise, der eine Vielzahl byzantinischer Arbeiten des 9.-12. Jahrhunderts n.Chr. ent-

469



Abb. 29 Bliitenartig gelappter Dosenboden mit der stilisierten Darstellung eines Drachen. Spite Tang-Zeit (9. Jahrhundert
n.Chr.).

hilt, gibt es einige Stiicke, die vergleichbare Zierelemente aufweisen”!. Auch altere Goldschmiedearbei-
ten des 7.-8. Jahrhunderts n.Chr. aus dem Domschatz von Monza besitzen Perlenbordiiren”?. Hier wie
dort beschrankt sich diese Art der Verzierung auf auflerordentlich kostbare, exzeptionelle Einzelstiicke.
Deren weitrdumige Verbreitung spricht an sich schon fiir eine rasche Ubernahme und breite Adaption
dieser Ziertechnik infolge reger kultureller Kontakte, auf die an dieser Stelle allerdings nicht néher ein-
gegangen werden soll.

Aufmerksamkeit verdient auch die Polychromie, in der die Skulptur einschliefllich des zweifarbigen
Sockels gehalten ist. Das Gold der vergoldeten Fliachen kontrastiert lebhaft mit den silbernen Flichen.
Entsprechendes gilt fiir das kraftige, als ikonographisches Erkennungszeichen der friedlichen Gotthei-
ten geltende Blau der kunstvoll zu einem Knoten hochgesteckten Haare des Bodhisatva. Diese Ei-
gentiimlichkeit findet sich an vielen aus Metall gearbeiteten Bodhisatva-Figuren meist spaterer Jahrhun-
derte wieder; besonders haufig begegnet sie freilich an tibetischen und nepalesischen Bronzeskulpturen

71 Der Schatz von San Marco in Venedig (1984) 125 ff. Duomo di Monza (1983) 42ff. Kat.Nr. 23 (Agilulf-Kreuz);
Kat.Nr. 4-11; 167ff. Kat.Nr. 16-17; 202{f. Kat.Nr. 24-25; M. Frazer, Oreficerie altomedievali. Monza — Il Duomo e
vgl. Le trésor de Saint-Marc de Venise (1984) 165ff. i suoi Tesori (Hrsg. R. Conti; 1988) 24 ff.

72 R. Conti, Il Tesoro. Guida alla conoscenza del Tesoro del

470



jungerer Zeit. Bel der hier interessierenden Skulptur waren auch die Augen (Iris und Pupillen), Brauen
und Lippen farbig gefafit. Hinzu kommt schliefllich die weifilich schimmernde Farbe der urspriinglich
tber 460(!) Perlen, die in verschiedener Weise auf dem gesamten Figurenkérper drapiert sind.

Was den Stil der Bodhisatva-Figur betrifft, lassen sich keine engeren Parallelen anfthren. Ob es genaue
Entsprechungen jemals gegeben hat, mufy in Frage gestellt werden, da die Figur sicher eine Einzelanfer-
tigung darstellt. Nichtsdestoweniger darf die einstmalige Existenz naherer Parallelen vorausgesetzt wer-
den, auch wenn sie nicht uberliefert sind bzw. bislang nicht gefunden wurden. Eine gewisse formale
Nihe besteht zu typischen Darstellungen von in Stein gehauenen Bodhisatva-Skulpturen in reifem
Tang-Stil und solchen en miniature aus Bronze, die als Votivbildnisse dienten; allerdings ist ihr bis heu-
te Uberlieferter Bestand nicht allzu grofl. Einige Ziige im Stil der Figur sind von spater entstandenen,
song-zeitlichen Bodhisatva-Plastiken her bekannt. Damit nimmt die Skulptur jingere Stileigentiimlich-
keiten vorweg. Andere Details, besonders der Gesichtsausdruck, unterscheiden den Bodhisatva hinge-
gen von vielen gingigen, sonst bekannten Figuren dieses Typs. Die relativ grofie Nase, die grofien Au-
gen und die hochgezogenen langen Brauen machen einen untypischen, nicht chinesisch anmutenden
Eindruck, ebenso das auffallige Profil der Figur. Sie erinnern vielmehr an manche indische bzw. indisch
beeinflufite bodhisatva-artige Darstellungen aus dem mittelasiatischen Raum (Taf. 125, 2) 7, was nicht
heiflen soll, dafl die Skulptur des Famensi tiberhaupt nichts mit einigen anderen in China zutage ge-
kommenen Plastiken und vom Gestalttyp her vergleichbaren weiteren bildlichen Darstellungen ge-
meinsam habe. Ohne die Kenntnis indischer Arbeiten dirfte die Skulptur allerdings nicht entstanden
sein. Ob sie selbst die Arbeit eines aus Indien kommenden oder dort ausgebildeten, dann in China titi-
gen und in Diensten des Kaisers stehenden Kunsthandwerkers darstellt, ist heute nicht mehr zu beant-
worten. Einige Wahrscheinlichkeit besitzt diese Annahme zweifellos, zumal die verschiedenen Siddham-
Zeichen auf dem Skulpturensockel sicher nur von einem dieser Schrift machtigen Monch angebracht
bzw. in Auftrag gegeben worden waren. Der Verdacht einer zumindest mittelbaren indischen Urheber-
schaft liegt nahe, kann aber bislang nicht sicher bewiesen werden. Wire die Bodhisatva-Figur tatsich-
lich von einem zumindest zeitweilig in Indien ausgebildeten Kunsthandwerker, am ehesten nattrlich ei-
nem (chinesischen) buddhistischen Ménch, womoglich gar von dem inschriftlich genannten Baozong,
hergestellt worden, lielen sich viele Eigentimlichkeiten im Skulpturenstil und in der Herstellungstech-
nik gegentiber herkommlichen chinesischen Arbeiten widerspruchslos auflosen. Die Einzigartigkeit der
Bodhisatva-Skulptur (Farbtaf. X, 1; XI) bleibt von diesen Uberlegungen freilich unberiihrt.

Aufgrund der Darstellung eines auf einem Lotosthron sitzenden Buddha Amitabha in der Krone des
Bodhisatvas (Farbtaf. X, 2) 1afdt sich dieser relativ sicher als Avalokitesvara identifizieren. Zusammen mit
den in sich wiederum verschiedene Einheiten darstellenden Bildprogrammen und Inschriftzeichen auf
dem Sockel bildete die Skulptur ein geschlossenes Schaubild, das durch die Halte- bzw. Tragfunktion der
Bodhisatva-Figur noch starker zum Ausdruck kam.

Die Funktion der knieenden Bodhisatva-Gestalt bestand offenbar allein darin, eine Fingerreliquie auf
dem erhobenen Tablett darzureichen bzw. in wirdiger Weise zu prasentieren. Zu diesem Zweck besitzt
das Tablett die spezielle Vorrichtung zur Befestigung einer Reliquie zwischen den zwei dort angebrach-
ten Blechplittchen. Dazu pafit die auf dem Tablett angebrachte Inschrift (vgl. Abb. 27; Taf. 124, 2), die
besagt, dafl die Bodhisatva-Skulptur den Zweck besifle, den wahren Korper Buddhas zu verehren. Im
Ubertragenen Sinne erschliefit sich damit die einstige Funktion der Skulptur, namlich auf dem Tablett ei-
ne Reliquie aufzunehmen und diese gleichsam zu prasentieren. Damit verband sich der Wunsch des Kai-
sers Yizong nach langem Leben, was in der Art der an ein Gebet erinnernden Inschrift deutlich zum
Ausdruck kommt. Es ist also anzunehmen, daf§ zumindest wohl eine der Buddhareliquien des Famensi
auf ihrem Weg vom Tempel oder zuriick wihrend der Herrschaft des Tang-Kaisers Yizong auf dem lo-
tosblattformigen Tablett, das der Bodhisatva mit beiden Handen trigt, plaziert war. Vermutlich diente

73 M. Bussagli, La peinture de I’Asie Centrale de I’Afghani- boyer, Indien und Siidostasien. Propyl. Kunstgesch. 21
stan au Sinkiang (1978) 52 Abb.; desgl. H. Hartel u. J. Au- (1985) Taf. 240.

471



die Skulptur auch in der kurzen Zeit, wahrend der die eine (echte) Reliquie im Kaiserpalast gezeigt wur-
de, als Monstranz (Ostensorium), zugleich als ein Sinnbild fiir die tiefe Glaubigkeit des Kaisers. Erwah-
nung verdient hierbei der Umstand, daf§ die Bodhisatva-Skulptur einer der wenigen, wenn nicht der ein-
zige Gegenstand aus dem Schatzfund ist, der nachweislich mit dem kaiserlichen Titel versehen wurde.
Der Kaiser selbst wird demnach der Figur eine sehr hohe Bedeutung beigemessen haben. Vielleicht wur-
de die Skulptur auch noch zur Befestigung der Reliquie benutzt, als diese zur allgemeinen Verehrung fiir
mehrere Monate in bedeutenden Klostern und Tempeln der Hauptstadt gezeigt wurde.

Die Bodhisatva-Skulptur wird, was mit ein Zeichen threr hohen Wertschitzung ist, in der im Korridor der
Krypta gefundenen Inventarliste (bzw. Schenkungsverzeichnis; vgl. Taf. 95, 1) ausdrtcklich genannt. Von
der Figur heifft es dort, dafl sie aus Silber bestehe, mit Gold verziert und echten Perlen geschmticke sei, ein
Gewicht von 50 Liang, d.h. etwa 2000 g, habe und von »allen Fithrern« gestiftet worden sei. Mit der nicht
ganz einfach aufzulésenden Bezeichnung »alle Fihrer« waren vermutlich die hochsten Beamten(?) am
Kaiserhof, zivile wie militarische Wiirdentrager, gemeint; ob auch der Kaiser hierbei miteinbezogen war,
18t sich freilich nicht beantworten. Dies ist um so interessanter, als in der auf dem Tablett angebrachten
Inschrift nur von Kaiser Yizong selbst die Rede ist, nicht aber von anderen Personen. Anscheinend war es
nur dem Kaiser vergonnt, auf dem zu stiftenden Gegenstand genannt zu werden. Wiirde man hingegen
hinter dem Begriff »alle Fithrer« hohe Monche vermuten, lief8e sich die Skulptur als ein zunichst nur vom
Kaiser dem Tempel bzw. den Reliquien gestiftetes Objekt bestimmen, das nach seinem Ableben erneut
und nun von »allen Fihrern«, also hohen Monchen, gestiftet wurde. Wie das inhaltliche Verhaltnis zwi-
schen den Angaben dieser Inschrift und den Angaben des Inventarverzeichnisses letztlich zu beurteilen
ist, mufl aufgrund dieser Diskrepanzen und abweichender moglicher Interpretationen offen bleiben. Die
hohe Bedeutung der Bodhisatva-Skulptur einschliefflich ihres Sockels in kunsthandwerklicher und glei-

chermafien kultisch-religioser Hinsicht bleibt von diesen Uberlegungen freilich unbertihrt.

Die in den Werkstitten des Romisch-Germanischen Zentralmuseums in Xi’an restaurierten Objekte kul-
tischen Charakters aus dem Schatzfund des Famensi werfen ein helles Licht auf den dort zu Ehren der
angeblichen Fingerknochen Buddhas praktizierten Reliquienkult zur Tang-Zeit. Beide Monchsstibe sind
als Stiftungen ins Innere der Krypta gelangt. Wahrend aber das bronzene Exemplar (Abb. 13, 3; Taf. 106,
2; 107, 4) vermutlich eine private Stiftung eines Monches, vielleicht auch mehrerer Ménche und buddhi-
stischer Laien ist, handelt es sich bei dem silbervergoldeten Monchsstab (Taf. 108, 1; Farbtaf. IX, 1) um
die offizielle Gabe des chinesischen Kaisers. Die bronzvergoldete Pagode (Abb. 20, 1; 21; Taf. 110, 2; 112,
4; Farbtaf. IX, 2) diente der sicheren, lingerfristigen Aufbewahrung, die ein Tablett haltende kleine Pla-
stik eines Bodhisatva (Taf. 115, 1-2; Farbtaf. X, 1; XI) hingegen der kurzfristigen Prasentation einer Reli-
quie; dieser Umstand verbindet beide an sich so unterschiedlichen Gegenstande.

Trotz der im Fundbestand des Goldschatzfundes des Famensi nicht zu leugnenenden Hinweise auf die
esoterische Ausrichtung der buddhistischen Lehre ist es bemerkenswert, daff sich unter den Gegenstin-
den aus dem Schatzfund nicht ein einziger (realer) Vajra fand, obwohl er als Motiv symbolischer Be-
deutung auf einigen Objekten mehrfach auftritt. Von anderen in China zutage gekommenen Reliquien-
depots hingegen kennt man Vajras, die im damaligen Kult verwendet wurden; erinnert sei hier nur an
den aus dem 10-12. Jahrhundert n.Chr. stammenden Goldschatzfund des Chongshengsi nahe Dali in der
siidchinesischen Provinz Yunnan, der gleich mehrere verschiedengestaltige Vajras (vgl. Taf. 109, 1) ent-
hielt 7. Vielleicht kann das Fehlen von Vajras im Schatzfund des Famensi mit der offiziellen Stellung des
Tempels im Staatskult begriindet werden. Dessen ungeachtet sind etliche Elemente der esoterischen
Schule des Buddhismus zu finden; erinnert sei hier nur an das Vajra-Motiv auf dem Aufsatz des silber-
vergoldeten Monchsstabes (Taf. 108, 1; Farbtaf. IX, 1) und die vielen verschiedenen esoterischen Gott-
heiten auf dem Sockel (Taf. 116-118; 120-121) der Bodhisatva-Skulptur.

74 S. Anm. 49.

470



Metallgefiale

Zu den Gegenstanden aus der Krypta zihlen allein 121 Objekte aus Gold, Silber und Bronze, von de-
nen gut 100 von Kaiser Yizong sowie seinem Sohn und Nachfolger Kaiser Xizong gestiftet wurden.
Zum Uberwiegenden Teil handelt es sich bei diesen Edelmetallgegenstinden um Gefafle. Diese Funde er-
weitern unser Wissen tiber das Gefaflspektrum der Tang-Zeit, die geliufigen Dekorrepertoires, erlauben
Aussagen zu herstellungs- und werkstattspezifischen Fragen, ferner zu Funktion, Bedeutung und vielen
anderen Aspekten. Sie geben einen eindrucksvollen Einblick in eine vor allem durch Gegenstinde aus
Edelmetall und andere kostbaren Materialien geprigte Sachkultur der wohl bedeutendsten Epoche der
chinesischen Geschichte, wie er bislang kaum fir moglich gehalten wurde; allein die Edelmetallgefifie
aus dem Uber 1000 Gegenstande umfassenden, 1970 geborgenen Hortfund von Hejiacun unweit stdlich
von Xi’an lassen sich, was Reichhaltigkeit und Qualitdt betrifft, mit den Gefaflen aus dem Schatzfund
des Famensi vergleichen”.

Die von deutscher Seite restaurierten Objekte aus dem Famensi stellen nur einen kleinen Bruchteil des
Gesamtbestandes dar, doch gehoren sie zu den bemerkenswertesten Stticken tiberhaupt.

WEIHRAUCHBRENNER

Im Schatzfund des Famensi fanden sich insgesamt sechs groflere aus Silber bzw. Bronze bestehende
Wethrauchbrenner von durchweg guter bis hoher Qualitat (vgl. Taf. 126; 127, 1). Zusammen mit weite-
ren Weihrauchgefaflen, darunter beispielsweise drei durchbrochen gearbeiteten Weihrauchkugeln mit
kardanischer Authangung (Taf. 99, 4), unterstreichen sie die Bedeutung dieser Gefafigattung im Fund-
komplex. Der tiberwiegende Teil der Brenner besteht aus Silber und ist partiell vergoldet; nur das im fol-
genden naher untersuchte Gefaf (Taf. 127, 1) ist aus Bronze gefertigt. Durch ihre typische, zweckorien-
tierte Form sind samtliche Weihrauchbrenner aus dem Schatzfund locker untereinander verbunden. Das
bronzene Exemplar gehort einem mehrfach im Fundkomplex belegten zweiteiligen Typ (chin. xunlu) an,
der durchweg aus einem von funf tiergestaltigen Fiflen getragenen Unterteil und einem separat gefer-
tigten Deckel besteht.

Der hier interessierende bronzene Weihrauchbrenner fand sich im Innern der mittleren Kammer und
war unmittelbar zu Fiiflen des machtigen Reliquienschreins aus Marmor aufgestellt worden (Abb. 8; Taf.
95, 2).

Der Weihrauchbrenner besteht aus einem Gefaffunterteil und einem separat gearbeiteten Oberteil bzw.
Deckel (Abb. 31, 1-2).

Der Erhaltungszustand des Weihrauchbrenners zum Zeitpunkt seiner Auffindung war verhaltnismifiig
gut, doch war die auf dem Deckel angebrachte Figur heruntergestiirzt und lag am Rand der Deckelober-
seite; ferner liefen sich einige Spuren zur Tang-Zeit erfolgter Reparaturen finden.

Das Unterteil des Weihrauchbrenners besitzt einen wannenformigen, unverzierten Gefalkorper mit pla-
nem Boden und winklig abknickender, steiler Wandung. Der breite Gefafirand ist in rechtem Winkel ho-
rizontal nach auflen ausgestellt, wodurch eine grofle Auflagefliche fir den tber den Gefifrand iiber-
greifenden Deckelrand vorhanden ist. Ein kurzer Deckelfalz gewahrleistete den festen und genauen Sitz
des Deckels. Das Unterteil des Weihrauchgefifies erhebt sich auf finf als Tierbeine ausgebildeten, leicht
nach auflen gestellten, gegossenen Fiiflen (Abb. 30, 1; Taf. 128; 129, 1; Farbtaf. XIII, 1-2), die in unge-
fahr gleichmifligem Abstand zueinander stehen und mit dem Gefiflkorper vernietet sind. Bei diesen
handelt es sich um an Raubkatzenbeine erinnernde halbplastische Fufle mit klauenartigen, vierzehigen
Tatzen und muskuldsen Schenkeln, die am Gefiflansatz jeweils mit einem gleichfalls halbplastischen

75 Wenwu 1972, H. 1, 30ff.; Kunstschitze aus China. 5000 der Volksrepublik China (1980) 3291f.; Chinas Goldenes
v.Chr. bis 900 n.Chr. Neuere archiologische Funde aus Zeitalter (Anm. 4) 138ff.

473



Abb. 30 Famensi. — 1 Tiergestaltiger Fuf des bronzenen Weihrauchbrenners (2/91) in Frontal- und Seitenansicht. — 2 Tier-
kopfapplike des bronzenen Weihrauchbrenners (2/91) in Frontal- und Seitenansicht. = M = 2:3.

raubtierartigen Tierkopf verziert sind. Das Gefaf§ ruht auf funf kraftigen, vergleichsweise naturalistisch
gearbeiteten, punzierten und gravierten Klauen, die, um eine groflere Standauflage zu ermdglichen,
leicht abgeknickt sind. Nach oben hin verbreitern sich die Gefif}fiifie und reichen bis an die Gefiflwan-
dung heran. Die an dieser Stelle sitzenden Tierkopfe haben weit aufgerissene, mit groffen Zihnen be-
wehrte Mauler, aus denen die Gefafififle zu wachsen scheinen. Alle Tierkopfe sind untereinander, un-
geachtet mancher Unterschiede im Detail, relativ dhnlich gestaltet und zeichnen sich durch eine mas-
kenartige Stilisierung aus. Sie besitzen weit aufgerissene, schriggestellte Augen spitzovaler Form, eine
breite flache Nase, stark ausgeprigte Uberaugenwiilste, zwei hornartige Fortsitze oberhalb der Brauen
und eine flichende Stirn. Zwischen diesen und mit den Tierkopfen der Gefafifufle auf einer Hohe sitzen
auf der steilen Gefiflwandung funf weitere dhnlich gestaltete, halbplastisch gebildete Tierkopfe (Abb.
30, 2; Taf. 129, 2-4), von deren Maulern jeweils ein rundstabiger Ring herabhingt, der wiederum einen
bliitenblattférmigen Anhinger mit Ose trigt. Die tierkopfgestaltigen Appliken bzw. Attaschen sind un-
wesentlich kleiner als die Tierkopfe am Ansatz der Gefiafibeine, zeichnen sich allerdings durch dhnliche
Charakteristika aus. Im Detail lassen sich einige Unterschiede ausmachen, doch tiberwiegen die Ge-
meinsamkeiten ganz deutlich. Auch diese Tierkopfe sind tiber Niete an der Gefalwandung befestigt. Sie
zoologisch niher bestimmen zu wollen, erscheint kaum gerechtfertigt; immerhin erinnern sie an raub-
katzenartige Tiere. Moglicherweise sind es aber die Képfe von aus mehreren Tieren zusammengesetzten
chinesischen Misch- bzw. Fabelwesen (z.B. qilin). Ungeachtet der Schwierigkeit, diese niher bestimmen

474



NNL%

R
A
)

CARARAANNRARMNNANY

7

A “V//n
m““\,“ )

\\ NS
s Q\X\ju’a\
X MZ)

S
i
i
S
\me/ 9
/3
<<\

R/
=i 2
@) 7
- v
o i
_____ (r 0y

Abb. 31 Famensi. — 1 Bronzener Weihrauchbrenner (2/91).
— 2 Bronzener Weihrauchbrenner (2/91) in der Ansicht von
oben und Schnitt des Deckels.

zu konnen, kann den Tierkopfmasken eine gewisse apotropaische Bedeutung sicher nicht abgesprochen
werden. Allerdings verschlief$t sich ithr Symbolcharakter einem heutigen Betrachter.

Das Gefafloberteil (Abb. 31, 2; Taf. 129, 5), d.h. der Deckel des Weihrauchbrenners, ist in etwa kalot-
tenformig und mit einem groffen Zier- und Halteknopf bzw. -knauf an der Spitze versehen. Im unteren
Bereich weist der gegossene Deckel zwel in sich leicht gewolbte Absatze auf, die zum abgewinkelten,
vertikalen Rand tberleiten. Der gewolbte Deckel ist flichig mit einem aus sichelférmigen Elementen zu-
sammengesetzten Durchbruchsmuster verziert. Eine regelmiflige Anordnung der Sichel liegt nur an-
satzweise vor, wurde aber nicht konsequent durchgehalten. Das geometrische Durchbruchsmuster
scheint in stilisierter Weise vegetabilische Ornamente nachzuahmen. Bei dem an der hochsten Stelle der
Deckelwolbung mittels dreier Niete befestigten Knopf bzw. Knauf handelt es sich um eine mehrbltu-
ge, aus ibereinandergelappten Blattern bestehende Lotosknospe in Zapfenform, die aus einem Stiick ge-
gossen ist. Die einzelnen Bliitenblitter sind fein punziert, was ihnen ein natiirliches Aufleres verleiht.
Auf der Spitze des Deckelknopfes befindet sich eine erst nachtriglich befestigte knieende Figur mit
menschlichem Kérper und dem Kopf eines Elefanten (Taf. 129, 6; Farbtaf. XIII, 3). Die Gestalt ist recht
sorgfaltig und detailreich gebildet worden. Die Kérperproportionen wirken natiirlich. Die vollplastisch
gearbeitete Figur ist mit einem Rock (bzw. einer Hose) und einem langen, scharpenartigen Schal beklei-
det, der um die Hufte gelegt ist, in der Unterarmbeuge beider Arme liegt und von dort herabhingt. Der

475




Oberkorper ist entblofit. Die Figur trigt nur relativ breite, unverzierte Oberarmbinder, gleichfalls un-
verzierte Handgelenkarmreife und eine nicht weiter differenzierte Kette um den Hals. Die leichte Klei-
dung der elefantenkopfigen Figur entspricht anndhernd der sog. Bodhisatvas, d.h. buddhistischer Er-
leuchtungswesen; auch der Korperschmuck dieser Kleinplastik scheint der Ikonographie solcher Wesen
entlehnt zu sein.

Die Figur hat beide Arme angewinkelt und vor der Brust verschrinkt. In den Hianden hilt sie einen nicht
naher identifizierbaren kugelformigen Gegenstand. Bei diesem dirfte es sich um ein Objekt symbol-
trachtigen Charakters handeln, wobei etwa an eine Weisheitsperle, eine Lotosknospe oder dhnliches zu
denken ware. Der leicht erhobene Kopf, die verschrinkte Armhaltung und der Umstand des Knieens
lassen vermuten, dafl die Figur in einem Anbetungs- oder Darreichungsgestus wiedergegeben ist. Was
den Elefantenkopf angeht, ist dieser mit langem Russel, mittelgroffen Ohren, zwei Stof§zihnen und
groflen Augen vergleichsweise natiirlich gebildet.

Auf dem Rucken der elefantenkopfigen Figur (Farbtaf. XIII, 3) befindet sich eine rechteckige Flickung
oder wiederverschlossene Offnung, deren Bedeutung nicht bekannt bzw. umstritten ist. Womdglich
diente sie der Deponierung von Votivgaben resp. Reliquien, etwa kleinen geschriebenen Gebetsformeln
(skr. dharani), oder ist blof§ ein beim Guff im Wachsausschmelzverfahren herstellungstechnisch beding-
tes Detalil.

Der zweiteilige Weihrauchbrenner (vgl. Taf. 127, 2) ist in geschlossenem Zustand mitsamt der auf dem
Deckelknopf befestigten Figur ca. 35 cm hoch, seine grofite Breite (im Fuflbereich) betragt etwa 27,5 cm.
Das Gefaflunterteil besitzt im Randbereich einen grofiten Durchmesser von gut 26 ¢cm, eine Tiefe von
etwa 7,4 cm und eine Hohe (einschliefflich der Fufle) von ca. 15 cm. Die elefantenkopfige Kleinplastik
mif3t selbst etwa 8,0 cm in der Hohe, der Deckelknopf ca. 7,5 cm.

Unbestrittene Tatsache ist, daf} die elefantenkopfige Figur urspriinglich nicht den Deckelknopf bekron-
te, sondern erst nachtriglich dort angebracht wurde. Ob auch der Deckelknopf selbst zunachst nicht an
diesem Gefaf§ befestigt war, 1afit sich nicht mit Sicherheit sagen. Wegen verschiedener Flickungen und
Reparaturen mufl der Weihrauchbrenner tiber einen lingeren Zeitraum hinweg benutzt worden sein, ehe
er seiner gewohnlichen Verwendung entzogen und in der Krypta unter der Pagode des Famensi als Re-
liquienstiftung deponiert wurde. Im Gegensatz zu etlichen anderen Gegenstinden des Schatzfundes ist
das Gefaf§ nicht erst speziell fir eine unmittelbar folgende Deponierung hergestellt worden.

Weihrauchbrenner dieser Art stellen in China und im gesamten ostasiatischen Raum eine gingige Er-
scheinung dar. Aus diesen Gebieten kennt man ein vielfiltiges Formenspektrum tonerner und metalle-
ner Gefafle, deren gleichartige Funktion bzw. Verwendung sie untereinander verbindet. Die Form mit
funf tierbeinigen Fiiffen, wannenformigem Gefaffkorper mit flachem Boden und separatem kalottenfor-
migem, durchbrochen gearbeitetem Deckel und auffillig gestaltetem Deckelknopf zahlt zu einem
wahrend der Zeit der Tang-Dynastie tiberaus beliebten Typ von Weihrauchgefaflen (Taf. 130, 1-2)7; dies
bestitigt ihr mehrfaches Vorkommen (Taf. 126, 1) im Schatzfund des Famensi. Relativ grofie Ahnlich-
keit besitzt das bronzene Exemplar mit einem heute in New York aufbewahrten bronzevergoldeten
Weihrauchbrenner (Taf. 130, 2) chinesischer Provenienz und mit einigen weiteren Brennern aus chinesi-
schen Fundkomplexen”. Bei diesen Gefiflen entsprechen die wesentlichen Kennzeichen einander auf-
fallend. Allerdings 1af3t sich kein einziges weiteres Exemplar anfthren, das wie das Stiick aus dem Fa-
mensi mit einer auf dem Deckelknopf befestigten Figur versehen wurde. Dieses Kennzeichen riumt dem
bronzenen Weihrauchbrenner eine singulire Stellung unter sonst formgleichen Exemplaren ein.

Weihrauchbrenner fanden in Ostasien sowohl im profanen als auch religios-sakralen Bereich in ver-
schiedenen Kulten und Zeremonien Verwendung und sollten bei Gebrauch einen Wohlgeruch verbrei-
ten. Im buddhistischen Kult waren Weihrauchbrenner fast unerlafilich; aber nicht allein hier, auch im

76 Wang Renbo (Anm. 4) 277 Abb. oben (sechsfuflig); J. Fon- 77 Vgl. etwa Kunstschitze aus China (Anm. 75) 351ff.
tein u. R. Hempel, China — Korea — Japan. Propyl. Kunst- Kat.Nr. 96 m. Abb. (Hejiacun).
gesch. 20 (1985) Taf. 47.

476



daoistischen Kult und in anderen Ostlichen Religionen wurden sie hiufig verwendet. Das Entztnden
von Weihrauch war gleichsam Teil eines praktizierten Rituals.

Damit der duftende Weihrauch aus den tberwiegend mit einem Deckel verschlossenen Gefaflen ent-
weichen und sich im Raum verbreiten konnte, war die Deckelwandung gewohnlich durchbrochen. Ei-
nige Gefafle konnten bei Bedarf auch aufgehingt werden, vornehmlich unmittelbar vor dem Kultbild
bzw. auf dem Altar. Im Falle des bronzenen Weihrauchbrenners aus der Krypta des Famensi lassen
schwarze Rufireste im Innern des Deckels keine Zweifel daran, dafl der Brenner einst tatsiachlich benutzt
wurde.

Was die genauere zeitliche Bestimmung dieses Wethrauchbrenners aus dem Schatzfund des Famensi an-
geht, mufl hier manches offenbleiben. Seiner Form nach koénnte er bereits im 7. oder 8. Jahrhundert
n.Chr. gefertigt worden sein. Wann das Gefafy mit der elefantenkopfigen Figur versehen wurde, und wie
alt es zu diesem Zeitpunkt bereits war, 1afit sich beides gleichfalls kaum naher bestimmen. Pauschal ka-
me hierfliir am ehesten der Zeitraum zwischen der Mitte des 8. und der Mitte des 9. Jahrhunderts n.Chr.
in Frage.

Bei der mit einem menschlichen Korper und einem Elefantenkopf ausgestatteten Gestalt auf dem
Deckelknopf (vgl. Taf. 127, 2; 129, 5-6; Farbtaf. XIII, 3) handelt es sich um eine urspringlich hinduisti-
sche, in Indien beheimatete, dort als Ganesha (Ganesa) bekannte Gottheit, die relativ spat Aufnahme im
buddhistischen Pantheon fand und unter der Bezeichnung Vinayaka bekannt ist. Die Verehrung des
Vinayaka als buddhistischem Aquivalent zum hinduistischen Gott Ganesha (Taf. 130, 4) begegnet be-
zeichnenderweise erstmals in der buddhistischen Lehre in Indien, erfreute sich dann aber schon recht
bald einiger Beliebtheit”. Von Indien ausgehend fand die Gestalt des Vindyaka vermutlich im Zusam-
menhang mit dem Aufkommen der esoterischen Lehre in China in der ersten Halfte des 8. Jahrhunderts
n.Chr. auch Eingang in den dortigen Kult. Allerdings sind in China, anders als in Indien und Sidost-
asien, wie etwa Indonesien, bildliche Darstellungen dieser Gottheit bislang dauflerst selten nachgewiesen;
schon von daher kommt dem bronzenen Weihrauchbrenner aus dem Famensi eine erhebliche Bedeutung
zu. Unter den wenigen sonstigen Darstellungen in China sei hier nur an eine Wandmalerei aus Dun-
huang erinnert, die Ganesha resp. Vindyaka sitzend zeigt (Taf. 130, 3) und von der man annimmt, sie sei
zur Zeit der Westlichen Wei-Dynastie (535-557 n.Chr.) entstanden”. Der Stil der Skulptur zeichnet sich
durch eine sorgfaltige Behandlung des menschlichen Korpers, ausgewogene Proportionen und gestalte-
rische Sicherheit aus. Mangels kleinplastischer Gegenstlicke kann allerdings noch nicht einmal mit Ge-
wifheit gesagt werden, dafl die Vinayaka-Figur von chinesischer Hand gearbeitet wurde.

Als Gottheit des esoterischen Pantheons kam Vinayaka die Aufgabe zu, Hindernisse zu beseitigen und
die Gelehrsamkeit bzw. Weisheit zu schiitzen, letztlich Boses fernzuhalten; dariiber hinaus wurde er als
Sinnbild des gliicklichen Himmels und der Gliickseligkeit verstanden.

Die nachtrigliche Anbringung einer Vindyaka-Figur auf dem Deckel des Weihrauchbrenners ist un-
zweifelhaft ein Unikum. Dadurch unterscheidet sich dieses Stiick von allen bislang bekannten Exem-
plaren. Weder genaue Analogien noch nahere Parallelen konnten benannt werden. Der Weihrauchbren-
ner aus dem Famensi steht vollig isoliert, obwohl er an sich eine gangige Form eines Weihrauchgefifies
aus der Tang-Zeit darstellt; allein der Kleinplastik verdankt das Gefafl im Zusammenhang mit der Art
und Weise seiner Niederlegung eine grofiere Bedeutsambkeit.

Der mit einer elefantenkopfigen Figur versehene Weihrauchbrenner stellt unter den in Famensi gefun-
denen Gefiflen dieser Art sicher das bemerkenswerteste Exemplar dar, lassen sich doch in thm Tenden-
zen eines esoterischen, tantrischen Buddhismus beispielhaft nachweisen. Ein mit einer solchen Plastik
verziertes Gefaf§ wire sicher nicht gestiftet, geschweige denn in so auffilliger Weise in der Krypta des
Famensi zu Ehren der Reliquien Buddhas deponiert worden, hatte diese Schule der buddhistischen Leh-

78 Ferne Volker — Frithe Zeiten. Kunstwerke aus dem Lin- 79 Grottes de Touen-Huang. Carnet de notes de Paul Pelliot
den-Museum Stuttgart. Staatliches Museum fiir Vélker- — Inscriptions et peintures murales. Mission Paul Pelliot
kunde 2 Orient, Stidasien, Ostasien (1982) 142 Kat.Nr. E X1,5 (1986) Taf. 265; The Cream of Dunhuang Art (Hrsg.
31; 143 Abb. Duan Wenjie; 1994) 36 Abb. 34.

A



re nicht eine groflere Beliebtheit im chinesischen Reich im allgemeinen und am Kaiserhof im speziellen
gehabt. Dafl der chinesische Kaiser selbst fir die Stiftung des bronzenen Weihrauchbrenners verant-
wortlich zeichnete, ist eher unwahrscheinlich, da der Brenner nicht im vorgefundenen Inventarver-
zeichnis genannt wurde. Vielmehr mochte man den Weihrauchbrenner als eine nichtoffizielle, private
Stiftung ansehen. Im Inventarverzeichnis ist nur von drei Weihrauchbrennern die Rede, die von Yizong
und anderen gestiftet worden sind, und bei denen man aufgrund der dort gemachten Angaben (Materi-
al, Gewicht etc.) ausschlieflen kann, daf sie den hier interessierenden bronzenen Weihrauchbrenner be-
treffen. Eine weitere Moglichkeit bestiinde schliefflich darin, den bronzenen Weihrauchbrenner nicht als
Stiftung im eigentlichen Sinne, sondern als schon geraume Zeit im »unterirdischen Palast« stehenden
funktionalen Gegenstand anzusehen, der deshalb verstindlicherweise nicht zu den gestifteten, inschrift-
lich genannten Objekten gerechnet wurde.

Seine Fundlage unmittelbar vor dem groflen marmornen Reliquienschrein im Innern der mittleren Kam-
mer der Krypta beweist dessen hohe Bedeutung. Der Weihrauchbrenner war offenbar direkt dieser Re-
liquie, dem Wahren Korper Buddhas, geweiht worden, und dies vermutlich nicht erst kurz vor
Schlieffung des »unterirdischen Palasts«.

KELCHE

Unter den im Innern der Krypta geborgenen Metallgefifien sind mehrere kelchartige Gefafle mit Deckel
zu nennen, von denen zwei Exemplare in den Werkstatten des RGZM in Xi’an restauriert wurden.

Etwa in der Mitte der hinteren Kammer (Abb. 10) fanden sich in geringem Abstand auf dem Kammer-
boden einander gegentiberstehend zwei anscheinend ein Paar bildende, jeweils mit einem separaten
Deckel versehene Kelche aus teilvergoldetem Silber. Beide Gefafle waren offenbar auf die in der nordli-
chen Halfte der Kammer niedergelegten, ineinandergeschachtelten Reliquienbehaltnisse ausgerichtet
und in symmetrischer Weise aufgestellt worden. Einer dieser Kelche (Abb. 32; Farbtaf. XIII, 4) konnte
in mehrwochiger Arbeit von deutscher Seite restauriert werden; dies sei zum Anlafl genommen, das Ge-
fafl einer genaueren Bewertung zu unterziehen.

Wie sein Pendant handelt es sich bei dem Kelch (chin. tanzi) um ein aus Silberblech getriebenes Gefifi,
das einen zweiteiligen Korper besitzt, einen separat gearbeiteten, gleichfalls getriebenen Deckel und
flichendeckend mit verschiedenartigen, teils figtirlichen Motiven und Ornamenten verziert ist. Die Or-
namente der beiden Kelche entsprechen dabei einander weitestgehend; allein die beide Gefafle letztlich
beherrschenden, in vier Feldern befindlichen figtirlichen Szenen auf den zylindrischen Gefaflkorpern
lassen groflere Unterschiede erkennen.

Das hier interessierende Stiick ist recht gut erhalten. Korrosion und Lochfrafl liefen sich nur in gerin-
gem Umfang feststellen, wodurch diesbeztglich nur wenige Restaurierungsmafinahmen notwendig er-
schienen. Der Gefafideckel war stark eingedriickt bzw. deformiert; offenbar traf thn ein herabfallender
schwerer, kantiger Gegenstand, wahrscheinlich ein von der Kammerdecke herabgestiirzter Stein 0.4. Die
beobachtbare Deformation betraf nicht allein den Deckel, sondern setzte sich halbseitig auf dem Ge-
filkorper, allerdings in geringerem Umfange, fort. Anscheinend wurden beim Aufprall des herabfallen-
den Gegenstandes auch die beiden miteinander verbundenen Teile des Kelchkorpers voneinander ge-
trennt. Bei niherer Betrachtung konnten im Bereich der zylindrischen Gefiffwandung ferner mehrere
kleine Schlagspuren entdeckt werden, die einen bogenformigen Verlauf beschreiben. Sie lassen vermu-
ten, daf} an dieser Stelle iiber einen geraumen Zeitraum hinweg eine Kette o0.i. an den Gefaflkorper
schlug. Sowohl diese Beschidigungen als auch die Stauchungen bzw. Deformationen konnten durch
Riickformung relativ leicht behoben werden. Entsprechendes gilt fir die wenigen Korrosionsspuren.
Der Gefaflkorper besteht aus zwei getriebenen, miteinander verloteten Einzelteilen, einem Gefaflober-
teil, d.h. dem eigentlichen Behaltnis (Cuppa), und einem Gefiffunterteil, dem hohlen, ausladenden
Kelchfuff (Abb. 32). Das Unterteil des Gefifles, d.h. der Kelchfuff, ist im Bereich seiner Basis winklig
ausgestellt — was einen Standring mit geringer Standfliche bedingte —, verjiingt sich nach oben hin leicht

478



@ =

st IRIN
I N,

UL (P L )lgmuu\

LT LY
1

Abb. 32 Famensi. — Silbervergoldeter Kelch (4/94). L3R 2GRN GO

und weist unmittelbar unterhalb seines oberen Abschlusses, der zur optimalen Verlotung mit dem Ge-
fifloberteil plan gearbeitet ist, einen breiten, merklich gewolbten Wulst auf. Die Basis des Gefafifufies ist
mit gepunzten bzw. gestempelten sowie offensichtlich ziselierten oder gravierten Ornamenten verziert;
deutlich sind eine umlaufende Reihe eingepunzter Kreise und ein umlaufender Winkelmaander zu er-
kennen. Oberhalb davon und durch einen winkligen Absatz getrennt, d.h. im Bereich, wo der Gefaf$fuf§
sich nach oben verjlingt, also konisch verlauft, findet sich eine flichendeckende Verzierung aus paralle-
len, jeweils paarweise verlaufenden und anscheinend aus strichformigen Einschligen zusammengesetz-
ten Linien, die von einer umlaufenden, wellenformigen Linie abgesetzt ist und die eine vergoldete, un-
tere Zone von einer unvergoldeten oberen Zone trennt. Aus der vergoldeten Zone lugen wiederum sti-
lisierte Wesen mit groflem Kopf, knopfformigen Augen, jeweils zwei Tentakeln, kurzen Flossen bzw.
Extremitdten und geschweiftem Schwanz hervor. Bei den teriomorphen Wesen diirfte es sich um sog.
Drachentfische (makara; chin. mojie) handeln, Motive letztlich indischen Ursprungs, auf die spater noch
genauer einzugehen sein wird. Damit jedenfalls scheint die jeweils vergoldete, untere Zone, zumal durch
thren wellenférmigen Verlauf, Wasserwellen in stilisierter Weise nachzuahmen. Der iiber dem konischen
Bereich des Gefif$fufles befindliche Wulst gliedert sich in vier breitovale Bildfelder. Jedes Feld ist flichig
mit fein gezeichneter vegetabilischer Rankenornamentik und winzig kleinen, dicht an dicht liegenden
Kreispunzen (sog. Ringpunzierung bzw. Ringmattierung) verziert, vor denen sich jeweils ein naturali-
stisch wiedergegebenes Vogelpaar (Abb. 33, 3) befindet. Die untereinander verschiedengestaltigen, zwei-
fellos verschiedene Vogelarten darstellenden Vogelpaare bilden jedes fiir sich eine nach auflen abge-
schlossene Komposition, wobei die Vogel eines jeden Paares inhaltlich wie kompositorisch aufeinander
bezogen sind. Deutlich zu erkennen sind zwei entenartige Vogel (Mandarinenten?) mit relativ plumpen
Koérpern, groflen Kopfen und kurzen Schwinzen, ferner zwei Wiedehopfe mit hoher, schrig nach hinten

479



G

'.: \
; m =
7 = V%i %)
o NS

S
\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\“\\\

Abb. 33 Famensi. — 1 Figiirliche Motive auf dem Kelchdeckel (4/94). — 2 Medaillons mit figiirlichen Szenen auf dem Kelch-
korper (4/94). — 3 Figiirliche Motive auf dem Kelchfufl (4/94).

gestellter Haube, kriftigen krummen Schnibeln, kraftigen Korpern und langen Schwinzen, zwel Para-
diesvoeel mit laneen Hauben und tiberlangen Schwinzen und schlieflich zwei nicht weiter identifizier-
5 g 5
bare Singvéeel. Die Vogel eines jeden Paares sind stets im Flug dargestellt, d.h. mit erhobenenen Fli-
g g ) 8 g
geln, und jeweils einander zugewandt oder blicken einander zumindest an. Man hat den Eindruck, als
wiirden die Vogel umeinander werben. Oberhalb des gewdlbten Wulstes befindet sich eine niedrige, et-

480



wa vertikal verlaufende Zone, die das Doppellinienornament des konischen Bereichs des Gefafifufies
wiederaufnimmt. Unmittelbar dariiber endet der Gefafifuff in einer ebenen Fliche, iiber die mittels Ver-
l6tung die Verbindung zum Gefifloberteil hergestellt wurde.

Das Kelchoberteil besitzt zur optimalen Verbindung mit dem Gefafifuff einen runden planen Boden, ist
darauf zunichst stirker ausladend, dann von zylindrischer Form und im Randbereich zur Aufnahme des
Deckels leicht verschrankt bzw. eingestellt und weist einen schmalen, auflen liegenden Absatz (Deckel-
falz) auf. Der untere, ausladende Bereich wird von in flachem Relief wiedergegebenen Lotosbliitenblat-
tern bestimmt, die in zwei Rethen und tbereinander gelappt sind. Der dartiber befindliche eigentliche
Gefaflkorper scheint damit einer Lotosbliite zu entwachsen. Die einzelnen Blitenblitter sind in sich fein
gegliedert bzw. strukturiert; so meint man etwa durch feine Linien und Gebilde angedeutet einzelne
Blattadern und Blutenbestandteile erkennen zu konnen. Dieser Bereich ist vom zylindrischen Mittelteil
des Gefafloberteils durch einen leichten Absatz getrennt, der selbst wiederum mit einer Reihe einge-
punzter Kreise verziert ist. Der zylindrische Bereich ist durch vier vertikale Kerben in vier gleichmafii-
ge Felder untergliedert. Oben, d.h. zum Gefifirand hin, grenzen zweli horizontal verlaufende parallele
Linien diesen Bereich ab. Jedes Feld des mittleren Bereichs des Gefafloberteils weist ein medaillonarti-
ges Gebilde auf, dessen Inneres von figtrlichen Szenen eingenommen wird (Abb. 33, 2; Farbtaf. XIV).
Die darum befindliche Zone wird von vegetabilischen Ranken und eingepunzten dicht an dicht liegen-
den kleinen Kreisen eingenommen, eine Verzierung, die bereits vom Kelchfuff her bekannt ist. Die
Rankenornamente jedes Feldes sind fast spiegelsymmetrisch aufgebaut und entsprechen einander fast
gleichfalls. Die Bildfelder geben in relativ stilisierter Weise unterschiedliche Szenen wieder.

In einem Bildfeld sind zwei auf runden Decken bzw. Teppichen einander gegentibersitzende Personen
zu erkennen, die chinesisches Schach spielen, sowie eine dritte, wohl einen Zuschauer oder einen
Schiedsrichter darstellende Person, die zwischen den beiden anderen kniet. Das Spielbrett ist als flacher
Kasten etwa quadratischer Grundform ausgebildet und besitzt durchbrochen gearbeitete Seiten; auf sei-
ner planen Oberseite sind das durch einander kreuzférmig tiberschneidende Linien gebildete Spielfeld
und kleine runde Spielsteine zu erkennen.

Auf einem anderen Medaillon erkennt man zwei Personen, von denen die eine, wohl eine miannliche, auf
einer runden Decke am Fufle eines Baumes mit ausladenden Asten sitzt, die andere hingegen, eine Frau,
offensichtlich im Gehen begriffen ist, einen langlichen Gegenstand auf dem Rucken tragt und sich gera-
de zur sitzenden Person umwendet, vermutlich um Abschied zu nehmen. Der Gesichtsausdruck beider
dargestellten Personen scheint einen trauernden Zustand wiederzugeben.

In einem weiteren Bildfeld erkennt man zwei stehende, leicht nach vorn gebeugte und beide Hande er-
hebende, mit weiten Gewandern bekleidete Frauen, die einer dritten, mit einer weiten Hose und Stiefeln
bekleideten Person, wohl einem Mann, die eine Hacke geschultert hat, an deren Ende wiederum ein Ge-
fafl baumelt, zugewandt sind. Auch diese Person scheint im Gehen begriffen zu sein und sich von den
beiden anderen entfernen zu wollen.

Das vierte und letzte Medaillon schliefflich gibt eine mit angezogenen Beinen auf dem Boden unter ei-
nem Baum mit ausladenden Asten am Rande eines beackerten Feldes sitzende, mit wallenden Gewin-
dern bekleidete Person wieder, die in der rechten Hand einen groflen geschwungenen Stab halt, ihren
Blick schrig nach oben gewandt hat und auf einen dort in den Asten des Baumes hingenden, nicht si-
cher bestimmbaren Gegenstand, wahrscheinlich einen aus Stoff bestehenden Beutel mit zusammenge-
bundenen Enden, zu blicken scheint.

Bei dem typgleichen Pendant erkennt man in einem Medaillon eine auf einer runden Decke bzw. einem
Teppich sitzende, mit wallenden Gewindern bekleidete Person, anscheinend eine Frau, die ein leierarti-
ges Instrument (Zupfinstrument? chinesische Harfe?) spielt. Thr gegeniiber stehen zwei ihr zugewand-
te, wohl der Musik lauschende grofie, storchen- bzw. kranichartige Vogel mit langen Beinen, Hilsen und
Schnabeln, die ihre Fliigel erhoben haben. Die kompositorisch hintereinander (bzw. tibereinander)
gestaffelten Vogel scheinen zu der Musik zu tanzen; der vordere Vogel hat zu diesem Zweck bereits ein
Bein erhoben bzw. angewinkelt. Ein anderes Medaillon zeigt zwei einander auf runden Decken gegen-
Ubersitzende Frauen, die beide mit lang herabfallenden, wallenden Gewéandern bekleidet sind. Wahrend

481



die vom Betrachter aus linke Gestalt mit beiden Hianden eine Flote zum Mund gefthrt hat, um zu spie-
len, halt die andere mit beiden Handen eine Schale vor sich, die sie der flotespielenden Frau zu reichen
scheint. Im Hintergrund erkennt man vier weitere, wohl auf dem Boden stehende Gefafle, darunter ei-
ne zweite Schale sowie drei groflere topfahnliche Gefafle mit bauchigem Korper. Auf einem anderen Me-
daillon sieht man eine weitere auf einer runden Decke sitzende Person, die anscheinend auf einem Blas-
instrument spielt; deutlich ist ein langgezogenes, rohr- bzw. schlauchartiges Gebilde, das vom Mund der
Gestalt zum Instrumentenkdrper lduft, zu erkennen. Thr gegentiber befindet sich ein auf einem Bein ste-
hender Phonixvogel mit erhobenen Fliigeln, der sich anhand seines charakteristischen Kopfes mit krum-
mem Schnabel, hohem Kamm und nach hinten gelegter Mihne sowie seines langen geschweiften
Schwanzes, der thn an Hohe noch tiberragt, gut identifizieren lalt. Auch hier scheint der Vogel der Mu-
sik zu lauschen bzw. zu ihr zu tanzen. Hinter der Frau stehen zwei topfahnliche Gefifle unmittelbar ne-
beneinander. Das vierte und letzte Medaillon zeigt eine stehende, vorntbergeneigte, mit langen, wallen-
den Gewindern bekleidete Person, wohl eine Frau, die mit der rechten Hand einen runden Gegenstand
(Perle 0.4.) zu greifen versucht, den eine Schlange im weitaufgerissenen Maul halt. Es hat den Anschein,
als habe die Schlange der Person den Gegenstand entrissen oder speie ihn hervor. Hinter der Person er-
kennt man einen Wanderstab sowie einen wohl daran befestigten, geflochtenen Korb.

Alle der hier mit fein gezeichneten Linien, Punzen bzw. Stempeln und Teilvergoldung wiedergegebenen
Episoden auf den beiden Kelchen sind in eine lindliche Umgebung mit Grisern, Strauchern, Baumen,
kleinen Felsen und, in einem Fall, einem Feld eingebettet. In der Regel sind es mehrere Figuren, die im
Innern eines Medaillons wiedergegeben sind. Dennoch bestehen auch einige Unterschiede. Gemeinsam
ist beiden Kelchen beispielsweise das Motiv der auf dem Boden ausgebreiteten runden Decken (resp.
Teppich), auf denen verschiedene Gestalten Platz genommen haben; desgleichen die landschaftliche Ge-
staltung mit verschiedenartigen Pflanzen und Felsformationen. Auffillig ist, daf§ die auf zwei Medaillons
des hier naher untersuchten Kelchs wiedergegebenen Baume jeweils die linke Bildhalfte einnehmen, wo-
bei deren ausladendes Geast die jeweilige Szene optisch rahmt. Bei diesem Gefafl fehlen allerdings Dar-
stellungen von Tieren, die bei dem anderen Kelch mehrfach wiedergegeben sind. Drei der dortigen Me-
daillons werden in ihrer bildlichen Aussage von den korrespondierenden Darstellungen von Personen
und Tieren bestimmt; bei ihnen steht der musikalische Aspekt aufgrund der drei verschiedene Instru-
mente spielenden Frauen deutlich im Vordergrund. Hingegen zeigt der hier interessierende Kelch zwar
in einem Fall eine Spielszene mit zwei Spielerinnen und einem Zuschauer bzw. Schiedsrichter, auf zwei
anderen Medaillons sind jedoch Szenen zu sehen, die eine Trennung bzw. ein sich Verabschieden meh-
rerer Personen zum Inhalt haben.

Zumindest bei einigen der wiedergegebenen Szenen scheint es sich um der chinesischen Mythologie ent-
lehnte Motive zu handeln, bei denen legendire Personen dargestellt sind. Durchweg aber gestalten sich
eine genaue Ansprache und Identifizierung der bildlichen Darstellungen als tiberaus schwierig. Die Sze-
ne auf dem nicht niher untersuchten Kelch mit der vorntibergeneigten Person und der Schlange bei-
spielsweise wurde erst kiirzlich mit dem Verweis auf ein populares, um die Mitte des 4. Jahrhunderts ent-
standenes Werk mit Geistergeschichten mit der dort genannten Geschichte von Sui Hou in Zusammen-
hang gebracht®. Dort wird berichtet, daff Sui Hou, ein alter Mann(!) eine verletzte Schlange fand, sie mit
Krautern geheilt habe und diese daraufhin ihm spiter zum Dank eine wertvolle Perle gegeben hitte. Ob-
wohl diese Schilderung sich recht gut in einen buddhistischen Kontext einpassen liefle, und man in der
dargestellten Person statt einer Frau womoglich doch einen Mann erkennen mag, ist die Verkniipfung
der literarischen Uberlieferung mit der auf der Kelchwandung wiedergegebenen Szene m.E. letztlich
nicht viel mehr als blofle Spekulation. Will man sich dem Bildinhalt solcher Motive nahern, sind Versu-
che dieser Art sicherlich legitim und notwendig, ob sie indes den wahren Verhiltnissen und vor allem

80 Zhang Enxian, Wenbo 1993, H. 4, 49ff., der zum Vergleich sheng bei Taiyuan (Prov. Shanxi) verweist.
auf eine tang-zeitliche Wandmalerei in Grab 337 in Jin-

482



der damaligen Intention entsprechen, ist nicht gesagt. Das geschilderte Beispiel zeigt einmal mehr die
Grenzen heutiger Auswertbarkeit und archiologischer Interpretation, selbst im Falle einer breiten hi-
storischen und literarischen Uberlieferung, die sich dem dortigen archiologischen Material an die Seite
stellen lassen.

Die Deckel der beiden Kelche sind etwa halbrund gewdlbt, d.h. kalottenférmig, besitzen einen zwie-
belformigen Deckelknopf bzw. -knauf an ithrer Spitze und einen etwa rechtwinklig umgebogenen Rand
(Deckelkrempe), der auf den dafiir vorgesehenen Deckelfalz des Gefafloberteils pafit. Die Verzierungen
der beiden Deckel entsprechen einander weitestgehend. Der Rand des Deckels des ndher untersuchten
Kelchs ist mit einem umlaufenden vegetabilischen Rankenornament verziert, das sich vor einem flichen-
deckenden Muster aus eng nebeneinanderliegenden Kreispunzen (Ringpunzierung bzw. -mattierung)
befindet und oben wie unten von unverzierten schmalen Zonen und Begrenzungslinien eingefafit ist.
Die dariiberliegende horizontale Deckelzone nimmt die vegetabilische Rankenornamentik in gleicher
Weise wieder auf. Solche findet sich auch auf der durch eine schmale, an stilisierte tibereinandergelapp-
te Bldtter erinnernde Zone abgesetzten Deckelkalotte wieder, doch hier durch vier vertikale Kerben, die
beiderseits mit emporsteigenden stilisierten Flammen versehen sind, in vier gleichmiflige gewolbte Fel-
der unterteilt. Die Mitte eines jeden Feldes wird von einem in Bewegung begriffenen vierbeinigen Tier
(Abb. 33, 1) eingenommen, das jeweils nach links lauft. Bei zwei Tieren handelt es sich um Misch- bzw.
Fabelwesen, wohl gefliigelte Pferde. Deutlich sind Flugel, kraftige Korper sowie Pferdeképfe und -bei-
ne zu erkennen; bei einem Wesen meint man sogar Horner auf dem Kopf ausmachen zu konnen. Bei den
beiden anderen Vierbeinern scheint es sich um Rehe oder dhnliche Tiere (Rotwild) zu handeln, vielleicht
sind es aber auch Fabelwesen; zumindest ein Tier weist auf dem Kopf ein Horn bzw. Horner auf. Zwei
der Tiere haben ithren Hals zuriickgeneigt und ihre Kopfe nach vorn gewandt, die anderen beiden hin-
gegen besitzen zurlickgewandte Kopfe, was den Eindruck erweckt, als wiirden die Tiere einander nach-
schauen. Jedenfalls scheinen die Tiere inhaltlich aufeinander bezogen zu sein. Ob es sich bei den jeweils
ein Paar bildenden Tieren um Mannchen und Weibchen handelt, ist nicht zu sagen, mag aber aufgrund
der Darstellungsweise und bildlichen Komposition gewisse Wahrscheinlichkeit besitzen.

Beim Kelchpendant finden sich an entsprechender Stelle vier ganz dhnliche Tierdarstellungen. Drei da-
von (zurlckblickendes geflugeltes Pferd, zurtickblickendes sowie nach vorn gewandtes Reh[?]) sind von
denen des anderen Kelchs kaum zu unterscheiden. Beim vierten Tier handelt es sich dagegen in abwei-
chender Weise um ein vierbeiniges Misch- bzw. Fabelwesen spezieller Art (chin. qilin, xiezhi, tianlu bzw.
bixie), das sich durch einen kraftigen Korper, einen groffen raubtierartigen Kopf mit weit aufgerissenem
Maul und langen Zihnen, zwei Fliigel und Hufe auszeichnet.

Die Deckelspitze, d.h. der zwiebelférmige Deckelknopf bzw. -knauf, ist von regelmifliger symmetri-
scher Gestalt und ganzlich unverziert. Dies erstaunt insofern, als hier ja der Deckel gehalten bzw. geho-
ben wurde, und man eigentlich aus praktischen Griinden hitte annehmen dirfen, daf§ dieser zum bes-
seren Halt eine profilierte Oberflache besafle.

Betrachtet man die vergoldeten Partien auf der Gefafloberfliche der beiden Kelche, fallt auf, daf§ die Feuer-
vergoldung relativ unsauber gehandhabt wurde, was zu einem Gutteil mit der Methode selbst zu be-
grunden ist. Besonders im Bereich figtirlicher Motive sind Grenz- bzw. Umrif§linien nur selten eingehal-
ten worden; meist greift die Vergoldung auf Gefaflpartien tiber, die eigentlich nicht hitten vergoldet wer-
den sollen. Trotzdem zeichnen sich beide Kelchgefafie durch eine auf$erordentlich hohe Qualitat aus.
Der von deutscher Seite restaurierte Kelch erhebt sich samt aufgesetztem Deckel zu einer Hohe von
24,7 cm, wobei 6,9 cm auf das Gefaflunterteil (Fufl), 11,6 cm auf das Gefifloberteil (Cuppa) und 7,0 cm
auf den zugehorigen Deckel entfallen. Sein Gewicht betrigt 883,5 g, die Stirke des Silberblechs kann mit
durchschnittlich 0,9 mm angegeben werden. Der Standring des Kelchfufles hat einen Durchmesser von
12,7 cm, die zylindrische Gefiffwandung ist mit einem Durchmesser von 13,0 cm nur unerheblich brei-
ter. Den grofiten Durchmesser (13,2 cm) wiederum besitzt der separat gearbeitete Deckel. Der eigentli-
che Gefalkorper fafit ein Volumen von etwa 1,25 1.

Vergleicht man die beiden typgleichen Kelchgefafie unmittelbar miteinander, tritt deren Ahnlichkeit of-
fen zutage. Unterschiede sind nur im Detail auszumachen und beschrinken sich auffalligerweise auf die

483



Abb. 34 Famensi. — Silbervergoldeter Kelch (3/94) in Schnittansicht. - M = 4:5.

figtirlichen Szenen. Trotz der unterschiedlichen Motive entsprechen die wesentlichen Darstellungswei-
sen und kompositorischen Merkmale der Bildprogramme der beiden Kelche einander. Dies lafit neben
anderen Gemeinsamkeiten formaler Art den Schluff zu, daff beide Kelche unzweifelhaft in der gleichen
Werkstatt, vermutlich sogar von ein und demselben Handwerker gefertigt wurden. Thre paarweise, mit-
einander korrespondierende Aufstellung im Innern der hinteren Kammer der Krypta stellt sicher keinen
Zufall dar, sondern ist sorgfaltig geplant worden und spricht fir ein genau erstelltes und praktisch um-
gesetztes Konzept.

Auf die Funktion von Kelchgefifien dieser Art wird weiter unten im Zusammenhang mit anderen noch
zu erdrternden Kelchen gleichen Typs naher einzugehen sein.

Gleichfalls im Innern der hinteren Kammer fanden sich zwei gegentiber den beiden bereits angefithrten
Kelchen erheblich kleinere Kelchgefafle (Abb. 34; Taf. 131, 1-2; Farbtaf. XVI, 1), die nach rein formalen
Gesichtspunkten dem gleichen GefafStyp (chin. tanzi) zuzurechnen sind, sich aber durch einige Details
von diesem unterscheiden. Auch sie bilden ein Paar. Statt auf dem Boden der Kammer, lagen bzw. stan-
den einst beide Kelchgefafie (chin. diaodazi) neben anderen Gefaflen und Gegenstinden. u.a. einem qua-
lititvollen Weihrauchbrenner, im Innern einer grofien, mit finf separat angebrachten Fiiflen versehenen
Platte aus vergoldetem Silber.

Wie die anderen Kelche bestehen auch sie aus getriebenem Silberblech, sind teilvergoldet, besitzen je-
weils einen zweiteiligen Gefalkorper, ein Unterteil (Fufl) und ein Oberteil (eigentliches Behiltnis), die
beide miteinander verlotet sind, sowie einen separat gearbeiteten Deckel und sind flichendeckend ver-
ziert; eines dieser beiden Kelchgefafle wurde von deutscher Seite restauriert und sei im folgenden einge-
hender behandelt.

Der Erhaltungszustand dieses Exemplares (Abb. 34; Taf. 131, 1) kann als vergleichsweise gut bezeichnet
werden. Doch wies es auch einige Stauchungen und Deformierungen auf; davon war der eigentliche Ge-
fiflkorper ebenso betroffen wie der Deckel des Kelches. Dennoch waren Restaurierungsmafinahmen
nur in geringem Umfange erforderlich.

484



Die Gefifiform entspricht weitestgehend den bereits beschriebenen Kelchen. Der ausladende Gefafifuf§
besitzt einen schmalen Standring, verjlingt sich nach oben rasch, verlauft also konisch, und zeichnet sich
durch eine leicht eingezogene Wandung aus. Dariiber befindet sich durch einen Absatz getrennt ein re-
lativ breiter, gleichmafiig gewolbter Wulst, iber diesem schliellich eine runde plane Fliche, die der Ver-
bindung mit dem Gefafloberteil dient. Der untere, konisch gearbeitete Teil des KelchfufSes ist flichen-
deckend mit parallel verlaufenden Doppellinien verziert und durch eine etwa wellenférmig verlaufende
Linie in eine vergoldete und eine unvergoldete Zone untergliedert; ein ganz dhnlicher Dekor begegnete
bereits bei den beiden obengenannten Kelchgefiffen. Wihrend sich die vergoldete Zone auf drei wellen-
formige, vom Gefalboden ausgehende Bereiche beschrankt, die mit schrigen, leicht bogenformig ver-
laufenden parallelen Doppellinien versehen sind und moglicherweise Wasserwellen(?) darstellen sollen,
weist die unvergoldete Zone nur senkrecht verlaufende parallele Doppellinien auf. Oberhalb davon be-
findet sich eine schmale, mit einer umlaufenden Reihe gepunzter Kreise verzierte Zone, die zu dem dar-
Uberliegenden Wulst tiberleitet. Dieser ist in drei langovale Felder untergliedert, die wiederum flichen-
deckend mit symmetrisch angeordneten, einander tiberlappenden, offenbar Knospen bildenden Bliten-
blittern verziert sind und durch diesen Dekor einen starken Kontrast zu den unteren Bereichen des
Kelchfufles bilden.

Das Gefifloberteil besitzt einen runden, flachen (planen) Boden, dariiber einen starker ausladenden,
oben gewolbten und etwas verschrankten Bereich, darauf einer breite, unmerklich eingezogene, fast zy-
lindrische Zone sowie einen zur Aufnahme des Gefifldeckels leicht verschriankten bzw. eingezogenen
Rand. Der untere, stirker ausladende Bereich ist mit in flachem Relief wiedergegebenen stilisierten Lo-
tosbliitenblattern verziert, die in drei Rethen angeordnet und tibereinandergelappt sind. Die einzelnen
Blitter sind durch feine, leicht divergierende Linien strukturiert, was ithnen einen gewissen naturalisti-
schen Ausdruck verleiht. Der dartber befindliche hohe, etwa zylindrische Bereich wird wesentlich
durch eine flichendeckende vegetabilische Rankenornamentik und eine die verbliebenen Flichen ful-
lende Ringmattierung aus eng nebeneinanderliegenden kleinen Kreispunzen bestimmt, die insgesamt
drei stehenden menschlichen Figuren als Hintergrund dienen (Abb. 36; Farbtaf. X VI, 1). Zusitzlich rah-
men randliche Ranken die drei Gestalten in spiegelsymmetrischer Weise und bilden dadurch in sich ab-
geschlossene Dekorfelder etwa rundovaler Form. Bei den wesentlich durch Linien gebildeten, nicht all-
zu stark stilisierten bzw. abstrahierten Personen handelt es sich um zwei nach links gewandte Musikan-
ten und einen frontal wiedergegebenen Tanzer; die weitestgehend tibereinstimmende Kleidung der Dar-
gestellten mit an Rocke erinnernden Gewandern sowie eng am Oberkorper anliegenden, vorn ver-
schlossenen Blusen bzw. Jacken und die Frisuren mit stilisierten Bliiten(?) und Bandern im Haar lassen
keine Zweifel daran, dafl es sich um Frauen handelt. Im Falle des Kopfes sind alle drei Personen im
Halbprofil dargestellt. Aufferdem sind sie in Schrittstellung wiedergegeben. Wahrend die eine Musikan-
tin auf einer zum Mund gefiihrten und mit beiden Hinden gehaltenen Flote spielt und offenbar nach
links geht, hilt die andere, gleichfalls nach links gewandte Spielerin, ein relativ kleines leierartiges Sai-
teninstrument (chinesische Harfe?) mit beiden Handen in Brusthohe; auch sie scheint auf dem Instru-
ment zu spielen, doch hat sie den Kopf deutlich erhoben und riickwirts gewandt. Beide Musikantinnen
blicken demnach zur zwischen ihnen stehenden Tinzerin, die zu threr Musik zu tanzen scheint. Mit
leicht gebeugten Knien steht die Tanzerin mit beiden Beinen in Schrittstellung da und hat beide Arme
bis etwa in Schulterhohe erhoben und weit ausgestreckt; die Unterarme bzw. die Handgelenke sind da-
bei angewinkelt. Offenbar verharrt sie in diesem Tanzschritt; es hat fast den Anschein, als wirde sich die
Tanzerin leicht vor threm Publikum oder ihrer musikalischen Begleitung verbeugen. In beiden Hinden
hilt sie schleierartige Ttcher, die den Bewegungen der Arme und Hande folgen und diese optisch ver-
lingern; beim Tanz werden diese Schleier rasch gewedelt worden sein, was einen ganz besonderen opti-
schen Reiz ausgemacht haben diirfte. Inhaltlich sind die drei, offenbar durchweg in Bewegung begriffe-
nen Figuren aufeinander bezogen und eng miteinander verbunden; einem Betrachter erscheinen sie als
eine geschlossene Einheit.

Eine dieser Bildkomposition entsprechende Darstellung findet sich auf dem typgleichen Kelchpendant
(Taf. 131, 2). Statt der drei weiblichen Kiinstlerinnen sind es hier allerdings drei eindeutig als Manner be-

485



Abb. 35 Famensi. — Figiirliche Motive auf dem Kelchdeckel (3/94).

stimmbare Gestalten, die in etwa entsprechender Weise auf dem leicht eingezogenen, fast zylindrischen
Teil des Gefaflkorpers wiedergegeben sind. Nicht allein die auflere Form und der ornamentale Dekor der
beiden Kelchgefifle verbinden sie demnach untereinander, auch die einander entsprechenden figiirlichen
Motive stellen sie in eine enge Verbindung zueinander; man kann durchaus von einer Wechselbeziehung
sprechen.

Bei beiden Kelchen wird der mit menschlichen Gestalten versehene Bereich zum Gefifirand hin von ei-
ner schmalen Zone aneinandergereihter Kreispunzen abgegrenzt. Uber ihr befindet sich wiederum eine
etwas breitere Zone, die von einem umlaufenden, aus mehreren parallelen Linien zusammengesetzten,
wellenformigen Band eingenommen wird, das mit seinen spiralig eingerollten Haken an vegetabilische
Ranken erinnert und unzweifelhaft von solchen abzuleiten ist; selbst von einem pflanzlichen Rankenor-
nament sprechen zu wollen, gestattet die starke Stilisierung des umlaufenden Gebildes indes nicht.

Der separat gearbeitete, gleichfalls getriebene Deckel des untersuchten Kelchs besitzt einen etwa recht-
winklig abknickenden Randbereich, eine schmale, leicht einziehende und ansteigende Wandung sowie
einen leicht gewolbten Spitzenbereich, der oben in der Mitte mit einem etwa zwiebelférmigen Zier- und
Halteknauf bzw. -knopf abschliefit. Dieser ist allerdings anders als bei den beiden weiter oben genann-
ten Kelchgefaflen nicht aus der Deckelform getrieben, sondern separat gefertigt und mit dem Deckel-
korper vernietet worden.

Der vertikale Deckelrand ist mit einer umlaufenden vegetabilischen Ranke und fullenden Kreis- bzw.
Ringpunzen in schmaler Zone verziert, die oben und unten, von Linien eingefafit, an unverzierte Zonen
grenzen. Der unmerklich einziehende und von der Deckelwdlbung durch einen leichten Absatz ge-
trennte Bereich des Deckels ist demgegentiber in abweichender Weise mit aus parallelen Linien gebilde-
ten Wellenbandern verziert. Der dartber schliefflich befindliche gewolbte Deckelbereich ist erneut mit
vegetabilischer Rankenornamentik und dicht an dicht liegenden kleinen Kreispunzen verziert, die un-
zweifelhaft an die Ziermotive des etwa zylindrischen Gefaffkorpers erinnern, doch sind es hier statt der
menschlichen Figuren drei relativ naturalistisch wiedergegebene Vogel (Abb. 35), die sich in jeweils rah-
mendem Rankenwerk zu bewegen scheinen. Ranken und Vogel bilden dabei drei in sich abgeschlosse-
ne Einheiten. Alle dargestellten Vogel lassen sich als Mandarinenten identifizieren, sind aber in unter-
schiedlichen Momentaufnahmen wiedergegeben. Wahrend einer der Vogel im Begriff ist abzufliegen
und zu diesem Zweck einen Fliigel erhoben hat, scheint ein anderer mit ausgebreiteten Fligeln und ge-
neigtem Kopf gerade landen zu wollen. Der dritte Vogel schlieflich ist im Flug wiedergegeben und hat
den Kopf sowie beide Fliigel erhoben, als wolle er hoher hinauf steigen. Bei dem Deckel des Kelchpen-
dants finden sich ganz ahnliche Darstellungen von Vogeln.

Der den oberen Abschluf des Deckels markierende, zwiebelformige, fast schon doppelkonische Knauf
entbehrt jeder Verzierung; durch seine doppelkonische Form lief§ sich der Deckel am Knauf leicht he-
ben bzw. konnte gut mit den Fingern gehalten werden. Auflerlich entspricht er etwa der von den beiden
weiter oben angefithrten Kelchen her bekannten Deckelknaufform, ist aber wie bereits ausgefiihrt sepa-
rat gearbeitet und nachtriaglich am Deckelkorper befestigt worden. Bemerkenswert ist hierbei, dafl die-
ser Knauf nicht in Treibtechnik entstand, sondern offenbar aus einem Stiick in Form geschmiedet wur-
de, also massiv ist. Von der reichverzierten Deckelwolbung trennt ihn ein radial bzw. strahlenférmig ge-
kerbtes, in Draufsicht rundes Silberplittchen, das wohl als eine stark stilisierte Bliite zu deuten ist. Die-
ses Plattchen weist in der Mitte ein rundes Loch auf, das der Aufnahme des Nietstifts des Deckelknaufs

486



N

7.

CO

\!

CCCCCCCCCccececeec
77 S

e
\ 7@f

Ty Sl
_\_-\\ 1"/\:_{'/,

W
W\
\
\‘\I
Q R
y

00009095055

<X . Y ("{ﬁj“" Nl

il \\m)////,(/\’\;\u////// ‘w W w
1 | 4 H

N\ UN A AN

NN~ W N\~ N

\\\/5 N N2 R X\ A

Abb. 36 Famensi. — Figiirliche und vegetabilische Ornamentik auf dem Kelchkérper (Abrollung) (3/94).

diente. Im Innern des Deckelkorpers befindet sich wiederum ein Unterlegscheibchen, das fiir einen
festen Sitz der Nietverbindung sorgte.

Wieso man bei diesem Kelch sowie seinem typgleichen Pendant von der bei dem anderen Kelchpaar
praktizierten Herstellungstechnik des Deckelknaufs abwich, ist nicht zu beantworten. Spontan wiirde
man annehmen, dafl wihrend des Treibvorgangs womoglich das Silberblech des Deckels an der eigent-
lich fir den Deckelknauf vorgesehenen Stelle bereits Risse aufwies, zu diinn oder briichig war, demzu-
folge man davon absah, den Deckelknauf zu treiben und statt dessen einen separaten Knauf fertigte und
diesen mit dem getriebenen Deckelkdrper vernietete. Gegen diese Annahme spricht zundchst der Um-
stand, daf§ beide Gefafle des Kelchpaares dieses Merkmal aufweisen. Ferner spart der Punzdekor auf
dem gewdlbten Bereich des Deckels die spater vom durchlochten Metallplattchen verdeckte Deckelmit-
te aus. Wire dies nicht der Fall, mufSte man tatsachlich in Erwagung ziehen, ob nicht der jetzige Deckel-
knauf eine sekundire Zutat ist, demnach erst nach einer geringfiigigen Beschiadigung des getriebenen,
fast schon fertigen Deckelkorpers, mit diesem vernietet wurde.

Die Vergoldung der Kelchgefafe beschrankt sich auf ganz bestimmte Bereiche des Gefiaflkorpers und be-
sonders der Ornamentik. Wie bei den beiden bereits weiter oben angefiihrten Kelchen wurde die Feuer-
vergoldung auch hier nicht sonderlich behutsam angewendet. Vielfach sind die durch verschiedene Mo-
tive vorgegebenen Grenzen bzw. Umrifilinien nicht von der Vergoldung eingehalten worden, was der ge-
samten Ornamentik, besonders im Falle der figiirlichen Motive, ein wenig sorgfiltiges AufSeres verlieh.
Mit einer Hohe von 11,5 cm (im Zustand nach der Restaurierung), im Auffindungszustand maf§ das Ge-
fafl nur 11,0 cm, zdhlt dieser Kelch zu den kleineren Metallgefiffen aus dem Schatzfundkomplex.

487




Wahrend der Fuf§ einen grofiten Durchmesser von 6,3 cm, die Gefif miindung einen Durchmesser von
5,4 cm besitzt, zeichnet sich der Deckel durch einen grofiten Durchmesser von 5,6 cm aus. Das Gewicht
des Kelchgefafles schliefflich betragt heute 159,9 g.

Die Ahnlichkeiten und Ubereinstimmungen in Form und Dekor der beiden ein Paar bildenden Kelche
sind derart auffillig, daff man nicht daran zweifeln mochte, daff sie einer gemeinsamen Werkstatt ent-
stammen; vermutlich sogar von gleicher Hand.

Der Gefafidekor, speziell etwa die Ausfihrung der Rankenornamentik und der figtirlichen Motive, al-
len voran die menschlichen Darstellungen und verschiedene herstellungstechnische Details, so etwa der
separat gefertigte vernietete Deckelknauf, lassen allerdings den Schluff zu, daf§ diese Kelche von einem
anderen Kunsthandwerker als die beiden grofleren, weiter oben bereits mehrfach genannten Kelchge-
fafle, hergestellt wurden.

Ungeachtet der durch das spezielle Verfahren bedingten, wenig sorgfaltigen Feuervergoldung zeichnen
sich auch diese beiden Kelchgefifie in ithrer Gesamtheit durch eine hohe kunsthandwerkliche Qualitat
aus.

Wie die beiden grofleren Kelche bildeten auch sie ein zusammengehorendes Paar. Dies wird aus ihrer
gleichartigen Form, der einander entsprechenden bzw. erganzenden Ornamentik ebenso ersichtlich wie
aus ihrer Aufstellung im Kammerinnern. Beide waren aufeinander bezogen und anscheinend gemeinsam
auf die hier deponierten Reliquien ausgerichtet; entsprechendes gilt fiir die grofferen Kelche des gleichen
Gefifityps.

Metallgefafle in der Art der beiden hier vorgestellten, aus Silber getriebenen Kelchpaare mit jeweils
zweiteiligem Gefiallkorper sowie separatem Deckel und einander weitestgehend entsprechender Form,
sind aus der Zeit der Tang-Dynastie sonst so gut wie unbekannt. Im Bestand getriebener Edelmetallge-
fafle, die man aus diesem Zeitabschnitt kennt, lafit sich ithnen nichts naher vergleichbares an die Seite
stellen. Auch aus auferhalb des Tang-Reiches gelegenen Gebieten lassen sich keine niheren Parallelen
oder gar exakte Entsprechungen anfithren. Dies duirfte weniger mit dem einstigen Mangel bzw. Nicht-
vorhandensein solcher Gefafltypen, als vielmehr mit den Auswahlkriterien der damaligen Zeit und da-
mit der archiologischen Uberlieferung zu begriinden sein. Das Gros der heute bekannten getriebenen
Metallgefafle stammt aus Grab- und Hortfunden. Nur bei einem relativ bescheidenen Teil der Hortfun-
de handelt es sich nicht um reversible Verwahrfunde, sondern um kultische Depots, also um Fundkom-
plexe in der Art des Schatzfundes des Famensi. Deutlich tiberwiegen im heute sich prisentierenden For-
mengut Schalen- und Schisselformen, geschlossene bzw. verschlieibare Behiltnisse sind vergleichswei-
se selten, sofern man Kannen, Flaschen, Kistchen und flache Dosen einmal ausschliefit. Eine gewisse
formenkundliche Nahe besitzt immerhin ein gleichfalls mit Deckel versehener, heute in New York be-
findlicher Kelch (Abb. 38) aus der mittleren Tang-Zeit, der aber eine andere Grundform und eine ginz-
lich abweichende Verzierung aufweist®’; ob trotz der nicht zu leugnenden Unterschiede die verschiede-
nen Kelchgefifle der gleichen Funktion dienten, muff dahingestellt bleiben.

Was die Ornamentik und die verwendeten Motive betrifft, so kennt man solche wiederum von zahllo-
sen Edelmetallgefafien des hier interessierenden Zeitabschnitts. So gehorten sowohl die vegetabilische
Rankenornamentik, die fiillende Ringmattierung aus eng nebeneinanderliegenden kleinen Kreispunzen,
Vogel- und andere figtirliche Darstellungen zum gangigen Motiv- und Ornamentrepertoire der tang-
zeitlichen Kunsthandwerker. Verschiedengestaltige Vogel, vierbeinige Misch- bzw. Fabelwesen und
menschliche Gestalten sind vielfach belegt. Selbst die einigermaflen verlafilich als Drachenfische identi-
fizierbaren Wesen auf dem Fuf§ des einen Kelches finden sich auf anderen Gefififormen wieder; hinge-
wiesen sel an dieser Stelle nur auf eine langgestreckte, bliitenférmige Schale mit lappenartig eingezoge-
nen, Blatter nachahmenden Rindern (Abb. 37), bei der die innere Fliche mit zwei vollig gleichartigen,
allerdings antithetisch im Kreis angeordneten Tieren verziert ist®. Dieser letztlich aus Indien kommen-

81 Han Wei (Anm. 70) 92 Abb. unten; 208 Kat.Nr. 193. 82 Ebd. 24 Abb.; 186f. Kat.Nr. 87.

488



Abb. 37 Silbervergoldete bliitenférmige Schale mit makara-Motiv.

de sog. makara-Dekor (chin. mojie) erfreute sich wihrend der Tang-Zeit auch in China einiger Beliebt-
heit und diirfte zusammen mit der buddhistischen Lehre einen Aufschwung erlebt haben®. In der indi-
schen Mythologie verkorpert der Drachenfisch das Element Wasser, was mit Furchtbarkeit gleichgesetzt
werden kann, und dient als Attribut der Wassergottheiten. Moglicherweise verbindet sich mit der Dar-
stellung solcher Wesen auf dem Kelchfuf§ der Wunsch, daf§ der Inhalt des Gefafles nie zur Neige gehe.
Die Art der flichigen Verzierung des Gefififufies ist ferner beispielsweise von einigen Fufischalen mit
blitenférmig gelappter Wandung her bekannt; hier wie dort entsprechen die Wellen-Linien-Ornamen-
te einander weitestgehend®. Allein das wiederholt vorkommende Moty einander tiberlappender Lo-
tosbliitenblitter auf beiden Kelchpaaren unterscheidet sie von Gefaflen profanen Charakters und legt
bereits einen buddhistischen Zusammenhang nahe, was im hier betreffenden Fundkomplex verstandli-
cherweise nicht weiter verwundern darf. Auch die spezifischen Darstellungen menschlicher Gestalten
und deren Einbettung in unterschiedliche, bestimmte Episoden wiedergebende Szenen heben die Kel-
che aus dem Bestand der sonst bekannten tang-zeitlichen Edelmetallgefafle starker heraus. In dieser
Hinsicht lafit sich ihnen bislang nichts vergleichbares an die Seite stellen. Die beiden Kelchpaare belegen
damit einmal mehr, daf§ man sich von so tiberholten Vorstellungen, denen zufolge man bei den Erzeug-
nissen des chinesischen Edelmetallschmiedehandwerks der betreffenden Zeit weitestgehend auf mensch-
liche Darstellungen verzichtet, und wenn doch, sich auf Jagdszenen und andere von persisch-sassanidi-
schen Vorbildern abgeleitete Motive beschrinkt hitte, in Zukunft wird 16sen miissen. Die Eigenstan-
digkeit vieler tang-zeitlicher Edelmetallgefafie wird bei allen wie auch immer feststellbaren fremden Ein-
flissen im gegenwartig sich bietenden Gesamtbestand immer stirker zu berticksichtigen sein.

Was die einstige Funktion derartiger Kelche betrifft, gehen die heutigen Meinungen auseinander. Ob die
verschiedenen Gefafle im Zustand ihrer Auffindung noch Reste eines einst womoglich vorhandenen In-
halts enthielten, konnte nicht festgestellt werden, doch méchte man dies eher verneinen.

Im Falle der beiden grofieren Exemplare nahm man aus verschiedenen Griinden (Form, Dekor, Fundla-
ge etc.) an, es handele sich bei thnen um Gefifle, die Bestandteile eines ebenfalls im Innern der hinteren
Kammer der Krypta geborgenen mehrteiligen Services zur Aufbewahrung und Zubereitung von Tee
(Taf. 131, 3; 132-133; 135, 1) seien®. Dieses Service setzte sich aus verschiedengestaltigen Gefaflen und

83 Rawson (Anm. 48) 114ff. — Vgl. Thorp (Anm. 67) 143 85 Ders., Wenwu 1988, H. 10, 44ff.; Xi’an — Legacies of An-
Kat.Nr. 72; 147 Abb. cient Chinese Civilization (Anm. 1) 176ff.
84 Han Wei (Anm. 70) 25 Abb.; 187 Kat.Nr. 88-89.

489



> S /%\/\’\\\///,,\ - \_,ﬁ)

=

Abb. 38 Reichverziertes silbervergoldetes Gefaff mit Deckel.

Gegenstinden aus teilvergoldetem Silber zusammen und war in der vorgefundenen Inventarliste als ein
vom Kaiser Xizong dem Tempel gestiftetes Ensemble deklariert. Bei dem vorgefundenen Service handelt
es sich um ein in dieser Form bislang einzigartiges Teeset aus mehreren silbervergoldeten Gegenstanden
von héchster Qualitat, die unterschiedliche Funktionen besaflen und in einer speziellen, im Kaiserpalast
ansissigen Werkstatt (chin. wensiyuan) angefertigt wurden %; diese Werkstatt war ein von Eunuchen be-
setztes Handwerksatelier, in dem kostbare Gegenstande fiir den privaten Gebrauch des Kaisers und den
Hof produziert wurden. Im einzelnen handelt es sich um zwei korbihnliche Gefifle (Taf. 132, 1-2), die
wohl der Aufbewahrung von Teeblittern oder zum Tee gereichter Platzchen o.4. dienten, eine Teemtih-
le bzw. -reibe (Taf. 132, 3), ein kistchenartiges, mit einem Sieb versehenes Gefafl (Taf. 133, 1), ein Behalt-
nis in Form einer Schildkrote (Taf. 133, 2), in dem vermutlich zermahlene Teeblatter aufbewahrt wur-
den, und ein dreibeiniges Gefaf§ mit Deckel (Taf. 135, 1), das zur Aufbewahrung verschiedener Zutaten
gedient haben mag.

Von den beiden hier niher interessierenden Kelchen (Abb. 32; Farbtaf. XIIL, 4) glaubte man, daff man in
ithnen einst Salz aufbewahrte; andere Stimmen hingegen meinten, bei den beiden Stiicken handele es sich
um Gefifle fiir Gewlirze oder Tee(-blitter). Fiir die beiden kleineren, im Stil und in ihrer aufleren Form
leicht abweichenden Kelchgefifie (Abb. 34; Taf. 131, 1-2; Farbtaf. XVI, 1) nahm man zeitweilig einen
entsprechenden Verwendungszweck an.

86 Wang Cangxi (Anm. 50) 52ff.

490



Ungeachtet dieser Unzulanglichkeiten bei der Bestimmung des Verwendungszwecks der beiden grofie-
ren Kelchgefifle konnten die tibrigen Gegenstande, die man dem Teeservice zuwies, mehr oder minder
exakt in ihrer einstmaligen Funktion bestimmt werden. Generell dienten die kostbaren Objekte der Zu-
bereitung von Tee und der damit verbundenen Teezeremonie; war das Teetrinken wihrend der Tang-Zeit
doch sehr viel mehr als nur ein Zeitvertreib oder bloffle Notwendigkeit. Rasch war es ein unverzichtba-
rer Bestandteil der hofischen Kultur geworden; langst war es unentbehrliches Ritual, Teil des Alltags am
Hof. Die im Innern der Krypta geborgenen, hochst qualititvollen Utensilien belegen dies auf das ein-
driicklichste. Folgt man der Uberlieferung in den offiziellen Geschichtsbiichern, reicht die Kultivierung
und das Trinken von Tee sogar bis in das zehnte vorchristliche Jahrhundert zurtick; ob dies allerdings
den Tatsachen entspricht, sei dahingestellt. Die hohe Bedeutung, die das Teetrinken zur Zeit der Tang-
Dynastie genof3, zeigt sich auch darin, dafl wihrend dieser Zeit die erste Abhandlung zu diesem Thema
erschien, das sog. Buch vom Tee (chin. chajing) von Lu Yu, das detailliert die Teesorten erklart, die Auf-
bereitung der Teeblitter bis hin zu ausftihrlichen Schilderungen tber die Zubereitung von Tee und das
Teetrinken selbst.

Im Zusammenhang mit dem buddhistischen Kult ist die Auffindung eines Teezubereitungsservices im
Reliquiendepot insofern von einiger Bedeutung, als der Teekult bei Anhingern einiger buddhistischer
Schulen durchaus Bestandteil des religiosen Kults war. Die stimulierende Wirkung des Tees diirfte dabei
nicht zu unterschitzen gewesen sein; sie wird vermutlich auch eine rasche Ausbreitung der Sitte, im
Kreis der buddhistischen Glaubigen Tee zu trinken, begtinstigt haben.

Der profane Verwendungszweck der verschiedenen Gegenstande des Sets mag daher nicht so sehr im
Vordergrund gestanden haben, wie es auf den ersten Blick erscheinen mag.

Kehren wir zu der mutmafllichen Funktion der hier niher interessierenden Kelchgefiafie zurtick.
Uberlegungen jiingerer Zeit fithrten gegeniiber den ilteren Vorschligen zu der Ansicht, daf§ es sich zu-
mindest bei den beiden kleineren Kelchen um Gefifle handeln miisse, die zum Aufbewahren von
Weihrauch gedient hitten¥. Man versuchte diese Annahme damit zu unterstiitzen, daf} in der vorgefun-
denen Inventarliste insgesamt drei von Kaiser Yizong gestiftete Weihrauchbehilter genannt, aber bislang
nicht sicher identifiziert worden seien, ferner die beiden kleineren Gefifie zusammen mit vielen anderen
Gegenstanden auf bzw. im Innern einer groflen, silbervergoldeten und mit funf Fuflen versehenen Plat-
te gefunden wurden und daher untereinander in einem engen Zusammenhang stinden, der nichts ande-
res als eine kultische Verehrung der Reliquien spiegele.

Die einigermaflen symmetrische Aufstellung der beiden Kelchgefafipaare in der hinteren Kammer der
Krypta, in geringer Entfernung von den dort deponierten Reliquien, mag die These, es handele sich bei
thnen um Weihrauchbehilter, unterstreichen, wiren sie doch demnach bereits bei ihrer Aufstellung
durch ihre Funktion in den praktizierten buddhistischen Kult bzw. die Reliquienverehrung eingebun-
den worden. Eine gleichartige Annahme konnte man allerdings auch fir die Gegenstande des Teesets
vertreten, wodurch der tatsachliche Verwendungszweck der Kelche weiterhin offenbliebe.

Angesichts der liickenhaften Uberlieferung, bislang lassen sich den aus dem Schatzfund des Famensi
stammenden Kelchen keine exakten Entsprechungen an die Seite stellen, wird man bei der Frage, wel-
che genaue Funktion Gefifle dieser Art nun letztlich besaflen, weiterhin stirkere Zurtickhaltung tiben
missen; schliefflich ganz ungeachtet der Moglichkeit, dafl Kelchgefafle dieser Art womoglich zweck-
entfremdet genutzt wurden. Da einer Ansprache als Weihrauchbehiltnisse gegentiber einer Interpretati-
on als Gefafle fir Salz oder andere Zutaten im Teekult eine etwa gleich grofle Wahrscheinlichkeit zu-
kommen mag, wird man die eine Annahme kaum zugunsten der anderen verwerfen konnen. Im Falle
der beiden grofleren, ein Paar bildenden Kelchgefifle mochte man sie am ehesten als Bestandteile des
kaiserlichen Teesets werten, wihrend die beiden kleineren, formal leicht abweichenden, allerdings auch

ein Paar bildenden Exemplare wohl der Aufbewahrung von Weihrauch dienten. Ob die Kelche echte

87 Ders., Wenbo 1993, H. 4, 43ff.

491



Funktionspaare waren oder aber sie unabhingig voneinander benutzt wurden, ist aus heutiger Sicht
schwer zu beurteilen. Es mag durchaus wahrscheinlich sein, daf§ sie im praktizierten buddhistischen
Kult bzw. der Reliquienverehrung einst als Paar in Erscheinung traten.

Unbertiihrt von den Schwierigkeiten einer Bestimmung des Verwendungszwecks kann vorbehaltlos fest-
gestellt werden, daf§ beide Kelchpaare aufgrund ihrer hohen kunsthandwerklichen Qualitit mit zu den
bedeutendsten Treibarbeiten aus Edelmetall zahlen, die man tiberhaupt aus dem tang-zeitlichen China
kennt. Sie diirften am ehesten im dritten Viertel des 9. Jahrhunderts n.Chr. entstanden sein. In ithrem De-
kor und vermutlich auch in ihrer spezifischen Form prisentieren sie demnach Charakteristika des Edel-
metallhandwerks der spiten Tang-Zeit, was thre Bedeutung zusatzlich unterstreichen mag.

Vom wem die beiden Kelchgefifipaare gestiftet wurden, ist, sofern man die beiden grofieren Exemplare
nicht zu dem von Kaiser Xizong gestifteten Teeservice hinzurechnet, nicht mit Gewiffheit zu sagen. Die
Inschrifttafeln mit einem Verzeichnis gestifteter Gegenstande tragen nicht zur Beantwortung dieser Fra-
ge bei. Indes ist ihre hohe Qualitit ein direkter Hinweis darauf, dafl sie einst von hervorragend arbei-
tenden Handwerkern gefertigt wurden, moglicherweise in kaiserlichen Werkstatten. Diese Feststellung
wiederum schliefit verstandlicherweise die Moglichkeit nicht aus, daf§ sie von einer oder mehreren Pri-
vatpersonen gestiftet wurden. SchliefSlich sind die Unmoglichkeit einer sicheren Identifizierung der Kel-
che und der Umstand, daf§ sie (anscheinend) nicht im Inventarverzeichnis genannt sind, womdoglich
Hinweise daftir, daf} sie einst, bedingt durch ihre Funktion, zum Interior der Krypta gehorten und da-
her keine Stiftungen im eigentlichen Sinne waren.

STAPELGEFASS-SETS

Unter den vielen Edelmetallgefiflen des Schatzfundes fanden sich zwei fiinfteilige bzw. -stockige Sets
(Farbtaf. XV) von Stapelgefafien gleichformiger Gestaltung, die aus teilvergoldetem Silberblech gefertigt
waren. Beide aus jeweils funf flachen Gefiflen bestehenden Ensembles wurden in der hinteren Kammer
der Krypta (Abb. 10) auf dem Kammerboden stehend und tibereinandergestapelt vorgefunden. Sie wa-
ren unmittelbar vor zwei ein Paar bildenden Wichterfiguren aufgestellt worden, standen einander ge-
gentiber und waren den dazwischen befindlichen, ineinandergeschachtelten Reliquienbehaltnissen im
nordlichen Teil der Kammer zugeordnet, was eine gewisse Symmetrie bedingte.

Der Erhaltungszustand der insgesamt zehn, aus jeweils mehreren miteinander verloteten Einzelteilen
bzw. Silberblechen zusammengesetzten Stapelgefafle (chin. boluozi) kann als vergleichsweise gut be-
zeichnet werden, doch waren einzelne Exemplare leicht bestoflen und wiesen Deformierungen auf. Im
Bereich der Verlotungen zeigten die Gefafle durch das verwendete Lot einige Korrosionsspuren.
Untereinander sind die aus vergoldetem Silber bestehenden Stapelgefifisets auffallend gleichformig ge-
staltet; dies rechtfertigt ihre gemeinsame Ansprache.

In beiden Fillen handelt es sich um Sets von je finf flachzylindrischen Dosen mit rechtwinklig ausge-
stelltem bzw. umgebordeltem Standring, steiler kurzer Wandung, flachem Gefiaflboden und vertikalem
Rand. Die niedrige Gefaflwandung (Abb. 39) ist durchweg mit sechs in gleichmifligen Abstinden zu-
einander angeordneten Durchbrechungen versehen, die von rahmenden, parallelen Linien eingefafit
sind. Die Durchbrechungen sind in ihrer Form untereinander nahezu gleich. Stets besitzen sie eine ge-
wolbte bzw. gebogene untere Kante sowie eine mehrfach geschwungene, in der Mitte zipflig ausgezo-
gene Oberkante; Durchbrechungen dieser Art werden im Chinesischen gerne als »wolkenformig« be-
zeichnet. Die frei gebliebenen Flichen dazwischen zieren eingravierte spiegelsymmetrische Muster, die
stark stilisiert sind und bei denen es sich um Wolkenmotive handeln diirfte. Auch diese Muster sind auf-
fallend gleichformig; nichtsdestoweniger variieren sie in einem gewissen Rahmen. Vom leicht abgesetz-
ten, verschrinkten Gefifirand trennt die Durchbrechungen und Ritzmotive ein schmaler verloteter
Streifen, der von jeglicher Verzierung ausgespart blieb, aber einen festen Halt der verschiedenen Einzel-
teile eines jeden Gefifles gewahrleistete. _

Dartiber befindet sich ein leicht verschrinkter Vertikalrand des separat gearbeiteten, mit dem Ge-
faffkorper bzw. -rahmen verloteten Gefiflbodens, tiber den jeweils der Standring eines dartiberliegenden

492



SN SVE. SUE. St
D)) () ) @)

—_—r AT AT [

N L o
aN e
(¢
N7/
= OO

~

,:)& @ j&@és -

A —_—

Abb. 39 Famensi. — Abrollung der Ornamentik auf der vertikalen Wandung mehrerer zu einem Set gehorender Stapelgefifie
(5/94).

Gefifes mit dem verloteten Blechstreifen als Falz pafigenau gestiilpt werden konnte. Das Gefafiinnere
selbst wiederum ist in allen Fillen mittels einfacher verloteter senkrechter Stege kreuzformig in vier
gleich grofie, tortenstiickartige Facher unterteilt.

Die mit 0,9-1,0 cm unverhiltnismafig geringe Tiefe des Doseninnern ergibt nur ein relativ kleines Vo-
lumen.

Die Vergoldung der Gefafle (vgl. Farbtaf. XV) beschrinkt sich auf die vertikale Gefaflwandung, genauer
die Einfassungen der Durchbrechungen, den unteren Rand (Standring) und auf den ornamentalen De-
kor. Der verschriankte Vertikalrand bleibt von der Vergoldung indes ausgespart. Wie so haufig, so zeich-
net sich auch diese partielle Feuervergoldung durch geringe Sorgfalt aus; immer wieder sind die durch
Linien eigentlich vorgegebenen Grenzen durch die Vergoldung nicht eingehalten worden.

Auffillig ist, dafl beide Gefifisets keinen Deckel besitzen, der die jeweils obere Dose verschlof. Ob es
einst derartige Deckel gab, ist nicht zu entscheiden.

498



Jede Dose besitzt eine Hohe von gut 3,8-3,9 ¢cm, thr Miindungsdurchmesser betragt etwa 10,3 cm, ihr
Fufldurchmesser hingegen 11,2-11,3 cm. Die Wandungsstirke betrigt etwa 1,5 mm. Ubereinanderge-
stapelt ist jedes aus finf Dosen bestehende Set etwa 14,7 ¢cm hoch. Das Gewicht einer Dose schwankt
zwischen etwa 220 und 254 g, wodurch das Gesamtgewicht eines jeden Sets mit gut 1200 g angegeben
werden kann.

Mehrstockige, seitlich durchbrochene Stapelgefifisets in der Art dieser beiden Ensembles stellen spate-
stens seit der Zeit der Song-Dynastie (960-1279 n.Chr.) gangige, in Ton (Porzellan) und Metall, beson-
ders aber in Lack gearbeitete Formen dar. Ungeachtet dessen lassen sich zu ithnen bislang keine exakten
Parallelen aus der Tang-Zeit anfithren; vielmehr scheint es sich bei den Exemplaren aus dem Schatzfund
um Prototypen zu handeln. Infolgedessen behaupten sie eine singulire Stellung und konnen innerhalb
der Zeit der Tang-Dynastie zeitlich nicht naher fixiert werden. Welches Alter beide Sets zum Zeitpunkt
der Schliefung der Krypta im Jahre 874 bereits hatten, 1st nicht mit Exaktheit zu bestimmen.

Welche Funktion die Gefifisets aus dem Schatzfund des Famensi besafien, dartiber kann heute nur noch
spekuliert werden®. Ob ihre einstige Verwendung profanen oder kultischen Charakters war, ist nicht
mit Gewilheit zu beantworten. Aufgrund ihres bislang singuliren Vorkommens scheint ein Zusam-
menhang mit dem zur Tang-Zeit praktizierten buddhistischen Kult nicht ausgeschlossen zu sein, bele-
gen lafit sich ein solcher indes nicht. Es ist anzunehmen, daf§ sich in den gestifteten Gefaflen einst be-
stimmte Substanzen befanden, doch ist dariiber nichts niheres bekannt. Am ehesten mochte man frei-
lich an kultisch, womdglich auch medizinisch wirksame Substanzen (Tee, Gewiirze etc.) denken. Den
vorgefundenen Stapelgefafisets als entferntere Parallelen an die Seite zu stellende Gefaffensembles dien-
ten zur Aufnahme medizinischer sowie lebensverlingernder Substanzen, ferner fir Schminke, be-
stimmte korperpflegende Substanzen, Farben und andere Dinge, betreffen also gleichermaflen den pro-
fanen wie kultisch-religiosen Bereich. Ungeachtet des Problems ihres einstmaligen Inhalts sind beide
hier angefihrte Sets aus dem Schatzfund einst dem Famensi bzw. den dort verwahrten Reliquien gestif-
tet worden. Dabei dringt sich die Frage auf, ob sie erst eigens zur Stiftung angefertigt oder aber ihrer ei-
gentlichen Verwendung entzogen wurden, um dem Tempel gestiftet zu werden. Auch diese Frage ist
nicht zu beantworten. Thre bislang singulire Stellung mag die These, es handele sich bei den mehrteili-
gen Gefafisets um eigens zum Zwecke der Stiftung angefertigte Objekte, unterstiitzen, beweisen kann
sie sie aber nicht.

Durch ihre relativ schlichte Form und die wenig spektakulire Ornamentik zahlen beide untereinander
gleichartigen Stapelgefafisets (vgl. Farbtaf. XV) nicht gerade zu den herausragenden Erzeugnissen der
tang-zeitlichen Feinschmiede. Thre Qualitit kann als relativ gut, aber nicht aulerordentlich hoch be-
zeichnet werden. Mit vielen anderen Edelmetallgefifien aus der Krypta unter der Pagode des Famensi
lassen sie sich kaum messen.

Ob beide Gefaflsets in kaiserlichen Werkstatten entstanden, ist nicht zu beantworten. Die gegeniiber an-
deren Edelmetallarbeiten aus dem Schatzfund deutlich geringere Qualitat lafit allerdings kaum den Schluf§
zu, sie seien nicht in Werkstatten des Kaiserhofs gefertigt und daher wohl private Stiftungen. Da sich bei-
de Sets untereinander so dhneln, werden sie aus der gleichen Werkstatt stammen und wurden womdglich
von ein und demselben Handwerker gefertigt. Indes erscheint es moglich, daf§ das eine Gefiflensemble
dem anderen als Vorbild diente. Allerdings ist auch dies nicht viel mehr als blofle Spekulation.

DECKELDOSE

In der hinteren Kammer des »unterirdischen Palasts« unter der Pagode des Famensi fand sich u.a. eine
nicht allzu grofle, relativ unscheinbare bronzene Deckeldose flachzylindrischer Form (Taf. 134, 1-2).

88 Von song-zeitlichen Stapelgefaf§sets aus Lack ist bekannt, dung fanden. Vgl. The British Museum Book of Chinese
dafl sie als Behiltnisse im traditionellen Teekult Verwen- Art (Anm. 24) 206 Abb. 154, rechts.

494



T
~7

Abb. 40 Famensi. — Ornamentik auf dem Deckel der bronzenen Dose (5/91). — M = 2:3.

Der Erhaltungszustand der Dose zum Zeitpunkt ihrer Auffindung war trotz starker und verschieden-
artiger Korrosion verhaltnismaflig gut.

Die zweiteilige, aus einem Gefiflkorper bzw. -boden (Gefiffunterteil) und einem Deckel (Gefalloberteil)
bestehende runde Dose (chin. huo) ist von flacher einfacher Form. Boden und Deckel entsprechen fast
einander und sind in Form getrieben.

Das Gefaflunterteil besitzt eine plane Standflache und einen breiten bzw. flachen zylindrischen Kérper;
der Ubergang vom Boden zur Wandung beschreibt einen deutlichen Knick und ist relativ scharfkantig.
Die kurze bzw. niedrige Gefalwandung verlauft steil bzw. senkrecht und weist einen einfachen Verti-
kalrand auf. Zur Aufnahme des Deckels ist der Randbereich leicht verschrankt bzw. zurtickgesetzt,
weist also einen Absatz auf, so daf§ der Deckelrand tibergreift und einen festen Sitz hat.

Der Deckel ist gleichfalls flachzylindrisch, an der Oberseite allerdings leicht gewolbt.

Wahrend der untere Teil der Dose unverziert ist und eine glatte Oberfliche aufweist, ist der Deckel ritz-
und punzverziert. Die Deckeloberseite (Abb. 40) wird von einem mittig sitzenden Dekor runder Form
eingenommen, der wesentlich durch das Motiv eines kreuzformigen Vajra (skr. karma-vajra), ein bud-
dhistisches Symbol, bestimmt wird. Der Vajra (chin. jingangchu) besteht aus insgesamt vier sich kreu-
zenden Armen mit jeweils drei spitzen Enden, von denen die beiden dufleren krallenartig nach innen ge-
bogen, der mittlere hingegen gestreckt ist. Die Vajraspitzen entspringen kleinen stilisierten Lotosbliiten
bzw. -knospen, die wiederum einer gemeinsamen, in Draufsicht wiedergegebenen grofieren Lotosbliite
in der Mitte entspringen; auch diese ist stark stilisiert bzw. recht abstrakt gebildet. Zwischen den in sich
gegliederten Vajraspitzen befinden sich vier untereinander gleichférmige ornamentale Motive von s-for-
mig geschwungener, nach auflen breiter werdender Gestalt, die am Rand des kreisrunden Dekors in zwei
zurtickgebogenen gegenstandigen Spiralhaken enden; auch sie scheinen gleichfalls der zentralen Lotos-
blite zu entspringen. Bei diesen Motiven handelt es sich um stilisierte Wolkenornamente. Das zwischen
kreuzformigem Vajra und diesen Wolken liegende Feld ist flichig mit einem Dekor dicht an dicht lie-
gender Kreispunzen, einer sog. Ringpunzierung bzw. -mattierung, verziert, die den gegenstindlichen
Motiven als Hintergrund dient. Weiter zum Rand der Deckeloberseite hin sind vier weitere Wolkenor-
namente geschwungener Form eingeritzt worden, die untereinander mehr oder minder gleichartig ge-
staltet sind; sie liegen etwa in optischer Verlangerung der Vajraspitzen. Der Bereich des Deckelknicks,

495



FARBTABELAIX

FARBTAFREL X

FARBTAEFEL XI

FARBTAFREL XII

FARBTAFEL, XIIT

FARBTAREL XIV

FARBTAFELXY

BARBTAEEL: XV

FARBTAFEL XVII

V.ERZ ELCHINISH BERSEARIBIFAEEISIN]

Famensi. — 1 Oberer Teil des silbervergoldeten Monchsstabs (25/94) nach Abschlufl der Restaurierung.
- 2 Bronzevergoldete Reliquienpagode (4/92) nach Abschluf§ der Restaurierung.

Famensi. — 1 Bodhisatva-Skulptur samt Sockel (26/94) nach Abschluff der Restaurierung. -

2 Kronenfrontschild (26/94) mit sitzender Buddha-Gestalt in restauriertem Zustand.
Famensi. — 1-4 Bodhisatva-Skulptur samt Sockel (26/94) nach Abschluf der Restaurierung.

Famensi. — 1 Krone des Bodhisatva (26/94) in Seitenansicht (Ausschnitt) nach Abschluf§ der Restau-
rierung. — 2 Oberer Teil des Sockels (26/94) nach Abschluff der Restaurierung.

Famensi. — 1 Fuf§ des Weihrauchbrenners (2/91) in unrestauriertem Zustand. — 2 Tiergestaltiger Fuf§
des bronzenen Weihrauchbrenners (2/91) nach Abschlufl der Restaurierung. — 3 Vinayaka-Figur (2/91)

in Riickenansicht. — 4 Silbervergoldeter Kelch (4/94) in restauriertem Zustand.
Famensi. — 1-4 Figiirliche Szenen in den Medaillons auf dem Korper des Kelchs (4/94).

Famensi. — 1 Silbervergoldetes fiinfteiliges Stapelgefafiset (3/92) in unrestauriertem Zustand. — 2-3 Sil-

bervergoldetes flinfteiliges Stapelgefafiset (5/94) in restauriertem Zustand.

Famensi. — 1 Silbervergoldeter Kelch (3/94) nach Abschluff der Restaurierung. — 2 u.4 Glasflischchen
(3/91) wihrend der Restaurierung mit stabilisierenden Klebestreifen bzw. mit an den Bruchstellen befe-

stigten Messinghikchen. — 3 Glasflaschchen (3/91) nach Abschlufl der Restaurierung.

Famensi. — 1 Glasschale (4/91) nach Abschluff der Restaurierung. — 2 Vielteilige Gurtelkette (8/91) in
unrestauriertem Zustand. — 3 Holzerne Spiegelunterlage mit Lotosblattkranz (5/92) in unrestauriertem

Zustand. — 4 Die Spiegelunterlage (5/92) nach Abschluff der Restaurierung.

FARBTAFEL XVIII Famensi. — Wiederaufgebaute Ziegelsteinpagode.

496






FARBTAFEL X FARBTAFEL XI







FARBTAFEL XII






57
L £

>

=

=5
e
=
=
joa}
-
Z




FARBTAFEL XV g




ol

» ra
: P &
o ot Y I SN

=
<
1
Il
Fx
<
T
m
~
<
2>




FARBTAFEL XVII




" RO Y
it P

e ol

——
s
:".‘&.‘g;&.

S
=

e

—
e T




d.h. der Ubergang von der Oberseite zur kurzen zylindrischen Wandung mit dem Deckelrand, ist mit
einem umlaufenden Band mit fischgratartigem Muster verziert, das an eine gedrehte Schnur erinnert.
Der gesamte Dekor auf dem Deckel der Bronzedose macht einen nicht sehr qualititvollen Eindruck und
128t im Detail manche Sorgfalt vermissen.

Die Bronzedose ist in geschlossenem Zustand 5,5 cm hoch und besitzt einen grofiten Durchmesser von
ca. 10,5 cm. Thr Gewicht betrigt 196,5 g. In restauriertem Zustand (Taf. 134, 2) weist die Dose eine glan-
zende rotbraune Oberfliche auf, was als ein Hinweis auf eine Legierung mit hohem Kupferanteil zu
werten 1st.

Bei der auf den ersten Blick recht unscheinbaren bronzenen Dose handelt es sich um eine typische, aus
archiologischen Zusammenhingen der Tang-Zeit gleich dutzendweise bekannt gewordene Form, die es
mit den verschiedensten Dekoren gibt. Selbst aus dem Schatzfund des Famensi liegt eine weitere Deckel-
dose nahezu gleicher Form vor, doch besteht dieses Exemplar aus Silber (Taf. 134, 3); ihr fehlt auch die
fur das bronzene Stiick kenzeichnender Ornamentik auf dem Deckel. Eine etwa ebenso grofle Zahl sol-
cher Gefifle befindet sich in den verschiedensten Sammlungen und Museen auf der ganzen Welt, ge-
wohnlich ohne Angabe des genauen Fundorts, ganz zu schweigen von Angaben zu niheren Fundum-
standen. Viele dieser GefiafSe (Taf. 134, 4) zeichnen sich durch eine hohe Qualitit aus, was besonders an-
hand ihrer reichen, teilweise figtirlichen, teilweise geometrischen oder vegetabilischen Ritz- und Punz-
ornamentik abzulesen ist¥. Neben aus Bronze, Silber oder gar Gold bestehenden Exemplaren gibt es et-
liche aus Porzellan (Taf. 136, 1-2), Stein oder Lack ™. Bei ihnen handelt es sich um eine ganz typische
Form, die im 6./7. Jahrhundert n.Chr. aufzukommen scheint und sich — womoglich dank ihrer zweck-
orientierten Schlichtheit — tiber Jahrhunderte hinweg einiger Beliebtheit erfreute; bezeichnenderweise
liegen auch aus spiteren Dynastien zweiteilige Dosen entsprechender Form vor. Exakte Entsprechun-
gen fur die hier interessierende Bronzedose lassen sich allerdings nicht benennen. Untereinander unter-
scheiden sie das verschiedene Material und die voneinander abweichende Ornamentik.

Das auf dem Deckel der Bronzedose befindliche Motiv eines kreuzformigen Vajras (Abb. 40) raumt ihr
eine besondere, bislang singulare Stellung ein und legt einen Zusammenhang mit der esoterischen Aus-
richtung der buddhistischen Lehre nahe, fanden Vajras (Taf. 136, 3) doch im Kult praktische Verwendung .
Das Motiv eines Vajra entstammt ursprunglich dem hinduistischen Kult, wo dieses Symbol, anders als
im Buddhismus, als eine alles Uble und Bose vernichtende Waffe dient. Als Diamantkeil hingegen sym-
bolisiert der Vajra die Bestindigkeit bzw. das Absolute der buddhistischen Lehre. Zwei sich kreuzende
dreiendige Vajra reprasentieren die beiden Welten in der esoterischen Schule, die sog. Diamantsphire
(skr. Vajradhatu) und die Mutterschofsphare (skr. Garbhadhatu). Der jeweils dreispitzige Vajra be-
zeichnet drei Abteilungen im Mutterschofi-Mandala (skr. Garbhadhitu-mandala), Buddha-, Diamant-
und Lotosabteilung, die die drei Tugenden des Buddha repriasentieren. Auch von anderen Gegenstanden
aus dem Schatzfund des Famensi sind derartige Motive bekannt (Taf. 135, 2; 136, 4; 137, 1-2).

Uber den einstigen Verwendungszeck der hier interessierenden Dose lassen sich allenfalls Spekulationen
anstellen. Wire sie nicht in der Krypta eines buddhistischen Tempels zutage gekommen und wiirde sie
nicht das Motiv eines Vajra aufweisen, wiirde man annehmen, daf} die Dose der Aufbewahrung von Kos-
metika, Arzneien, alchimistischen Drogen, Elixieren oder Raucherwerk diente. Wozu aber mag eine in
einem buddhistischen Tempelschatz niedergelegte Dose gedient haben? Irgendeine Bedeutung diirfte sie
im buddhistischen Kult jedenfalls besessen haben. Im Doseninnern fanden sich Reste einer erdartigen
faserigen Substanz, doch liegen davon keine moglicherweise weiterfihrende Materialanalysen vor. Den
Korrosionsprodukten an der Doseninnenwand nach zu urteilen, handelt es sich um eine organische Sub-

89 2.B. Han Wei (Anm. 70) 97ff. m. Abb.; Treasures. 300 Best Dexel, Frithe Keramik in China. Die Entwicklung der
Excavated Antiques from China (Anm. 66) 305 Kat.Nr. Hauptformen vom Neolithikum bis in die T’ang-Zeit
280 m. Abb.; Chinesisches Gold und Silber. Die Samm- (1973) Taf. 61a; Watson (Anm. 46) 172 Abb. 186; Chinas
lung Pierre Uldry (Anm. 29) 168 Kat.Nr. 158-160 m. Abb. Goldenes Zeitalter (Anm. 4) 127 Kat.Nr. 46.2 m. Abb.

90 Form und Farbe. Chinesische Bronzen und Frithkeramik. 91 Kunst des Buddhismus entlang der Seidenstrafle (Anm.
Sammlung H. W. Siegel (1972) Kat.Nr. 55 m. Abb.; Th. 12) 307 Kat.Nr. 132 m. Abb.

497



stanz; dies entspricht den makroskopischen Beobachtungen. Was genau aber sich im Innern befand, ist
bislang jedenfalls nicht zu beantworten.

Ebenso schwierig zu beantworten ist schlieflich die Frage, ob die Dose eigens zum Anlafl einer Stiftung
angefertigt wurde oder ihrer eigentlichen Verwendung zum Zwecke der Stiftung entzogen wurde. An-
gesichts der Tatsache, daf§ die Dose im Gegensatz zu vielen anderen Gefiflen aus dem Schatzfund des
Famensi nicht aus Silber oder Gold, sondern aus Bronze gefertigt ist, mochte man annehmen, dafl sie
einst tatsachlich verwendet wurde, entsprechend ihrer Vajra-Motivik sicher im praktizierten Kult, und
erst zum Zwecke der Stiftung ihrer bisherigen Verwendung entzogen wurde. Wer die Dose letztlich ge-
stiftet haben mag, muf§ offenbleiben; am ehesten ist verstindlicherweise an Monche eines buddhistischen
Tempels zu denken, an dem die esoterische Ausrichtung gelehrt wurde.

Die aus Gold, Silber und Bronze bestehenden Metallgefifie aus der Krypta unter der Pagode des Fa-
mensi zahlen unzweifelhaft mit zu den qualititvollsten Erzeugnissen, die je auf chinesischem Boden zu-
tage kamen. Viele Gefifle zeichnen sich durch eine aufSerordentlich hohe Qualitit aus. Die wenigen hier
angefihrten Sttcke stellen einen annahernd reprasentativen Querschnitt des vorhandenen Formenguts
dar. Prinzipiell lassen sich unter ithnen zwei Gruppen voneinander unterscheiden. Bei der einen handelt
es sich um speziell im buddhistischen Kult verwendete Gefifle, wobei hier zuvorderst die verschiede-
nen Wethrauchbrenner zu nennen sind, die andere stellen typische Arbeiten profanen Charakters dar,
die in vornehmeren Haushalten Alltagsgegenstinde waren, aber sicher auch in Tempeln eine derartige
Funktion besessen haben mogen; zu erinnern ist hierbei etwa an die mehrteiligen Stapelgefifisets. Be-
merkenswert sind ferner die Kelchgefifle, deren figiirlicher Dekor auf nichtbuddhistische Traditionen
zurlickgeht. Eine besondere, gleichsam vermittelnde Stellung nimmt die kleine bronzene Deckeldose
ein, insofern sie auf der Deckeloberseite mit einem Dekor eindeutig buddhistischen Inhalts, einem
kreuzformigen Vajra, verziert ist.

Gemeinsam ist allen Gefaflen, daf} sie zu Ehren der Reliquien Buddhas gestiftet und zu diesem Zweck
im Innern der Krypta unter der Pagode des Tempels deponiert wurden. Dadurch waren sie dem »ge-
wohnlichen« Kreislauf derartiger Gegenstinde entzogen, sind sie aber auch bis heute erhalten geblieben.

Glasgefafle

Unter den Gegenstinden des im »unterirdischen Palast« deponierten Schatzes fanden sich allein 19
Glasgefifle. Fast alle dieser Stiicke lassen sich aufgrund ihrer Form, Farbe, ihrer Machart und ihres De-
kors mit ziemlicher Sicherheit als einst aus weit entfernt gelegenen Gebieten stammende Glaser anspre-
chen. Dies verwundert nicht, erwies sich doch die chinesische Glasproduktion bis weit in die Ming-Zeit
(1368-1644 n.Chr.) hinein als auf8erordentlich schlecht und riickstandig; Gber Jahrhunderte hinweg fithr-
te sie ein Schattendasein und brachte nicht sonderlich qualititvolle Erzeugnisse hervor ™. Dies ist um so
auffilliger, wenn man einen Blick auf die etwa zur gleichen Zeit produzierten Porzellangefifie wirft. Sie
legen ein beredtes Zeugnis von der genauen Kenntnis der Brennvorginge und der gesamten fiir die Her-
stellung von Porzellan erforderlichen Produktionsprozesse ab. Erst wahrend der letzten chinesischen
Herrscher-Dynastie, der Qing-Dynastie (1644-1912 n.Chr.), erlangte die chinesische Glasproduktion ei-
ne gewisse Bedeutung. Wollte man in fritheren Dynastien qualititvolle Glaser besitzen, war man auf Im-
porte angewiesen, die als Luxusgtter nur fiir wenige erschwinglich waren”. Die meisten der nachweis-

92 Scientific Research in Early Chinese Glass (Hrsg. R. H. Kaogu Xuebao 1984, H. 4, 413ff; dies., Early Chinese
Brill u. J. H. Martin). Proceedings of The Archacometry Glassware. The Oriental Ceramic Society Translations,
of Glass Sessions of the 1984 International Symposium on No. 12 (1987).- E. Johnston Laing, A Report on Western
Glass. Beijing, September 7, 1984 (1991). Asian Glassware in the Far East. Bull. Asia Inst. N.S. 5,

93 Grundlegend: An Jiayao, Early Glass Vessels of China. 19915109t

498



lich in China eingefiihrten Gliser, so auch die Stiicke aus dem Schatzfund des Famensi, stammen ur-
springlich aus dem vorderasiatischen, iranisch-irakischen Raum; Gegenstiicke zu etlichen Glasgefaflen
lassen sich etwa aus Nishapur und Samarra anfithren und wurden dort in eindeutig frithislamischen Zu-
sammenhangen gefunden.

Das Inventarverzeichnis gestifteter Gegenstande nennt nur einen Teil der tatsichlich im Fundkomplex
zutage getretenen Glasgefafle. So soll Kaiser Xizong eine Glasschale, eine Glasschale fiir Tee und elf
Glasteller gestiftet haben; weitere Gliser werden nicht genannt. Zumindest die fiir Tee dienende Schale
(Abb. 41, 1; Taf. 137, 3) lafit sich einigermaflen sicher im Uberlieferten Bestand identifizieren; dies gilt
auch fir die im Inventar genannten elf Glasteller (Abb. 41, 2-4; Taf. 138; 139, 1; 140, 1-2).

Bei ithnen handelt es sich um eine Gruppe von Tellern aus dunkelblauem transparenten Glas, die haufi-
ger mit eingeritzten bliten- und blattformigen Motiven verziert sind und unzweifelhaft frithislamische
Erzeugnisse des vorderasiatischen Raumes darstellen®. Exakte Parallelen liegen in Form von Scherben
aus Nishapur im Iran vor, einem damals blihenden Zentrum der islamischen Glasindustrie, was darauf
schlieflen laflt, dafl die Glasteller aus dem Famensi einst vermutlich in dort ansassigen Werkstatten ent-
standen und wohl tiber bestimmte Handelsrouten, unter denen zuvorderst an die Routen der legendaren
Seidenstrafle zu denken ist, nach China gelangten. In die gleiche Richtung weist eine Emailglasschale
orangegelber Farbe (Abb. 42, 1; Taf. 137, 4), die mit einem Granatapfelbliitenmotiv verziert ist; zu ihr
lassen sich ebenfalls in Nishapur gefundene und sicher dort produzierte Gegenstiicke anfithren®. Dies
bestitigen auch Materialanalysen. Letztlich ist es allerdings nicht vollig auszuschlieflen, daf§ derartige
Glaser auch von in China ansassigen islamischen Handwerkern speziell fir einen Absatz im Reich der
Mitte produziert wurden, gehorten Auslander doch zum Erscheinungsbild der grofleren, vor allem auf
Handel und Warenaustausch ausgerichteten chinesischen Stadte. Solche Werkstitten hat es im antiken
Chang’an zweifellos gegeben, obgleich solche infolge starker Uberbauung und mangelnder Untersu-
chungen im Stadtbereich archaologisch bislang nicht mit Sicherheit nachgewiesen werden konnten.
Wiirde man nicht iber die im Schatzfund zutage gekommenen Glasteller verfiigen, sondern nur tiber ih-
re aus ergrabenen vorderasiatischen Siedlungen stammenden Gegenstiicke, konnte man Glasgefafie die-
ser Art nur recht vage etwa in die Zeit des 8. bis 10. Jahrhunderts n. Chr. datieren. Mit der inschriftlich
belegten Stiftung dieser Glasteller durch Kaiser Xizong und ihrer Deponierung im Innern der Krypta
des Famensi im Jahre 874 liegt fir diese frithislamische Gefafigruppe erstmals ein wichtiger terminus an-
te quem vor.

Neben diesen Glasgefaflen stammen aus dem Fundkomplex des Famensi einige weitere Gliser, die sich
gleichfalls als frithislamische Arbeiten bestimmen lassen. Genannt sei an dieser Stelle nur beispielhaft ein
kleiner Becher oder Napf annahernd zylindrischer Gestalt mit geschliffenem geometrischem Dekor
(Abb. 42, 2; Taf. 140, 3), der sich als gingige und weit verbreitete Form des 8.-10. Jahrhunderts n. Chr.
zu erkennen gibt und mit ziemlicher Sicherheit aus dem vorderasiatischen Raum stammen dirfte.
Ferner gibt es im Schatzfund des Famensi Gefifie, die eindeutig als Arbeiten sassanidischer (persischer)
Handwerker identifiziert werden konnen und einem etwas alteren Zeithorizont angehéren. Das wohl
bemerkenswerteste und qualitatvollste Stiick ist eine mit farbigen Glasappliken versehene Flasche aus
gelbem transparenten Glas (Abb. 42, 3; Taf. 139, 2), die aufgrund ihrer Form und ihres Dekors in spat-
sassanidischer Zeit in vorderasiatischen Werkstitten entstanden sein diirfte. Am ehesten mochte man fiir
sie eine Herstellung im 6. oder 7. Jahrhundert n. Chr. vermuten, wodurch diese Flasche das alteste Glas-
gefal} aus der Krypta des Famensi sein diirfte.

Etwas schwieriger gestaltet sich eine exakte Bestimmung der inschriftlich genannten Teeschale (Abb. 41, 1;
Taf. 137, 3), von der weiter oben bereits die Rede war. Bei thr handelt es sich um ein aus Teetasse und

94 Vgl. An Jiayao, On the Early Islamic Glasses Discovered 95 Vgl. Scherben im Museum fir Islamische Kunst, Berlin.
in China in Recent Years. Kaogu 1990, H. 12, 1116 ff;
dies., Dated Islamic Glass in China. Bull. Asia Inst. N.S. 5,
1991, 123 ff.

499



Abb. 41 Famensi. — 1 Aus Tasse und Untertasse bestehendes zweiteiliges Glasservice. — 2-4 Reichverzierte blaue Glasteller
aus Nishapur. - M = 1:2.



Abb. 42 Famensi. — 1 Orangegelbe Emailglasschale mit Granatapfelbliitenmotiv. — 2 Zylindrischer, formgeblasener Glasbe-
cher. — 3 Glasflasche mit Applikendekor. - M = 1:2.

Untertasse bestehendes zweiteiliges Service, das aus recht qualitatvollem transparenten Glas besteht und
das zumindest seiner aufleren Form nach chinesischen Geschmack zeigt®. Trotz der offenkundigen
Nihe zu chinesischen Gefafiformen mochte man das Glasservice nicht zwingend als ein Erzeugnis ein-
heimisch-chinesischer Produktion ansehen, sondern es ist vielmehr die Moglichkeit in Betracht zu zie-
hen, dafl es von in China ansidssigen Auslandern fiir einen dortigen Absatz produziert wurde; es wire
demnach eine speziell fiir den chinesischen Markt hergestellte Arbeit auslandischer Handwerker. Wo ge-
nau indes das zweiteilige Service gefertigt wurde, entzieht sich vollig unserer Kenntnis.

Da Gliser aus archiologischen Fundzusammenhingen in China gemeinhin recht selten sind, ist den
qualititvollen Glasgefaffen aus dem »unterirdischen Palast« des Famensi an sich schon eine besondere
Bedeutung einzurdumen. Der Gesamtbestand von in China zutage gekommenen Glasern aus der Zeit
der Tang-Dynastie ist durch sie erheblich vergrofiert worden.

Als vornehmlich aus weit von China entfernten Gegenden stammende auslindische Produkte, als echte
Importstiicke also, belegen diese Glasgefafle kulturelle Kontakte tiber tausende von Kilometern hinweg,
ungeachtet der Fragen, auf welchen Wegen auch immer sie ins Reich der Mitte gelangten und was ithren
Vorkommen zugrunde gelegen haben mag. Waren sie Handels- bzw. Tauschobjekte oder Tributge-
schenke, vielleicht gar erbeutete Guter? Dariiber schweigen die Quellen meist”. Im tang-zeitlichen Chi-

96 Gegenstlick hierzu im Schatzhaus Shésdin in Nara. 97 E. H. Schifer, The Golden Peaches of Samarkand. A Stu-
dy of T°ang Exotics (1963) 2351f.

510l



na jedenfalls galten importierte Glasgefafle als exotische Luxusgiiter fiir den Alltagsgebrauch, die sich
bei den gehobeneren Bevolkerungsschichten, darunter den Angehorigen des Kaiserhofes, hochster Be-
liebtheit erfreuten. Die Gliser aus dem Schatzfund des Famensi sind damit ein Spiegel der damaligen
kulturellen, politischen sowie wirtschaftlichen Verhiltnisse im Reich und legen Zeugnis ab fiir eine ge-
genseitige Befruchtung fremder Kulturen.

FLASCHCHEN AUS BLAUEM GLAS

Das hier interessierende Glasgefaf§ wurde laut Angaben von chinesischer Seite in der hinteren Kammer
der Krypta gefunden; seine genaue Fundlage lief§ sich nicht mehr in Erfahrung bringen. Ob das vor der
Restaurierung in unzahlige Scherben zerbrochene Gefaf (Taf. 141, 1) bereits in zerscherbtem Zustand
aufgefunden wurde oder erst bei seiner Auffindung infolge von Nachlassigkeit zerbrach, lief§ sich nicht
eruteren. Das vorhandene Scherbenmaterial war allerdings, als es in die Restaurierungswerkstitten ein-
geliefert wurde, unvollstindig. Ob dieser Umstand auf mangelhafte Sorgfalt bei der Bergung zurtickzu-
fuhren ist, mag dahingestellt bleiben. Die vorhandenen Fehlstellen wurden im Zuge der Restaurierung
(Farbtaf. X VI, 2-4) erganzt.

Das Glasflaschchen (Abb. 43) besteht aus kobaltblauem, sehr dinnwandigem, fast opakem Glas. Es be-
sitzt einen ei- bzw. beutelformigen Glaskorper mit rundem Boden und kurzem, rohrenformigem Hals.
Der Hals des Gefifles zeichnet sich durch einen unregelmifligen, oben abgebrochenen bzw. abge-
sprengten Rand aus. Das intensive Blau ist von gleichmafliger Farbung. Die geringe Wandungsstirke im
Verein mit den wenigen Einschliissen lassen vorbehaltlos darauf schliefSen, daff es sich bei dem Gefaff um
ein Erzeugnis von hoher Qualitat handelt. Durch seine unregelmiafiig gerundete Form zeichnet sich das
Glas als frei geblasenes Gefaf§ aus.

In restauriertem Zustand besitzt das Glasflischchen eine Hohe von 14,55 cm und einen im Bereich des
Gefaflkorpers gemessenen grofiten Durchmesser von 7,68 c¢cm; die Linge des Flaschenhalses kann mit
2,3-2,6 cm angegeben werden. Die Wandungsstarke schwankt zwischen 0,3-2,0 mm.

Fur das Glasflaschchen lassen sich nur recht wenige Parallelen (Taf. 141, 2-3) anfihren, die heute auf
Museen und Sammlungen in der ganzen Welt (Metropolitan Museum of Art, New York; British Muse-
um, London; Museum fiir Islamische Kunst, Berlin; Iraq Museum, Bagdad; Iran Bastan Museum, Tehe-
ran; L. A. Mayer Memorial, Jerusalem etc.) verstreut sind und mehrheitlich aus dem iranisch-irakischen
Raum stammen”. Hiufig sind deren genauer Fundort und nihere Fundumstinde nicht bekannt. Un-
tereinander schlieffen sie sich zu einer kleinen Gruppe frihislamischer Glaser zusammen, die allesamt
frei geblasen sind, aus diitnnwandigem blauem Glas hergestellt wurden und einen etwa ei- bis beutelfor-
migen Gefaflkorper aufweisen.

Die genaueste Parallele (Taf. 141, 2) zum Flaschchen des Famensi stammt bezeichnenderweise gleichfalls
aus der Krypta eines buddhistischen Tempels, dem sog. Jingzhisi, im heutigen Kreis Ding in der ostchi-
nesischen Provinz Hebei, nahe Beijing (Peking), die ebenfalls reich mit gestifteten Gegenstanden ausge-
stattet war ”. Die grofien Ahnlichkeiten untereinander lassen vermuten, dafl beide Gefifle in der gleichen
Werkstatt entstanden sind. Mehrere nihere, d.h. nicht exakte Parallelen (Taf. 141, 3), fanden sich hinge-
gen in frihislamischen Fundzusammenhingen des vorderasiatischen Raumes, etwa in Nishapur im heu-

98 z.B. S. H. Auth, Ancient Glass at the Newark Museum Art, Jerusalem (1979) 5 Abb. 3. — Metropolitan Museum,
from the Eugene Schaefer Collection of Antiquities (1976) NY, Inv.Nr. 40.170.70.
166 Kat.Nr. 222 m. Abb. — A. von Saldern, Glas von der 99 An Jiayao 1984 (Anm. 93) 421; Taf. 6,5; dies., The Early
Antike bis zum Jugendstil. Sammlung Hans Cohn. Los Glass of China. In: Scientific Research in Early Chinese
Angeles/Cal. (1980) 186 Kat.Nr. 191 m. Abb.; Farbtaf. 16, Glass (Anm. 92) 51f., bes. 7; 12 Abb. 8; Shosdin no sato -
oben rechts. — Glass from the Ancient World. The Ray Chagoku no kin gin garasu ten (Die Heimat des Shoséin
Winfield Smith Collection. A Special Exhibition 1957 — Gold, Silber und Glas aus China) (Hrsg. NHK Osaka;
(1957) 234 Abb. 461; 235 Kat.Nr. 461. — R. Hasson, Early 1992) 91 Abb. 75; 136 Kat.Nr. 75.- Zum Reliquiendepot
Islamic Glass, L. A. Mayer Memorial Institute for Islamic vgl. Wenwu 1972, H. 8, 391f.

502



Abb. 43 Famensi. — Blaues Glasflischchen
(3/91). = M = 3:5.

tigen Iran, einem Zentrum der islamisches Glasproduktion mit ausgesprochener Blite zwischen dem 9.

und 11. Jahrhundert n.Chr., sowie moglicherweise im ostmediterranen Raum '®°

Die Vorkommen im iranisch-irakischen Kulturraum und die Tradition, in der derartige Glasflaschchen
stehen, lassen auf eine islamische Herkunft dieser Gruppe schlieffen. Das Glas vom Famensi entstammt
sicher frihislamischen Werkstatten. Daf§ es sich allerdings bei thm um ein im vorderasiatischen Raum
produziertes, Uber die Seidenstrafle oder andere Handelswege ins chinesische Reich der Tang-Zeit im-
portiertes Exemplar handelt, mochte man doch eher verneinen, da die engste Parallele in China selbst
gefunden wurde, und es speziell und ausschlie§lich fiir einen Absatz im chinesischen Reich produzier-

100 Vgl. eine nahestchende Gruppe langgestreckter beutel-
formiger Glasgefifle mit goldenem Dekor, fiir die ver-
schiedentlich byzantinische Herkunft angenommen wur-
de: D. B. Harden, Ancient Glass III: Post Roman. The
Arch. Journal 128, 1971, 78ff., bes. 98-100; A. von
Saldern, Glassammlung Hentrich. Antike und Islam. Ka-

talog des Kunstmuseums Disseldorf I, 3 (1974) 243 Nr.
382 m. Abb.; H. Tait, The Golden Age of Venetian Glass.
Katalog British Museum (1979) 21, Abb. G- Vgl. A. H.
S. Megaw, More gilt and Enameled Glass from Cyprus.
Journal Glass Stud. 10, 1968, 881f.

503



te Glaser vorderasiatischer Provenienz kaum gegeben haben diirfte. Viel eher ist daran zu denken, daf§
es sich sowohl bei dem Flaschchen aus dem Famensi als auch bei dem Stiick aus Hebei um im chinesi-
schen Reich hergestellte Glaser islamischer Produktion handelt, die von in China ansissigen Arabern
oder Persern gefertigt wurden. Daf§ Auslinder u.a. aus West- und Zentralasien in relativ grofSer Zahl aus
verschiedenen, etwa wirtschaftlichen, religiosen oder politischen Grinden im chinesischen Reich zur
Zeit der Tang-Dynastie siedelten, darunter besonders in den stadtischen Zentren, ist archdologisch und
historisch hinreichend belegt. In der damaligen Hauptstadt Chang’an beispielsweise, dem heutigen
Xi’an, lebten etliche, vor allem handeltreibende Auslander; lag hier, am 6stlichen Ende der Seidenstrafle,
doch das Tor zum Westen mit einem riesigen Giiter- und Absatzmarkt. In der nahe Nanjing gelegenen
Stadt Yangzhou in der ostchinesischen Provinz Jiangsu sind bezeichnenderweise erst kiirzlich Scherben
von weiteren resp. ahnlichen Glisern in der Art des Flaschchens vom Famensi zutage gekommen, die
aus dortigen, von Fremden bzw. Auslindern, genauer wohl Arabern oder Persern, etwa im 8./9. Jahr-
hundert unterhaltenen Handelsniederlassungen oder womoglich Glasblaserwerkstitten zu stammen
scheinen ®. Eine Einfuhr frithislamischer Glasarbeiten nach China auf dem Seeweg ist angesichts dieses
Befundes als Erklarungsmoglichkeit in Betracht zu ziehen, wird doch in den Annalen der Song-Dyna-
stie (960-1279 n.Chr.) mehrmals von solchen Handelsbeziehungen berichtet. Speziell fir das blaue Glas-
flaschchen aus dem Famensi ist allerdings eine innerchinesische Produktion in einer von Auslandern,
d.h. Arabern oder Persern, gefihrten Glasblaserwerkstatt fast genauso wahrscheinlich. Durch ihre ho-
he Qualitdt, besonders ihre Diinnwandigkeit, ist eine Produktion in chinesischen Werkstitten sicher
auszuschlieflen.

Das bereits weiter oben angefiihrte, in der Provinz Hebei gefundene Gegenstiick zum Flaschchen aus
dem Famensi kam in der Krypta einer Pagode der Song-Zeit zutage, fiir das ein terminus ante quem von
976 angegeben werden kann!®. Die Niederlegung dieses Glasflaschchens zusammen mit anderen Ge-
genstinden erfolgte also gut einhundert Jahre nach der Schlieffung der Krypta des Famensi. Die im ira-
nisch-irakischen Raum gefundenen Parallelen entstammen, soweit bekannt, vorwiegend Fundzusam-
menhingen des 9.-10. Jahrhunderts (z.B. Nishapur). Diesen Uberlegungen folgend ist anzunehmen, daf}
das Flaschchen aus dem Famensi vermutlich erst relativ kurz vor der Schlieffung des »unterirdischen Pa-
lasts« und seiner dortigen Deponierung hergestellt wurde, was einem Zeitansatz in der ersten Hilfte bis
um die Mitte des 9. Jahrhunderts entsprache. Dafl es sich um eine Arbeit der frihen Tang-Zeit, entspre-
chend etwa dem 7. Jahrhundert, handelt, ist entschieden zu verneinen; dagegen 1afit sich allerdings nicht
vollig ausschlieflen, dafl es bereits im 8. Jahrhundert produziert wurde.

Die Funktion des blauen Glasflischchen ist heute nicht mehr genau zu bestimmen. Als die Gefafischer-
ben in die Restaurierungswerkstatten eingeliefert wurden, lieffen sich keinerlei Reste eines urspriinglich
moglicherweise vorhandenen Inhalts mehr nachweisen. Angesichts des askosformigen Gefaflkorpers
und des schmalen Halses mochte man annehmen, daff in ihm einst eine Flissigkeit aufbewahrt wurde.
Hierbei ist vor allem an Ole und vergleichbare Essenzen, Riechsubstanzen und manch anderes zu den-
ken. Der Gebrauch einer solchen Glasflasche muf§ nicht notwendigerweise dem der aus dem vorder-
asiatischen Raum, aus frithislamischen Fundzusammenhangen stammenden Stiicke entsprochen haben.
Es ist nicht vollig auszuschlieflen, daf§ das Gefafl einst als Sarira-Flaschchen, d.h. als ein Behaltnis fiir
Reliquien, Verwendung fand, wie dies etwa fiir Glasflischchen aus Reliquiendepots des Shuiquansi bzw.
Dayunsi im Kreis Jingchuan (Prov. Gansu; Taf. 93, 3) und des Qingshansi im Kreis Lintong (Prov.
Shaanxi; Taf. 93, 2) gesagt werden kann!®; doch macht die schmale Gefifmiindung diese Hypothese
cher unwahrscheinlich. Indes ist es durchaus moglich, daf§ die kleine Glasflasche in irgendeiner Weise als
Kult- bzw. Zeremonialgefafl verwendet wurde und beispielsweise mit Weihwasser oder ahnlichem ge-
fullt war, das bei buddhistischen Ritualen versprengt wurde.

101 Freundliche Mitteilung An Jiayao (Beijing/Xi’an); vgl. (Anm. 97) 17f.
jetzt An Jiayao, Glass Fragments from Yangzhou. Pro- 102 Wenwu 1972, H. 8, 391f.
ceedings of XVII International Congress on Glass. Vol. 6 103 S. Anm. 27 und 29.

(1995) 486ff. — Zu Auslindern in Yangzhou vgl. Schifer

504



Aufgrund seiner geringen Wandungsstirke war das kleine Glasgefaf§ sehr zerbrechlich. Ob es bereits bei
der Niederlegung zerscherbt war, diirfte unwahrscheinlich sein, ist allerdings nicht vollig auszu-
schliefen. Durch den gewdlbten Boden konnte das kleine Glasgefafl nicht frei stehen, saff demnach
moglicherweise einst auf einem Gestell, etwa einem Dreifufl oder etwas dhnlichem.

Das blaue Glasflischchen ist direkt oder mittelbar ein Beleg fiir rege kulturelle Kontakte und weitrei-
chende Handelsbeziehungen zwischen dem chinesischen Tang-Reich und dem nachsassanidischen, ara-
bisch-islamischen Westen. Die Niahe des Famensi zur damaligen Hauptstadt Chang’an, dem &stlichen
Ausgangspunkt der Seidenstrafle, wird damit wieder einmal deutlich, obgleich seit dem 9. nachchristli-
chen Jahrhundert der Handel tber See neue Dimensionen erdffnete und gegentiber dem Landweg so
manche Vorteile besaf$ 1%,

Da Glaser in China generell auflerst selten waren, brachte man ihnen eine besondere Wertschatzung ent-
gegen. Sie waren Uberaus kostbar und exklusiv; sicher wurden sie als ausgesuchte Exotika erachtet. Die
Deponierung eines Glasgefdfles in der Art des blauen Glastlaschchens und von anderen kostbaren Gla-
sern im Innern der Krypta eines buddhistischen Tempels belegt dies auf das eindriicklichste. Wie das
Glas letztlich ins Famensi gelangte, von wem es gestiftet wurde und weitere, daran sich anschlieflende
Fragen, mussen mangels weiterfithrender Befunde offenbleiben, ist es doch in der im »unterirdischen
Palast« vorgefundenen Inventarliste nicht verzeichnet; dort sind nur schalenformige Glasgefifie und
Glasteller genannt, die allesamt von Kaiser Xizong gestiftet worden sein sollen und sich einigermafien
sicher mit anderen vorgefundenen Glasgefafien identifizieren lassen.

SCHALE AUS GRUNEM GLAS

Unter den in der Krypta des Famensi geborgenen Glasgefafien befindet sich eine aus unverziertem grii-
nem, durchscheinendem Glas bestehende Schale, die angeblich in der hinteren Kammer des »unterirdi-
schen Palasts« zutage kam. Die genaue Fundlage des in zerscherbtem Zustand in die Restaurierungs-
werkstdtten eingelieferten Glasgefafles lieff sich nicht mehr in Erfahrung bringen. Dementsprechend ist
es nicht zu kliren, ob das Gefaf§ bereits zum Zeitpunkt seiner Auffindung zerscherbt war. Das Scher-
benmaterial war nicht ganz vollstindig, was bei der Restaurierung der Schale dazu zwang, einige Fehl-
stellen zu erganzen.

Die Schale (Farbtaf. XVII, 1) ist von wannenformiger Gestalt mit planem Boden und steiler, nahezu
senkrechter Wandung. Im Bereich des Ubergangs vom Gefilboden zum Gefilkérper knickt die Wan-
dung etwa rechtwinklig. Oben schliefit sie mit einem nicht weiter differenzierten Rand ab. Am Boden
im Gefdflinneren befindet sich eine — formal an einen Standring — erinnernde kreisférmige Aufwilstung
von etwa 5 mm Breite, gleicher Hohe und einem Durchmesser von etwa 5,2 cm. Die tiefe Glasschale ist
vollig unverziert, sicht man von der ring- bzw. kreisformigen Aufwilstung im Gefaffiinneren einmal ab.
Die Glasschale stellt offenkundig ein formgeblasenes Erzeugnis dar. Thre Qualitit ist recht gut, doch
steht sie deutlich hinter der des weiter obengenannten blauen Glasflaschchens.

Die Schale besitzt einen grofiten Durchmesser von 9,5 cm (im Randbereich) und eine Hohe von 4,9-
5,3 cm. Thre Wandungsstarke betragt 1,0-1,5 mm.

Die Glasschale ist durch ihre einfache Grundform einer locker verbundenen Gruppe von tiefen Schalen
mit steiler Gefiffwandung und einfachem Rand zuzuweisen. Nihere Parallelen stammen aus dem vor-
derasiatischen Raum und sind dort in frithislamischen Fundzusammenhingen zutage gekommen. So
fanden sich beispielsweise ganz ahnliche Glasschalen u.a. bei den Ausgrabungen in Samarra und
Nishapur, die fir islamische Arbeiten des 8. bis 10. Jahrhunderts n.Chr. gehalten werden '®. Ob die Glas-

schale aus dem Famensi aus Vorderasien stammt, ist zu vermuten, aber bislang nicht zu beweisen. Un-

104 Vgl. E. O. Reischauer, Notes on T’ang Dynasty Sea Rou- von Samarra IV. Forsch. zur islamischen Kunst II (Hrsg.
tes. Harvard Journal of Asiatic Stud. 5, 1940, 142ff. F. Sarre; 1928) 15ff.; Taf. 1, 5-6. 13-18.
105 C. J. Lamm, Das Glas von Samarra. Die Ausgrabungen

505



zweifelhaft jedenfalls diirfte sie in islamischen Werkstitten entstanden sein. Es ist durchaus moglich, dafy
sie Uber verschiedene Verkehrswege (zu Lande bzw. zu Wasser) aus dem vorderasiatischen Raum ins chi-
nesische Reich gelangte, also ein echtes Importsttick darstellt, doch kann es sich bei ihr ebensogut um
ein in China entstandenes Erzeugnis islamischer Glasbliserwerkstitten handeln. Der genaue Herstel-
lungsort der Glasschale ist demzufolge nicht mehr zu bestimmen.

Angesichts der aus Fundzusammenhingen des 8. bis 10. Jahrhunderts stammenden Parallelen ist die
Schale aus dem Famensi nur grob dem 8. oder 9. Jahrhundert zuzuweisen. Manches mag daftir sprechen,
dafl sie erst in der ersten Halfte oder um die Mitte des 9. Jahrhunderts entstand und schon wenig spater
im Innern der Krypta des Tempels niedergelegt wurde.

Da die genaue Fundlage der Glasschale nicht bekannt ist, kann iiber deren Funktion nur spekuliert wer-
den. Formal handelt es sich um ein schalen- resp. schiisselartiges Glasgefafl. Gefifle dieser Art fanden in
vornehmeren Haushalten bei Tisch Verwendung. In thnen wurden u.a. Speisen gereicht bzw. dargebo-
ten. Die Schale aus dem Famensi unterscheidet sich nicht wesentlich von solchen profan genutzten
Stiicken. Die Funktion und die Bedeutung der in das Glasschaleninnere ragenden ringformigen Auf-
wiilstung sind allerdings nicht naher zu bestimmen; herstellungstechnisch bedingt ist sie jedenfalls nicht.
Das Exemplar aus der Krypta des Famensi ist zunachst als eine Suftung fiir den buddhistischen Tempel
zu Ehren der hier aufbewahrten Reliquien zu werten, was nicht ausschliefit, daf} sie zuvor anderweitig
verwendet wurde. Ob sich in der Schale eine Substanz befand, die man wiederum als Opfer darbrachte,
ist nicht bekannt. Méglicherweise wurde sie einfach als exklusive Kostbarkeit gestiftet.

In dem im »unterirdischen Palast« vorgefundenen Inventarverzeichnis ist von einer nicht niher klassifi-
zierten Glasschale die Rede, die von Kaiser Xizong zusammen mit anderen Glasern dem Famensi ge-
stiftet worden sein soll. Ob dieses Exemplar mit der hier angefiihrten Schale identifiziert werden kann,
ist mangels weiterfithrender Angaben nicht zu kliren. Thre gegentiber anderen, nachweislich von Xizong
gestifteten Glasgefaflen mindere Qualitat mag ein Hinweis darauf sein, dafl es sich bei dieser Glasscha-
le um eine private Stiftung handelt.

Die beiden hier naher vorgestellten Glaser stellen nur einen kleinen Teil der im Innern der Krypta des
Famensi geborgenen Glasarbeiten bzw. -gefifle tiberhaupt. Nichtsdestoweniger erlauben sie es exem-
plarisch intensive Kulturbeziehungen zwischen dem persisch-sassanidischen, spater arabisch-islamisch
gepragten Vorderasiatischen Raum auf der einen Seite und dem chinesischen Reich der Tang-Zeit auf der
anderen Seite aufzuzeigen'®. Hierbei ist nicht allein an Handelsbeziehungen zu Lande und zu Wasser
zu denken, sondern vor allem auch an eine von Auslindern initiierte und wesentlich bestimmte Glas-
produktion im Innern des chinesischen Reiches in der Zeit des 8. bis 10. Jahrhunderts. Man wird sich
sowohl von der tiberkommenen Auffassung 16sen missen, alle aus archiologischen Zusammenhingen
stammenden Gliser in China als einheimisch-chinesische Erzeugnisse anzusprechen, als auch von der
eher auf die weitreichenden Kontakte zwischen dem west- und mittelasiatischen Raum einerseits und
Ostasien (China, Korea, Japan) andererseits abzielenden Auffassung, saimtliche Glaser als Importstiicke
anzusehen.

Was die damaligen Handelswege betrifft, so wird man beim derzeitigen Untersuchungsstand mit ziem-
licher Sicherheit sagen konnen, daff sich wahrend der spateren Tang-Zeit der hauptsichliche Warenaus-
tausch vom Handel tiber Land zum Handel tber See gewandelt hatte '””. Die Griinde dafiir liegen wohl
zu einem Teil darin, daf§ das chinesische Reich spitestens seit der Mitte des 8. Jahrhunderts nicht mehr
die Kontrolle uiber die wichtigen Abschnitte der Seidenstrafie besaf$, und ein Handel zu Land daher
mehr denn je mit vielen Gefahren verbunden schien. Auch diirfte die Bevorzugung der Seewege auf In-

106 Vgl. demgegentiber die Vorkommen chinesischer und de céramiques chinoises dans le golfe arabo-persique
solche imitierender Keramik im Westen: L. Sokolovskaia (VIIIe-Xe siecles). Archéologie islamique 2, 1991, 51f. je-
u. A. Rougeulle, Stratified Finds of Chinese Porcelains weils mit weiterfiihrender Literatur.
from Pre-Mongol Samarkand (Afrasiab). Bull. Asia Inst. 107 S. Anm. 104.

N.S. 6, 1992, 871f. sowie A. Rougeulle, Les importations

506



itiativen von seiten arabischer Handelskaufleute und Seefahrer zurtickzufithren sein. Die Seidenstrafle
hingegen errang in spateren Dynastien nicht noch einmal die hohe Bedeutung, die sie tiber Jahrtausen-
de hinweg bis etwa zum 8. Jahrhundert n.Chr. innehatte.

Ungeachtet dieser hier nur ansatzweise ausgefithrten Problematik wird man mit Recht behaupten kon-
nen, dafl die in China anséssigen Fremden und die thnen eigenen Kulturauflerungen einen nicht unwe-
sentlichen Anteil an der Bliite und dem Reichtum des chinesischen Reiches hatten, was die meist aufler-
ordentlich qualititvollen Importglaser aus dem Schatz des Famensi recht eindrtcklich spiegeln. Sie ste-
hen in ithrer Quantitat und Qualitat mit an erster Stelle im vorhandenen Bestand an Glasern des ersten
nachchristlichen Jahrtausends im gesamten ostasiatischen Raum. Die aus anderen chinesischen Reli-
quiendepots und Grabern stammenden Glasgefafie erreichen selten deren Rang. Die Glaser aus dem Fa-
menst konkurrieren hingegen mit den west- und mittelasiatischen Glasgefaflen im Schatzhaus Shosoin
in Japan!'®.

Sonstige Gegenstinde

Neben den weiter oben genannten Objekten kultischen Charakters und Gefaflen unterschiedlichen Ma-
terials kamen in dem im »unterirdischen Palast« deponierten Schatz einige Gegenstinde zutage, die sich
keiner dieser Gruppen anschlieflen lassen. Im folgenden sei nur eine kleine Auswahl unterschiedlicher
Objekte aus dem Schatzfund einer niheren Betrachtung unterzogen.

GURTELKETTE

Zu den vielen Gegenstianden, die in den dret Kammern der Krypta des Famensi gefunden wurden, z3hlt
eine vielteilige, aus Bronze bestehende Giirtelkette. Nihere Fundumstinde und die genaue Fundlage der
Kette lieffen sich nicht mehr in Erfahrung bringen.

Der Erhaltungszustand der Gurtelkette (Farbtaf. XVII, 2) kann als relativ gut bezeichnet werden, doch
sind einige Elemente nur fragmentarisch erhalten bzw. liegen in beschidigtem Zustand vor, andere sind
zeitgendssisch geflickt bzw. repariert worden. Auch ist fraglich, ob die Giirtelkette in threm jetzigen Zu-
stand vollstandig ist. Moglicherweise sind einzelne Elemente bei der Bergung oder spater verlorenge-
gangen. Selbst eine Niederlegung in der Krypta in unvollstandigem Zustand erscheint moglich.

Das Gebilde besteht aus einer mit einem s-férmigen Haken zu verschliefenden Kette, von der kleinere
Ketten unterschiedlicher Linge in etwa regelmifiigen Abstanden abgehen, an denen wiederum ver-
schiedene Gegenstande befestigt sind. Die Hauptkette besitzt eine Lange von gut 65 cm; die kleineren
Nebenketten sind bis zu etwa 14 cm lang. Die einzelnen Kettenglieder bestehen aus doppelt gefiihrten
Drahtschlaufen (Osen) mit spiralig umwickeltem Mittelteil. Die stirkere Hauptkette besteht aus insge-
samt 34 Gliedern, die alle ein gleichartiger Aufbau kennzeichnet und durchschnittlich etwa 2 cm lang
sind. Die kleineren, von der Hauptkette abgehenden Ketten hingegen bestehen aus bis zu sieben Glie-
dern, was unterschiedliche Liangen bedingte. Bei den aufgehingten Objekten handelt es sich um All-
tagsgegenstande verschiedener Funktion. Im einzelnen sind dies eine Schere, ein Loffel, ein rahmenarti-
ges Gebilde, ein dreiteiliges Toilettebesteck, ein Spiegel, ein Element in Form eines Fisches, ein kleines,
topfahnliches Gefaff, ein Nadel(?)halter und ein durchbrochen gearbeitetes Zierelement unbekannter
Bedeutung. Abgesehen von dem aus Eisen bestehenden Loffel sind alle Gegenstinde aus Bronze gear-
beitet.

108 R. Hayashi, The Silk Road and the Shés6-in Heibonsha Routes de la Soie. Le grand voyage des objets d’art (1985)
Survey of Japanese Art 6 (1975); C. Beurdeley, Sur les 156 Abb. 162-163. - Vgl. Anm. 52.

507



Abb. 44 Famensi. — 1 Bronzene Schere (8/91). — 2 Eiserner Loffel mit silbertauschiertem Bliitenmotiv (8/91). — 3 Rahmen-
artiges Gebilde aus Bronze (8/91). — 4 Durchbrochen gearbeitetes bronzenes Zierelement (8/91). — 5 Dreiteiliges bronzenes
Toilettebesteck (8/91). — 6 Spiegel aus Bronze oder Messing (8/91). — 7 Topfartiges Bronzegefafl (8/91). — 8 Bronzenes Ele-
ment in Drachenform (8/91). — 9 Bronzenes Element in Form eines Fisches (8/91). — 10 Bronzener Nadel(?)halter (8/91). —

1-7,9-10 M = 2:3; 8 unmafistiblich. L

Die Schere (chin. jian; Abb. 44, 1; Taf. 142, 1-2) besteht aus einem rundstabigen Griff- bzw. Haltebuigel
in Form einer 8 und zwei daran sich anschlieffenden, einander gegentiberstehenden Scherblittern. Biigel
und Scherblitter sind ginzlich unverziert, was die reine Funktionalitit des Gegenstandes zu unterstiit-
zen scheint. Nur auf beiden Scherblattern ist nahe dem Rucken jeweils eine lings verlaufende Furche
eingefeilt worden. Driickte man den unter Spannung stehenden, als Griff dienenden Biigel zusammen,
Uberschnitten sich die beiden Scherblatter im Bereich der Schneiden. Am oberen Scheitelpunkt des Sche-
renblgels befindet sich eine kantige Verdickung mit einer durchgehenden Bohrung in der Mitte, wobei
eine durchgefiadelte Drahtschlaufe die Aufthangung an der Kette gewahrleistete. Die Schere hat eine Lan-
ge von gut 10 cm, die Schneidenlinge betragt jeweils etwa 4,3 cm.

Die Schere der Gurtelkette reprasentiert eine bis in die jungste Vergangenheit vorkommende, alltaglich
benutzte Form. Formal entspricht sie u.a. aus vielen Grabern der Tang-Zeit und anderer, dlterer wie spa-
terer Dynastien stammenden Exemplaren !,

Der eiserne Loffel (Abb. 44, 2; Taf. 142, 3) besitzt eine grofle, leicht gew6lbte Laffe und einen schmalen
Griff von flachrechteckigem Querschnitt. Fast der gesamte Loffelgriff ist mit einem feinen Bronzedraht
umwickelt. Am unteren Ende der Drahtumwicklung, nahe dem Ubergang zur Laffe, setzt ein gleichfalls
aus Draht bestehendes Glied der Kette an, an der der Loffel hangt. Auf der Innenseite der Laffe befin-
det sich ein silbertauschiertes Ornament in Form einer stilisierten Bliite mit kreuzformig angeordneten
Blitenblittern. Ansonsten ist der Loffel vollig unverziert. Seine Lange betragt 11,5 cm, wovon etwa 6,6
cm auf die Laffe entfallen, seine grofite Breite 3,9 cm.

Das mittels einer Ose und eines kleinen rundstabigen Rings an einer Kette befestigte rahmenartige Ge-
bilde (Abb. 44, 3; Taf. 142, 4) aus Bronzeblech besteht aus einem kreisrunden Rahmen flach rechteckigen
Querschnitts mit vier nach auflen gerichteten Fortsitzen. Bei diesen Fortsitzen handelt es sich um bli-
ten- bzw. palmettenformige Gebilde spiegelsymmetrischer Grundgestalt, die stilisierte Lotosknospen
darzustellen scheinen. Eine grofierer, oben mit einer zapfenformigen Lotosknospe abschliefender Fort-
satz war zur Befestigung des Kettenendes durchbohrt. Auf dem Rahmen befinden sich in gleichmafligem
Abstand acht kreisformige, kleindimensionierte Bohrlocher. Rahmen und Fortsitze sind flichendeckend
mit eingeritzten (gravierten), parallel verlaufenden Wellenlinien verziert, die in stark stilisierter Weise ve-
getabilische Ornamente nachzubilden scheinen. Welche Funktion dieses rahmenartige Gebilde einst be-
safl, ist unbekannt. Die durchgehenden Bohrungen auf dem Rahmen lassen unzweifelhaft darauf
schlieffen, dafl an diesem urspringlich etwas befestigt war, das nicht erhalten blieb bzw. verlorenging, al-
so vermutlich aus organischem Material bestand. Im Bereich der Bohrlocher erkennt man noch heute
Verfirbungen, die auf eine Befestigung mittels bronzener Niete schliefien lassen. Am ehesten mochte man
hierbei an ein Sieb oder etwas ahnliches denken, ohne daf§ man dies jedoch mit Sicherheit sagen kann.
Vielleicht war es damit einer der Gegenstande, die Monche, aber auch andere Reisende, stets mit sich
fithrten, um Tee zu bereiten und trinken zu kénnen; beweisen liflt sich diese These freilich nicht.

Das rahmenartige Gebilde hat einen dufleren Durchmesser von bis zu 10,3 cm einschlief}lich der Fortsat-
ze am Rand, wihrend der Innendurchmesser 5,0 cm betragt. Die Breite des Rahmenstegs betragt 0,7 cm,
die Starke des Bleches 0,1 cm.

Von einer anderen Kette hing ein dreiteiliges, aus einem Ohr(?)loffelchen, einer Pinzette und einem
Pfriem resp. nadelartigen Instrument bestehendes bronzenes Toilettebesteck (Abb. 44, 5; Taf. 142, 7-8)

109 z.B. Han Wei (Anm. 70) 167 Abb. 314-317; 231f. Kat.Nr. Sammlung Pierre Uldry (Anm. 29) 194f. Kat.Nr. 197 m.
314-317; Daily Life of Aristocrats in Tang China (1993) Abb.
67 Kat.Nr. 30 m. Abb.; Chinesisches Gold und Silber. Die

508



509



herab. Die drei mittels jeweils einer Ose an ithrem oberen Ende iiber je ein einzelnes Kettenglied an ei-
nem kleinen rundstabigen Drahtring (Durchmesser 1,4 cm) befestigten Gegenstande besitzen rein funk-
tionalen Charakter.

Die Pinzette ist im Mittelteil mehrfach durch eingefeilte und eingeritzte Linien profiliert, besitzt ein ge-
gabeltes Ende und schliefft mit einer kreisrunden Ose ab. Die beiden zur Spitze hin breiter werdenden
Pinzettenarme des gegabelten Endes sind ganzlich unverziert, von flacher Form und vorn stark nach in-
nen gebogen. Der profilierte Pinzettenkdrper besitzt einen vierkantigen Querschnitt. Die Gesamtlange
der Pinzette betragt gut 11 cm, wovon etwa 5 cm auf das gegabelte Ende entfallen.

Das Ohr(?)lffelchen ist von langgestreckter Form mit einer kleinen, herausgehammerten Laffe an der
Spitze und einer runden Ose zur Aufhingung am entgegengesetzten, leicht kantig verdickten Ende. Der
Korper bzw. Griff des Loffelchens ist glatt belassen und vollig unverziert. Die Linge des Loffelchens
betragt 10,1 cm.

Der Pfriem ist von langgestreckter Form und dhnelt einer Nadel. Wihrend die eine Seite spitz ist,
schliet das gegeniiberliegende, kantig verdickte Ende mit einer runden Ose, die der Aufhingung des
Instruments diente, ab. Zur Spitze hin verjlngt sich der im Querschnitt rundstabige, unverzierte Pfriem
mehr und mehr. Seine Lange betragt 10,4 cm.

Der flache, mutmafilich aus Bronze oder Messing bestehende Spiegel (Abb. 44, 6; Taf. 143, 1) besitzt
kreisrunde Form. Wahrend die eine Seite leicht konvex und vollig glatt belassen ist, damit als Spiegel-
fliche diente, zieren die andere insgesamt drei eingeritzte konzentrische Kreise; zwel davon liegen un-
mittelbar nebeneinander, wahrend der dritte sich am Spiegelrand befindet. Statt einer sonst ublichen
Authingeose in der Mitte der Spiegelriickseite befindet sich nahe dem Rand ein rundes, durchgehendes
Bohrloch, das der Aufhangung an der Kette diente. Der Durchmesser des Spiegels betragt 7,8 cm, seine
Dicke etwa 0,2 cm (gemessen am Rand).

Eine andere von der Hauptkette abgehende Kette endet mit einem Element in der Form eines stilisiert
wiedergegebenen Fisches in flachem Relief (Abb. 44, 9; Taf. 143, 1). Deutlich sind der langgestreckte
Fischkorper mit einer Brustflosse, eine machtige, an der Spitze gespaltene Endflosse, ein kugelrundes,
plastisch vorgewdlbtes Auge und ein weitaufgerissenes Maul, aus dem eine lange, leicht gebogene Spit-
ze in der Art eines Dorns ragt, zu erkennen. Der Fisch ist einigermaflen naturalistisch gebildet, wenn-
gleich Details vereinfacht wiedergegeben sind. Der aus dem Fischmaul wachsende Dorn ist rundstabig
und folgt in seiner nach oben geneigten Wolbung der Unterseite des Fischkorpers. Formal erinnert er
an einen Stichel oder einen Pfriem bzw. eine Ahle. Sicher jedenfalls diente die dornartige Spitze als ein
Werkzeug bzw. Instrument, wihrend der Fischkorper als zugehoriger Griff diente. Oberhalb der Brust-
flosse, am Rand des Fischkorpers, befindet sich eine kleine runde, durchgehende Bohrung, durch die ein
eingehingter Osenring die Verbindung mit der Kette gewihrleistete.

Die Gesamtliange des Instruments betragt etwa 9 cm, von denen 6,4 cm auf den Fisch entfallen.

Von einer anderen Kette hangt ein topfahnliches Gefafy (Abb. 44, 7; Taf. 143, 2) von geringen Ausmafien
herab. Das kleine gegossene Gefif} besitzt einen flachen Boden und eine gewdlbte Wandung mit steilem,
nicht weiter differenziertem Rand, was einen kugelformigen, bauchigen Gefaflkorper bedingte. Am Ge-
fifirand setzen zwei gegentiberliegende, leicht vorgewdlbte, in sich nicht weiter strukturierte Henkelat-
taschen an, die durch zwei Niete befestigt sind und tber den Rand mit je einer runden Ose zur Auf-
nahme eines Henkels hinausgreifen. In beiden Osen sitzen die gebogenen Ende eines etwa halbrunden
rundstabigen Henkels, der im Bereich des Scheitels eine runde Ose besitzt, die die Aufhingung des Ge-
fifles an der Kette gewahrleistete. Am Rand des Gefifles und leicht unterhalb davon, d.h. in Hohe der
Gefafischulter, befinden sich drei umlaufende parallele Ritzlinien; ansonsten ist das Gefafl ganzlich un-
verziert.

Die Kette, an der das Gefaf§ hangt und die die Verbindung zur Hauptkette herstellte, endet unten in ei-
nem Element in Form eines plastisch wiedergegebenen, naturalistisch anmutenden Drachens (Abb. 44, 8;
Taf. 143, 3), der tiber eine Ringdse mit der Ose des Gefiflhenkels verbunden war; oberhalb des Drachens
ermoglichten es S-formige Kettenglieder die Verbindung zu 16sen, um das Gefafl beim Gebrauch besser
handhaben zu kdnnen.

510



Der Drachen besitzt einen schlanken, langgestreckten Kérper, einen langen, S-formig geschwungenen
Schwanz und einen groflen Kopf mit weit aufgerissenem Maul, zwei Hornern auf der Stirn und einer
machtigen Mahne.

Die Hohe des bauchigen Topfes betragt gut 5,7 cm, sein grofiter Durchmesser etwa 7,3 cm (in Um-
bruchhodhe). Die Wandungsstirke mifit bis zu 2,0 mm. Die beiden Attaschen sind je 3,1 cm groff bei ei-
ner Breite von gut 1,6 cm. Der Henkel besitzt eine Hohe von 5,0 cm, seine Breite mif$t 8,1 cm. Das Ket-
tenelement in Drachengestalt schliefflich ist 5,6 ¢cm lang.

Zur Giirtelkette gehorte ferner ein kocherdhnlicher, aus vergoldetem Bronzeblech hergestellter, rohren-
formiger Gegenstand (Abb. 44, 10; Taf. 143, 4), der vermutlich als Nadel(?)halter diente. Von rundstabi-
ger Form und innen hohl verjingt sich das Gerat zum unteren, geschlossenen Ende hin leicht, wihrend
das obere Ende mit einer durch zwei Bohrlécher gefithrten Drahtschlaufe zur Befestigung an der Kette
offen ist. Der Korper des Halters ist flichig mit einem feinen umlaufenden, regelmafligen Bliitenmuster
verziert, das aus spitzovalen Elementen vor kreispunziertem Grund zusammengesetzt ist und auf eine
Breite von 3,2 cm den oberen Bereich ausspart. Obwohl die Funktion des Gerits nicht vollig gesichert
ist, zumal in thm nichts mehr steckte, wird man doch mit einiger Wahrscheinlichkeit davon ausgehen
diirfen, dafl es einst der Aufnahme einer Nadel oder etwas ihnlichem diente. Damit liefle sich die
kocherahnliche Form des Gerdts am ehesten erkliren. Auffallig ist, daff die im oberen Bereich des Na-
delhalters angebrachte Drahtschlaufe die Offnung verschliefit, damit also die Aufbewahrung eines Ge-
genstandes bzw. von mehreren Gegenstinden unmdéglich machte, was eventuell als ein Hinweis darauf
zu werten ist, dafl der Nadelhalter sekundar an der Gurtelkette Verwendung gefunden hatte und keine
echte Funktion mehr besal$. Bezeichnenderweise ist unter den Funden aus der Krypta des Famensi kein
Gegenstand bekannt geworden, der fiir eine Aufnahme im Nadelhalter in Frage kame.

Der Nadelhalter ist gut 8,7 cm lang. Der grofite Durchmesser betrigt 0,8 cm im Bereich der oberen Off-
nung, wahrend das untere Ende nur noch einen Durchmesser von 0,5 cm besitzt. Die Starke des Bron-
zeblechs, aus dem der Halter besteht, betragt etwa 0,5 mm.

Eine andere Nebenkette endet in einem durchbrochen gearbeiteten, gegossenen Zierelement spiegel-
symmetrischer Grundgestalt (Abb. 44, 4; Taf. 142, 5-6). Die Umrif$form ist in etwa blattférmig-trapezo-
id, wobei die Seiten leicht gewdlbt bzw. geschwungen sind. Wihrend die beiden oberen Ecken leicht
ziptlig enden, ist die schmalere untere Grundseite des Elements leicht gewolbt. In der Mitte der breite-
ren Oberseite befindet sich eine ringférmige Ose. Unmittelbar unterhalb dieser Ose sitzt ein kleines run-
des Bohrloch, wobei ein durchgeftihrter Draht eine Befestigung an der Kette ermoglichte. Zwei weitere
durchgehende Bohrlécher befinden sich in den beiden Ecken der gewdlbten Basisseite. Die Bohrungen
lassen vermuten, dafl der Gegenstand einst auf einer Unterlage (Leder, Holz etc.) befestigt und somit ein
Beschlag war. Moglicherweise stellt die Befestigung an der Gurtelkette eine Zweitverwendung dar, die
nichts mit dem urspriinglichen Zweck des durchbrochenen Elements zu tun hat. Der spiegelsymmetri-
sche Durchbruchsdekor wird wesentlich durch ein in der Mitte befindliches, fast abstrakt wirkendes ve-
getabilisches Ornament bestimmt, dem sich zu beiden Seiten Drachen mit langgestreckten Korpern
anschlieffen. Beide haben ihre Mauler weit gedffnet und ihre Gliedmaflen gestreckt. Es hat fast den An-
schein, als wiirden beide Fabelwesen auf den Hinterbeinen stehen; tatsachlich aber scheinen sie durch die
Lufte zu fliegen oder rasch einher zu schreiten. In sich sind die durchbrochen gearbeiteten Stege, aus de-
nen die Drachen gebildet sind, nochmals durch bereits im Model vorhandene Linienritzungen unterglie-
dert bzw. profiliert. Im zentralen Motiv meint man stark stilisierte Lotosbliiten erkennen zu konnen; die
Bedeutung dieses Motivs bleibt dem Betrachter allerdings weitestgehend verschlossen. Die antithetische
Anordnung der Drachen erinnert an heraldische Darstellungen. Beide Wesen sind unzweifelhaft auf das
zwischen ihnen befindliche Gebilde ausgerichtet; moglicherweise beschiitzen sie es.

Der Anhinger besitzt eine Hohe von 8,7 cm und eine grofite Breite von 6,7 cm.

Die Funktion der einzelnen Gegenstinde der Giirtelkette (Taf. 143, 5) erklart sich meist durch deren je-

weilige Form. Im Falle der Schere, des Loffels, des Toilettebestecks, des Spiegels, des Gefifles und
schliefflich des Nadelhalters steht deren jeweiliger Zweck nicht in Frage, wobei fiir den inhaltlosen Na-

il



delhalter eine sekundire Verwendung zu vermuten ist. Bei den drei ibrigen Objekten gestaltet sich eine
Bestimmung ihrer Funktion resp. ihres Charakters schwieriger. Das rahmenartige Gebilde stellt, wie be-
reits weiter oben ausgeftihrt wurde, moglicherweise nur den erhaltenen Rest eines Siebes aus organi-
schem Material dar; beweisen laf$t sich diese Annahme freilich nicht. Das fischférmige Element mit lan-
ger dornartiger Spitze diente vermutlich als Stichel oder Ahle (Pfriem) und fand vielseitigste Verwen-
dung. Daneben mag dem Fisch eine Bedeutung als Symbol fur langes Leben (und Fruchtbarkeit) zu-
kommen, was fir fischférmige Anhidnger einiger vielteiliger Giirtel aus Korea aus der Zeit der Silla-Dy-
nastie (Alt-Silla), genauer etwa dem 5. und 6. Jahrhundert n.Chr., als bewiesen gilt!'%. Diese These muf§
nicht notwendigerweise auch fir das fischformige, zumal mit einer profanen Funktion versehene Ele-
ment der Gurtelkette aus dem Famensi gelten, scheint aber moglich zu sein. Die Bedeutung und der
Charakter des durchbrochen gearbeiteten Zierelements sind gleichfalls unbekannt. Es scheint fast funk-
tionslos zu sein. Wieso die am Zierelement sitzende ringformige Ose nicht der Aufhingung an der Ket-
te diente, ist nicht zu klaren. Moglicherweise ist das Element in Zweitverwendung an der Gurtelkette
befestigt worden und besaf$ hier den Symbolcharakter eines Amuletts. Vielleicht handelt es sich um ein
Altstiick, doch sind keine ndheren Parallelen zu nennen. Die weiter obengenannten Gegenstande dien-
ten praktischen Zwecken. Sie waren Objekte des taglichen Gebrauchs, so etwa das der Korperpflege
dienende Toilettebesteck "', die der Trager der Giirtelkette je nach erforderlicher Funktion stindig be-
nutzte bzw. bendtigte und daher bei sich trug. Ob alle funktionalen Anhinger resp. Gegenstinde noch
praktische Zwecke zu erfillen hatten oder nur noch deren Symbolcharakter Bedeutung besafl, entzieht
sich allerdings unserem Wissen.

Wie und vor allem wer eine Gurtelkette dieser Art trug, ist gleichfalls unbekannt. In dem im »unterir-
dischen Palast« vorgefundenen Inventarverzeichnis ist sie als Stiftung nicht aufgefiihrt; ein Zusammen-
hang mit dem Kaiser bzw. dem Kaiserhof diirfte auch generell auszuschlieflen sein. Die an einigen Ge-
genstanden feststellbaren Gebrauchs- bzw. Abnutzungsspuren tragen nicht zur Klarung der Frage bei,
wie die Glrtelkette getragen wurde; immerhin lassen sie zusammen mit Spuren zeitgendssischer
Flickungen und Reparaturen darauf schlieffen, dafl die Objekte tiber einen lingeren Zeitraum hinweg
benutzt worden sind. Die Lange der Hauptkette 1afit vermuten, dafl sie einst in der Art eines Gurtelrie-
mens um die Taille gelegt wurde. Der s-formige Haken, der sie verschlof}, gestattete ein rasches An- und
Ablegen der Gurtelkette.

Wer aber trug nun eine derartige Giirtelkette?

Vom Girtel oder allgemeiner Taillenbereich herabhingende Gehinge stellen ein in vor- und frithge-
schichtlicher Zeit hinlinglich bekanntes Phanomen dar und sind sowohl fiir Frauen als auch Médnner be-
legt; noch heute werden in einigen Kulturen Gehiange unterschiedlicher Funktion getragen und sind den
aus archdologischen Funden stammenden Gehingen an die Seite zu stellen. An derartigen Gehingen wa-
ren hiufig verschiedene Utensilien, Amulette bzw. Apotropaika und ahnliches befestigt, was auch auf
die Gurtelkette aus dem Famensi zutrifft. Sie hingen in der Regel vom Gtrtel an einer Korperseite des
Trigers oder der Tragerin herab. Fur die aus dem Famensi stammende Gtirtelkette sind bislang keine ex-
akten Parallelen bekannt geworden, was vor allem auf die spezielle Art der Uberlieferung zuriickzu-
fihren sein durfte. Ware diese Gtirtelkette nicht im Innern der Krypta deponiert worden, wiirde man
erst gar nicht tber die Existenz von Ketten dieser Art unterrichtet sein. Sowohl die Vielteiligkeit, d.h.
die grofle Zahl der aufgehingten Gegenstiande, als auch die scheinbare oder tatsachliche Vollstindigkeit
der Girtelkette aus dem Famensi riumen ihr eine besondere Stellung ein. Die kulturgeschichtliche Be-
deutung dieses Fundes ist sehr hoch einzuschitzen. Gegeniiber den meisten anderen Gegenstanden aus
dem »unterirdischen Palast« des Famensi, die offiziell vom chinesischen Kaiser, seinen Angehorigen so-

110 Kunstschitze aus Korea (Anm. 60) 97 Kat.Nr. 79 m. (Prov. Yunnan). Lutz (Anm. 28) 152 Abb. 174; Der Gold-
Farbtaf.; 103 Kat.Nr. 92 m. Abb. u. Farbtaf. schatz der drei Pagoden (Anm. 28) 223 Kat.Nr. 84 m.
1 Vgl. ein zweiteiliges bronzenes Toilettebesteck aus dem Abb.

Schatz der Qianxun-Pagode des Chongshengsi, Kr. Dali

512



wie hohen Beamten gestiftet wurden, scheint es sich bei der Gurtelkette um eine Privatstiftung zu han-
deln, ein tagtaglich gebrauchter Gegenstand, der seinem eigentlichen Verwendungszweck entzogen wur-
de, um zu Ehren des wahren Korpers Buddhas gestiftet zu werden. Angesichts der Fund- bzw. Befund-
situation und der verschiedenen Elemente der Gurtelkette besitzt es einige Wahrscheinlichkeit, dafl sie
von einem buddhistischen Monch zu Lebzeiten getragen wurde, heifdt es doch, daff diese mit verschie-
denen Utensilien versehene Gehinge auf ihren Reisen mit sich fuhrten.

Eine genaue zeitliche Fixierung der Giirtelkette und ihrer Anhanger innerhalb der Tang-Zeit erscheint
kaum moglich. Der singulare Charakter des Ensembles steht einer exakten Datierung entgegen. Die ein-
zelnen Gegenstinde der Giirtelkette eignen sich kaum fiir feinchronologische Untersuchungen, da sie
teilweise anscheinend in Zweitverwendung benutzt wurden. Durch das Fixdatum des Schlieflens der
Krypta im Jahre 874 ist immerhin der spatestmogliche Zeitpunkt fir die Herstellung der Girtelkette
vorgegeben. Zeitgenossischen Flickungen und Reparaturen zufolge war die Gurtelkette vor ihrer Nie-
derlegung bzw. Stiftung bereits lingere Zeit in Gebrauch gewesen. Es ist sogar moglich, daf§ sie tber
mehrere Generationen hinweg benutzt und vererbt bzw. weitergegeben wurde. Einem Ansatz in einem
relativ frihen Abschnitt der Tang-Dynastie, etwa dem 7. und der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts
n.Chr,, mag einige Wahrscheinlichkeit zukommen.

SPIEGEL MIT LOTOSBLATTKRANZ

Zu den in der Krypta gefundenen Gegenstinden zahlt auch ein auf einer holzernen, mit einem Lotos-
blutenblitterkranz versehenen Unterlage montierter Metallspiegel. Der Spiegel fand sich, fuflend auf
den von chinesischer Seite gemachten Angaben zum archiologischen Befund, etwa in der Mitte der hin-
teren Kammer der Krypta; genauer soll er einst in der Gew6lbemitte plaziert worden sein.

Die Erhaltung des Spiegels samt Holzunterlage und Blatterkranz war im Auffindungszustand nicht son-
derlich gut, was umfingliche Restaurierungsmafinahmen erforderlich machte (Taf. 144, 1; Farbtaf. XVII, 3).
Neben der Korrosion des Metalls waren es verschiedene Briiche, Beschadigungen und antike Reparatu-
ren die das Bild des Erhaltungszustandes triibten. Erstaunlich ist die hervorragende Erhaltung des Hol-
zes, das trotz seiner iiber tausendjihrigen Lagerung die Zeit fast unbeschadet tiberstanden hat. Dies
durfte wesentlich auf die metallene Auflage, d.h. den Spiegel, zuriickzufithren sein, der ein Verrotten des
organischen Materials weitestgehend verhindern konnte. Indes ist das Holz, es soll sich hierbei — laut
Mitteilung von chinesischer Seite — um Sandelholz handeln, an einigen Stellen gebrochen und stirker de-
formiert.

Der runde Metallspiegel ist auf einer gleichfalls kreisrunden Holzunterlage befestigt, wobei seine glatte
Spiegelflache nach oben weist. Den Rand der Unterlage ziert rundum ein aus iibereinandergelappten,
stilisierten Lotosbliitenblittern bestehender Kranz (Abb. 45), der mittels eines schmalen umlaufenden,
aus 14 Teilstiicken bestehenden Kupferbandes (Breite etwa 1,0-1,2 cm; Starke ca. 0,02 cm) und durch
Nietstifte (Linge durchschnittlich 0,8 cm) befestigt ist. Dieses aus blattvergoldetem Kupfer bestehende
mehrteilige Band ist mit stilisierten vegetabilischen Motiven verziert, die ziseliert bzw. gepunzt sind und
der Binnenornamentik der Blitenblitter folgen; insgesamt wurden 48 Stifte mit halbkugeligem Kopf aus
vergoldetem Kupfer verwendet. Von einer unsauberen zeitgenossischen Reparatur zeugen noch heute
ein vollig durchkorrodierter Eisennagel sowie Rostspuren von drei weiteren Nageln, mit denen zwei
Blutenblatter des Kranzes auf der Holzunterlage befestigt waren.

Die Blatter des Kranzes (Abb. 46; Taf. 144, 5) bestehen aus teilvergoldetem Silberblech, besitzen eine
spiegelsymmetrische Grundform und sind durchbrochen gearbeitet. Die Feuervergoldung ist des haufi-
geren recht unsauber und ungleichmiflig ausgefihrt worden. Insgesamt handelt es sich um 26 Lotos-
blitenblitter, die in zwei Lagen angeordnet sind. Stets besitzen die Blitter eine gerade Grundseite bzw.
Basis, geschwungene Seiten und enden in einer Spitze; ihre Form kann als ausgewogen und harmonisch
bezeichnet werden und entspricht etwa der Form echter Lotosblitter. Bei annihernd gleicher Umrif§-
form und dhnlichen Dimensionen lassen sich zwei Durchbruchsmuster unterscheiden. Dennoch gleicht
kein Blatt dem anderen vollig; offenbar sind sie durchweg einzeln hergestellt worden. Die jeweils unte-

513



Abb. 45 Famensi. — Lotosblattkranz der Spiegelunterlage (5/92). - M = etwa 1:2.

ren, unmerklich grofleren Blitter sind mit einem arabeskenartigen, einen breiten glatt belassenen Rand
aussparenden Ornament verziert, in dessen Mitte sich eine stilisierte gedffnete, gravierte Lotosbliite in
Draufsicht befindet. Etwa sichelférmige Durchbrechungen sind zu acht wirbeldhnlichen, zusitzlich gra-
vierten Motiven um die Blattmitte angeordnet. Die oberen Blitter hingegen sind mit einem Muster ver-

514



Soe,
®

Teesese

o
Hi
&
8

{
H

°
)

Abb. 46 Famensi. — 1-2 Lotosblattformen (5/92). - M = 4:5.

ziert, das aus von der Grundseite bzw. der Blattmitte in divergierendem Verlauf ausgehenden schmalen,
etwa spitzdreieckigen bis lanzettformigen Durchbriichen besteht und zusatzlich graviert ist, wie bei den
anderen Blittern einen glatt belassenen Rand ausspart, und in dessen Mitte sich jeweils ebenfalls eine sti-
lisierte Lotosbliite in Draufsicht befindet. Es hat den Anschein, als ahmten die durchbrochenen Motive
in Ficherform die Adern eines natiirlichen Blattes nach. Die Blattrinder und die in der Blattmitte be-
findliche Lotosblite sind bei allen Bliitenblattern jeweils vergoldet, wobei allerdings die Blitenmitte
von der Vergoldung stets ausgespart ist. Die Durchbruchsmuster werden von den unverzierten Blatt-
randern durch rahmende Perlstibe getrennt.

Noch an zwei Lotosblattern befand sich je ein blecherner Bliitenschirm (Durchmesser 2,3 cm; Blech-
starke etwa 0,02 cm), zweti stilisierte, aus Silberblech gefertigte Fledermause (Flugelspannweite etwa 4,7
cm bei einer Korperlinge von 3,2 cm; Blechstirke ca. 0,02 cm), etwa zehn gleichfalls aus Silberblech be-
stehende Anhinger in Tropfenform (Linge etwa 1,3 cm; Blechstirke etwa 0,02 cm) sowie zwei durch-
bohrte Glasperlen rundovaler Form (Durchmesser 0,7-0,8 cm), die jeweils mittels eines Silberdrahtes im
Bereich der Blattmitte befestigt waren. Die Blechanhinger waren glatt belassen, wiesen also keine Bin-
nengliederung auf. An anderen Blittern fanden sich nur noch Silberdrihte, die etwa im Bereich der Blu-
tenansitze auf den Blittern befestigt waren. Einst waren sicher auch an thnen Schirme, Perlen und Fle-
dermiuse befestigt, doch sind diese an den betreffenden Stellen nicht erhalten geblieben. Es hat den An-
schein, als sei diese Beschddigung nicht erst bei der Bergung des Spiegels erfolgt, sondern als sei dieser
bereits in beschadigtem Zustand in der Krypta niedergelegt worden. Dies wiederum ist als ein moglicher
Hinweis darauf zu werten, dafl der Spiegel bereits ein geraumes Alter besaf}, als er gestiftet wurde.
Woméglich wurde er dem Famensi bzw. den dort verwahrten Reliquien gestiftet weil er bereits damals
nur noch in beschidigtem Zustand vorlag.

Die angeblich aus Sandelholz bestehende runde Unterlage (Taf. 144, 3-4) weist in der Mitte ein kreis-
rundes durchgehendes Bohrloch zur Fixierung des Spiegels im Bereich seiner riickwirtigen Ose auf. In
diese Ose steckte noch ein gebogener Silberdraht. Eine durch diesen Draht wiederum hindurchgesteck-
te silberne Haarnadel stellte sicher, daff Spiegel und Unterlage fest miteinander verbunden waren.

Auf der nach unten weisenden, d.h. sichtbaren Seite (Riickseite) der Unterlage (Taf. 144, 3) sind zwei
vierkantige, parallel verlaufende Holzleisten, die der Verstirkung dienten, befestigt. Zwischen den bei-
den Holzleisten befindet sich eine in zwei senkrechten Spalten angeordnete Inschrift, die in ihrer Aus-

5119



L

1

Abb. 47 Famensi. — Schnittansicht des Spiegels und der holzernen Unterlage mit Lotosblattkranz (5/92). - M = etwa 1:2.

BT ELFTE

HiRFH R Z i E

0 HR — P JBE ) 245 Bk
(8 RIA S —E— )5 A
Pl e e o B e 35k A 2L

R S A HE B — YT 58 A0 AR 0

JTEE T e I R B VA T

MG YN
F— S B RGO

Abb. 48 Famensi. — Inschrift auf der Vorderseite der holzernen Spiegelunterlage (5/92).

richtung den parallelen Holzleisten folgt und erst nach ihrer Befestigung auf der Unterlage angebracht
wurde. Von den insgesamt etwa 18-20 Zeichen der in Tusche geschriebenen Inschrift ist nicht ein einzi-
ges heute noch sicher lesbar bzw. einigermafien verlafilich im Zusammenhang identifizierbar. Vermut-
lich handelt es sich um die Reste einer Stiftungsinschrift.

Auf der im montierten Zustand vom Spiegel verdeckten Seite (Vorderseite) der Holzunterlage (Taf. 144, 4)
befindet sich eine wesentlich umfangreichere Inschrift (Abb. 48), die ebenfalls mit Tusche geschrieben
wurde und sicher als Stiftungsinschrift anzusprechen ist. Die Inschrift besteht aus insgesamt etwa 100
Zeichen (vgl. Taf. 144, 2), die in neun senkrechten Spalten angeordnet sind. Anscheinend um das freihdn-
dige Schreiben der Zeichen und deren Anordnung zu erleichtern, hat man zuvor drei parallele senk-
rechte Tuschelinien eingezeichnet, die noch heute gut zu erkennen sind. Demgegentiber ist leider nur
noch ein Teil der Zeichen lesbar bzw. eindeutig zu identifizieren 2. Die Schriftzeichen sparen den in
montiertem Zustand vom Blitterkranz verdeckten Rand der Holzunterlage aus, was darauf schlieflen
lit, dafl die Inschrift erst nachtriglich angebracht wurde. In der Stiftungsinschrift bittet eine Person um
die Erlosung aller Lebewesen aus der Samsara-Welt der Wiedergeburt und des Leidens. Die in der In-

112 A. von Przychowski (Heidelberg/Ziirich) ist fiir wertvolle Hinweise zu danken.

516



Abb. 49  Famensi. — Rekonstruktion des pingtuo-Ornaments auf der Spiegelriickseite (5/92). = M = etwa 1:2.

schrift gemachten Angaben nennen den elften Monat des zwolften Jahres der Ara Xiantong (871) als
Entstehungsdatum fur sie. Der Spiegel wird unter der Bezeichnung »geschmitickter Banner-Spiegel« ge-
fihrt. Leider ist der volle Name des Stifters nicht zu lesen; sein Nachname lautet immerhin »Cui«. Der
Stifter selbst wird als »Schiiler« bezeichnet, was als ein Hinweis darauf zu werten ist, daf} es sich um ei-
nen buddhistischen Laien handeln konnte; allerdings wurde diese Bezeichnung auch fiir Ménche ver-
wandt. Das Fehlen eines offiziellen Titels lafit demgegentiber generell den Schlufl zu, daff der Spiegel von
einer Privatperson und nicht von einem Beamten gestiftet wurde. Bemerkenswert ist, daf der Stifter fiir
die Erlosung aller Lebewesen eintritt und nicht blof§ fiir die einiger namentlich genannter Personen, was
bei Stiftungsinschriften sehr viel haufiger der Fall ist.

Der Spiegel war einst zentrisch auf der holzernen Unterlage befestigt (Abb. 47). Wihrend die Vorder-
seite plan und glatt belassen ist, um als Spiegelflache zu dienen, ist die Spiegelrtickseite verziert. Diese
Seite ist flichendeckend von einem vegetabilischen Ornament (Abb. 49; Taf. 145, 1-2) aus schwarzbrau-
nem Lack und ausgeschnittener Silberfolie bedeckt, die in vier viertelkreisformige Felder unterteilt und
randlich von untereinander abgesetzten Kreisen eingefaf3t ist. Das komplizierte Ornament gibt in stark
stilisierter Weise Bliiten bzw. Bliitenblitter wieder. Dariiber hinaus sind die einzelnen Blitter mit in die
Silberfolie geritzten bzw. ziselierten parallelen Linien verziert. Auf dem Blattdekor sind schliefflich fiinf
rechteckige, annihernd quadratische Goldplittchen befestigt worden, die den schmiickenden Charakter
der vegetabilischen Ornamentik wohl zusitzlich unterstreichen sollten. Da die Plittchen stark korro-
diert sind, darf man annehmen, daff das Gold mit Silber und Kupfer legiert war.

Im Zentrum der Spiegelriickseite befindet sich eine Aufhingedse, die mit Hilfe eines hindurchgesteck-
ten Drahtes und einer Nadel die Befestigung des Spiegels auf der holzernen Unterlage ermdglichte. Bei
der silbernen Haarnadel (chin. chai; Abb. 50), die die Fixierung des Spiegels auf der Holzunterlage ge-

wihrleistete, handelt es sich um eine U-férmiges, nahezu unverziertes Exemplar mit zwei langen Spit-

o) 7



Abb. 50 Famensi. — Haarnadel, die der Fixierung des Spiegels auf der Unterlage diente (5/92). - M = 4:5.

zen, das als eine typische Arbeit der Zeit der Tang-Dynastie anzusehen ist!. Allein der in sich bogen-
formig gewolbte Nadelkopf ist merklich verdickt und mit querverlaufenden Kerben stark profiliert.
Der Spiegel selbst besitzt einen Durchmesser von 18,5 ¢cm, wihrend die hélzerne Unterlage im Durch-
messer 28,0 cm mifft und gut 0,5-0,9 cm dick ist. Das in der Mitte der Holzunterlage befindliche Loch
mif} 2,0 cm im Durchmesser. Der umgebende Kranz aus Lotosblitenblattern hat einen grofiten Durch-
messer von 39,5 cm. Die unteren Blatter sind zwischen 8,5 cm und 9,0 cm lang, wahrend ihre Breite 7,0-
7,5 cm betragt. Die Blatter der oberen Lage hingegen sind etwa 7,3-7,9 cm lang und 6,2-6,6 cm breit. Die
Stirke der aus Silberblech bestehenden Blutenblatter betragt durchschnittlich 0,02 cm. Die Haarnadel
letztlich, die die Befestigung des Spiegels auf der Unterlage ermoglichte, ist gut 19,3 ¢cm lang.

Spiegel aus Metall gehorten in China seit der Zeit der Shang-Dynastie (16.-11. Jahrhundert v.Chr.) als
kosmetischer Gegenstand taglichen Bedarfs zur Ausstattung der gehobenen Gesellschaftsschicht und
wurden sowohl von Mannern als auch Frauen benutzt. Auf der einen Seite fast plan bzw. leicht konvex
und vollig glatt, um als reflektierende Spiegelfliche zu dienen, war die Riickseite von solchen gegosse-
nen Spiegeln in der Regel reich verziert und mit einer Aufhingedse in der Mitte versehen. Mit einem
Griff versehene Spiegel kommen erst in der ausgehenden Tang-Zeit starker auf, vermochten sich aber ge-
geniiber den mit eine riickwirtigen Ose versehenen Exemplaren nicht durchzusetzen. Die Form der
Spiegel variiert zwischen rund, gelappt-blitenférmig, blattformig, quadratisch bzw. rechteckig und
mehreckig (etwa sternformig mit acht Zacken bzw. Ecken), doch war die runde Form von jeher die ge-
briuchlichste und am hiufigsten in archiologischen Zusammenhingen vorkommende. Die Ose auf der
Spiegelriickseite gestattete es, den Spiegel an einem Band o.4. aufzuhangen. Groflere Spiegel wurden in
der Regel auf einem speziell fur diesen Zweck gefertigten, meist holzernen Gestell befestigt.

Die Verzierung auf den Spiegelriickseiten konnte verschiedenster Art, Technik und Motivik sein; zur

113 Vgl. Han Wei (Anm. 70) 164 Abb. 309; 230 Kat.Nr. 309; Sammlung Pierre Uldry (Anm. 29) 201 Kat.Nr. 211 m.
Daily Life of Aristocrats in Tang China (Anm. 109) 60 Abb.; 202 Kat.Nr. 212-213 m. Abb.
Kat.Nr. 20 m. Abb.; Chinesisches Gold und Silber. Die

518



Zeit der Tang-Dynastie erreichten ihre Vielfalt und ihre Qualitit einen spater nie wieder erreichten
Hohepunkt. Haufig handelt es sich um einen bereits in der Guf$form vorhandenen Reliefdekor; hinzu-
kommen Punz- und Zieselier- bzw. Gravurtechniken sowie Einlagenverzierungen.

Im Falle des hier interessierenden Spiegels aus dem Famensi handelt es sich um eine erstmals zur Han-
Zeit (206 v.Chr. bis 220 n.Chr.) aufkommende, besonders aber zur Zeit der frihen Tang-Dynastie ge-
brauchliche, auflerst komplizierte Verzierungstechnik, die sog. pingtuo-Technik !"%; sie erfreute sich bei
Lackgefaflen, jedoch auch bei Spiegelrtickseiten einiger Beliebtheit. Bei dieser Technik, einer recht auf-
wendigen Verzierungsweise, wird auf einer glatt belassenen, unverzierten Fliche eine Lackschicht auf-
getragen, die man mit diinnen Einlagen aus Gold- oder Silberblech, so bei dem Exemplar des Famensi,
Bronzeblech oder einem anderen Metall verzierte. Bei dem verwendeten Lack handelt es sich um ein
Naturprodukt aus dem Saft des Lackbaumes, speziell des Rhus verniciflua (Toxicodendron verniciflua),
der in den gemafligten und warmen Gebieten in Ost- und Siuidostasien verbreitet ist; in Mittel- und
Stidchina wichst er noch heute ', In gereinigtem und gefiltertem Zustand besteht der Lack je nach Qua-
litit und Reinheit aus bis zu 90% Lacksdure (Urushiol). Zusitze verschiedener Pigmente gestatteten ein
Einfarben des Lackes; im Falle des Spiegels aus dem Famensi handelt es sich um Schwarzlack, der seine
Farbe dem beigegebenen Kiefern- oder Lampenrufl verdanken durfte, aber im Zuge seiner gut tausend-
jahrigen Lagerung braunlich verfarbt wurde. Anschlieffend wurde der Lack in einer oder mehreren dtn-
nen Schichten aufgetragen und trocknete dann in einem langsamen Prozef bis er vollig erhirtet war.
Die auf der Riickseite des Spiegels aufgebrachte Silberblechauflage besteht aus vier einander in Dekor
entsprechenden Folien in Viertelkreisform. Die ausgeschnittenen Elemente lieflen ein verzweigtes, in
sich fast spiegelsymmetrisches Bliten- bzw. Blitterornament entstehen, das eine zusatzliche Differen-
zierung bzw. Strukturierung durch strichformige Ritzungen auf der Silberfolie erhielt. Diese Striche sind
nahezu parallel gefiihrt und in sich leicht gebogen, wodurch einzelne Bliitenblatter voneinander unter-
schieden werden konnen. Das vierfach sich wiederholende Ziermotiv ist rein vegetabilischer Art und
recht stilisiert wiedergegeben. Dem Pflanzenornament wird man einen gliickverheiflenden Symbolcha-
rakter sicher nicht absprechen konnen; weiterreichende Interpretationen bewegen sich allerdings im Be-
reich der Spekulation. Da sich fir den Dekor auf der Spiegelriickseite keine exakten Entsprechungen an-
fuhren lassen, mufl dem Spiegel eine Bedeutung als Unikat eingeraumt werden.

Die Befestigung des Spiegels auf der mit einem Blatterkranz versehenen holzernen Unterlage (Farbtaf.
XVII, 4) ist fiir die Zeit der Tang-Dynastie bislang nicht belegt und steht véllig singuldr da; nicht einmal
nihere Parallelen lassen sich anfiihren. Ob der Spiegel von vornherein fir eine Montage auf der holzer-
nen, mit einem Lotosblitenblatterkranz versehenen Unterlage vorgesehen war, ist nicht bekannt, besitzt
aber einige Wahrscheinlichkeit. Zur Handhabung bzw. Gebrauch des Spiegels erwies sich allerdings die-
se Konstruktion mehr als hinderlich und konnte, gerade was den Blatterkranz angeht, leicht beschadigt
werden. Indes irritiert die Verwendung einer durch einen Draht an der riickwirtigen Ose des Spiegels
gesteckten Haarnadel. Es hat fast den Anschein, als habe man in Eile gehandelt und zu diesem Zweck
eine vorhandene Nadel zweckentfremdet benutzt. Moglicherweise war die Haarnadel langst ausgedient,
vielleicht stand sie aber auch als Schmuck- bzw. Trachtelement der Frau mit dem — der Betrachtung dien-
enden — Spiegel in einem engen inhaltlichen Zusammenhang.

Die Funktion und die Bedeutung des den Spiegel gleichsam rahmenden Blitenblitterkranzes am Holz-
plattenrand sind nur unzureichend zu kliren. Einerseits war der Kranz unzweifelhaft schmiickendes
Beiwerk, andererseits kam seiner spezifischen Gestaltung sicher eine symbolische Bedeutung zu. Lo-
tosbliiten raumt man im Chinesischen meist einen gliickverheiffenden Charakter ein. Vermutlich be-
saflen die dargestellten Fledermiuse eine entsprechende Bedeutung. Was die einstige Deponierung des

114 Chinas Goldenes Zeitalter (Anm. 4) 134 Anm. 67; W. von Kaiser Suzong (Li Heng; 711-762, reg. 756-762) un-
Watson, Overlay and p’ing t'o in T?ang Silverwork. Jour- tersagt.
nal of the Royal Asiatic Society 1970, 210ff; Zhang 115 Zu ostasiatischen Lackarbeiten allgemein vgl. G. Gab-
Guangli u. Xu Tingyun, Man hua Tang dai jin yin ping- bert, Ostasiatische Lackkunst (1978); K. J. Brandt, Chi-
tuo. Wenwu 1991, H. 2, 81ff. - Im Zuge von Sparmaf}- nesische Lackarbeiten (1988).

nahmen wurde diese Technik bereits unter der Regierung

Sl



Spiegels in der Krypta des Famensi betrifft, hat es den Anschein, als sei er im Sinne einer Stiftung direkt
auf eine der im Innern befindlichen Reliquien ausgerichtet worden. Der mit zwei Stiftungsinschriften
versehenen Holzunterlage mag in diesem Zusammenhang indes eine Bedeutung als Votivtafel zukom-
men. Wieso allerdings die groflere der beiden Inschriften auf der im montierten Zustand vom Spiegel
verdeckten Vorderseite der holzernen Unterlage angebracht wurde und nicht an sichtbarer Stelle, dar-
Uber kann man heute nur noch spekulieren. Schimte man sich dieser Stiftung? Oder wollte man insge-
heim als Stifter namentlich genannt werden, was sonst nur dem Kaiser und seinen Angehorigen und Ver-
trauten gestattet war? Unterlieff man es deshalb auch, einen offiziellen Titel zu nennen? Definitive Ant-
worten auf diese Fragen lassen sich nicht machen.

Im Inventarverzeichnis, das im »unterirdischen Palast« gefunden wurde und listenartig einen Teil der ge-
stifteten Gegenstande nennt, ist von zwei nicht naher bezeichneten Bronzespiegeln die Rede, die von
Kaiser Yizong gestiftet worden sein sollen. Ob sich der hier interessierende Spiegel bzw. das gesamte
vorgefundene Ensemble mit einem dieser Exemplare identifizieren lafit, ist nicht mit GewifSheit zu be-
antworten.

Die spezielle, bislang singulire Gestaltung des Spiegels samt holzerner, mit einem Bliitenblitterkranz
versehener Unterlage gestattet es nicht, diesen innerhalb der Zeit der Tang-Dynastie naher zu datieren.
Die inschriftlich belegte Schlieffung der Krypta des Famensi im Jahre 874 gibt den spatestméoglichen
Zeitpunkt der Herstellung des Spiegels an.

Der unvollkommene, teilweise wohl durch stirkeren bzw. lingeren Gebrauch, teilweise Beschidigung
bedingte Erhaltungszustand des Spiegels macht es wahrscheinlich, daff dieser zum Zeitpunkt der
Schliefung des »unterirdischen Palasts« bereits ein geraumes Alter besafl. Dies legen auch die Spuren
zeitgenossischer Reparaturen nahe. Indes erscheint es moglich, dafl einige der Beschadigungen erst
wihrend der Lagerung (nach 874) durch herabfallende Gegenstande oder ahnliches entstanden sind.
Man gewinnt den Eindruck, als habe man einen linger benutzten Gegenstand wie diesen Spiegel plotz-
lich und tbereilt seiner eigentlichen Verwendung entzogen, um ithn den Reliquien bzw. dem Tempel zu
stiften. Es hat den Anschein, als sei der Spiegel als Gegenstand des taglichen Bedarfs einer gehobenen
Gesellschaft ausgemustert und, da er zur Verfigung stand, zweckentfremdet gestiftet worden. Mit die-
sen Uberlegungen geht die Feststellung einher, daf} es sich bei der auf der Spiegelriickseite verwendeten
Dekortechnik, der pingtuo-Technik, um eine besonders in der Frithzeit der Tang-Dynastie, d.h. des 7.
und der ersten Halfte des 8. Jahrhunderts n.Chr., beliebte Verzierungsart handelt ™.

VORHANGESCHLOSS

Die vor den einzelnen Kammern der Krypta befindlichen, aus flachquaderformigen Steinblocken beste-
henden Tore waren mit Vorhiangeschlossern versehen. Das hier interessierende eiserne Schlofl war an
dem vom sudlich vorgelagerten Korridor zur vorderen Kammer fihrenden zweifligeligen Tor ange-
bracht und dort in zwei ringférmige Haltedsen, an jedem Torfliigel eine Ose, eingehingt. Der zu diesem
Schlofl gehorende Schlissel konnte nicht gefunden werden.

Der Erhaltungszustand des eisernen Vorhingeschlosses (Taf. 145, 3) war trotz tiblicher Korrosion ver-
hiltnismaflig gut.

Das Schloff besteht im wesentlichen aus zwei zusammengehdorigen, ineinandergreifenden Teilen, einem
Gehiduse (Korper) samt Bligel und einem VerschlufSbiigel mit pinzettenformiger Feder (vgl. Abb. 51);
ferner erforderte ein Schlof§ dieser Machart einst einen an seiner Spitze gegabelten Schlussel.

Das zylindrische Gehduse des Schlosses ist innen hohl und nach beiden Seiten hin gedffnet. Aus Eisen
bestehende, mit Kupfer iiberzogene Verschluiplatten und »iibergestiilpte« Ringe verengen beide Off-
nungen. Die Offnung auf der einen Seite dient dazu, die langgestreckte Feder des Verschluf$biigels auf-
zunehmen, um das Schloff zu schlieffen. In die entgegengesetzte Offnung des Gehiuses greift hingegen
der Schlissel mit seinem gegabelten Ende, mit dessen Hilfe man das Schlof8 wieder 6ffnen konnte. Un-

116 S. Anm. 114.

520



Abb. 51 Famensi. — Verschlufibtigel und Gehiuse des Vorhingeschlosses (6/91).

terhalb dieser Offnung setzt am Gehiuse ein massiver, teils rundstabiger, teils im Querschnitt achtecki-
ger Biigel an, der zunichst einen kraftigen Bogen beschreibt, dann gerade zurticklauft und schliefSlich
mit einer kleinen Offnung an seiner Spitze zur Aufnahme des entgegengesetzten spitzkonischen Ver-
schluffbtigelendes abschliefSt.

Der Verschlufibtigel wird wesentlich durch das federnde, pinzettenformig gespaltene Ende bestimmt,
das in das Schlofigehduse greift. Das entgegengesetzte, massiv gearbeitete Ende entspricht in etwa dem
am Gehiuse ansetzenden gebogenen Biigel, schliefit aber statt mit einer Offnung mit einem spitz zulau-
fenden, konischen Ende ab. Der einfache, aber effektive Verschluffimechanismus wird durch das in das
Schloflgehduse eingefithrte pinzettenformige Ende des Verschlufibiigels gewihrleistet, das in arretiertem
Zustand keine Offnung des Schlosses ermoglicht. Nur mit Hilfe eines ins Gehiuseinnere greifenden,
vorn gegabelten Schliissels kann die Arretierung gelost, das Verschluflbtigelende wieder herausgezogen
und das Schlofl gedffnet werden. Der Schlissel greift im Gehduseinnern mit seiner Gabel die Schenkel
des pinzettenformigen Biigelendes zusammen, so daf§ man es aus dem Gehause ziehen kann.

Sowohl der Verschluf§biigel als auch das Schloffigehiuse sind vollig unverziert, was den rein funktiona-
len Charakter des Vorhiangeschlosses zu unterstreichen scheint.

Das Schlof§ hat in geschlossenem Zustand eine Liange von gut 17,5 cm und eine Hohe von bis zu 4,0 cm.
Das Gehduse allein besitzt eine Linge von etwa 8 cm.

Seiner Form nach entspricht das hier niher angefithrte Schlof§ (Taf. 145, 4-5) den typischen Vorhinge-
schlossern chinesischer Pragung, wie sie aus der Zeit der Tang-Dynastie, aber auch vorangegangenen
Dynastien, in einiger Zahl aus Gribern und Horten bekannt geworden sind 7. Thre charakteristische

117 Han Wei (Anm. 70) 160 Abb. 304; 229 Kat.Nr. 304; Abb.; Chinesisches Gold und Silber. Die Sammlung
Chinas Goldenes Zeitalter (Anm. 4) 187 Kat.Nr. 69 m. Pierre Uldry (Anm. 29) 195 Kat.Nr. 198-199 m. Abb.

521



Form und die Art des Schliefmechanismus sind nahezu bis heute gebrauchlich geblieben. Nihere Par-
allelen liegen sowohl in Eisen, Bronze als auch in Silber vor. Vorhingeschlosser in der Art dieses Schlos-
ses fanden gleichermaflen bei der Versiegelung von Toren bzw. Turen von Griabern, Grabkammern und
Depots Verwendung als auch bei dem Verschluff von Truhen, Kastchen oder Reliquiaren. Derartige
Schlésser sind auch in bildlichen Darstellungen auf Platten von Steinsarkophagen und Toren von Grab-
eingangen her bekannt''%.

Beim Schlof§ vom Famensi steckte zwar das pinzettenformige, federnde Ende des Verschlufibiigels im
Schloffigehduse und war arretiert, doch befand sich das entgegengesetzte Ende nicht in der hierfiir vor-
gesehenen Offnung des Gehiusebiigels. Effektiv war das Tor also nicht durch das Schlof verschlossen,
die vordere Kammer der Krypta also nicht vor einem ungewollten Offnen sicher. Warum dies so war,
verschlief§t sich dem Betrachter. Moglicherweise liegen die Grinde hierfir im kultisch-religiosen Be-
reich.

Die wenigen hier angefithrten Gegenstinde aus dem Schatzfund, die weder kultischen Charakters noch
der umfangreichen Gruppe der Gefifle zuzurechnen sind, spiegeln jeder fir sich Teilbereiche der mate-
riellen Kultur der Tang-Zeit. Sie gewihren — trotz ithrer mitunter begrenzten Aussagekraft — einen bis-
lang nicht fir moglich gehaltenen Einblick in das damalige Alltagsleben. Sowohl bei dem auf einer hol-
zernen, mit einem Lotosblattkranz versehenen Unterlage montierten Spiegel als auch bei der Glirtelket-
te, von der verschiedene Geritschaften herabhingen, handelt es sich um Objekte, die seinerzeit vermut-
lich tagtaglich benutzt worden waren und mit ihren damaligen Besitzern in enger Beziehung standen,
che sie durch den Umstand der Suiftung ihrer bisherigen Verwendung entzogen wurden. Thre Deponie-
rung in den Riumen des »unterirdischen Palasts« ist daher als ein Glicksfall ganz besonderer Art zu
werten, wiren solche Gegenstande doch sonst nicht tiberliefert worden.

DER  ESOTERISGHE: BUDDHEISMUSUNBDABER ~FAMENSI

Der esoterische Buddhismus (skr. vajrayana, wortlich tbersetzt Diamantfahrzeug; chin. mijiao, wortlich
Ubersetzt etwa Geheimlehre, oder mizong, d.h. Geheimschule) gehort unzweifelhaft mit zu den interes-
santesten und bemerkenswertesten Ausrichtungen der Lehre Buddhas!; gelegentlich wird er als letzte
Entwicklungsstufe der buddhistischen Lehre bezeichnet.

Die esoterische Ausrichtung der buddhistischen Lehre verzeichnete in der zweiten Hilfte der Zeit der
Tang-Dynastie, also im spateren 8. und 9. Jahrhundert n.Chr., aus verschiedenen Griinden einen erheb-
lichen Aufschwung'®. Seit dem frithen 8. Jahrhundert riickte sie gegeniiber anderen Schulen des Bud-
dhismus bei der glaubigen Anhingerschaft dieser Lehre immer mehr in den Mittelpunkt des Interesses.
Trotz des allmihlichen, unaufhaltsamen Niedergangs der Herrscherdynastie der Tang und mancher
Riickschlige der buddhistischen Lehre infolge kaiserlicher resp. staatlicher Mafinahmen kann die Zeit
des 8. und 9. Jahrhunderts fiir die esoterische Schule als eine Epoche hoher Bliite bezeichnet werden;
und dies mehr oder weniger ungeachtet der innen- wie auflenpolitischen Verluste und Niederlagen, mit

118 M. Fong, Antecedents of Sui-Tang Burial Practices in mant-Fahrzeuges (1940). — P. Rambach, The Secret Mes-
Shaanxi. Artibus Asiae 51, H. 3-4, 1991, 147ff., bes. Abb. sage of Tantric Buddhism (1979).
9,355 120 Chou Yi-Liang, Tantrism in China. Harvard Journal of
119 Bis heute grundlegend: H. von Glasenapp, Buddhistische Asiatic Studies 8, 1945, 241 ff.

Mysterien. Die geheimen Lehren und Riten des Dia-

07



denen das chinesische Reich seit der Rebellion des An Lushan in den Jahren um die Mitte des 8. Jahr-
hunderts und ihrer Folgen konfrontiert war.

Bereits wenig spiter, seit etwa dem frithen 9. Jahrhundert, wurde die esoterische Lehre auch in Japan po-
pulir, wo sie sich unter der Bezeichnung Shingon bis heute auf eine grofle Anhidngerschaft sttitzen kann %';
von hier stammen etliche Gegenstinde, die mit der esoterischen Ausrichtung zu verkniipfen sind und
sich mitunter bis ins 9. Jahrhundert zurtickverfolgen lassen. Auch im siidostasiatischen Raum schlief3-
lich, etwa in Indonesien (Java) und Birma, erfreute sich der esoterische Buddhismus zeitweilig grofierer
Beliebtheit.

Die Wurzeln der esoterischen Lehre, auch tantrischer Buddhismus oder einfach nur Tantrismus genannt,
sind in Nordindien zu suchen. Dort bildete sie sich um die Mitte des ersten nachchristlichen Jahrtau-
sends erstmals als eigenstiandige, spezielle Ausrichtung des Buddhismus heraus. Sie diirfte aus dem Be-
dirfnis entstanden sein, die Vorstellungswelt des Buddhismus auf alte magische Praktiken auszudehnen;
nicht zuletzt deshalb zeichnete sich die esoterische Schule durch ein ausgeprigtes Ritualwesen aus. Wie
viele andere Ausrichtungen des Buddhismus auch gelangte die esoterische Lehre von Indien ausgehend
uber die zentralasiatischen Routen nach China und von dort aus spdter auch nach Japan. Bereits wohl
im 6. Jahrhundert erreichte sie Pakistan, Kaschmir, Tibet und Nepal. Gerade aus letzteren Gebieten lie-
gen etliche Erzeugnisse des Kunsthandwerks und literarische Quellen vor, die mit dem Tantrismus zu
verbinden sind . In Tibet sollte sich die praktizierte esoterische Lehre bis zur Gegenwart behaupten.
In China wurde die esoterische Lehre erstmals im frihen 8. Jahrhundert von den indischen Ménchen
Subhakarasimha (637-735) und Vajrabodhi (663-723) sowie ihren chinesischen Schiilern Yijing (635-713)
und Bukong(jingang) resp. Amogha(vajra) (704-774) eingeftihrt'®. Letztlich war es die Missionstatigkeit
dieser und anderer Monche, denen der esoterische Buddhismus seinen Erfolg in der spateren Tang-Zeit
verdankte. Um 725 Ubersetzte Subhakarasimha das als eines der Haupttexte der esoterischen Schule gel-
tende Mahavairocana-Sitra (wortlich Sttra des groflen Sonnenglanzes; chin. darijing) ins Chinesische.
Amoghavajra galt sogar als personlicher Lehrer von drei chinesischen Kaisern und soll sie in den esote-
rischen Buddhismus eingeweiht haben. Uberhaupt konzentrierten sich die Anfinge der esoterischen
Lehre in China auf den Kaiserhof, was ithr zu einem raschen, wenn auch kurzlebigen Aufschwung ver-
half. Mit dem Ende der Tang-Dynastie wurde auch das Ende der esoterischen Ausrichtung des Bud-
dhismus in China eingeliutet. Reaktionire Krifte und fehlender Riickhalt beim Kaiser und seinem Hof
konnen als Griinde genannt werden. Wahrend der auf die Zeit der Tang-Dynastie folgenden Epochen
der chinesischen Geschichte vermochte die esoterische Lehre nicht noch einmal in stirkerem Mafle zu
blihen; ganz anders verhielt es sich im benachbarten Japan, wo sie bis heute eine beachtliche Stellung in
der Gesellschaft und im Staat genief3t.

Der esoterische Buddhismus ist durch ein reiches und zugleich kompliziertes Ritenwesen (skr. tantra;
chin. yigui) mit reichhaltiger Tkonographie und teilweise magischen Praktiken sowie durch pompése
Kulte gekennzeichnet'®. Viele dieser Zeremonien waren im indischen Hinduismus und im altchinesi-
schen Daoismus verwurzelt und entstammen einer Verbindung dieser Elemente mit originalem buddhi-
stischen Gedankengut. Bezeichnenderweise forderte bereits im 8. Jahrhundert der fiir seinen Hang zu
daoistischen Zauberpraktiken bekannte Kaiser Xuanzong (Li Longji; 685-762, reg. 712-756) etliche
Moénche der esoterischen Lehre, zogen ithn doch die magischen Vorstellungen und Elemente dieser Aus-
richtung an; Daoismus und Tantrismus schienen an seinem Hof zeitweilig miteinander zu konkurrieren.
Nicht allein beim Kaiserhof allerdings, auch beim breiten Volk stiefl der esoterische Buddhismus auf-
grund seiner letztlich schamanistischen Praktiken auf zunehmende Beliebtheit. Seine Anhanger versuch-

121 R. Goepper, Shingon. Die Kunst des Geheimen Buddhis- Ph. Rawson, The Art of Tantra (1973).
mus in Japan (1988); T. Yamasaki, Shingon. Der Esoteri- 123 S. Anm. 120.
sche Buddhismus in Japan (Hrsg. Y. Morimoto u. D. 124 M. Th. de Mallmann, Introduction a I'Iconographie du
Kidd; 1990). Tantrisme Bouddhique (1986); vgl. Schumann (Anm. 19).

122 Vgl. H. Uhlig, Tantrische Kunst des Buddhismus (1981);

529



ten durch Herbeirufen tibernattirlicher Krifte Regen zu machen, Kranke zu heilen, Kriege glinstig zu be-
einflussen, glaubten also durch bestimmte Rituale dimonische Einflisse zurtickhalten und zum Guten
wenden zu kénnen, und dies sowohl am Hof als auch in den lindlichen und stadtischen Klostern. Zu den
wichtigen Elementen der Praxis dieser buddhistischen Schule gehorten ferner das Rezitieren von mysti-
schen Gebetsformeln (skr. mantra und dharani), die Verwendung symbolischer Handhaltungen (skr. mu-
drad), die Betrachtung ikonographisch reich ausgestatteter Diagramme, die als Meditationsschaubilder
(skr. mandala) dienten, und Kultbilder sowie verschiedene Initiationsriten (chin. guanding); Lehrtexte
gab es, doch waren sie weder zahlreich, noch von hoher Bedeutung. Ob es in der chinesischen Ausrich-
tung der esoterischen Lehre sexuelle Praktiken gegeben hat, vergleichbar denen im indischen, tibetischen
und stidostasiatischen Tantrismus, ist nicht mehr zu beantworten; weder archiologische Funde noch
buddhistische Texte in China, was mehr als begreiflich ist, geben dartiber Aufschluff. Bemerkenswert ist,
dafl zur Austibung der esoterischen Lehre ausschlief$lich den Priestern und Eingeweihten bekannte ma-
gische Riten und Praktiken von Bedeutung waren, nicht oder kaum aber andere Gesichtspunkte.

Die indische Herkunft des esoterischen Buddhismus spiegelt sich in erheblichem Mafle in seinen Sym-
bolen und seiner speziellen Ikonographie wider. Gegeniiber anderen buddhistischen Schulen erweist
sich das Pantheon als weitaus komplizierter und vielschichtiger. Etliche Gottheiten sind teilweise direkt,
teilweise mittelbar der indischen Ikonographie entnommen, die ihrerseits in nicht wenigen Fillen auf
hinduistischem Elementen fufit; manche Gotter sind unmittelbar dem Hinduismus entlehnt. Auch vie-
le Symbole entstammen urspringlich der hinduistischen Lehre, sind dann aber im Tantrismus iiber-
nommen und in threm Symbolgehalt verindert worden; indes ist manches fast vollig unverdandert bei-
behalten worden.

Das wichtigste Symbol im esoterischen Buddhismus ist zweifelsohne der in verschiedenen Ausformun-
gen vorkommende Vajra (chin: jingangchu), verlieh er ihm doch sogar seinen Sanskritnamen. Anders als
im Hinduismus, wo er als Blitzstrahl oder Donnerkeil, damit als eine Waffe dient und urspringlich dem
hinduistischen Gott Indra zugeordnet war, ist er im Tantrismus ein Symbol fir das Unzerstorbare, das
Absolute und die wahre Wirklichkeit. Im buddhistischen Kontext von einem Vajra als einer Waffe zu
sprechen, hiefle seine eigentliche Symbolik unberiicksichtigt zu lassen. Entsprechend seiner dufleren
Form und der Zahl seiner Spitzen konnen verschiedene Vajras unterschieden werden. Die haufigste und
bekannteste ist die eines zweiendigen Vajras mit je drei oder finf Spitzen.

Das komplizierte, fiir einen Uneingeweihten kaum zu iiberblickende Pantheon der esoterischen Lehre
kann nicht Gegenstand dieser kurzen Ausfuhrungen sein. Die grofle Zahl der esoterischen Gottheiten
uberrascht immer wieder aufs neue; etliche von ihnen sind direkt dem Hinduismus entlehnt und der
buddhistischen Lehre angepafit worden. Viele Gestalten zeichnen sich durch ein furchterregendes Aufie-
res aus, haben mehrere Kopfe und Arme. Thren wechselnden Haltungen und ihren verschiedenen Attri-
buten gemafl besaflen diese Schutzgottheiten ganz bestimmte Bedeutungen. Ganz typisch ist auch das
vergleichsweise haufige Auftreten von Wachterfiguren, was zugleich deren hohe Bedeutung im esoteri-
schen Buddhismus spiegelt.

Die Griinde fir die zeitweilige Beliebtheit der esoterischen Lehre zur Zeit der Tang-Dynastie sind ver-
schiedener Art.

Zum einen kniipfte sie mit ihren magischen Ritualen an manche alte chinesische Praktiken an, die etwa
die Lebensverlingerung oder die Fruchtbarkeit betrafen, letztlich also daoistischen Ursprungs waren.
Manch einer wird dadurch vom esoterischen Buddhismus angezogen worden sein. Viele Kaiser und An-
gehorige des Hofes waren davon beseelt, ihre Leben kiinstlich zu verlingern; etliche von thnen kamen
bei der Einnahme und dem lingeren Gebrauch lebensverlingernder Drogen ums Leben. Mit dem
Wunsch nach einer Verlingerung des irdischen Lebens verband sich die Vorstellung, diese auch durch
gliubige Verehrung erreichen zu konnen. Der Erfolg der esoterischen Ausrichtung beruhte dabei zu ei-
nem erheblichen Teil auf der Verkniipfung altbekannter, daoistischer Vorstellungen mit denen der bud-
dhistischen Lehre.

Zum anderen lieffen sich die vielen magischen Rituale und der pomphafte Prunk, wie er sich beispiels-
weise in der Reliquienverehrung ausdriickte, gut in den Propagandaapparat des Kaiserhauses einbinden.

504



Kaum eine andere buddhistische Ausrichtung schien fiir eine Einbezichung in den Staatskult so sehr ge-
eignet wie die esoterische Lehre. Die vielfach getibten feierlichen Zeremonien, an denen der Kaiser und
viele andere als Glaubige teilnahmen, entsprachen in einigen Teilbereichen langst der gangigen Praxis am
Kaiserhof. Die Religion wurde damit in gewissem Sinne in den Dienst des Kaisers gestellt; dies [afit sich
auch anderswo gut belegen.

Hitte sich der esoterische Buddhismus nicht auf einen so groffen Riickhalt beim Kaiser und seinen Ver-
trauten stiitzen konnen, hétte er weit geringeren Zuspruch bei der Masse der Bevolkerung erlangt. Des-
sen ungeachtet standen etliche thm kritisch oder gar ablehnend gegentiber; zuvorderst liefle sich hier et-
wa die Gruppe der Konfuzianisten anfithren.

Die verschiedenen Tempel, in denen die esoterische Lehre praktiziert wurde, und die dort lebenden
Monche leisteten der Ausbreitung des esoterischen Buddhismus Vorschub. Sie waren es auch, die in fi-
nanzieller Hinsicht vom Prunk profitierten. Der Famenst stellt hierbei sicher nur eine Tempelanlage un-
ter vielen anderen dar. Im vorliegenden Fall diirften es letztlich die Reliquien Buddhas gewesen sein, de-
nen der Tempel seine Popularitat verdankte.

Bis zur Entdeckung des Schatzfundes in der Krypta des Famensi war in China von seiten der archdolo-
gischen Uberlieferung nur relativ wenig tiber den esoterischen Buddhismus zur Zeit der Tang-Dynastie
bekannt. Dessen ungeachtet wufte man aufgrund historischer, buddhistischer und literarischer Quellen,
ferner materieller Zeugnisse in Japan, dafl sich die esoterische Ausrichtung im chinesischen Kaiserreich
wahrend der spateren Tang-Zeit einer grofieren Beliebtheit erfreute und eine nicht unerhebliche Bedeu-
tung besal$; erwihnt sei an dieser Stelle nur der Bericht des japanischen Monchs Ennin, der China um
die Mitte des 9. Jahrhunderts bereiste und, neben anderen Ausrichtungen, die esoterische Lehre ken-
nenlernte '%.

Bereits 1959 war man bei Bauarbeiten in Xi’an im Bereich des (Da)anguost, ein zeitweilig bedeutender
buddhistischer Tempel, in einer Grube auf eine Gruppe von zehn beschidigten Steinskulpturen ge-
stoflen, die dort einst niedergelegt worden waren. Die meisten dieser Plastiken (Taf. 125, 1; 146) lielen
sich sofort als Gottheiten des esoterischen Buddhismus identifizieren und konnten nach ithrem Stil in die
Zeit des mittleren 8. Jahrhunderts (etwa um 750/60) datiert werden!'”. Heute nimmt man an, daf} die
Skulpturen im Zuge der schweren Ausschreitungen gegen die buddhistische Lehre in den vierziger Jah-
ren des 9. Jahrhunderts aus dem Tempelhallen entfernt und beiseite geschafft wurden. Die Bedeutung
dieses einmaligen Skulpturenfundes ist unzweifelhaft hoch, doch stellte der reichhaltige Schatzfund-
komplex des Famensi diesen in den Schatten.

Er er6ffnete einen bis dahin nicht fiir moglich gehaltenen Einblick in eine Ausrichtung des Buddhismus,
Uber die man in dieser Breite nicht unterrichtet war . Der Schatzfund stellt damit eine Informations-
quelle hochsten Ranges dar. Anhand archdologischen, gegenstandlichen Materials wurde es erstmals
moglich, die esoterische Lehre detailliert und in einer nie dagewesenen Vielfaltigkeit zu untersuchen.
Fast alle Objekte hatten eine ganz bestimmte Funktion, waren Gebrauchsgegenstinde in bestimmten
Ritualen, Elemente bestimmter Praktiken, ferner Opfer anlafilich ganz bestimmter Ereignisse und Stif-
tungen vor ganz bestimmten Hintergriinden. Vielfach 148t sich die spezielle Bedeutung der in der Kryp-
ta deponierten Gegenstande noch heute feststellen. Manche Objekte sind als Opfergaben plotzlich ihrer
normalen Verwendung entzogen worden, andere hingegen sind allein zum Zwecke einer Stiftung herge-
stellt worden. Dies eroffnet auch in kunsthandwerklicher und, allgemeiner, in kulturgeschichtlicher

125 E. O. Reischauer, Die Reisen des Monchs Ennin. Neun 127 Vgl. R. Whitfield, Esoteric Buddhist Elements in the Fa-
Jahre im China des neunten Jahrhunderts (1963). mensi Reliquary Deposit. Asiatische Stud. (Etudes Asia-
126 Kunstschatze aus China (Anm. 75) 212ff. Kat.Nr. 45-47 tiques) 44, H. 2, 1990, 247ff.; P. Eichenbaum Karetzky,
m. Abb.; Treasures. 300 Best Excavated Antiques from Esoteric Buddhism and the Famensi Finds. Archives of
China (Anm. 66) 56 Kat.Nr. 42 m. Abb.; Chinas Golde- Asian Art 1994, 78 ff.
nes Zeitalter (Anm. 4) 258f. Kat.Nr. 97 m. Abb. - Vgl.
Anm. 69.

525



Hinsicht ungeahnte Moglichkeiten, sind doch etliche Gegenstinde Arbeiten von hochster Qualitat und
Belege weitreichender kultureller Beziehungen.

Die speziellen Erfordernisse in der Austibung der esoterischen Lehre, die religiose Praxis, lassen sich an-
hand vieler Gegenstande aus dem Schatzfund direkt ablesen. Haufig sind es spezielle Symbole, meist
Vajras, ferner figiirliche Motive resp. Darstellungen esoterischer Gottheiten, die keine Zweifel an einer
Verbindung mit dem esoterischen Buddhismus lassen. Einige Objekte kdnnen nur allgemein mit dem
buddhistischen Kult verkntipft werden. Bei ithnen gibt es keinerlei Anzeichen, sie genauer mit der eso-
terischen Ausrichtung in Zusammenhang bringen zu kénnen. Andere Gegenstande wiederum lassen
sich pauschal als profan bezeichnen; allerdings kann haufig nicht ausgeschlossen werden, dafl sie seiner-
zeit nicht doch zweckentfremdet wurden und im buddhistischen Kult Verwendung fanden. Hier lieflen
sich sowohl die kostbaren Bestandteile des Services zur Aufbewahrung und Zubereitung von Tee (Taf.
131, 3; 132-133; 135, 1) als auch die gesamte Gruppe der Glasgefafle (Abb. 41, 1-4; 42, 1-3; 43; Taf. 137,
3-4; 138-140; Farbtaf. X VI, 2-4) anfiihren.

Indes besafl ein relativ grofler Teil der Funde irgendeine Funktion im damaligen buddhistischen Kulg;
etliche Gegenstinde waren fiir bestimmte Riten und religiose Praktiken unerlafflich. Einige von thnen
dirften in einen engen Zusammenhang mit der Reliquienverehrung zu stellen sein. Gerade die esoteri-
sche Lehre mit ithren haufig komplizierten Riten erforderte eine Vielzahl von Objekten verschiedenster
Bedeutung und unterschiedlichster Materialien.

Zu den Gegenstanden, die mit dem esoterischen Buddhismus zu verbinden sind, gehoren viele der ge-
borgenen Metallgefafle. Auf thnen befindliche Vajra-Symbole und bildliche Darstellungen esoterischer
Gottheiten erlauben es, sie mit dieser Lehre zu verkniipfen. Im Falle der von deutscher Seite restaurier-
ten Objekte zdhlen hierzu der mit einer Figur des Vindyaka versehene bronzene Weihrauchbrenner
(Abb. 31, 1; Taf. 127) und die flache Bronzedose mit dem Motiv eines kreuzformigen Vajras auf dem
Deckel (Abb. 40; Taf. 134, 1-2). Etliche andere Gefafle aus dem Schatzfund (vgl. Taf. 135, 2) lassen sich
aufgrund ihrer Motivik diesen beiden Objekten an die Seite stellen. Fiir sie ist ein Zusammenhang mit
der esoterischen Lehre nicht zu leugnen. Die meisten von ihnen dirften speziell fir eine Verwendung
im buddhistischen Kult gefertigt worden sein.

Mehr als auffallig ist die groffe Anzahl von Weihrauchbrennern (Abb. 31, 1; Taf. 126-127), die aus dem
Schatzfundkomplex stammen. Einerseits unterstreicht sie die generell hohe Bedeutung solcher Gegen-
stande im praktizierten buddhistischen Kult. Andererseits lafit sie auf eine direkte Verkntipfung mit der
esoterischen Ausrichtung schlieffen. Weihrauchbrenner durften im esoterischen Buddhismus der spiten
Tang-Zeit hiaufig verwendet worden sein. Bezeichnenderweise liegen aus anderen, fritheren Reliquien-
depots kaum Weihrauchgefifle dieser Art vor. Indirekt liefle sich somit die relativ spate Herstellungszeit
der meisten Weihrauchbrenner des Famensi erschlieffen.

Wihrend die Funktion der verschiedenen Weihrauchbrenner relativ leicht zu erschlieffen ist, gestaltet
sich eine Bestimmung des Verwendungszwecks bei anderen Gefaflen ungleich schwieriger. Haufig dien-
ten sie wohl als Behiltnisse fiir bestimmte Materialien, Essenzen (z.B. Ole, Wasser, Parfiims) u.i., die
wiederum in genau festgelegten Riten benutzt wurden. Weiterfithrende Hinweise scheinen in einigen
Fillen Ritualobjekte des tibetischen und japanischen Tantrismus zu erlauben.

Betrachtet man den reichhaltigen Fundbestand in seiner Gesamtheit fillt auf, dafl keiner einziger realer
Vajra gefunden wurde. Zwar ist das Symbol als solches auf einigen Gegenstinden vorhanden, doch liegt
kein einziges im einstmaligen Kult verwendetes und dort eigentlich unerlifiliches Exemplar vor. Uber
die Grinde kann man bislang nur spekulieren, zumal aus anderen, wenig jingeren Schatzfundkomple-
xen des esoterischen Buddhismus, etwa des Chongshengsi (Prov. Yunnan) aus dem 10.-12. Jahrhundert
n.Chr, teilweise mehrere Vajras (vgl. Taf. 109, 1) bekannt sind.

Einige der im Innern der Krypta geborgenen Gegenstinde dienten allein der zeitweiligen oder dauer-
haften Aufbewahrung der zu verehrenden Reliquien, wobei hier zunichst an die vielen auflerordentlich
kostbaren Reliquienschreine bzw. Reliquiare (Abb. 20, 1; 21; Taf. 91, 1; 97-98; 110; Farbtaf. IX, 2) zu
denken ist, ferner auch an die besprochene Bodhisatva-Skulptur (Taf. 115, 1-2; Farbtaf. X, 1; XI), die ei-
ne Vorrichtung zur Befestigung einer Reliquie besaff und nur temporar benutzt worden sein diirfte.

526



Selbst so mancher kostbare Seidenstoff wird zu nichts anderem benutzt worden sein, als zeitweilig Re-
liquien als Unterlage zu dienen, diese zu umgeben oder um Reliquiare zusétzlich in kostbarem Material
einzuhiillen, beispielsweise bei einem Transport der Gegenstinde. Sowohl einige Reliquienbehaltnisse
als auch die als Monstranz (Ostensorium) dienende Bodhisatva-Skulptur auf hohem Sockel geben in
ihrem figlirlichen Dekor esoterische Gottheiten und ikonographisch genau festgelegte Kompositionen
wieder und sind damit unmittelbar mit dem esoterischen Buddhismus zu verbinden. Im Falle der
Bodhisatva-Gestalt kommen dariiber hinaus die in eindeutig esoterischen Zusammenhang zu stellenden
Siddham-Zeichen auf dem Figurensockel hinzu.

Andere Gegenstande wiederum sind wohl als Opfergaben in engeren Sinne anzusehen, waren allein fiir
diese Verwendung hergestellt worden. Stiftungsinschriften unterstiitzen in einigen Fallen solche Vermu-
tungen. Dies betrifft etwa den silbervergoldeten Monchsstab (Taf. 108, 1; Farbtaf. IX, 1), der mit einem
Vajra vollplastischer Form versehen war, im Auftrag des Kaisers Yizong hergestellt worden war und dar-
auf dem Famensi gestiftet wurde.

Die Raumlichkeiten der Krypta dienten nicht allein der Aufbewahrung der dortigen Reliquien, der ih-
nen gestifteten Gegenstinde und anderer Objekte, sondern waren, so hat es den Anschein, auch direkt
in bestimmte buddhistischen Riten der esoterischen Lehre eingebunden. Vermutlich war der »unterirdi-
sche Palast« zu verschiedenen Zeiten unter ganz bestimmten, klar festgelegten Bedingungen geoffnet
und fur einige wenige Glaubige zugianglich. Gerade im Hinblick auf die periodisch abgehaltenen Zere-
monien, bei denen die Reliquien in feierlichen Prozessionen in die Hauptstadte des Reiches tberfihrt
wurden, wird den Raumen eine spezielle Bedeutung zugekommen sein. In diesem Sinne ware die Kryp-
ta als eine Art Altar zu verstehen. Die Aufeinanderfolge der verschiedenen Raume beruhte sicher nicht
auf einem Zufall, sondern spiegelt im Sinne einer hierarchischen Anordnung deren wachsende Stellung,
je tiefer man in thnen vordrang.

Auch in der architektonischen Ausgestaltung der verschiedenen Raume der Krypta, die zu einem grofle-
ren Teil erst wenige Jahre vor der Schlieffung des »unterirdischen Palasts« entstanden sein dirften, fin-
den sich Hinweise auf den esoterischen Buddhismus. Die verschiedenen Ttren lieflen sich hier ebenso
anfithren wie die unterschiedlichen vor bzw. neben ihnen und teilweise vor den Reliquien stehenden
Schutzgottheiten, hatten sie doch das unterirdische Heiligtum des Famensi und die dort verwahrten Re-
liquien vor Schiden zu schiitzen. Das wiederholte, mehr noch haufige Auftreten solcher Wichterfigu-
ren spiegelt zugleich deren wachsende Bedeutung im esoterischen Buddhismus. Zwar gab es derartige
Gottheiten bereits als Bestandteile buddhistischer Altire aus der Zeit der Nordlichen Wei-Dynastie
(385-534 n.Chr.), doch stellt ithre mehrfache Aufstellung in den Raumlichkeiten der Krypta des Famen-
st entsprechend den Himmelsrichtungen eine Eigenart der spaten Tang-Zeit dar; diese Neuerung wurde
verschiedentlich dem bereits genannten Monch Amoghavajra zugeschrieben, einem bedeutenden Ver-
treter der esoterischen Lehre im China des 8. Jahrhunderts n.Chr.

Neben der aufleren Form und Aufeinanderfolge der verschiedenen Riaume des »unterirdischen Palasts«,
1aflt auch die spezielle Anordnung der dort aufgestellten Gegenstinde einen ordnende Hand erkennen.
Viele Objekte sind in zwei Exemplaren, d.h. als zueinandergehorendes, eine Einheit bildendes Paar, oder
gar in vier Exemplaren, den vier Himmelsrichtungen folgend, vorhanden, wobei die einzelnen Stiicke ei-
nerseits aufeinander, andererseits auf die Reliquien ausgerichtet waren. In diesem Zusammenhang sei
nur an vier untereinander gleichférmige Wasserkannen in den vier Ecken der hinteren Kammer erinnert,
die mit Inschriften versehen waren, die wiederum die verschiedenen Richtungen anzeigten und eine Ori-
entierung gestatteten; derartige Arrangements kennt man von buddhistischen Altiren und, gleichsam als
Imitation, von gemalten Mandalas. Die Aufstellung solcher Objekte in den unterirdischen Raumlich-
keiten erfolgte nach einem bestimmten Prinzip, waren sie doch in der Regel spiegelbildlich bzw. spie-
gelsymmetrisch angeordnet worden. Auch die einzelnen, ineinandergeschachtelten Reliquienbehaltnis-
se selbst waren bestimmten Ordnungsprinzipien unterworfen, die eine innere Hierarchie spiegeln und
damit eine Ansprache als Mandala gestatten. Hier betrafen diese Prinzipien das jeweilige Material der
Reliquiare, war dies doch um so kostbarer, je niher man den zu schutzenden Reliquien im Kern kam.
Die mitunter detailreiche figtirliche Ornamentik einiger Reliquienbehiltnisse (Taf. 147) ist von nicht ge-

27



ringerer Bedeutung, erlaubt sie es doch, die betreffenden Reliquiare wiederum als Mandalas dreidimen-
sionaler Form zu werten . Ebenso verhalt es sich mit der auf einem hohen Sockel befestigten Bodhi-
satva-Skulptur (Taf. 115, 1-2; Farbtaf. X, 1; XI), die aufgrund ihrer Ikonographie und der auf dem Figu-
rensockel vorgefundenen Inschriftzeichen als eine Kombination verschiedener Mandalas mit einer die
Gestalt Buddhas (Vairocana) verkorpernden Reliquie im Zentrum zu verstehen ist.

Inzwischen kennt man auch aus einigen tang-zeitlichen Gribern und anderen Fundkomplexen der glei-
chen Zeit aus Seide bestehende Mandalas rechteckiger bzw. quadratischer (zweidimensionaler) Form
(Taf. 148)!%, die allerdings nur wenig mit der gegenstandlichen, dreidimensionalen Auspriagung, wie sie
sich in der Krypta des Famensi prasentiert, gemein haben. Hier wie dort gruppieren sich um einen Mit-
telpunkt, den Kern kultischer Verehrung, verschiedene Elemente, die wiederum auf die Mitte hin aus-
gerichtet sind.

Wenn nicht alle, so hatten doch die meisten der im Innern der Krypta niedergelegten Gegenstande eine
ganz bestimmte, nicht austauschbare Position und Bedeutung inne. Nahezu der gesamte Fundbestand
war direkt oder indirekt auf die in verschiedenen Behaltnissen aufbewahrten Reliquien im Innern der
Kammern ausgerichtet. Die Objekte eines jeden Raumes waren damit Teil eines Diagramms, also eines
Mandala, in dessen Mittelpunkt sich jeweils eine zu verehrende Reliquie befand. Das spezielle Arrange-
ment der Gegenstande war noch bei threr Auffindung relativ gut erkennbar. Was deren spezielle Sym-
bolik im einzelnen betrifft, vermag man diese heute nur noch ansatzweise zu entschlisseln. Von den Re-
liquien indes wird man annehmen diirfen, daf} sie die buddhistische Lehre an sich symbolisierten.

Im Detail wie in threr Gesamtheit spiegeln sich in der Krypta und den dort niedergelegten Gegenstin-
den einschliefflich der Reliquien mehrfache Mandalas dreidimensionaler Form, die wiederum bestimm-
te kosmische Strukturen versinnbildlichen. Es ist durchaus moglich, dafy diese Mandalas tatsachlich als
Meditationshilfen bei bestimmten Riten benutzt wurden und damit Vorlagen fiir bestimmte Visualisie-
rungen waren. Mag der »unterirdische Palast« auf den ersten Blick einen Zustand von Chaos und un-
Ubersichtlichem Durcheinander erwecken, erschlief§t er bei naherer Betrachtung eine komplexe Struk-
tur und eine natiirliche Hierarchie, die bis ins kleinste festen Prinzipien folgen und viele verschiedene
Elemente zu einer Einheit zusammenfithren. Die Architektur, die innere Ausgestaltung, die hier depo-
nierten Gegenstande, thre Anordnung, ihr Dekor, ithr Bildprogramm, ihre Symbolik, sie alle sind ein
Spiegel, den es zu lesen und zu verstehen gilt.

Der Erforschung des esoterischen Buddhismus im China der Tang-Zeit anhand materieller Hinterlas-
senschaften waren aufgrund der im allgemeinen relativ schlechten Uberlieferungsbedingungen noch vor
einigen Jahren enge Grenzen gesetzt. Mit der Entdeckung des Schatzfundkomplexes des Famensi im
Jahre 1987 in mehreren unterirdischen Raumlichkeiten im Bereich des Pagodenfundaments der Tempel-
anlage dnderte sich die Uberlieferungslage schlagartig. Bis dahin liefen sich in diesem thematischen Zu-
sammenhang nur wenige archiologische Funde in China anfiihren. Plotzlich lag aber nun ein in sich ge-
schlossener Komplex vor, der zur Zeit der Tang-Dynastie zusammengekommen sowie niedergelegt
worden war und viele Hinweise auf die esoterische Ausrichtung der buddhistischen Lehre enthielt. Die
Zahl der buddhistischen Fundkomplexe, die seitdem geborgen werden konnten und mit der esoteri-
schen Lehre in Zusammenhang standen, nimmt in China nun jahrlich zu.

Obgleich man sicher ausschlieflen kann, daf§ der Famensi selbst ein Zentrum des esoterischen Buddhis-
mus war, liegen im dortigen Fundbestand und in den einem heutigen Betrachter sich bietenden Befun-
den etliche Elemente vor, die auf eine zeitweilige auflerordentliche Beliebtheit der esoterischen Lehre

128 Chinas Goldenes Zeitalter (Anm. 4) 166ff. Kat.Nr. 67 m. Abb. oben links. — Vgl. dazu ein auf ein Baumwolltuch
Abb. - Vgl. Han Wei, Famensi Tangdai Jinjangjie Ta Man- geschriebenes Mandala aus dem Schatz der Qianxun-Pa-
chamengluo Chengshenkai Zaoxiang Baohan Kaoshi. gode des Chongshengsi, Kr. Dali (Prov. Yunnan), das im
Wenwu 1992, H. 8, 41 ff. 12. Jahrhundert n.Chr. entstanden sein diirfte, sowie eini-

129 Wenwu 1984, H. 7, 50ff.; Wenwu 1992, H. 3, 96; Wang ge in Dunhuang (Prov. Gansu) entdeckte Diagramme, die
Renbo (Anm. 4) 226 Abb. 4-5; Xi’an World. Ancient sich im weitesten Sinne als Mandalas ansprechen lassen.
Chinese Capital for over a thousand Years (Anm. 1) 162 Lutz (Anm. 28) 95ff. m. Abb. 75.

528



wihrend der zweiten Halfte der Tang-Zeit schlieflen lassen. Der Famensi verdankte seine Berithmtheit
unzweifelhaft den hier deponierten Reliquien. Diese wiederum genossen in der esoterischen Ausrich-
tung eine grofle Popularitat und erlangten eine zentrale Bedeutung in der praktizierten Lehre, waren
dieser Schule doch ein ausgeprigter Kult und pompése Riten eigen. Aufgrund dieser Kennzeichen wie-
derum erfreute sich der esoterische Buddhismus in den verschiedensten Gesellschaftsgruppen, sowohl
beim Kaiser und seinem Hof als auch bei der breiten Masse der chinesischen Bevolkerung, einer unge-
heuren Beliebtheit und erschien fir eine Einbeziehung in den Staatskult besonders geeignet. Ein nicht
unerheblicher Teil des Aufschwungs, den die esoterische Lehre in der spaten Tang-Zeit genof3, erfuhr sie
dank kaiserlichen Wohlwollens. Die Verkniipfung altchinesischer, letztlich dem daoistischen Denken
entlehnter Praktiken mit Elementen der in China nicht beheimateten, an sich fremden Religion des
Buddhismus, ermoglichte einen nie dagewesenen Erfolg.

Viele der kostbaren, zum Teil singuliren Gegenstinde aus dem Schatzfund des Famensi, die simtlich
einst gestiftet worden sind, spiegeln im einzelnen wie in ithrer Gesamtheit den damaligen Pomp und
Prunk der praktizierten esoterischen Lehre und speziell des Reliquienkults recht eindriicklich. Ein di-
rekter Zusammenhang zwischen der Reliquienverehrung im Famensi auf der einen Seite und dem eso-
terischen Buddhismus auf der anderen Seite ist, selbst unter Berticksichtigung aller bislang nur ansatz-
weise zu beantwortender Fragen, nicht in Abrede zu stellen.

WIEDERERRICHTUNG DER PAGODE
UND BAU EINES MUSEUMS FUR DEN GOLDSCHATZFUND

Nach Abschluff der Grabungs- und Dokumentationsarbeiten im Bereich der Krypta wurde an gleicher
Stelle eine Pagode (Farbtaf. XVIII) errichtet, die in threr Form und Grofle sowie threm Herstellungs-
material, vornehmlich Ziegelsteinen, der ming-zeitlichen Pagode des Famensi weitestgehend ent-
spricht. Im gleichen Zeitraum wurden weitere bauliche Mafinahmen im Bereich der Tempelanlage vor-
genommen.

Dank einer raschen Entscheidung der chinesischen Regierung begann man seinerzeit auch zlgig mit der
Errichtung eines Museumsbaus fiir die zahllosen Gegenstinde aus dem Schatzfund und andere spater
entstandene Objekte, meist kultischen Charakters, die mit dem Tempel in Beziehung stehen. Bereits am
9. November 1988 wurde das Museum in einer feierlichen Eréffnung der interessierten Offentlichkeit
zuganglich gemacht.

Der Museumsbau entspricht in seiner dufleren Erscheinung einem typischen, auf hohem Fundament er-
richteten und tiber Treppen von vier Seiten zuganglichen pavillonartigem Gebiude mit kreuzformigem
Grundriff. Anklange an tang-zeitliche Architektur, etwa einstockige Pavillonpagoden, waren beabsich-
tigt; so ist der Museumsbau schon in seiner aufleren Form der bronzenen Reliquien-Pagode aus dem
Schatzfund in nicht unerheblichem Mafle nachempfunden. Heute stellt der Bau ein Teil der weitlaufigen
Anlage des Famensi dar und fugt sich relativ harmonisch in das Ganze ein.

Das Gebaude besitzt mehrere Ausstellungsraume, in denen ein Teil der 1987 geborgenen Funde aus dem
Innern der Krypta unter der Pagode zu sehen ist. Verstandlicherweise ist der Schatzfund in den Mittel-
punkt der Ausstellungskonzeption gertickt. Der Bau beherbergt ferner einige Depotriume, in denen
weitere Objekte verwahrt werden. Die vier Reliquien hingegen wurden erneut im »unterirdischen Pa-
last« deponiert.

Seit das Museum der interessierten Offentlichkeit Ubergeben wurde, statten thm tdglich viele Giste,
Touristen und Glaubige aus dem In- und Ausland einen Besuch ab. Jahr fur Jahr zieht es hunderttau-
sende von Besuchern zum Famensi und dem dort ausgestellten Schatzfund, wovon auch die dort leben-
de Monchsgemeinschaft profitiert. Die in kulturgeschichtlicher und archaologischer Hinsicht so bedeu-

529



tende mittelchinesische Provinz Shaanxi ist damit seit geraumer Zeit um einen weiteren touristischen
Anziehungspunkt reicher.

ZUSAMMENFASSUNG UND PERSPEKTIVEN

Der 1987 zutage gekommene Goldschatzfund des buddhistischen Tempels Famensi zahlt unzweifelhaft
zu den bedeutendsten frithgeschichtlichen Fundkomplexen der Alten Welt. In den im Chinesischen als
»unterirdischer Palast« bezeichneten Kammern, in denen der Schatz entdeckt wurde, fanden sich vier
Reliquien Buddhas und zahllose gestiftete Gegenstande unterschiedlichen Charakters, Verwendungs-
zwecks und Materials, die hier gegen Ende der Tang-Zeit, genauer im Jahre 874, fiir einen dauerhaften
Verbleib — dhnlich einer Bestattung — deponiert wurden und tber die, bis zu ihrer Entdeckung vor eini-
gen Jahren, nichts bekannt war. Der auflerordentlich reichhaltige, qualitativ hochwertige Fundbestand
aus der Krypta umfafite, siecht man einmal von den Reliquien selbst ab, sowohl in kultisch-religiosem
Zusammenhang stehende Gegenstinde als auch als Stiftungen im eigentlichen Sinne zu bezeichnende
Objekte profanen Charakters, die in threr Gesamtheit tiber mehrere Generationen hinweg zusammen-
gekommen sind. Es fanden sich sowohl Gegenstinde aus Edelmetall (Gold, Silber), Metall (Bronze, Ei-
sen) und Glas, Porzellan und Ton als auch aus Marmor, Bergkristall, Bernstein, Papier, Holz, Textilien
(u.a. Seidenstoffe) und Leder.

Die weitaus meisten Gegenstande aus dem Schatzfund stammen aus einer Zeit, die als wohl glanzvollste
Epoche der chinesischen Geschichte gilt. China erlebte zur Zeit der gut drethundert Jahre wihrenden
Tang-Dynastie eine Blite, die sich im machtpolitischen und wirtschaftlichen Bereich ebenso auswirkte
wie im gesamten kulturellen, kiinstlerischen und kunsthandwerklichen Bereich. Dies kommt auch in
den Objekten selbst wiederholt zum Ausdruck. Etliche dieser Gegenstande sind von herausragender
Kunstfertigkeit und stellen kunsthandwerkliche Erzeugnisse hochster Qualitt dar, andere geben einen
tiefen Einblick in das religiose Leben zur Zeit der Tang-Dynastie, genauer in den praktizierten Bud-
dhismus, wobei dies gleichermafien den Reliquienkult, verschiedene Rituale als auch das Alltagsleben im
Tempel betrifft. Der Reichhaltigkeit und dem unterschiedlichen Charakter der Objekte verdankt der
Goldschatzfund des Famensi einen grofien Teil seiner an sich schon hohen kulturhistorischen Bedeu-
tung, galt er doch frithzeitig als eine im Besitz echter Reliquien befindliche Tempelanlage.

Bei den in unterschiedlichen, durchweg ineinandergeschachtelten Reliquiaren verwahrten Reliquien
handelt es sich um vier als Fingerknochen des historischen Buddha angesehene Objekte. Von einem die-
ser Fingerknochen nimmt man heute an, daff er eine echte, authentische Reliquie sei.

Diesen Reliquien zu Ehren wurden genau festgelegte Kulte und Riten abgehalten. Mehrmals wurden sie
wihrend der Tang-Zeit in feierlichen Prozessionen in die Hauptstadte des Reiches tberftihrt, um sie
dort der gliubigen Offentlichkeit, zuvorderst dem chinesischen Kaiser, zu prisentieren. Anschlieflend
kehrten sie mit gestifteten Gegenstinden und Geschenken versehen in den Famensi zurtick, wo sie er-
neut in unterirdischen Kammern deponiert wurden.

Die im Innern der Krypta entdeckten, den Reliquien gestifteten Gegenstande werfen nicht allein ein hel-
les Licht auf den praktizierten Reliquienkult zur Tang-Zeit, sie gewahren auch einen tiefen, bislang nicht
tir moglich gehaltenen Einblick in die buddhistische Kultur dieser Epoche. Die vorgefundenen Objek-
te sind fur die Erforschung des fiir die Kulturgeschichte Ostasiens zwischen dem 5. und 12. Jahrhundert
n.Chr. so wichtigen Buddhismus von auflerordentlich hoher Bedeutung. Zwar vermochte sich die bud-
dhistische Lehre in China langfristig nicht gegeniiber alteingesessenen historischen und philosophischen
Richtungen wie dem Daoismus und Konfuzianismus durchzusetzen, konnte sich aber wihrend der
Tang-Zeit Uber mehrere Generationen hinweg fast als ebenbiirtig behaupten; zeitweilig kam dem Bud-
dhismus im chinesischen Reich eine Rolle als zweite Staatsreligion zu.

530



Was die im »unterirdischen Palast« des Famensi entdeckten Funde betrifft, verdienen die relativ vielen
Gegenstande, die aufgrund ihrer Form und ithrer Motivik mit der esoterischen Ausrichtung der buddhi-
stischen Lehre zu verkniipfen sind und solche, die eine enge Verflechtung von Kirche und Staat belegen,
eine besondere Aufmerksamkeit. Hier 1afft sich kein anderer Fundkomplex in China dem Schatz vom
Famensi als gleichwertig an die Seite stellen.

Die im wesentlichen durch einen ausgeprigten, exakt festgelegten Kult und pompése Riten gepragte
esoterische Ausrichtung des Buddhismus erfuhr eine erhebliche Forderung durch den chinesischen Kai-
ser und seinen Hofstab, sonst hatte sie sich nicht so stark in den materiellen Hinterlassenschaften dieses
Schatzfundkomplexes manifestiert. Viele Tang-Kaiser wufiten die propagandistischen Méglichkeiten der
esoterischen Lehre zu ithrem Vorteil zu nutzen; bezeichnenderweise schweigen die meisten offiziellen hi-
storischen Quellen zu diesem Thema. In einigen Aspekten macht der Schatzfund des Famensi daher ein
Revidieren ilterer, vorgefafiter, gewdhnlich auf historischer Uberlieferung fuffender Meinungen not-
wendig.

Gerade aufgrund seiner praktischen Seite war diese Lehrausrichtung fir eine Einbeziehung in den
Staatskult geeignet. Die magischen Praktiken des esoterischen Buddhismus stieflen beim Kaiser und dem
Hof auf ebenso grofies Interesse wie beim Volk. Die meisten chinesischen Kaiser hatten von jeher einen
Hang zu alchimistischen Praktiken, die der Lebensverlingerung dienen sollten und letztlich im daoisti-
schen Denken verwurzelt waren; hiufig kamen hierbei lebensverlingernde Drogen zum Einsatz, denen
die Kaiser gleich dutzendweise zum Opfer vielen. Der esoterische Buddhismus kam diesen Vorlieben
entgegen. Uberhaupt hatte der Reliquienkult ganz reale Hintergriinde. Die gliubige Verehrung und das
Stiften kostbarer Gegenstinde sollten einerseits das Leben des Kaisers schiitzen und verlangern, ande-
rerseits seiner Politik und seinem Handeln den nétigen Riickhalt in der chinesischen Gesellschaft geben,
damit er seine Position wahren konnte.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang auch, daff der Buddhismus trotz der gegen thn und ande-
re Fremdreligionen gerichteten Mafinahmen in den Jahren um die Mitte des 9. Jahrhunderts n.Chr. nicht
tberall und sofort einem raschen Niedergang entgegenging, sondern sich durchaus rasch von diesen
Riickschligen zu erholen vermochte und eine kurze Zeit erneuter Bliite genofl. Der Famensi und der
dort geborgene Schatzfund sind eindriickliche Belege fiir das dank erneuter kaiserlicher Unterstlitzung
kurzfristige Wiedererstarken einer in China fremden Religion; der Buddhismus war nicht all seiner
Krifte beraubt. Der Goldschatzfund des Famensi eroffnet eine Fiille neuer, detaillierter Informationen
von erheblicher kulturgeschichtlicher Tragweite.

Eine weitere Bedeutung der Gegenstinde aus dem Schatzfund liegt darin, daff einige von thnen in einem
in der Krypta entdeckten Inventarverzeichnis naher genannt und auch der Name ihres Stifter sowie das
Datum ihrer Stiftung dort erwahnt sind. In bislang fast einzigartiger Weise gelingt hier eine Gegeniiber-
stellung archiologischer Funde und Befunde mit inschriftlich tiberlieferten Angaben. Ferner sind nicht
wenige Objekte des Schatzfundes selbst mit Inschriften versehen, die gleichfalls weiterfithrende Aussa-
gen gestatten. Solche nennen etwa den speziellen Anlafl der Stiftung, den Namen des Stifters, den ge-
nauen Zeitpunkt der Herstellung, das Material und das Gewicht des Objekts. Damit kommt derartigen
Inschriften nicht allein in chronologischer Hinsicht eine auflerordentlich hohe Bedeutung zu. Nicht zu
vernachlissigen ist schliefllich der Umstand, daf} alle Gegenstinde tber einen terminus ante quem von
874 verfigen, also spatestens zu diesem Zeitpunkt gefertigt wurden und sich daher in besonderem Mafle
fur vergleichende Untersuchungen anbieten.

Viele der im »unterirdischen Palast« entdeckten Gegenstinde zihlen zu den kostbarsten, die man tber-
haupt aus der Tang-Zeit kennt, und erlauben wertvolle Aufschliisse tiber die materielle Kultur dieser
Epoche. Etliche entstanden in kaiserlichen Werkstitten und wurden vom chinesischen Kaiser oder An-
gehorigen des Hofes gestiftet. Als Luxusgegenstinde bieten sie einen reprasentativen Querschnitt des
am chinesischen Kaiserhof ausgetibten Kunsthandwerks.

Besondere Aufmerksamkeit verdienen die qualititvollen Erzeugnisse des Gold- und Silberschmiede-
handwerks, belegen sie doch auf das eindriicklichste, daf§ noch in der spaten Tang-Zeit qualitativ hoch-
wertige, haufig vollig singular dastehende Stiicke produziert wurden, und man sicher nicht von einem

Sl



Abbruch oder einem Niedergang der Hofkunst sprechen kann. Trotz der innen- wie auflenpolitischen
Niederlagen und Verluste seit der Mitte des 8. Jahrhunderts vermochte das hofische Kunsthandwerk sei-
nen hohen Qualitatsstandard zu halten und in spateren Dynastien fortzusetzen.

Auch in werkstatt- und herstellungsspezifischer Hinsicht gestatten viele der Gegenstinde des Schatz-
fundes weiterfithrende Aussagen, spiegeln sie doch das gesamte damals mogliche Repertoire an Techni-
ken und die hohe Kunstfertigkeit fihrender Werkstitten der damaligen Zeit. Ferner geben sie Aufschluf§
dartiber, welchen Einflussen das chinesische Kunsthandwerk ausgesetzt war, und dies gleichermafien im
profanen wie im kultisch-religiésen Bereich.

Andere Objekte wiederum sind ein Spiegelbild der buddhistischen Alltagskultur, stammen sie doch aus
Tempel- oder Monchsbesitz.

Schliefflich werfen andere Gegenstinde aus dem Famensi ein helles Licht auf die weitreichenden kultu-
rellen Beziehungen und Einflisse, denen das chinesische Reich zur Tang-Zeit ausgesetzt war und die zu
einem guten Teil zur Blite dieses Staatsgebildes beitrugen. Sie spiegeln den regen Kulturaustausch die-
ser Epoche exemplarisch wider, ungeachtet der vieldiskutierten Fragen, auf welchen Wegen und unter
welchen Umstanden auch immer fremdes Kulturgut, materieller wie ideeller Art, nach China gelangte.
In etlichen Objekten des Schatzfundes lassen sich Einflisse aus dem indischen Raum, dem Ursprungs-
land des Buddhismus, aus Mittel- und sogar Westasien fassen. Die sich hierin manifestierenden Fernbe-
ziehungen Uber tausende von Kilometern hinweg verdienen daher eine besondere Beachtung; dies gilt
auch fur die im Fundbestand sichtbar werdenden Wechselbeziehungen zwischen einheimisch-chinesi-
scher und fremder Kultur zur Zeit der Tang-Dynastie.

Bei einem groflen Teil der echten Importstiicke aus dem Schatz des Famensi handelt es sich um in Chi-
na als exotische Luxusgliter verstandene Gegenstande, die einer verschwindend kleinen Gruppe der chi-
nesischen Gesellschaft, Angehorigen der gehobenen Bevolkerungsschicht, Aristokraten, hohen Beamten
und schliefilich dem Kaiserhof, vorbehalten blieben.

Dank der Entdeckung des Reliquiendepots in den Rdumen des »unterirdischen Palasts« geniefit der Fa-
mensi heute erneut die Stellung eines Ortes der Reliquienverehrung durch buddhistische Glaubige. Hin-
zu kommt seine Bedeutung als Fundort eines der grofiten Goldschitze frithgeschichtlicher Zeit.

Die wissenschaftliche Bearbeitung des gesamten Fundkomplexes aus der Krypta des Famensi von chi-
nesischer Seite wird sicher noch einige Jahre, wenn nicht Jahrzehnte in Anspruch nehmen.

LISTE DER ZWISCHEN 1990-1995 VON DEUTSCHER SEITE RESTAURIERTEN GEGENSTANDE AUS DEM
SCHATZFUND DES FAMENSI

Alle der hier angeftihrten Gegenstiande sind von deutschen Restauratoren in den Werkstatten des Ro-
misch-Germanischen Zentralmuseums in den Riumen des Archiologischen Instituts der Provinz
Shaanxi in Xi’an restauriert worden. Sie befinden sich durchweg im Besitz des Museums des Tempels Fa-
mensi und werden dort aufbewahrt; ein Teil von thnen, etwa die Reliquienpagode, die beiden Monchs-
stibe oder die Bodhisatvafigur, sind in der Dauerausstellung der Offentlichkeit zuginglich.

Die Angaben in Klammern beziehen sich auf die laufenden Werkblattnummern des Romisch-Germani-
schen Zentralmuseums sowie die Namen der jeweils fiir die Restaurierung verantwortlich zeichnenden
Restauratoren; die Werkblattnummern wurden zur rascheren Orientierung zusitzlich in den Bildunter-
schriften angegeben.

1. Monchsstab, Bronze vergoldet (Wbl.-Nr. 1/91; 129; Farbtaf. XIII, 1-3.

Herz); Abb: 13, 1-2; 14; Taf. 106.2; 107 3. Flischchen aus blauem Glas (Wbl.-Nr. 3/91; Ret-
2. Weihrauchbrenner, Bronze vergoldet (Wbl Nr. tel); Abb. 43; Taf. 141, 1; Farbtaf. X VI, 2-4.

2/91 Bungasten);FAbHS0 N2 Bil2 At 27- 4. Schale aus griinem Glas (Wbl.-Nr. 4/91; Frélich);

592



Farbtaf. XVII, 1.

5.Deckeldose, Bronze (Wbl.-Nr. 5/91; Frolich);
Abb. 40; Taf. 134, 1-4.

6. Vorhingeschloff, Eisen (Wbl-Nr. 6/91; Rettel);
Abb. 51; Taf. 145, 3-5.

7. Gurtelkette, Bronze (WbL-Nr. 8/91; Frolich);
Abb. 44, 1-10; Taf. 142-143; Farbtaf. X VII, 2.

8. Fiinfteiliges Stapelgefafiset, Silber vergoldet (Wbl.-
Nr. 3/92; Augustin); Farbtaf. XV, 1.

9. Reliquienpagode, Bronze vergoldet (Wbl.-Nr.
4/92; von Wieckowski); Abb. 20, 1-4; 21; Taf. 110,
2; 111-112; Farbtaf. IX, 2.

10. Spiegel mit Lotosblattkranz, Silber, teilweise ver-
goldet, Holz (WbL-Nr. 5/92; Augustin); Abb. 45-
50; Taf. 144; 145, 1-2; Farbtaf. XVII, 3-4.

11. Kelch mit hohem Fuf§ und Deckel, Silber vergoldet
(Wbl.-Nr. 3/94; von Wieckowski); Abb. 34-36; Taf.
131, 1; Farbtaf. XVI, 1.

12. Kelch mit hohem Fuf§ und Deckel, Silber vergoldet
(WbL.-Nr. 4/94; Pechtold); Abb. 32; 33, 1-3; Farb-
taf. XIII, 4; XIV.

13. Fiinfteiliges Stapelgefifiset, Silber vergoldet (Wbl.-
Nr. 5/94; von Wieckowski); Abb. 39; Farbtaf. XV,
2;

14. Ménchsstab, Silber vergoldet (WbL-Nr. 25/94;
Pechtold); Abb. 15-18, 1.2; Taf. 108; Farbtaf. IX, 1.

15. Bodhisatva-Skulptur auf hohem Sockel, Silber ver-
goldet (Wbl.-Nr. 26/94; von Wieckowski); Abb.
22-28; Taf. 115-124; Farbtaf. X-XII.

BUDDHISTISCHE RELIQUIENDEPOTS IN CHINA

=

. Shuiquansi bzw. Dayunsi, Kr. Jingchuan, Prov.
Gansu

2. Famensi, Kr. Fufeng, Prov. Shaanxi
3. Shendesi, Kr. Yaoxian, Prov. Shaanxi

4. Qingshansi nahe Xinfengzhen, Kr. Lintong, Prov.
Shaanxi

5. Songyuesi, Kr. Dengfeng, Prov. Henan
6. Kr. Ding (mehrere Depots), Prov. Hebei

7. Beizheng, Kr. Fangshan, Prov. Hebei

(o]

. Baoyansi bei Yuyanchun, Kr. Gu’an, Prov. Hebei
9. Qingshousi in Beijing
10. Dulesi, Kr. Ji Xian, Tianjin

11. Beita (wortlich iibersetzt »Nordliche Pagode«) in
Chaoyang, Prov. Liaoning

12. Wanjin-Pagode in Nong’an, Prov. Jilin

13. ASoka-Pagode (Ayuwangta) des Haiqingsi in
Lianyungang, Prov. Jiangsu

14. Tigerbergpagode des Yunyansi, Prov. Jiangsu
15. Bao’ensi, Kr. Shouxian, Prov. Anhui

16. Ganlusi, Kr. Zhenjiang, Prov. Jiangsu

17. ASoka-Tempel in Nanjing, Prov. Jiangsu

18. Ruigangsi in Suzhou, Prov. Jiangsu

19. Asoka-Tempel in Ningbo, Prov. Zhejiang

20. Wanfota (wortlich ibersetzt »Tausendbuddhapa-
gode«) in Jinhua, Prov. Zhejiang

21. Huiguang-Pagode in Rui’an, Prov. Zhejiang

22. Qianshengxiang-Pagode in Wuchang, Prov. Hubei
23. Chongshengsi, Kr. Dali, Prov. Yunnan

24. Fotusi, Kr. Dali, Prov. Yunnan

25. Sujongsasi (nicht kartiert)

588



LITERATURVERZEICHNIS

Um dem nicht der chinesischen Sprache michtigen Leser den Zugang zu den behandelten Themen zu
erleichtern, wurde in den folgenden Literaturlisten der Schwerpunkt auf in westlichen Sprachen verof-

fentlichte Untersuchungen gelegt.

Allgemeine Geschichte, Kulturgeschichte und Archdologie Chinas

Das Alte China. 5000 Jahre Geschichte und Archiologie.
Von der Steinzeit bis zu den Ming-Kaisern (Hrsg. Wang
Fangzi u. N. Tomasevic; 1985).

Das Alte China. Geschichte und Kultur des Reiches der Mit-
te (Hrsg. R. Goepper; 1988).

Das Alte China. Menschen und Gotter im Reich der Mitte.
5000 v.Chr.-220 n.Chr. (1995).

An Jiayao, Early Glass Vessels of China. Kaogu Xuebao
1984, H. 4, 413 ff.

Early Chinese Glassware. The Oriental Ceramic Society
Translations, No. 12 (1987).

On the Early Islamic Glasses Discovered in China in Re-
cent Years. Kaogu 1990, H. 12, 1116 ff.

Dated Islamic Glass in China. Bull. Asia Inst. N.S. 5,
1991, 123 ff.

The Early Glass of China. In: Scientific Research in Early
Chinese Glass (Hrsg. R. H. Brill u. J. H. Martin). Procee-
dings of The Archacometry of Glass Sessions of the 1984
International Symposium on Glass. Beijing, September 7,

1984 (1991) 5 ff.

Glass Fragments from Yangzhou. Proceedings of XVII
International Congress on Glass. Vol. 6 (1995) 486 ff.

Arbeitsmaterialien aus chinesischen Ausgrabungsberichten
(1988-1991) zu Grabern aus der Han- bis Tang-Zeit
(Hrsg. D. Kuhn). Wiirzburger Sinologische Schr. (1992).

Archiologische Funde im neuen China (1972).

The Archeology of Northeast China beyond the Great Wall
(Hrsg. S. M. Nelson; 1994).

Bildatlas China. Geographie, Kultur, Politik, Wirtschaft
(Hrsg. N. Sivin; 1989).

C. Blunden u. M. Elvin, Cultural Atlas of China (1983).
E. Boerschmann, Chinesische Architektur (1925).
W. Béttger, Kultur im alten China (1977).

K. J. Brandt, Chinesische Lackarbeiten (1988).

534

The British Museum Book of Chinese Art (Hrsg. J. Rawson;
1992).

The Cambridge Encyclopaedia od China (Hrsg. B. Hook;
1982).

The Cambridge History of China (Hrsg. D. C. Twitchett;
1979 ff.)

E. Capon, Art and Archaeology in China (1977).

Chang Kwang-chih, The Archaeology of Ancient China
(1977; 1979).

Cheng Te-k’un, Archaeology in China 1-3 (1959-1963).
China. Architektur der Welt 5 (Hrsg. H. Stierlin; 0.].).

China - Hemel en Aarde. 5000 Jaar Uitvindingen en Ont-
dekkingen (1988).

China - eine Wiege der Weltkultur. 5000 Jahre Erfindungen
und Entdeckungen (Hrsg. A. Eggebrecht; 1994).

Chine. Trésors et Splendeurs (1986).

Chinesisches Gold und Silber. Die Sammlung Pierre Uldry
(1994).

Chung Chih, An Outline of Chinese Geography (1978).

A. Cotterell, Das Reich der Mitte (1981).

Th. Dexel, Frithe Keramik in China. Die Entwicklung der
Hauptformen vom Neolithikum bis in die T’ang-Zeit

(1973).

Ch. Deydier, Chinese Gold, Silver and gilt Bronze up to the
Tang Dynasty (1985).

Imperial Gold from Ancient China (1990).
Imperial Gold from Ancient China II (1991).

E. Dittrich, Grabkult im alten China. Taschenbiicher des
Museums fiir Ostasiatische Kunst 2 (1981).

W. Eberhard, A History of China (1950; 1977).

Geschichte Chinas. Von den Anfingen bis zur Gegenwart
(1980).



W. Eichhorn, Kulturgeschichte Chinas. Eine Einfiihrung
(1964).

Die Religionen Chinas (1973).

D. u. V. Elisseeff, Neue Funde in China. Archiologie verdn-
dert die Geschichte (1983).

E. von Erdberg Consten, Das alte China (1958).

C. P. Fitzgerald, China: A Short Cultural History (1935;
1976).

The Empress Wu (1956; 1968).

China von der Vorgeschichte bis ins 19. Jahrhundert
(1967).

J. Fontein u. R. Hempel, China — Korea — Japan. Propyl.
Kunstgesch. 20 (1985).

Form und Farbe. Chinesische Bronzen und Frithkeramik.
Sammlung H. W. Siegel (1972).

H. Franke u. R. Trauzettel, Das Chinesische Kaiserreich. Fi-
scher Weltgesch. 19 (1968).

O. Franke, Geschichte des chinesischen Reiches. Eine Dar-
stellung seiner Entstehung, seines Wesens und seiner Ent-

wicklung bis zur neuesten Zeit. 1-5 (1930-52).

Gems of China’s Cultural Relics 1992 (Hrsg. Zhang Deqin
u.a.; 1992).

Gems of China’s Cultural Relics 1993 (Hrsg. Zhang Degin
ua; 1993).

The Gems of the Cultural Relics (Hrsg. Lu Guilan; 1992).

The Genius of China. An Exhibition of Archaeological Finds
of the People’s Republic of China (1973).

J. Gernet, Die chinesische Welt. Die Geschichte Chinas von
den Anfingen bis zur Jetztzeit (1979).

R. Goepper, Kunst und Kunsthandwerk Ostasiens. Ein
Handbuch fiir Sammler und Liebhaber (1968).

G. Gottschalk, Chinas grofie Kaiser. Ihre Geschichte — Thre
Kultur — Thre Leistungen. Die chinesischen Herrscherdy-
nastien in Bildern, Berichten und Dokumenten (1982).

M. Granet, Die chinesische Zivilisation (1976).

Das chinesische Denken (1985).
M. Griefler, China. Alles unter dem Himmel (1995).
L. Héjek, Chinesische Kunst (1954).

An Outline History of China (Hrsg. Bai Shouyi; 1982).

Jenseits der Grofien Mauer. Der Erste Kaiser von China und

seine Terrakotta-Armee (Hrsg. L. Ledderose u. A.
Schlombs; 1990).

R. Kerr, Chinese Art and Design: The T. T. Tsui Gallery of
Chinese Art (1991).

E. St. Kirby, Einfithrung in die Wirtschafts- und Sozialge-
schichte Chinas (1955).

D. Kuhn, Status und Ritus. Das China der Aristokraten von
den Anfingen bis zum 10. Jahrhundert nach Christus.
Wiirzburger Sinologische Schr. (1991).

Kunstschitze aus China. 5000 v.Chr. bis 900 n.Chr. Neuere
archdologische Funde aus der Volksrepublik China
(1980).

E Michael, China through the Ages. History of a Civilizati-
on (1986).

R. Moritz, Die Philosophie im alten China (1990).

The Origins of Chinese Civilization (Hrsg. D. N. Keightley;
1983).

The Quest for Eternity. Chinese Ceramic Sculptures from
the PR. China (1987).

J. Rawson, Ancient China. Art and Archaeology (1980).
Chinese Ornament. The Lotus and the Dragon (1984).
W. Rodzinski, A History of China 1-2 (1979; 1983).
China. Das Reich der Mitte und seine Geschichte (1987).
Schitze Chinas aus Museen der DDR (1990).
H. Schmidt-Glintzer, Geschichte der chinesischen Literatur.
Die 3000jahrige Entwicklung der poetischen, erzihlenden
und philosophisch-religiosen Literatur Chinas von den

Anfingen bis zur Gegenwart (1990).

Science and Civilisation in China (Hrsg. J. Needham). Bd. 1ff.
(1954 f£).

Scientific Research in Early Chinese Glass (Hrsg. R. H. Brill
u. J. H. Martin). Proceedings of The Archacometry of
Glass Sessions of the 1984 International Symposium on
Glass. Beijing, September 7, 1984 (1991).

Shoésoin no sato — Chiigoku no kin gin garasu ten (Die Hei-
mat des Shos6in — Gold, Silber und Glas aus China) (Hrsg.
NHK Osaka; 1992).

L. Sickman u. A. C. Soper, The Art and Architecture of Chi-
na (1956).

Studies in Chinese Art and Some Indian Influences (1937).
M. Sullivan, An Introduction to Chinese Art (1961).

The Arts of China (1977).

995



Ten Major Museums of Shaanxi (Hrsg. Wang Wenging;
1994).

R. L. Thorp, Son of Heaven. Imperial Arts of China (1988).

The Times Atlas of China (Hrsg. P J. M. Geelan u, D. C.
Twitchett; 1974).

Treasures. 300 Best Excavated Antiques from China (Hrsg.
Yang Yang u. Lei Congyun; 1992).

M. Tregear, Chinese Art (1980).

Trésors d’art chinois, récentes découvertes archéologiques de
la République Populaire de Chine (1973).

Sh. Vainker, Chinese Pottery and Porcelain from Prehistory
to the Present (1991).

R. Violet, Einfithrung in die Kunst Chinas (1981).
W. Watson, Archaeology in China (1960).

Ancient China. The Discoveries of Postliberation Chinese
Archaeology (1974).

China. Kunst und Kultur (1980).

B. Wiethoff, Grundzige der ilteren chinesischen Geschichte
(1971).

Grundziige der neueren chinesischen Geschichte (1977).
W. Willetts, Chinese Art (Pelican Books A 358-359) (1958).
Foundations of Chinese Art (1965).

G.-A. Wolter, China-Spiegel. Das Reich der Mitte in vier
Jahrtausenden. Daten und Fakten aus seiner Geschichte
(1978).

Xv’an, An Ancient Capital of China (Hrsg. Zu Youyi, Yang
Limin u. Zhang Rong; 1990).

Xi’an. The Famous Ancient Capital of China (Hrsg. Li
Tianshun, Jia Qi u. Lian Jie; 0.].).

Xr’an — Legacies of Ancient Chinese Civilization (Hrsg. Ma
Yue et al;; 1992).

Xi’an World. Ancient Chinese Capital for over a thousand
Years (Hrsg. Zou Zongxu; 1990).

Xiang Yang, Xi’an — Chinas alte Hauptstadt (1992).

Zhuang Wei, Les quatre grandes découvertes de la Chine an-
tique (1981).

Buddbhismus (Religion, Kunst und Kultur)

B. C. Bhattacharyya, Buddhist Iconography (1924).

E. Boerschmann, Die Baukunst und religiose Kultur der
Chinesen 1-3 (1911-1931).

Eisen- und Bronzepagoden in China. Jahrb. der asiati-
schen Kunst 1, 1924, 223 ff.

Buddhism, Art and Faith (Hrsg. W. Zwalf; 1985).

Buddhist and Daoist Practice in Medieval Chinese Society.
Buddhist and Daoist Studies (Hrsg. D. W. Chappell).
Asian Studies at Hawaii 34 (1987).

K. K. S. Ch’en, Buddhism in China. A Historical Survey
(1964).

The Chinese Transformation of Buddhism (1973).

Chou Yi-Liang, Tantrism in China. Harvard Journal of Asia-
tic Studies 8, 1945, 241 ff.

E. Conze, Der Buddhismus. Wesen und Entwicklung. Ur-
ban-Biicher Bd. 5 (Hrsg. E Ernst u. K. Gutbrod; 1953).

H. G. Franz, Pagode, Turmtempel, Stipa. Studien zum Kult-
bau des Buddhismus in Indien und Siidostasien (1978).

536

H. von Glasenapp, Buddhistische Mysterien. Die geheimen
Lehren und Riten des Diamant-Fahrzeuges (1940).

J. W. Glauche, Der Stupa. Kultbau des Buddhismus (1995).

R. Goepper, Shingon. Die Kunst des Geheimen Buddhismus
in Japan (1988).

Der Goldschatz der Drei Pagoden. Buddhistische Kunst des
Nanzhao- und Dali-Kénigreichs in Yunnan, China (Hrsg.
A. Lutz; 1991):

R. Hayashi, The Silk Road and the Shésd-in Heibonsha Sur-
vey of Japanese Art 6 (1975).

. Ikeda, Buddhismus. Das erste Jahrtausend (1986).
M. Ishida u. G. Nada, Shosoin (1954).
W. Kirfel, Symbolik des Buddhismus (1959).

I. Y. Klein-Bednay, Schmuck und Gewand des Bodhisattva in
der frithchinesischen Plastik (Diss. Univ. Bonn) (1984).

H.-J. Klimkeit, Der Buddha. Leben und Lehre (1990).



E. Lamotte, Der Mahiyana-Buddhismus. In: Die Welt des
Buddhismus (Hrsg. H. Bechert u. R. Gombrich; 1984)
90 ff.

L. Ledderose, Chinese Prototypes of the Pagoda. In: The
Stiipa. Its Religious, Historical and Architectural Signifi-
cance (Hrsg. A. L. Dallapiccola). Beitr. Stidasienforsch. 55
(1980) 238 f.

A. Lutz, Der Tempel der Drei Pagoden von Dali. Zur bud-
dhistischen Kunst des Nanzhao- und Dali-Kénigreichs in

Yunnan, China (1991).

M. Th. de Mallmann, Introduction a I’Iconographie du Tan-
trisme Bouddhique (1986).

K. Mizuno, The Beginnings of Buddhism (1981).

Nishiwaki Tsuneki, Die Reliquienverehrung (sarira) und ihre
Beschreibung in den Monchsbiographien. Monumenta
Serica 40, 1992, 87 ff.

P. Rambach, The Secret Message of Tantric Buddhism (1979).
Ph. Rawson, The Art of Tantra (1973).
M. Ridley, Buddhism. The Art of World Religions (1978).

G. Roth, Symbolism of the Buddhist Stipa. In: The Sttpa. Its
Religious, Historical and Architectural = Significance
(Hrsg. A. L. Dallapiccola). Beitr. Siidasienforsch. 55
(1980) 183 ff.

Sawa Takaaki, Art in Esoteric Buddhism (1972).

D. Schlingloff, Die Religion des Buddhismus. Bd. 2. Der
Heilsweg fiir die Welt. Sammlung Géschen 770 (1963).

H. Schmidt-Glintzer, Das Hung-ming chi und die Aufnahme
des Buddhismus in China. Miinchener Ostasiatische Stud.
12 (1976).

China und der Buddhismus. In: Kunst des Buddhismus
entlang der Seidenstrafle. Staatliches Museum fiir Volker-
kunde Miinchen (1992) 200 ff.

U. Schneider, Einfithrung in den Buddhismus (1980).

H. W. Schumann, Buddhistische Bilderwelt. Ein ikonogra-
phisches Handbuch des Mahiyina- und Tantrayana-
Buddhismus (1986; 1992).

Mahéyana-Buddhismus. Die zweite Drehung des Dhar-
ma-Rades (1989).

D. Seckel, Buddhistische Kunst Ostasiens (1957).
Einfithrung in die Kunst Ostasiens (1960).

Kunst des Buddhismus. Werden, Wanderung und Wand-
lung. Kunst der Welt (1962).

Stlipa Elements Surviving in East Asian Pagodas. In: The
Stlipa. Its Religious, Historical and Architectural Signifi-
cance (Hrsg. L. Dallapiccola). Beitr. Stdasienforsch. 55
(1980) 249 ff.

J. Snelling, Buddhismus. Ein Handbuch fir den westlichen
Leser (1991).

A. Snodgrass, The Symbolism of the Stipa (1985).

W. E. Soothill, A Dictionary of Chinese Buddhist Terms
(1937).

A. C. Soper, Literary Evidence for Early Buddhist Art in
China. Artibus Asiae Suppl. 19 (1959; 1962).

The Sttpa. Its Religious, Historical and Architectural Signi-
ficance (Hrsg. A. L. Dallapiccola). Beitr. Siidasienforsch.
55 (1980).

H. Uhlig, Auf den Spuren Buddhas (1977).

Das Bild des Buddha (1979).
Tantrische Kunst des Buddhismus (1981).

Kyu-hee Wahlen, Die Funde aus der Pagode des Sujongsa-
Tempels. Reliquien und Votivgaben (Magisterarbeit Univ.

Heidelberg) (1992).

Wang Ling, Report from China: Rare Buddhist Relics Un-
earthed in China. Oriental Art 33, 1987, 208 ff.

St. Weinstein, Buddhism under the T’ang. Cambridge Stud.
in Chinese History, Literature and Institutions (1987).

ie Welt des Buddhismus (Hrsg. H. Bechert u. R. Gombrich;
1984).

R. Whitfield, Buddhist Monuments in China: some Recent
Finds of Sarira Deposits. In: The Buddhist Heritage
(Hrsg. T. Skorupski). Buddhica Britannica, series continua
1(1989) 129 ff.

A. F. Wright, Buddhism in Chinese History (1959).

T. Yamasaki, Shingon. Der Esoterische Buddhismus in Japan
(Hrsg. Y. Morimoto u. D. Kidd; 1990).

J. Yiinhua, A chronicle of Buddhism in China: 581-906 A.D.
(1966).

Zhang Yuhuan u. Luo Zhewen, Ancient Chinese Pagodas
(1988).

L. Zhewen, Ancient Pagodas in China (1994).

E. Zircher, The Buddhist Conquest of China. The Spread
and Adaptation of Buddhism in Early Medieval China 1-
2. Sinica Leidensia 11 (1959; 1972).

537



Sogenannte SeidenstrafSe

L. Albaum u. B. Brentjes, Wachter des Goldes. Zur Ge-
schichte und Kultur mittelasiatischer Volker vor dem Is-
lam (1972).

Herren der Steppe. Zur Geschichte und Kultur mittelasia-
tischer Volker in islamischer Zeit (1978).

Along the Ancient Silk Routes. Central Asian Art from the
West Berlin State Museums (1982).

Die antike Seidenstrasse (1987).
A. M. Belenickij, Zentralasien. Archaeologia Mundi (1968).
u. D. W. Belous, Mittelasien, Kunst der Sogden (1980).

C. Beurdeley, Sur les Routes de la Soie. Le grand voyage des
objets d’art (1985).

L. Boulnois, Die Straflen der Seide (1964).
B. Brentjes, Die orientalische Welt (1972).
Mittelasien (1977).

M. Bussagli, La peinture de ’Asie Centrale de I’Afghanistan
au Sinkiang (1978).

W. T. Chase u. M. L. Jung, Ancient Art from the Silk Route
(1990).

Chtka jimmin ky6éwakoku Shiruku Rédo bumbutsu ten -
The Exhibition of Ancient Art Treasures of the People’s
Republic of China. Archaeological Finds of the Han to
Tang Dynasty unearthed at Sites along the Silk Road
(1979).

The Cream of Dunhuang Art (Hrsg. Duan Wenjie; 1994).

A. Dihle, Antike und Orient. Sammlung von Aufsitzen iiber
die Beziehung des Romischen Reichs zu Indien, Zentral-
asien und China (1984).

J. P. Drege, Seidenstrafle (1986).

I. M. Franck u. D. M. Brownstone, The Silk Road: A History
(1986).

A. von Gabain, Einfiihrung in die Zentralasienkunde (1979).
The Grand Exhibition of Silk Road Civilizations 1-3 (1988).
Grottes de Touen-Huang. Carnet de notes de Paul Pelliot —

Inscriptions et peintures murales. Mission Paul Pelliot

X1,5 (1986).

R. Grousset, The Empire of the Steppes: A History of Cen-
tral Asia (1970).

H. W. Haussig, Die Geschichte Zentralasiens und der Seiden-
strafle in vorislamischer Zeit (1983).

558

S. Hedin, Die Seidenstrafle (1936).

P. Hopkirk, Die Seidenstrafle. Auf der Suche nach verlorenen
Schitzen in Chinesisch-Zentralasien (1986).

D. E. Klimburg-Salter, The Silk Route and the Diamond Path
(1982).

H.-J. Klimkeit, Die Seidenstrafie. Handelsweg und Kultur-
briicke zwischen Morgen- und Abendland (1990).

Kunst des Buddhismus entlang der Seidenstrafle (1992).

Kunst und Kultur entlang der Seidenstrasse (Hrsg. H. G.
Franz; 1987).

B. Marschak, Silberschitze des Orients. Metallkunst des 3.-
13. Jahrhunderts und ihre Kontinuitat (1986).

M. Mode, Sogdien und die Herrscher der Welt. Ttirken, Sasa-
niden und Chinesen in Historiengemalden des 7. Jahrhun-
derts n.Chr. aus Alt-Samarqand. Europiische Hochschul-
schr. R. XXVIII Kunstgesch. Bd. 162 (1993).

J. Myrdal, Die Seidenstrafle (1981).

N. Nicolas-Vandier, Banniéres et peintures de Touen-
Houang conservées au musée Guimet. Mission Paul Pel-
liot XIV (1974).

Banniéres et peintures de Touen-Houang conservées au
musée Guimet. Mission Paul Pelliot XV (1976).

W. Raunig, Bernstein — Weihrauch — Seide. Waren und Wege
der antiken Welt (1971).

B. Rowland, Zentralasien. Kunst der Welt (1970).
The Silk Road. Treasures of Tang China (1991).

Splendeur des Sassanides. L'empire perse entre Rome et la
Chine (224-642) (1993).

B. J. Stavisky, Die Volker Mittelasiens im Lichte ihrer Kul-
turdenkmaler (1982).

T. Talbot Rice, Ancient Arts of Central Asia (1965).
Treasures of Chang’an. Capital of the Silk Road (1993).

H. Uhlig, Die Seidenstrafle. Antike Weltkultur zwischen
China und Rom (1986).

M. Yaldiz, Archiologie und -Kunstgeschichte Chinesisch-
Zentralasiens (Xinjiang). Handbuch der Orientalistik, sie-
bente Abtlg. Kunst u. Arch. 3. Innerasien, zweiter Ab-
schnitt (1987).



Tang-Zeit (Geschichte, Kulturgeschichte und Archéologie)

Adornment to Eternity. Ausstellungskatalog Denver Art
Museum (1994).

W. Bingham, The Founding of the T°ang Dynasty: The Fall
of the Sui and the Rise of T’ang. A Preliminary Survey
(1941).

The Cambridge History of China Vol. 3. Sui and T’ang Chi-
na, 589-906, Part I (Hrsg. D. C. Twitchett; 1979).

Chang’an, the Capital of Tang Dynasty. Searching for the
Roots of Kyoto. Mus. Kyoto (1994).

E. Capon, Tang China. Vision and Splendour of a Golden
Age (1989).

Chinas Goldenes Zeitalter. Die Tang-Dynastie (618-907
n.Chr.) und das kulturelle Erbe der Seidenstrafie (Hrsg. D.
Kuhn; 1993).

Daily Life of Aristocrats in Tang China (1993).

C. P. Fitzgerald, Son of Heaven. A Biography of Li Shih-min,
Founder of the T’ang Dynasty (1933).

The Empress Wu (1968).

M. Fong, Antecedents of Sui-Tang Burial Practices in Shaan-
xi. Artibus Asiae 51, H. 3-4, 1991, 147 ff.

R. W. L. Guisso, Wu Tse-t’ien and the Politics of Legitimati-
on in T’ang China (1978).

Gold and Silver. Treasures of the Tang Dynasty (1995).

B. Gyllensvird, T’ang Gold and Silver (1958).

Han Wei, Haineiwai Tangdai jinyinqi shenbian (Gold- und
Silberarbeiten der Tang-Dynastie im In- und Ausland)

(1989).

Gold and Silver Vessels of the Tang Period. Orientations
25, H. 7, 1994, 31 ff.

Ch. Hartman, Han Yu and the T’ang Search for Unity (1986).

C. W. Kelley, Tang Dynasty AD 618-907. Chinese Gold and
Silver in American Collections (1984).

D. L. McMullen, State and Scholars in T°ang China (1988).

Perspectives on the T’ang (Hrsg. A. E Wright u. D.C. Twit-
chett; 1973).

M. Medley, Tang Pottery and Porcelain (1981).

E. Pulleyblanck, The Background to the Rebellion of An
Lushan (1955).

E. O. Reischauer, Notes on T’ang Dynasty Sea Routes. Har-
vard Journal of Asiatic Stud. 5, 1940, 142 ff.

R. des Rotours, Traité des Fonctionnaires et Traité de I’Ar-
mée. Traduits de la Nouvelle Histoire des Tang (chap. XL-
VI-L) (1947-48; Nachdruck 1978).

Le réegne de Pempereur Hiuan-tsong (713-756) par. M. Lin
Lu-tche (1981).

E. H. Schafer, The Golden Peaches of Samarkand. A Study of
T’ang Exotics (1963).

The Vermillion Bird. T’ang Images of the South (1967).
Pacing the Void. T’ang Approaches to the Stars (1977).

Les trésors de la Dynastie Tang (618-907) Galeries Lafayette,
Musée Guimet (1993).

D. C. Twitchett, Financial Administration under the T’ang
Dynasty (1963; 1970).

The Writing of Official History under the T’ang (1992).

Wang Renbo (Hrsg.), Sui Tang Wen Hua (The Sui-Tang Cul-
ture) (1990).

W. Watson, Overlay and p’ing t’o in T’ang Silverwork. Jour-
nal of the Royal Asiatic Society 1970, 210 ff.

(Hrsg.), Pottery and Metalwork in T°ang China. Their
Chronology and External Relations. Percival David

Foundation Colloquies on Art and Archaeology in Asia 1
(1971).

Tang and Liao Ceramics (La céramique Tang et Liao)
(1984).

H. J. Wechsler, Mirror to the Son of Heaven: Wei Cheng at
the Court of T’ang Tai-tsung (1974).

Offerings of Jade and Silk — Ritual and Symbol in the Le-
gitimation of the Tang (1985).

Women of the Tang Dynasty (1995).

Zhang Guangli u. Xu Tingyun, Man hua Tang dai jin yin
pingtuo. Wenwu 1991, H. 2, 81 ff.

539



Goldschatzfund des Famensi

Cai Meibiao, On the Issues of the Time during which Famen
Temple enshrined and worshipped the Bones of Skt.
Sakyamuni. Kaogu yu Wenwu 1990, H. 6, 95 ff.

P. Eichenbaum Karetzky, Esoteric Buddhism and the Famen-
si Finds. Archives of Asian Art 1994, 78 ff.

Famen Temple Archaeological Team, Report on the Excava-
tion of the Tang Underground Palace of Famen Temple,
Fufeng County. Kaogu yu Wenwu 1988, H. 2, 94 ff.

Famensi Archaeological Team of Shaanxi Province, Fufeng
Famensita Tangdai digong fajue jianbao (Excavation of the
Tang Dynasty Underground Palace at Famen Temple Pa-
goda in Fufeng. Wenwu 1988, H. 10, 1 ff.

Famensi digong zhenbao (Precious Cultural Relics in the
Crypt of Famen Temple) (Hrsg. Shi Xingbang; 1989).

Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990).
Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994).
Han Wei, Wenwu 1988, H. 10, 44 ff.

Famensi Tangdai Jinjangjie Ta Manchamengluo Cheng-
shenkai Zaoxiang Baohan Kaoshi. Wenwu 1992, H. 8, 41 ff.

Lu Zhaoyin, Some Problems Concerning the Gold and Silver
Wares from the Famen Temple. Kaogu 1990, H. 7, 638 ff.

Su Bai, Ma Dezhi, Yang Hong, Chang Youming u.a., Wenwu
1988, H. 10, 29 ff.

Wang Cangxi, Cong Famensi chutu jinyinsi tan »Wen-
siyuan«. Wenbo 1989, H. 6, 52 ff.

Wenbo 1993, H. 4, 43 ff.

Wang Zhaolin u. Xiong Lei, Report from China: Discovery
of Rare Buddhist Relics. Oriental Art N.S. 35, H. 1, 1989,
61 ff.

R. Whitfield, Esoteric Buddhist Elements in the Famensi Re-
liquary Deposit. Asiatische Stud. (Etudes Asiatiques) 44,
H. 2, 1990, 247 ff.

R. Whitfield, The Significance of the Famensi Deposit. Ori-
entations 21, H. 5, 1990, 84 f{.

Xu Pingfang, Antike Welt 1993, H. 2, 132.
Zhang Enxian, Wenbo 1993, H. 4, 49 ff.

Zhu Qixin, Buddhist Treasures from Famensi: The Recent
Excavation of a Tang Underground Palace. Orientations
21, H. 5, 1990, 77 f£.

Verschiedenes

J. Auboyer, M. Beurdeley, J. Boisselier, Ch. Massonaud u. H.
Rousset, Asien. Formen und Stile (1994).

S. H. Auth, Ancient Glass at the Newark Museum from the
Eugene Schaefer Collection of Antiquities (1976).

F. Berthier, Le voyage des motifs. I. Le trone aux lions et la
porte aux lions. Arts Asiatiques 45, 1990, 114 ff.

R. Conti, Il Tesoro. Guida alla conoscenza del Tesoro del
Duomo di Monza (1983).

M. Frazer, Oreficerie altomedievali. Monza — Il Duomo e i
suoi Tesori (Hrsg. R. Conti; 1988).

G. Gabbert, Ostasiatische Lackkunst (1978).

Glass from the Ancient World. The Ray Winfield Smith
Collection. A Special Exhibition 1957 (1957).

H. Hirtel u. J. Auboyer, Indien und Siidostasien. Propyl.
Kunstgesch. 21 (1985).

540

R. Hasson, Early Islamic Glass, L. A. Mayer Memorial Insti-
tute for Islamic Art, Jerusalem (1979).

Kawada Tadashi, Butsu shari to kyd no ségon. Nihon no bi-
jutsu 280 (1989).

The Kwangju National Museum (1982).

E. Johnston Laing, A Report on Western Asian Glassware in
the Far East. Bull. Asia Inst. N.S. 5, 1991, 109 ff.

Kunstschitze aus Korea (Hrsg. R. Goepper, Ji Hyun Whang
u. R. Whitfield; 1984).

C. J. Lamm, Das Glas von Samarra. Die Ausgrabungen von
Samarra IV. Forsch. zur islamischen Kunst II (Hrsg. F
Sarre; 1928).

Lexikon der Ostlichen Weisheitslehren. Buddhismus, Hin-
duismus, Taoismus, Zen (1995).

R. T. Paine u. A. Soper, The Art and Architecture of Japan
(1955).



E. O. Reischauer, Die Reisen des Monchs Ennin. Neun Jah-
re im China des neunten Jahrhunderts (1963).

A. Rougeulle, Les importations de céramiques chinoises dans
le golfe arabo-persique (VIIIe-Xe siecles). Archéologie is-
lamique 2, 1991, 5 ff.

L. Sokolovskaia u. A. Rougeulle, Stratified Finds of Chinese
Porcelains from Pre-Mongol Samarkand (Afrasiab). Bull.
Asia Inst. N.S. 6, 1992, 87 ff.

A. von Saldern, Glassammlung Hentrich. Antike und Islam.
Katalog des Kunstmuseums Diisseldorf I, 3 (1974).

Glas von der Antike bis zum Jugendstil. Sammlung Hans
Cohn. Los Angeles/Cal. (1980).

Der Schatz von San Marco in Venedig (1984).
Le trésor de Saint-Marc de Venise (1984).

M. Vickers (Hrsg.), Pots and Pans. A Colloquium on Pre-
cious Metals and Ceramics in the Muslim, Chinese and
Graeco-Roman Worlds. Oxford Studies in Islamic Art 3
(1986).

Ferne Volker — Frithe Zeiten. Kunstwerke aus dem Linden-
Museum Stuttgart. Staatliches Museum fiir Volkerkunde 2
Orient, Stidasien, Ostasien (1982).

BILDNACHWEIS

Abbildungen

nach Publikationen

2:]. Gernet, Die chinesische Welt. Die Geschichte Chinas
von den Anfingen bis zur Jetztzeit (1979) 192 Abb. 13.

4: Chinas Goldenes Zeitalter. Die Tang-Dynastie (618-907
n.Chr.) und das kulturelle Erbe der Seidenstrafie (Hrsg.
D. Kuhn; 1993) 245 Abb. 7-12.

: Wenwu 1988, H. 10, 2 Abb. 2.

: Wenwu 1988, H. 10, 10 Abb. 9.

: Wenwu 1988, H. 10, 10 Abb. 10.
9: Wenwu 1988, H. 10, 11 Abb. 11.

10: Wenwu 1988, H. 10, 12 Abb. 12.

11: Wenwu 1988, H. 10, 13 Abb. 13.

12: Wenwu 1988, H. 10, 4 Abb. 3.

o NN O

Umzeichnungen nach den genannten Publikationen oder
Neuzeichnungen [alle RGZM]:

S. Pechtold (Abb. 18). - J. Ribbeck (Abb. 5-12; 13, 3; 19; 29;
30; 37; 38; 40-42; 44, 3-6. 8-10; 50). — J. Ribbeck zusammen
mit M. Augustin (Abb. 45-47; 49), ]. Bungarten (Abb. 31), R.
Frolich (Abb. 44,1.2. 5. 7), U. Herz (Abb. 13,1-2; 14), S.
Pechtold (Abb. 15-17; 32; 33), A. v. Przychowski (Abb. 48),
A. Rettel (Abb. 43; 51), H. von Wieckowski (Abb. 20-28; 34-
36; 39); H. Schmidt (Abb. 1; 3).

Tafeln

91: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 143
Abb. oben. - 2 Gems of China’s Cultural Relics 1993
(Hrsg. Zhang Degqin u.a.; 1993) Taf. 121.

92: Wang Renbo (Hrsg.), Sui Tang Wen Hua (The Sui-Tang
Culture) (1990) 276.

93: 1 Xv’an World. Ancient Chinese Capital for over a thou-
sand Years (Hrsg. Zou Zongxu; 1990) 151 Abb. oben. —
2 Chinas Goldenes Zeitalter. Die Tang-Dynastie (618-
907 n.Chr.) und das kulturelle Erbe der Seidenstrafie

(Hrsg. D. Kuhn; 1993) 252 Abb. 7-18. —3 Chinesisches
Gold und Silber. Die Sammlung Pierre Uldry (1994) 39
Abb. 6. — 4 Der Goldschatz der Drei Pagoden. Bud-
dhistische Kunst des Nanzhao- und Dali-Kénigreichs
in Yunnan, China (Hrsg. A. Lutz; 1991) 148.

94:1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao;
1990) 30. — 2 Xi’an — Legacies of Ancient Chinese Ci-
vilization (Hrsg. Ma Yue et al.; 1992) 199 Abb. oben.

95:1 Abreibung. — 2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg.
Han Jinke; 1994) 47. — 3 ebd. 49.

96: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 88.
— 2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao;
1990) 171. = 3 ebd. 170. — 4 Famensi (Famen Tem-
ple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 89.

97:1 Xi’an — Legacies of Ancient Chinese Civilization
(Hrsg. Ma Yue et al.; 1992) 201 Abb. oben. - 2 Famen-
si (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 138. -
3 ebd. 139.

98: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao;
1990) 82. — 2 ebd. 85 Abb. oben. — 3 ebd. 86.

99: 1 Ten Major Museums of Shaanxi (Hrsg. Wang Wen-
qing; 1994) 173. — 2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg.
Han Jinke; 1994) 122. — 3 ebd. 153 Abb. unten. —
4 The Gems of the Cultural Relics (Hrsg. Lu Guilan;
1992) 24.

100: 1 Famensi digong zhenbao (Precious Cultural Relics in
the Crypt of Famen Temple) (Hrsg. Shi Xingbang; 1989)
13. — 2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Ting-
hao; 1990) 110 Abb. oben.

101: 1 Ten Major Museums of Shaanxi (Hrsg. Wang Wen-
qing; 1994) 172 Abb. unten. — 2 Famensi (Famen Tem-
ple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 104.

102: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990)
111 Abb. oben. — 2 ebd. 112. - 3 ebd. 142 Abb. oben.

103: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 75.
— 2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao;
1990) 52 Abb. unten. — 3 Famensi (Famen Temple)
(Hrsg. Han Jinke; 1994) 78. — 4 ebd. 123.

104: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 55.
- 2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao;
1990) 133.

541



105: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 91
Abb. unten links. — 2 ebd. 91 Abb. unten rechts. —
3 ebd. 56 Abb. oben links. — 4 ebd. 56 Abb. unten
rechts. — 5 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang
Tinghao; 1990) 160. — 6 Famensi (Famen Temple)
(Hrsg. Han Jinke; 1994) 68 Abb. oben. — 7 ebd. 71
Abb. unten.

106: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990)
108. — 2 Famensi digong zhenbao (Precious Cultural
Relics in the Crypt of Famen Temple) (Hrsg. Shi Xing-
bang; 1989) 49.

107: Photos U. Herz (RGZM).

108: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 151.
— 2-6 Photos S. Pechtold (RGZM).

109: 1 Der Goldschatz der Drei Pagoden. Buddhistische
Kunst des Nanzhao- und Dali-Kénigreichs in Yunnan,
China (Hrsg. A. Lutz; 1991) 219. — 2 N. Nicolas-Van-
dier, Banniéres et peintures de Touen-Houang conser-
vées au musée Guimet. Mission Paul Pelliot XV, 2 (1976)
Taf. 10.

110: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 147.
- 2 Photo H. von Wieckowski (RGZM). — 3 Famensi
(Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 149.

111-112: Photos H. von Wieckowski (RGZM).

113:1 L. Zhewen, Ancient Pagodas in China (1994) 294. —
2 Chinas Goldenes Zeitalter. Die Tang-Dynastie (618-
907 n.Chr.) und das kulturelle Erbe der Seidenstrafie
(Hrsg. D. Kuhn; 1993) 249. — 3 China. Architektur der
Welt 5 (Hrsg. H. Sterlin; 0.].) 107. - 4 Xi’an World.
Ancient Chinese Capital for over a thousand Years
(Hrsg. Zou Zongxu; 1990) 150 Abb. oben.

114: 1 R. T. Paine u. A. Soper, The Art and Architecture of
Japan (1955) Taf. 122. — 2 The Kwangju National Mu-
seum (1982) 9 Abb. unten. — 3 Gems of China’s Cultu-
ral Relics 1993 (Hrsg. Zhang Deqin u.a;; 1993) 122. —
4 Treasures. 300 Best Excavated Antiques from China
(Hrsg. Yang Yang u. Lei Congyun; 1992) 323 Abb. oben.

115-124: Photos H. von Wieckowski (RGZM).

125: 1 Treasures of Chang’an. Capital of the Silk Road (1993)
249. — 2 M. Bussagli, La peinture de I’Asie Centrale de
I’ Afghanistan au Sinkiang (1978) 52.

126: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990)
116. — 2 ebd. 127. — 3 ebd. 117. — 4 (Famen Temple)
(Hrsg. Han Jinke; 1994) 109.

127: Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990)
114.

128-129: Photos K. Bungarten (RGZM).

130: 1 Wang Renbo (Hrsg.), Sui Tang Wen Hua (The Sui-
Tang Culture) (1990) 277 Abb. oben. — 2 J. Fontein u.
R. Hempel, China — Korea — Japan. Propyl. Kunstgesch.
20 (1985) Taf. 47. — 3 The Cream of Dunhuang Art
(Hrsg. Duan Wenjie; 1994) 36 Abb. 34. — 4 Ferne Vol-
ker — Frihe Zeiten. Kunstwerke aus dem Linden-Mu-
seum Stuttgart. Staatliches Museum fir Vélkerkunde 2
Orient, Stidasien, Ostasien (1982) 143 Abb. E 31.

131: 1 Photo H. von Wieckowski (RGZM). — 2 Famensi
(Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990) 128. -
3 The Gems of the Cultural Relics (Hrsg. Lu Guilan;
1992) 40.

132:1 The Gems of the Cultural Relics (Hrsg. Lu Guilan;
1992) 31. — 2 ebd. 30. — 3 ebd. 37.

542

133: 1 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990)
138 Abb. oben. — 2 The Gems of the Cultural Relics
(Hrsg. Lu Guilan; 1992) 34.

134: 1 Famensi digong zhenbao (Precious Cultural Relics in
the Crypt of Famen Temple) (Hrsg. Shi Xingbang; 1989)
22 Abb. 8. — 2 Photo R. Frolich (RGZM). — 3 Famen-
si digong zhenbao (Precious Cultural Relics in the
Crypt of Famen Temple) (Hrsg. Shi Xingbang; 1989) 20.
— 4 Treasures. 300 Best Excavated Antiques from Chi-
na (Hrsg. Yang Yang u. Lei Congyun; 1992) 305 Abb.
280.

135:1 The Gems of the Cultural Relics (Hrsg. Lu Guilan;
1992) 36. — 2 Gold and Silver. Treasures of the Tang
Dynasty (1995) 6.

136: 1 Form und Farbe. Chinesische Bronzen und Frithkera-
mik. Sammlung H. W. Siegel (1972) Kat.Nr. 55. — 2 Th.
Dexel, Frithe Keramik in China. Die Entwicklung der
Hauptformen vom Neolithikum bis in die T’ang-Zeit
(1973) Taf. 61 a. — 3 Kunst des Buddhismus entlang der
Seidenstrafle (1992) 307. — 4 Famensi (Famen Temple)
(Hrsg. Zhang Tinghao; 1990) 134 Abb. unten.

137:1-2 Famensi (Famen Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao;
1990) 134. — 3 ebd. 151. — 4 ebd. 152 Abb. oben.

138: 1 (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 83. - 2 ebd.
82.

139: 1 (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 84. - 2 ebd.
81.

140: 1 (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 85 Abb. un-
ten. — 2 ebd. 85 Abb. oben. — 3 Famensi (Famen
Temple) (Hrsg. Zhang Tinghao; 1990) 146 Abb. unten.

141: 1 Photo A. Rettel (RGZM). — 2 Shésdin no sato —
Chiigoku no kin gin garasu ten (Die Heimat des Shoséin
- Gold, Silber und Glas aus China) (Hrsg. NHK Osaka;
1992) 91 Abb. 75. = 3 A. von Saldern, Glas von der
Antike bis zum Jugendstil. Sammlung Hans Cohn. Los
Angeles/Cal. (1980) Taf. 16, Kat.Nr. 191.

142-143: Photos R. Frolich (RGZM).

144: Photos M. Augustin (RGZM).

145: 1-2. Photos M. Augustin (RGZM). — 3-5 Photos A.
Rettel (RGZM).

146: 1 Kunstschitze aus China. 5000 v.Chr. bis 900 n.Chr.
Neuere archiologische Funde aus der Volksrepublik
China (1980) 219 Abb. 47. — 2 Treasures. 300 Best Ex-
cavated Antiques from China (Hrsg. Yang Yang u. Lei
Congyun; 1992) 56.

147: (Famen Temple) (Hrsg. Han Jinke; 1994) 130-131.

148: 1-2 Wang Renbo (Hrsg.), Sui Tang Wen Hua (The Sui-
Tang Culture) (1990) 226. — 3 Xi’an World. Ancient
Chinese Capital for over a thousand Years (Hrsg. Zou
Zongxu; 1990) 162 Abb. oben links.

Farbtafeln

M. Augustin (XV, 1; XVII, 3). — K. Bungarten (XIII, 1-2). -
R. Frolich (XVII, 2-3). — A. Koch (XVIII). - S. Pechtold (IX,
1; XVI, 1). — A. Rettel (XVI, 2-4). - H. von Wieckowski (X,
1-2; X1, 1-4; X1I, 1; X111, 4; XIV; XV, 2-3) [alle RGZM]. —
Zhang Minghui, Archiologisches Institut der Provinz Shaan-
. LA





