
148 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 2

Kataloge bieten eine solide Basis für weitere Untersuchungen und Analysen zum 
Werk von Jan Baptist Weenix, Jan Weenix und seiner Tochter Maria Weenix. Erst die 
Zusammenschau aller vollständigen Œuvres über die Gattungsgrenzen hinaus lässt 
die Vielfalt ihrer künstlerischen Tätigkeit und die Beziehungen untereinander erken-
nen. Im Vergleich der beiden Œuvres kann man wohl schlussfolgern, dass der Vater 
innovativer und erfindungsreicher war, ein künstlerischer ‚trendsetter‘, der Sohn 
dagegen hochspezialisiert ein exklusives Marktsegment bediente, was auch durch 
das gewandelte gesellschaftliche und ökonomische Umfeld bedingt war. Man darf 
gespannt sein, inwieweit die angekündigte Publikation der Zeichnungen und abge-
schriebenen Werke das Bild abrundet, weitere Erkenntnisse bringt beziehungsweise 
zu Zuschreibungsdiskussionen führen wird. 

Stefan Bartilla
Prag

Irina Sirotkina und Roger Smith; The Sixth Sense of  
the Avant-Garde. Dance, Kinaesthesia and the Arts in 
Revolutionary Russia; London/Oxford/New York/New 
Delhi/Sidney: Bloomsbury Methuen Drama 2017; 232 S., 
11 s/w-Abb.; ISBN 978-1-350-01432-2; £ 52,50

Die Publikation von Irina Sirotkina und Roger Smith ist 
eine vollständig neu konzipierte und erweiterte Fassung 
eines Buches von Irina Sirotkina, das unter einem ähnli-
chen Titel (Šestoe čuvstvo avangarda. Tanec, dviženie, kineste-
zia v žizni poètov i xudožnikov; übersetzt: Der Sechste Sinn 
der Avantgarde. Tanz, Bewegung, Kinästhesie im Leben von 
Dichtern und Künstlern) 2014 in Sankt Petersburg in der 

ersten, und 2016 in der zweiten Auflage erschienen ist. Im Vergleich zur russischen 
Publikation, die rein historisch angelegt ist, ist die englische Version mit einer theore-
tischen Einleitung mit dem Titel Bewegung und überschwängliche Moderne (hier und im 
Folgenden übersetzt durch die Verfasserin) versehen.  (1–20) So wird das russische 
kunsthistorische Material zum exemplarischen Beispiel, das die Bedeutung und Not-
wendigkeit einer Geschichte der Bewegungskunst bestätigen soll. Zu Beginn des 
20. Jahrhunderts hatte die künstlerische Avantgarde in Russland ein ausgeprägtes In-
teresse an Dynamik und Energie, an körperlicher Bewegung, Kinetik und am inneren 
Gefühl der Bewegung, der Kinästhesie. In derselben Zeit entwickelten sich Sport, 
Tanz, Gymnastik, Akrobatik, Radfahren, Klettern, sowie auch das Auto und das Flug-
zeug erheblich. Dieses neue Interesse an der sportlichen und technischen Weiter
entwicklung von Bewegungsformen, stark beeinflusst von neuen Technologien zur 
Darstellung von Bewegung in der Fotografie, der Kinematografie und anderen bil-
denden Künsten, veränderten die Wahrnehmung. (161)



149F.1. Kunst und Gesellschaft

Die lange Tradition, den Bewegungssinn (und den Tastsinn, die man beide vor 
1800 nicht voneinander unterschied) mit dem ‚sechsten Sinn‘ zu identifizieren, ist 
mit der Überzeugung verbunden, dass er der wichtigste und außerordentlichste un-
ter den Sinnen sei; daher auch die weit verbreitete Vorstellung, dass er Gegenstand 
der okkulten und esoterischen Wissenschaften werden müsse. Die Rekonstruktion 
dieser Tradition, die die Autorin und der Autor in der Publikation vornehmen, um-
fasst erst Naturwissenschaften und Phänomenologie, dann auch Ästhetik, Kunstthe-
orie und die verschiedenen Künste.

Ab Mitte des 20. Jahrhunderts nahm, so Sirotkina und Smith, das Interesse der 
Forschung an dem Verhältnis zwischen der Moderne und dem Körper schlagartig 
zu, welches besonders mit der Phänomenologie verbunden war. Edmund Husserl 
beispielsweise nahm das phänomenologische Bewusstsein der Verkörperung oder 
die Erfahrung des Lebens als Kontakt, beziehungsweise Berührung und Bewegung, 
als zentralen Punkt für die Wiederherstellung in seiner Philosophie auf. Schon an-
tike Autoren gaben, beginnend mit Aristoteles, dem Berührungssinn vor allen ande-
ren Sinnen den Vorzug. Dieser Sinn sei mit keinem konkreten Sinnesorgan verbun-
den und habe dagegen mit dem ganzen dynamischen Körper zu tun. Die Berührung 
sei somit der direkte Weg zur Erkenntnis über die primären Eigenschaften der Dinge, 
die tiefste Auseinandersetzung eines lebenden Organismus mit dem Realen, eine Be-
dingung, lebendig zu sein und zu fühlen. (21–29)

Sirotkina und Smith, die beide im Bereich der Geschichte der Psychologie for-
schen, weisen nach, dass die Beschreibung des Bewegungssinns als ‚sechster Sinn‘ 
aus Anatomie-Vorlesungen stammt, die der schottische Anatom und Physiologe 
Charles Bell in den 1810er Jahren für Medizinstudierende in London hielt. Bell sprach 
über die ‚Muskelempfindung‘ — ein Begriff, der gegen 1880 durch den neuen Termi-
nus ‚Kinästhesie‘, der in den Schriften des Londoner Neurologen Henry Charlton 
Bastian erschien, ersetzt wurde. Während der 1890er Jahre nutzte man im Bereich 
der ästhetischen Studien das neue Adjektiv ‚haptisch‘, um die Art und Weise zu be-
schreiben, wie das Sehen ein Bewusstsein beinhaltet, das in Berührung integriert 
oder daraus abgeleitet wird. So unterschied Alois Riegl in seinem Werk Spätrömische 
Kunstindustrie (1901) zwischen optischer und haptischer Wahrnehmung. Von anderer 
Seite schließt der Begriff der ‚Einfühlung‘, der von den Ästhetikern und Psychologen 
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wie Robert Vischer, Theodor Lipps und an-
deren intensiv diskutiert wurde, das kinästhetische Gefühl ein. (29–37)

Innerhalb dieses wissenschaftlichen, phänomenologischen und ästhetischen 
Rahmens wird in der Publikation das kulturell-intellektuelle und historisch-biografi-
sche Umfeld der russischen Avantgarde in den ersten drei Jahrzehnte des 20. Jahrhun-
dert betrachtet. Es handelt sich um russische Kunstschaffende wie Poetinnen und Po-
eten, Malerinnen und Maler, Tänzerinnen und Tänzer, um Theoretikerinnen und 
Theoretiker und Praktikerinnen und Praktiker, und davon, wie sich ihre Beschäfti-
gung mit verschiedenen Körperpraktiken im Alltag auf ihre Kunst auswirkte. Als Re-
aktion auf die konservativen, sozial geschaffenen Normen wandten sich die Kunst-
schaffenden neuen Fähigkeiten und neuen Körperinstrumenten zu. Dabei entdeckten 
sie, wie die Autorin und der Autor am Beispiel von Wsewolod Emiljewitsch Meyer-



150 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 2

holds Biomechanik und Alexei Kapitonowitsch Gastews Zentralinstitut für Arbeit ar-
gumentieren,  (140–149) den Unterschied zwischen theoretischem Wissen  (‚connais-
sance‘, ‚znanie‘) und körperlichem Wissen (Know-how, ‚savoir faire‘, ‚umenie‘). 

In den frühen 1920er Jahren versuchte man in Russland ‚Kinemalogie‘ und Bewe-
gungsstudien als eine selbständige Disziplin zu institutionalisieren, um Bewegungen 
bei unterschiedlichen Aktivitäten wie Tanz, Sport oder körperliche Arbeit zu untersu-
chen und diese mithilfe von Fotografie und Film festzuhalten. (15) Die Idee entstand 
bei Wassily Kandinsky und seinen Kolleginnen und Kollegen an der Staatlichen Aka-
demie der Kunstwissenschaften (GAKhN), die die Möglichkeit sahen, Bewegung abs-
trakt und als Abstraktion zu studieren, und dafür Untersuchungen konzipierten, um 
Bewegung zu analysieren. Der Grundstein dieser neuen Wissenschaftsform wurde 
aber erst ab Mitte der 1920er Jahre im Choreologischen Labor an der GAKhN von sei-
nen Leitern, dem Kunsthistoriker Alexei Alexeewitsch Sidorow und dem Mathemati-
ker, Philosophen und Fotografen Alexander Illarionowitsch Larionow gelegt. 

Die dortige Forschung war schon früher Gegenstand detaillierter Forschungen 
der italienischen Kunsthistorikerin Nicoletta Misler1. Irina Sirotkinas Untersuchun-
gen sind in vielerlei Hinsicht eine Fortsetzung von Mislers Werk, jedoch mit einer si-
gnifikanten Änderung der Perspektive, denn Sirotkina ist nicht wie Misler Kunsthis-
torikerin und Slawistin, sondern Historikerin der Psychologie und Tänzerin, wo-
durch sie die Kunst der Bewegung auch aus ihren eigenen praktischen Erfahrungen 
kennt. Dieser wissenschaftlich-psychologische Hintergrund und die persönlichen 
Erfahrungen der Autorin verleihen dem Buch einen besonderen Charakter und un-
terscheiden es von gewöhnlicher kunsthistorischer Literatur. Dies hat Vor- und 
Nachteile. Die Geschichte der Bewegungskunst, also der Kunst, sich zu bewegen, 
wird vor einem sehr breiten, reichen und vielfältigen historischen Hintergrund mit 
interessanten Exkursionen in die Geschichte der sich parallel dazu entwickelnden 
Naturwissenschaften und der Psychologie erzählt. Kulturhistorische Fakten und De-
tails der Kunstgeschichte werden jedoch manchmal zu generell, ungefähr und unge-
nau beschrieben, und sind überwiegend mit sekundären Quellen belegt. Der beson-
dere Blick, zugleich von Nahem und von der Ferne, spiegelt sich an verschiedenen 
Stellen des Buches wider, wie bei der gezogenen Parallele zwischen dem Wirken 
Kandinskys und Mikhail Matjuschins, dem Moskauer InKhuK und dem Leningrader 
GINKhuK, die im Folgenden beschrieben wird.

Das zweite Kapitel, Suche nach tieferem Wissen, handelt von den Avantgarde-
Künstlern Kandinsky, Matjuschin, Andreï Belyj und Kazimir Malewitsch, die die 
Aufgabe der Kunst darin sahen, eine neue, höhere Sensibilität oder ein verfeinertes 
Gefühl zu entwickeln. In der russischen Sprache gibt es zwei verschiedene Wörter 
für Tanz: ‚tanec‘, stammt aus dem deutschen Wort ‚Tanz‘ und steht für eine formali-
sierte, kontrollierte Art des Tanzens. Das andere, ‚pljaska‘, bezeichnet den freien und 
überschwänglichen Tanz, der von der individuellen, kreativen Seele ausgeht. Tanz in 
diesen zwei Formen, Bewegung und Kinästhesie wurden Teil der avantgardistischen 

1	 Vgl. In principio era il corpo: l‘arte del movimento a Mosca negli anni ‚20, hrsg. von Nicoletta Misler, 
Milano 1999, und kürzlich: dies., L’arte del movimento in Russia, Torino 2017.



151F.1. Kunst und Gesellschaft

Verbindung von Kunst und Leben. In Russland wurde ein solches Vorhaben seiner 
Natur nach als radikal und sogar revolutionär angesehen. Ein besonderes Merkmal 
dieses avantgardistischen Konzepts ist die Beteiligung kinästhetischer Empfindun-
gen an der synästhetischen Wahrnehmung, die verkörperte Natur des Geistes und 
die spirituelle Natur der Verkörperung. Dieser Teil der Publikation ist sehr interes-
sant, da er direkt in Kandinskys theoretische Schriften eintaucht. (54–59) Sirotkina 
und Smith führen bei dieser Gelegenheit Kandinsky und seine Münchner Experi-
mente mit dem Komponisten Thomas von Hartmann und dem Tänzer Alexander 
Sakharoff an. Bereits 1908/09 hatte Kandinsky die Sprache der Musik und der Farbe 
mit der Sprache der Bewegung verbunden und so Bühnenkompositionen geschaffen. 
Ähnliche Versuche wurden 1920 an der Sektion monumentaler Kunst am Institut für 
Kunstkultur (InKhuK) in Moskau durchgeführt. Die Autorin und der Autor geben 
dazu ein paralleles Beispiel des Leningrader Staatlichen Institut für Kunstkul-
tur (GINKhUK), wo verschiedene Projekte zur Farbe in der Abteilung für organische 
Kultur, geleitet von Mikhail Matjuschin, ausgeführt wurden. Als Vertreter der Idee 
des ‚erweiterten Sehens‘ war Matjuschin der Auffassung, dass jeder Kunstschaf-
fende, wenn nicht sogar jeder Mensch, verpflichtet sei, eine ‚höhere Sensibilität‘ zu 
entwickeln. Ein aufmerksamer und sensibler Mensch sehe, so Matjuschin, nicht nur 
mit den Augen, sondern auch mit allen Organen des Körpers.

Die Parallele zwischen Kandinskys und Matjuschins Experimente ist sicherlich 
interessant sowie instruktiv und zeigt den allgemeinen künstlerischen Kontext auf, 
der in den beiden großen russischen Hauptstädten gegeben war und in dem eine Viel-
zahl der Farbexperimenten entstanden. Der Vergleich erfolgt im Buch aber zu generell 
und beruht auf keiner konkreten Analyse. Es ist hervorzuheben, dass Kandinsky 1920 
im InKhUK, während das GINKhuK zwischen 1923 und 1925 in Leningrad aktiv war. 
Zu dieser Zeit war Kandinsky schon nach Deutschland übergesiedelt. Aufgrund der 
schnellen Abfolge von historischen Ereignissen und gesellschaftlichen Umbrüche in 
den frühen 1920er Jahren in Russland ist es schwierig, diese beiden Institutionen mit-
einander zu vergleichen; wenngleich sie nur wenige Jahre trennen, könnte man doch 
von gänzlich unterschiedlichen Epochen und Zeitaltern sprechen. 

In der russischen Wissenschaft wurden auch andere Experimente zur Ent
wicklung ungewöhnlicher Sensibilität und zur Bildung neuer Sinnesorgane durchge- 
führt. Ein weiteres Beispiel ist die Forschung des sowjetischen Psychologen Aleksej 
Nikolaewitsch Leontjew, der die Differenzierung von Farben mithilfe der Handfläche 
untersuchte und dabei die Fähigkeit, mit der Haut zu ‚sehen‘, untersuchte. Der Schlüs-
sel zur Ausbildung einer solchen Fähigkeit lag nach Leontjews Meinung in der Akti-
vität: Die Versuchspersonen begannen die Farbe über Mikrobewegungen der Hand 
zu differenzieren. Die Forschung schien also die intime Rolle des Bewegungssinns bei 
der Erweiterung der Wahrnehmungsmöglichkeiten zu zeigen. Diese Experimente 
fanden in den Jahren 1936 bis 1939 am Institut für Psychologie in Moskau und am 
Kharkow-Pädagogischen Institut statt. In gewisser Weise war dies die radikalste 
praktische Forschung zu den Möglichkeiten der Erweiterung der Wahrnehmung. (58)

Die Stärke und das Interesse des Buches liegen sicherlich in der Vielfalt der Bei-
spiele, die das russisch-künstlerische Leben in den ersten dreißig Jahren des 20. Jahr-



152 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 2

hunderts von verschiedenen Seiten veranschaulichen. Als eines dieser Beispiele ist 
das sogenannte Institut für lebendiges Wort (1918–1924) in Petrograd-Leningrad zu 
erwähnen. Eine ungewöhnliche Organisation, die Rhetorik lehren sollte und gleich-
zeitig Kurse in Pantomime, Gestik, Ausdrucksbewegung und Ähnlichem anbot. Die 
dortigen Aktivitäten waren Teil eines größeren Projekts, das auf den russischen Sym-
bolismus von Wjatscheslaw Iwanow zurückzuführen ist und darauf abzielte, zur 
synkretistischen Natur zurückzukehren und das lebendige, gesungene und getanzte 
Wort wieder in das Theater zurückzuführen. (74–80) In dem vierten Kapitel mit dem 
Titel Sprechende Bewegung untersuchen Sirotkina und Smith die Verbindung von Tanz 
und Sprache in der Poesie, insbesondere am Beispiel des symbolistischen Poeten und 
Anthroposophen Andrej Bely sowie der kreativen Zusammenarbeit der barfuß tan-
zenden Tänzerin Isidora Duncan und dem Dichter Sergeï Esenin. (81–98) 

Im folgenden Kapitel, das dem ‚Vierten Weg‘ gewidmet ist, einer spirituellen 
Lehre zur ganzheitlichen Entwicklung des Menschen, begründet durch den Esoteri-
ker Georges I. Gurjieff, finden wir das Thema der Integration der esoterischen Prakti-
ken in das Theater anhand des Beispiels der Aufführung eines Stückes von Innokentij 
Annenskij, Phamira Kithared im Kammertheater in Moskau im Jahre 1916. Unter der 
Leitung Alexander Tairows wurde dieses Stück mithilfe der Bühnendekorationen 
und den Kostümen, die von der Künstlerin Aleksandra Exter entworfen wurden, auf 
kubistisch-futuristische Weise aufgeführt. Unter anderem ist ein Fragment des Büh-
nenbildes von Exter für eine andere von Tairows Inszenierungen, Salome von Oscar 
Wilde (1917), auf dem Cover der Publikation abgebildet; leider wird nicht klar, wa-
rum der Name Exters in der entsprechenden Bildunterschrift nicht aufgeführt ist. 
Tairow, der das Licht als einen wichtigen Teil der Inszenierung im Theater verstand, 
unternahm große Anstrengungen, um Alexandre de Salzmann, einen jungen Licht-
künstler nach Moskau zu bringen, der kurz zuvor das Auditorium in Hellerau in ei-
nen Lichtraum verwandelt hatte. Salzmann nutzte das Licht als Medium für den äs-
thetischen Ausdruck von Seele und Körper, als zwei Seiten einer Realität und auch 
um neue Möglichkeiten dafür zu schaffen, die räumlichen und bewegenden Qualitä-
ten von Ereignissen auf der Bühne wahrzunehmen. Salzmann, der Malerei in Mos-
kau und München studiert hatte, wo er unter anderem mit Kandinsky und Rainer 
Maria Rilke in Verbindung stand, lernte Émile Jacques-Dalcroze kennen und heira-
tete eine von dessen Schülerinnen, Jeanne Allemand-Matignon. Im Sommer 1919 tra-
fen Salzmann und seine Frau schließlich Georges I. Gurjieff in Tiflis und wurden An-
hänger seiner esoterisch-spirituellen Lehre. In seiner Bühnenbeleuchtung verwen-
dete Alexander Salzmann konzentriertes Licht, das einer besonderen Qualität der 
Erfahrung des Selbst in der Welt entsprechen sollte, während Jeanne Salzmann diese 
Erfahrung in der rhythmischen Bewegung liegend verstand. Letztere hinterließ 
Notizen zu Übungen, die Gurjieff aus dem Yoga entlehnt hatte und in denen durch 
Bewegung und deren Empfindung das Bewusstsein für die ‚Präsenz‘ des eigenen 
Selbst in der Welt erlangt werden soll. Dieses Beispiel zeigt auf, dass die Kunstschaf-
fenden der Avantgarde und die esoterisch Praktizierenden an ein und demselben 
Punkt ankamen. Die Kinästhesie wird also, so Sirotkina und Smith, zum zentralen 
Begriff für sinnliches und emotionales Wissen. (107–125)



153F.3. Bildkünste

In den letzten beiden Kapiteln des Buches wird das Thema von Wissen und 
Denken mit dem Körper weitergeführt. Der postrevolutionäre Kult der Arbeit sowie 
die Entwicklung der industriellen Kunst und des Konstruktivismus ebneten zweifel-
los den Weg für das Wachstum von Alternativen zum akademischen Wissen. So 
spielte in der UdSSR die Diffusion von Techniken des Körperdenkens, Sport, Tanz, 
Theater und Zirkus, nicht weniger eine Rolle als die ideologischen Parteidirektiven 
oder formalistischen Theorien. Beispielhaft sind hier die biomechanischen Übungen 
von Meyerhold, der diese im Theater einführte, um dem Schauspieler und der Schau-
spielerin das Denken mit dem Körper beizubringen. (140–149)

Dass viele Kunstschaffende sowie Theoretikerinnen und Theoretiker der russi-
schen Avantgarde den Bewegungssinn zur Grundlage ihrer Lebensweisen nahmen, 
macht ihr künstlerisches Wirken außerordentlich lebendig. Durch ihr Beispiel sehen 
wir, so schließen Sirotkina und Smith ihre Publikation, dass die Praxis der Bewegung 
im Alltag, das Know-how, die Wege ebnet und öffnet, um etwas Besonderes zu errei-
chen. (170f.) Diese Schlussfolgerung zeigt deutlich, welche Rolle die Autorin und der 
Autor der Kunst in ihrem theoretischen Ansatz zuweisen. Dabei gehen Sirotkina und 
Smith eindeutig illustrativ und exemplarisch vor und dennoch können Rückschlüsse 
zu allgemeineren Überlegungen zur Rolle der Bewegung gezogen werden, zu dem, 
was als ‚Körperwissen‘ bezeichnet wird. Sirotkina und Smith zeigen in ihrer Publika-
tion die Verhältnisse zwischen der Praxis der Bewegung im Alltag und dem künstle-
rischen Schaffen der russischen Avantgarde außerhalb des üblichen kunsthistori-
schen und ästhetischen Rahmens auf, betten die Kunst in einen erweiterten Lebens-
kontext ein und zeigen ihre Rolle innerhalb des Lebens eines Individuums auf.

Nadia Podzemskaia
Paris

Manfred Clemenz; Van Gogh: Manie und Melancholie. 
Ein Porträt; Köln: Böhlau 2020; 450 S.; ISBN 978-3-412-
51594-2; € 55

Noch nicht zwei Jahre ist es her, als die Stadt Frankfurt 
sich am großartigen Geschenk einer Ausstellung zu Wer-
ken von Vincent van Gogh erfreuen durfte.1 Das Vergnü-
gen am Rausch der Farben bot überdies erneut Gelegen-
heit, Kontextualisierungen nachzuspüren, die künstleri-
sche Vorbilder in Erinnerung rufen und die rasante 
Rezeption in der nachimpressionistischen Malerei aufzei-
gen. In dieser kunsthistorischen Brechung, die in Bezug 

auf Pinselführung, Palette und Bildkomposition den Weg zu einem individuellen 

1	 Making van Gogh, hrsg. von Alexander Eiling und Felix Krämer, Ausst.-Kat. Städel Museum Frank-
furt a. M., 23.10. 2019–16.02.2020, München 2019.


