
283G.1. Kunst und Gesellschaft

Philip Ursprung; Joseph Beuys. Kunst, Kapital, Revo-
lution; München: C.H.Beck 2021; 3366 S., 116 Abb.; ISBN 
978-3-406-75633-7; 29,95 €

Der 1963 in den USA geborene, an der Eidgenössischen 
Technischen Hochschule Zürich lehrende Schweizer 
Kunsthistoriker Philip Ursprung begibt sich in seiner Mo-
nografie mit dem Titel Joseph Beuys. Kunst, Kapital, Revolu-
tion auf die Spur des am 12. Mai 1921 am Niederrhein ge-
borenen Künstlers, der in diesem Jahr ausgiebig in Aus-
stellungen gefeiert wurde und wird. Beuys’ Lebensweg, 
Gedankenwelt, politische Haltung und Werk sind bis 

heute nicht nur für Künstler*innen, Kurator*innen, Forscher*innen und das Publi-
kum inspirierend und zukunftsweisend, sondern auch fortgesetzt Gegenstand kon
troverser publizistischer Debatten und diametral divergierender Interpretationen. 

Ursprung gehört zu keiner der längst etablierten Fraktionen, die sich im Verlauf 
der Jahrzehnte neben der universitären Forschung um den Hochschullehrer und in-
ternational gefragten Installations- und Aktionskünstler und seine Aktivitäten be-
mühten. Er zählt weder zu den vor allem aus dem Museums- und Ausstellungsbe-
trieb stammenden Beuys-Forscher*innen der ersten Stunde, die dessen Werk ‚ent-
deckten‘, präsentierten, sammelten, erschlossen und vermittelten, noch zu den 
aktivistischen Weggefährt*innen oder Schüler*innen, die bei der Verwirklichung 
seiner politischen, pädagogischen oder ökologischen Projekte mitwirkten. Er ist we-
der einer der Zeitzeugen oder Vertrauten, die Anekdotisches über Arbeitsprozesse 
und Werkentstehungen überliefern, noch steht er den Interpret*innen mit Affinität 
zur Anthroposophie oder jenen eher christlich-theologischer Provenienz nahe. Bis-
lang ist Philip Ursprung selbst nicht durch kunstwissenschaftliche oder kunsthisto-
rische, komparatistische oder hermeneutische Forschungen zu Beuys’ Œuvre oder 
durch theoretische Beiträge zur diskursiven Entfaltung oder praktischen Umsetzung 
des ‚Erweiterten Kunstbegriffs‘ im Kontext performativer oder politischer Kunst der 
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg hervorgetreten, sieht man einmal von den Bemer-
kungen in seiner Überblicksdarstellung Die Kunst der Gegenwart ab.1 

Ganz offensichtlich aber fühlte sich der Schweizer Kunsthistoriker nicht nur 
durch das anstehende Beuys-Jubiläum zu seinem Projekt aufgefordert. Gleich zu Be-
ginn des Buches wird klar, dass der Autor mit ihm auch auf die stetig wiederkehren-
den, öffentlichkeitswirksamen Vorwürfe von Biograf*innen und Kritiker*innen  – 
wie Frank Gieseke und Albert Markert, Beat Wyss oder Hans Peter Riegel – reagiert, 
die Beuys unter den Verdacht stellen, ideologischen Prägungen durch das NS-Re-
gime als junger Mensch nicht widerstanden, sie als älterer nicht überwunden und als 
Künstler sogar partiell tradiert zu haben. Die breite fachwissenschaftliche, akademi-
sche Auseinandersetzung mit dem Werk – in Dissertationen, Habilitationen und For-

1	 Philip Ursprung, Die Kunst der Gegenwart. 1960 bis heute, München 2010, S. 22, 50, 78, 90ff.



284 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 3

schungsstudien – steht dieser Sichtweise fern oder sogar diametral gegenüber. Es ist 
also umso verständlicher, dass Ursprung die ebenso brennende wie zentrale Frage 
zur – vor allem journalistischen oder essayistischen – Rezeption von Beuys’ Werk 
gleich eingangs stellt: „Wie kommt es, dass ausgerechnet Beuys völkisches Gedan-
kengut, mangelnde Selbstreflexion und Vergangenheitsbeschönigung vorgehalten 
wurden? Also just einem Künstler, der sich seit den mittleren 1960er Jahren perma-
nent für die Freiheit der Menschen aussprach, der sich bei jeder Gelegenheit als Ver-
mittler und Helfer anbot, der sich kritisch gegenüber jeder Art von Autorität und 
Machtmissbrauch äußerte. Einem Künstler, der Anfang der 1970er Jahre seine Rolle 
als Mitglied der Hitlerjugend und als freiwilliger Soldat im Zweiten Weltkrieg offen 
deklarierte und sich zu keiner Zeit als Opfer darstellte. Einem Künstler schließlich, 
der Verantwortung übernahm, für politische Ämter kandidierte und zu den Mitbe-
gründern der Bundespartei ‚Die Grünen‘ gehörte.“ (19f.) 

Die Antwort lässt sich zum einen paradoxer Weise gerade aus der Tatsache ent-
falten, dass Beuys das Thema der Schuld und die Shoah thematisierte. Zum anderen 
resultieren die Demontageversuche der im Selbstverständnis investigativen 
Biograf*innen unter anderem aus einem methodischen Missverständnis. Beuys ver-
suchte diesem zwar einerseits frühzeitig entgegenzuwirken, andererseits provo-
zierte er es später auch teilweise selbst – vielleicht in der Reaktion auf sein an Fragen 
zum Leben des Künstlers und dessen Antworten darauf höchst interessiertes Publi-
kum. Es ist die eindimensionale Rückführung des Werks auf biografische Ereig-
nisse, Episoden, Zufälle, Marginalien oder schematische psychologische Erklä-
rungsmuster, der Beuys selbst früh entgegengetreten war. Im Katalog seiner Aus-
stellung 1961 im Museum Haus Koekkoek in Kleve formulierte er seine Skepsis 
gegenüber der Bedeutung traditioneller biografischer Auskünfte unter der Über-
schrift Notizzettel Josef Beuys: „Die biographischen Dinge hätte ich nicht so gerne in 
der konventionellen Form behandelt, wie man sie überall in Katalogen und Zeitun-
gen liest, (siehe Rheinische Post)  schon klein Hänschen usw. Vielleicht läßt sich so 
etwas persönlicher, freier oder in größeren Zügen darstellen. Die wirklich wichtigen 
Punkte gehen meist unter in Gymnasiums- und Studiendaten.“2 Gleichwohl ver-
schweigt Beuys hier nichts, sondern gibt an: „Soldat 1941 / Beginn der Stukazeit 
1941  (Hier ist der allgemeine Ausdruck Sturzkampfflieger angebracht, da ich alle 
Sparten der Waffengattung durchgemacht habe; Funker ist falsch.)“3 Schließlich 
persiflierte er ab 1964 sogar die heroisierende Legendenbildung von Künstlerviten 
mit seinem kryptischen und dadaistisch anmutenden Lebenslauf / Werklauf, der die 
biografische Selbstdarstellung und deren ‚Exhibitionismus‘ in einer Reihe von soge-
nannten, geradezu grotesken Ausstellungen auflöst. Selbst Philip Ursprung kommt 
nicht auf die naheliegende Idee, dass auch Beuys’ völlig überbewertetes und mit ent-
sprechend übertrieben skandalisierendem Aplomb ‚enttarntes‘ Narrativ von der 

2	 Josef Beuys. Zeichnungen, Aquarelle, Oelbilder, Plastische Bilder aus der Sammlung van der Grinten, 
Ausst.-Kat. Städtisches Museum Haus Koekkoek Kleve, 8. Oktober bis 5. November 1961, Kleve 
1961, o.S.

3	 Ebd.



285G.1. Kunst und Gesellschaft

Rettung durch Tartaren nach seinem Flugzeugabsturz auf der Krim – samt der be-
haupteten Pflege mit Fett und Filz – eine bewusst überzogene, ironische Antwort 
auf das nagende Verlangen seiner Interviewer nach einfachen, und das heißt eben 
biografisch beglaubigten Erklärungen für künstlerische Motivationen, Inventionen 
und Ausdrucksformen gewesen sein könnte. 

Das Ende der Vereinnahmungen von Beuys durch diese oder jene ideologische 
Interessengruppe und der methodische Befreiungsschlag, den Ursprung unter-
nimmt, sind – eigentlich gar nicht ganz neu und doch – längst überfällig: „Es ist Zeit, 
die Fixierung des Werks auf die Biographie zu lösen, sich von tradierten Erklärungs-
mustern zu befreien und die Kunst von Beuys stattdessen in den weiteren Zusam-
menhang mit der Geschichte des 20. Jahrhunderts zu rücken.“ (20) Bei seinem erhel-
lenden und faktenreichen Streifzug durch die Zeit zwischen 1945 und 1986 lässt sich 
Ursprung deshalb hilfreich und versachlichend von Tony Judts Geschichte Europas4 
aus dem Jahr 2009 begleiten, die ihm wesentliche Stichworte, Ereignisse und Deu-
tungsmatrizes zuspielt  – jenseits esoterischer Subtexte und geheimer missionari-
scher Agenden, die Beuys unterstellt werden. 

Ursprung arbeitet in seiner werkorientierten Monografie aus einer historischen 
und professionellen Distanz, man könnte von Neutralität und gelegentlich von einer 
Art erfrischender Unvoreingenommenheit sprechen. Denn der Blick ins Literaturver-
zeichnis macht deutlich, dass er sich anhand großer Überblicksdarstellungen – ver-
schiedener Monografien und zahlreicher Kataloge zu Retrospektiven von Beuysʼ 
Werk – orientierte, ohne sich in die mittlerweile kaum noch zu überblickende, weit-
verzweigte Beuys-Forschung zu spezielleren Fragen vertieft und darin etwa verloren 
zu haben. Damit wird er in seinem auf Übersicht und Gesamtbewertung angelegten 
Projekt dennoch der Breite der sozialen, politischen, lebenspraktischen und ästheti-
schen Fragen gerecht, mit denen sich Beuys konfrontiert sah und die er zu bearbeiten 
suchte. Ursprungs Interesse fokussiert sich auf die europäischen, aber auch transat-
lantischen politischen und gesellschaftlichen Zusammenhänge, die den Hintergrund 
von Beuys’ Schaffen bilden, und die Bilanzierung seiner Motivationen und künstleri-
schen Lebensleistung. Fazit ist unter anderem die Feststellung, dass er zwar „durch-
aus Aspekte einer wertkonservativen Haltung“ bis hin zur „Ablehnung des Kommu-
nismus“ bei Beuys aufspürt, er jedoch in dessen „Werken und Äußerungen nicht das 
geringste Anzeichen einer völkischen oder neurechten Haltung“ findet. (21)

Ursprungs Perspektive lässt sich unmissverständlich schon anhand der Kapi-
telüberschriften fassen, die da lauten: 2. Tableau: Krieg und Frieden (27–38), 3. Tableau: 
Verdrängen und Zeigen  (39–62), 7. Tableau: Ostpolitik  (97–106), 8. Tableau: Politische 
Stimme  (107–118), 10. Tableau: Europäische Integration  (133–140), 11. Tableau: Das Ge-
spenst der Revolution (141–150), 13. Tableau: Massenuniversität (163–176), 18. Tableau: In-
flation und Arbeitslosigkeit  (225–232), 20. Tableau: Europäisches Parlament  (243–254). 
Dieses thematische Spektrum verbreitert und präzisiert er in diversen Unterkapiteln  

4	 Tony Judt, Geschichte Europas von 1945 bis zur Gegenwart, aus dem Englischen von Matthias Fien-
bork und Hainer Kober, Frankfurt a.M. 2009.



286 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 3

wie: Kunst und Politik (23–25), Der ‚neue‘ Kalte Krieg (35–37), ‚Auschwitz Demonstra-
tion‘ (42–45), Entwurf für ein Auschwitz-Mahnmal (45–48), Latenz des Holocaust (48–54), 
Mitteleuropa (100–103), Entspannung (104f.), Zentrum Europas (136–139), Die 68er-Bewe-
gung in Europa (146–149), Das Gespenst des Numerus clausus (166–168), Versöhnung (207–
209), Unwirtlichkeit der Städte  (237–239), Beuys und die ‚Grünen‘  (248–253), Was ist 
Geld? (265–267), Kunst und Ökologie (287–289) oder Die Zukunft Europas (294–296). Au-
ßerdem deutet auch die Zeittafel am Ende des Buches auf die Fragerichtung von 
Ursprungs Darstellung hin: Sie konfrontiert Beuys’ Lebensweg synchronoptisch 
mit einer Zeitleiste zu den politischen Ereignissen in Deutschland und Europa von 
1918 bis 1993. 

Ursprungs Recherche ignoriert Lebensgeschichte und -umfeld damit keines-
wegs, deduziert aber eben das künstlerische Wirken nicht lediglich aus ihnen. Materi-
alreich verläuft seine Spurensuche bewusst in der Art eines „Reenactment“ (25) über 
24 Stationen der Begegnung mit Stätten, Werken und Zeitzeugen, um die Entstehung 
und Wirkung der Werke in diesen historisch-gesellschaftlichen Kontexten zu situie-
ren. Die spurensichernde Sondierung der Faktenlage verbindet sich mit einer erlebnis-
orientierten Eindrucksoffenheit in der Begegnung mit Schauplätzen und Phänome-
nen. Sie wird zumeist eingangs der Kapitel deutlich, etwa wenn der Autor von seiner 
ersten Reise nach Kleve im Jahr 2020, seiner Wahrnehmung der für Beuys prägenden 

Abb. 1: Stuhl mit Fett, 1963 (62)



287G.1. Kunst und Gesellschaft

Landschaft und seiner zufälligen Buchung eines Zimmers in Schloss Gnadenthal, dem 
einstigen Wohnsitz des für Beuys bedeutsamen Politikers Johann Baptist Hermann 
Maria Baron de Cloots, berichtet. (141f.) Das kunsthistorische Umfeld, Beziehungen zu 
Fluxus, Anti-Form, Collage-, Objektkunst, Performance, Land- oder Body-Art oder gar 
dem Kunstmarkt werden stets, aber eher beiläufig gestreift. Auf der Basis eigener, zum 
Teil auch erstmaliger Begegnungen mit den Werken fragt der Autor nicht nur nach den 
Rezeptionsdimensionen in der Vergangenheit, sondern lässt die Leser passagenweise 
gleichsam in der Form des Features an seinen Eindrücken teilhaben. So legt es dieses 
Buch im doppelten Sinne auf Vergegenwärtigung an, um die aktuelle Relevanz der 
Werke zu überprüfen und auf ihre Zukunftstauglichkeit hin zu befragen. Die Corona-
pandemie machte dem Autor allerdings leider manche Reise unmöglich, sodass ihn 
sein Weg zwar unter anderem nach Darmstadt ins Hessische Landesmuseum, nach 
Nordirland, Kleve und ins Lenbachhaus in München führte, nicht aber nach Gent, 
Schottland und Neapel. Obschon dies nicht zu spürbaren Einbußen für die profunde 
Gesamtsicht führt, darf man annehmen, dass diese Reisen in der Vorbereitung einer 
zweiten, überarbeiteten Auflage vielleicht nachgeholt werden. 

Ursprung macht oft berührt und in der beobachtenden und analysierenden Be-
gegnung begreifend Station – zum Beispiel bei Beuys’ Mahnmal für die Toten beider 
Weltkriege in Büderich (1959). Im Hessischen Landesmuseum Darmstadt trifft er auf 
den Fett-Stuhl (1964; Abb. 1) und erlebt die ungebrochene Potenz dieses Objektes, zu 
irritieren. Er rekonstruiert in Kleve imaginierend Beuys’ Kindheitseindrücke, folgt 
dem Künstler dann auf die Biennale nach Venedig, wo dieser für den Schmerz des 
Erinnerns und des Werdens ein Monument schuf – die Straßenbahnhaltestelle (1976).  

Abb. 2: Auschwitz-Demonstration, 1956–1964 (38)



288 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 3

Er begleitet Beuys durch das Düsseldorf der 1960er und 1970er Jahre, wo er für eine 
Zulassung aller Studienwilligen zum Kunststudium kämpfte und dafür von Johan-
nes Rau entlassen wurde. Und er zeichnet die Gründungsphase, erste Wahlkämpfe 
der ‚Grünen‘ und Beuys’ Scheitern an der Realpolitik nach. 

Dreh- und Angelpunkt der künstlerischen Entwicklung von Beuys ist auch für 
Philip Ursprung die Auseinandersetzung mit einem schon 1958 entwickelten Mahn-
mal-Entwurf für Auschwitz. Aus diesem Wettbewerb, den Beuys nicht gewann, ging 
später die Auschwitz-Vitrine (Abb. 2) im Darmstädter Block Beuys hervor. Ursprung 
zeichnet nach, dass die Vitrine Auschwitz Demonstration 1968 im Münchner Haus der 
Kunst gezeigt wurde und dann als einzige Vitrine aus dem Darmstädter Block Beuys 
von Beuys zu seiner Retrospektive ins Guggenheim Museum New York mitgenom-
men wurde. Auch dies ist höchst aufschlussreich für die Frage, wie Beuys mit der Ta-
buisierung von Auschwitz als Gegenstand der Kunst umging, wie er versuchte, auf 
das Unsagbare und Unfassbare zumindest hinzuweisen – sprachlos, nicht um sich 
dem Schweigen und Verschweigen anzuschließen, sondern aus Schmerz und mit der 
Erkenntnis der Grenzen seiner sowie der Kunst schlechthin. Beuys brach das Tabu, 
vorsichtig, vielfach unverständlich und unverstanden, aber verstörend bis heute, um 
die Existenz dieser tiefsten Wunde nicht dem Vergessen preiszugeben. Philip Ur-
sprung formuliert dies so: „Beuys zeigte mit ‚Auschwitz Demonstration‘ auf den  

Abb. 3: Wie man dem toten Hasen die 
Bilder erklärt, Aktion, 1965 (84)



289G.1. Kunst und Gesellschaft

Holocaust, den damals nur wenige sehen wollten oder konnten und den er selbst mit 
Worten auch nicht beschreiben wollte oder konnte.“ (55) 

Anhand zahlreicher Objekte und Aktionen weist Ursprung überzeugend das 
provokative und aufklärerische Potenzial der Werke von Beuys auf und beschreibt 
damit ein ums andere Mal die prinzipielle Absicht des Künstlers, eine Kunst zu ent-
wickeln, die sich für die Verbesserung von Lebensbedingungen engagierte, ohne 
sich instrumentalisieren zu lassen. Vielleicht ist dies der diffizilste Balanceakt, den 
Beuys unternahm – und der die Ambivalenzen in der Rezeption bis heute mit kondi-
tioniert. So ‚beschimpfte‘ er in der Aktion wie man dem toten Hasen die Bilder er-
klärt (1965; Abb. 3) das Publikum zwar nicht wie es Peter Handke ein Jahr später in 
der Publikumsbeschimpfung tat. Er stellte aber doch die Frage, wer eigentlich die 
Adressat*innen von Kunst seien. (94) Und in den Aktionen mit lebenden Tieren – wie 
Titus Andronicus / Iphigenie (1969) oder I like America and America likes me (1974) – machte 
er die Beziehung zwischen dem „Menschlichen und dem Nicht-Menschlichen“ (94) 
zum Reflexionsgegenstand. 

Ursprung versteht Beuys als ‚homo politicus‘ – was zweifellos zutrifft. Selten 
erschöpfen sich seine Werke aber semantisch in politischen Stellungnahmen. Der 
Autor legt einleuchtende, schlüssige, durchweg diskutable Werkinterpretationen 
vor – ohne den Anspruch auf exzessive Vollständigkeit, Exegesen ‚in extenso‘ oder 
rigide Vereindeutigungen. Es geht ihm nicht um die hermeneutische Tiefenanalyse 
einzelner Phänomene oder die diachrone Verortung prominenter Motive, Werkstra-
tegien oder ikonologischer und stilistischer Spuren im gesamten Œuvre, sondern um 
das Ganze einer Wirkungsabsicht und Lebensleistung, die er zutreffend skizziert 
und überzeugend darlegt. So fällt allerdings – das ist eine Marginalie – die Interpre-
tation von zeige deine Wunde (1976) sehr verkürzt aus, wenn man in diesem Werk – 
aufgrund der Verdopplung der Gegenstände  – vor allem eine Metapher für die 
schmerzhafte Teilung Deutschlands sieht. Gerade diese Installation greift weit über 
das Realpolitische und den historischen Augenblick  – auch wenn dieser 41 Jahre 
dauerte – auf existenzielle, anthropologische Grunddispositionen aus, thematisiert 
neben anderem sehr grundsätzlich die Existenz des menschliche Todesbewusst-
seins, spielt auf die christliche Ikonologie an, verweist auf die symbiotische Abhän-
gigkeit zwischen Mensch und Natur, deren beider Versehrungen in einem unauflös-
lichen Resonanzverhältnis zueinander stehen, das Beuys schließlich auch konstruk-
tiv gewendet 1982 mit 7000 Eichen thematisierte. 

Beuys’ Diktum von 1984 – „Die Macht des Geldes muss gebrochen werden.“ (255) – 
markiert seine Position in der Auseinandersetzung mit dem Kapital-, Kunst- und De-
mokratiebegriff jener Tage. Und sein Plädoyer scheint politisch auch heute nicht 
überholt. Die Probleme um Kapital und Ökologie, die Beuys in vielfältig kreativer 
und experimenteller Weise ins Bewusstsein zu heben und dort zum Gegenstand ver-
antwortungsvollen Gestaltens zu machen suchte, das verdeutlicht Philip Ursprungs 
Buch adäquat, bleiben als Aufgaben brisant.

Kirsten Claudia Voigt 
Karlsruhe


