
327E.3. Bildkünste

Edi Zollinger; Herkules am Spinnrad. Rubens  – Veláz-
quez – Picasso; München: Carl Hanser 2020; 176 S., zahlr. 
farb. Abb.; ISBN 978-3-446-267768-8; € 24

Den Erzählfaden weiterspinnen – mit einem Netz an Moti-
ven das Werk durchziehen – Handlungsstränge verweben: 
das ist das Ziel der literarisch durchaus ambitionierten, 
motivgeschichtlich ausgerichteten Auseinandersetzung 
Edi Zollingers mit den bildkünstlerischen Darstellungen 
des Herkules am Spinnrad in ihrer Verbindung zum My-
thos der Weberin Arachne. Der Autor öffnet dabei einen 
weiten Raum sprachlicher Metaphern, der es erlaubt, Wort-
felder des Webens und des Spinnfadens in die Beschrei-

bung von erzählenden Darstellungen in Text und Bild einzubinden. Doch man er-
wartet hier nicht tiefergehende historische Kontextualisierungen oder ausführliche 
intertextuelle Referenzen auf kunsthistorische Forschungsdiskussionen und -er-
kenntnisse, denn der Literaturwissenschaftler Edi Zollinger wählt einen anderen, 
vielmehr assoziativen Weg: Er nutzt in erster Linie sowohl bildliche Metaphern als 
auch Wort-Bilder, um diese in ihrer Bedeutung auf Bezüge zu malerischen und 
schriftstellerischen Werken des 16. und 17. sowie des 19. und frühen 20. Jahrhunderts 
intensiv zu prüfen. 

Als ‚heimlichen‘ Rekurs beschreibt der Autor das „unbemerkt aus alten Mythen 
schöpfen“ (18), die Vorgehensweise von Schriftstellerinnen und Schriftstellern sowie 
Malerinnen und Malern bei der Entstehung ihrer Werke. Zollinger ist derjenige, der 
in den geschriebenen und gemalten Werken ‚zu lesen‘ beginnt und dabei die zu-
nächst kaum sichtbaren, ‚heimlichen‘ Anknüpfungspunkte zu den alten Mythen auf-
decken möchte, die er in seiner Argumentation selbst kunstvoll aneinanderreiht und 
sie schließlich auf die zentrale Frage hin verdichtet: Wie gelingt es dem Künstler, sich 
als Nachfolger der mythologischen Weberin Arachne zu inszenieren und in dieser 
Verbindung seine textliche und bildliche Erzählung zu legitimieren? Dass Zollinger 
sich in dieser Frage auf Künstler männlichen Geschlechts fokussiert1 – neben den 
Malern Peter Paul Rubens, Diego Velázquez und Pablo Picasso bespricht der Autor 
vor allem Werke der Schriftsteller Guillaume Apollinaire, Victor Hugo und Marcel 
Proust – ist in der Folge der Metamorphose Arachnes begründet, aufgrund der, ge-
mäß der Erzählung Ovids, Arachne als Spinne den Faden für ihre Gewebe aus dem 
eigenen Bauch ziehen muss;2 das gleiche Schicksal trifft ihre Nachkommen. Auf 
welch unterschiedliche Weise Arachnes männliche Nachkommen, Künstler und 
Schriftsteller, sich diesen durchaus an die Geburt erinnernden, mit zuerst dem weib-

1	 Dementsprechend wird im Folgenden von Schriftsteller(n), Dichter(n), Literat(en), Maler(n) und 
Künstler(n) in der genuin männlichen Form zu sprechen sein, sofern bei Zollinger nicht explizit 
weibliche Figuren der Mythologie oder weibliche Personen im Allgemeinen (mit)angesprochen sind. 

2	 Zum Mythos der Arachne vgl. [Ovid] Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, hrsg. und übers. von 
Michael von Albrecht, Stuttgart 2019, VI., 1–145, im Folgenden zitiert Ov. met.



328 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

lichen Geschlecht verknüpften Prozess der Werkentstehung zu eigen machen, ihn 
thematisieren und auch über die literarische Erzählung von und ikonografische Fi-
gur des Herkules am Spinnrad um männliche Konnotationen erweitern, zeigt Zollin-
ger in dieser Publikation auf. 

Der Literaturwissenschaftler Zollinger, der bereits in zwei früheren Publikati-
onen den Arachne-Mythos als Urgeschichte der Dichtkunst untersuchte,3 macht ihn 
nun in Verbindung mit Diego Velázquez’ Gemälde Las Hilanderas (Die Spinnerinnen, 
Abb. 1) zum Ausgangspunkt seiner motivgeschichtlichen Analysen. Der Mythos bil-
det die grundlegende Basis für Zollingers folgende argumentative Ausführungen 
im Prolog mit Arachne (13–21), den er mit der einführenden Ekphrasis des sich im Ge-
mälde scheinbar drehenden Spinnrads eröffnet (ohne sich dabei auf die wohlbe-
kannte Beschreibung Ernst Gombrichs in Art and Illusion4 zu beziehen): „Die Spei-
chen verwischen zur durchsichtigen Scheibe, man sieht sie und sieht hindurch, wie 
durch ein Spinnennetz.“ (13) So ist in Zollingers Beschreibung die Metamorphose 
Arachnes im Gemälde bereits bildlich gesetzt. Eine knappe, in Worten gezeichnete 
Skizze des Bildes sowie der in ihm gezeigten Personen und ihrer Handlungen führt 
dann zugleich auch in die Forschungsgeschichte dieses Gemäldes und zu den 
grundlegenden Erkenntnissen Diego Angulo Iñiguez’ Mitte des 20.  Jahrhunderts. 
Zollinger beschreibt das Moment, in dem der Kunsthistoriker nicht nur das Motiv  
 

3	 Edi Zollinger, Arachnes Rache: Madame Bovary, Notre-Dame de Paris und der Arachne Mythos, Mün-
chen 2007 und ders., Proust – Flaubert – Ovid: Der Stoff, aus dem Erinnerungen sind, München 2013.

4	 Zu Gombrichs Beschreibung des Spinnrads in Velázquez’ Hilanderas vgl. Ernst H. Gombrich, 
Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstellung, Berlin 2004, S. 191.

Abb. 1: Diego 
Velázquez, 
Las Hilan-
deras, um 
1657, Prado, 
Madrid (14)



329E.3. Bildkünste

der im Bildhintergrund angebrachten Tapisserie als das in Tizians Gemälde Raub 
der Europa (Abb. 2) vorgestellte Motiv erkennt, sondern in diesem Zusammenhang 
auch die Frau in Rüstung und die ihr Zugewandte, die beide vor, möglicherweise 
aber auch in dem gezeigten Teppichmotiv des Bildhintergrunds zu erkennen sind, 
als Minerva und Arachne identifiziert.5 Zollinger beschreibt, von dem bei Veláz-
quez dargestellten Moment ausgehend, in dem die behelmte Minerva ihre rechte 
Hand drohend gegen Arachne erhebt, das Schicksal der Weberin. Am Ende der Er-
zählung Ovids unterliegt Arachne Minerva, auch Göttin der Webkunst, im künst-
lerischen Wettstreit nicht, denn „nicht einmal der Neid selbst könnte dieses [Arach-
nes] Werk tadeln.“6 Doch durch den Erfolg Arachnes gerät die Göttin derart in 
Rage, dass sie das bunte Gewebe Arachnes zerreißt, das als „das Sündenregister 
der Himmlischen“7 die Liebesabenteuer der olympischen Götter vor Augen führt, 
zuerst „Europa, wie sie vom Trugbild des Tieres getäuscht wurde.“8 Sie schlägt mit 
ihrem Webschiffchen auf die „Unglückliche“9 ein, die sich über diese schmähen-
den Schläge erhängen möchte. Schließlich erfasst Mitleid die Göttin und sie gebie-
tet Arachne, zu hängen – jedoch lebend, und verwandelt entlässt Arachne, ebenso 

5	 Auf ebendiese Identifikation der Figuren durch Aby Warburg und Fritz Saxl im Jahr 1927, aufge-
arbeitet durch Karin Hellwig in Aby Warburg und Fritz Saxl enträtseln Velázquez. Ein spanisches In-
termezzo zum Nachleben der Antike, Berlin/Boston 2015, verweist Zollinger ausführlich in Fußnoten 
und an späteren Stellen im Werk. 

6	 Ov. met. VI, 125–135.
7	 Ebd., VI, 125–135.
8	 Ebd., VI, 100–105.
9	 Ebd., VI, 130–135.

Abb. 2: Tizian, Raub  
der Europa, 1560–1562, 
Isabella Stewart Gard-
ner Museum, Boston 
(15)



330 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

wie ihre Nachkommen, aus ihrem Bauch den Faden, „übt ihre frühere Webkunst 
nun als Spinne aus.“10 

Für Zollinger wird in dieser Metamorphose nicht nur von der Entstehung der 
Spinnen berichtet, sondern es entsteht mit ihr auch ein Urmythos der Schriftstellerei. 
Mit Arachnes Nachkommen seien in dieser Lektürevariante die Handlungsfäden ver-
spinnenden Schriftstellerinnen und Schriftsteller gemeint, die in der Nachfolge 
Arachnes Geschichten webten, als wörtliche Texte – vom lateinischen ‚textus‘, ‚Ge-
webe‘. (17) Doch würden die Nachkommen Arachnes sich über Minervas Gebot hin-
wegsetzen, indem sie ihre aus unsichtbaren Spinnfäden bestehenden, aus sich heraus-
gesponnenen Gewebe mit den alten Geschichten füllten, die in der Weltliteratur be-
reits erzählt worden sind, und diese so zu neuen Gefügen verknüpfen. (18) Diesem 
Prozess der literarischen Werkentstehung ähnlich, so Zollinger, habe auch der Maler 
Velázquez die Hilanderas konzipiert, als er den Raub der Europa – das erste Motiv von 
Arachnes Webstück – in den Hintergrund seines Gemäldes einfügt, dort „einen fast 
unsichtbaren Tizian versteckt“ (18). Mit seiner Darstellung des Arachne-Mythos habe 
Velázquez in den Hilanderas Maler und Dichter auf eine gemeinsame Vorfahrin zu-
rückgeführt und der Autor interpretiert, dass in Velázquez’ Gemälde Tizian „als Ma-
ler in Arachnes Tradition auf seiner gewobenen Leinwand die erste Geschichte 
nach[erzählt], die Arachne schon bei Ovid gewoben hat. Eine Geschichte, die Veláz-

10	 Ov. met. VI, 145.

Abb. 3: Velázquez, Las Meninas, 
um 1656, Prado, Madrid (23)



331E.3. Bildkünste

quez jetzt auf seinen ‚Hilanderas‘ mit fast durchsichtigem Faden noch einmal 
webt“ (19) – als eine mögliche Deutung des Gemäldes, wie Zollinger einschränkend 
bestimmt, aber: So werde in den Hilanderas „aus einer Urgeschichte der Schriftstelle-
rei“, man möchte hinzufügen, auch, „ein Urmythos der Malkunst.“ (19) Dass Veláz-
quez sich möglicherweise aber nicht unmittelbar auf Tizians Raub der Europa beziehen 
könnte, sondern dass für ihn dieses Gemälde vielmehr als Vorbild der Kopie Peter 
Paul Rubens’ von Tizians Raub der Europa mitzudenken ist, deutet Zollinger als Mög-
lichkeit, dass Velázquez „die Bedeutung alter, schon gemalter Kunstwerke für die 
neuen, die noch zu malen sind“, somit einen der Literatur und den Nachfahren Arach-
nes entsprechenden Modus der Werkgenese thematisiere sowie „die Bedeutung gro-
ßer Vorläufer für spätere Künstlergenerationen.“ (19f.) So sei es wohl kein Zufall, „dass 
er seine Arbeiterinnen ausgerechnet ein Bild von Tizian weben lässt, das auch schon 
Rubens kopiert hat.“ (20) Zugleich sieht Zollinger in der Darstellung dieser Arbeite-
rinnen eine genaue Lektüre Velázquez’ der Metamorphosen Ovids, mit der er Werk 
und Werkgenese in den Hilanderas der Erzählung entsprechend zusammenführe: „Ja, 
nicht allein das vollendete Gewebe zu betrachten, war eine Freude, sondern auch, sei-
nen Werdegang zu verfolgen: Mit solcher Anmut paarte sich die Kunst.“11 Somit zeige 
Velázquez sowohl den fertig gewebten Teppich als auch wie ein solcher gemacht 

11	 [Ovid] Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, hrsg. und übers. von Gerhard Fink, Düsseldorf/Zü-
rich 2004, VI, 15–20, S. 265.

Abb. 4: Peter Paul Rubens, Herkules 
und Omphale, 1602–1605, Paris, 
Louvre (38)



332 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

werde und „wie Spinnerinnen in der Nachfolge von Arachne Fäden verspinnen, aus 
denen sich wiederum Geschichten erzählende Teppiche weben lassen.“ (21) 

An diese Beobachtung anschließend, im letzten Absatz des Prologs, der in das 
erste Kapitel überleitet, setzt Zollinger nun Ziel (und stellenweise auch Ton) der fol-
genden Ausführungen: „Und wenn man das einmal gesehen hat, dann ist man ei-
gentlich – vielleicht noch ohne es zu wissen – bereits dabei, eines der größten Rätsel 
der Kunstgeschichte überhaupt zu lösen“, nämlich das „berühmteste[.] unter den be-
rühmten“ (21) der Las Meninas (Die Hoffräulein, Abb. 3). Von diesen grundlegenden 
Setzungen ausgehend fächert Zollinger seine vielfältigen Beobachtungen zum 
Arachne-Mythos in der Kunst und Literatur auf, die ihn in den folgenden dreizehn 
Kapiteln argumentativ über die Malerei Peter Paul Rubens’, Michelangelos, Tizians 
und Francisco de Goyas, die Druckgrafiken Albrecht Dürers und Rembrandt van 
Rijns, die Radierung Antonio Tempestas hin zur Dichtung und Prosa Victor Hugos, 
Gustave Flauberts, Théophile Gautiers und Marcel Prousts wieder zurück zu Veláz-
quez’ Werken und insbesondere seinen Hoffräulein führen, um schließlich Pablo 
Picassos malerischer Variation über Las Meninas (Version vom 17. September 1957) als 
bestätigenden Zeugen seiner abschließenden These anzuführen. 

Innerhalb der schlaglichtartigen, auf den dichten Rückbezug zum Arachne-
Mythos als Urmythos beider Künste konzentriert ausgerichteten Besprechung einzel-
ner Werke greift Zollinger kontinuierlich die diesen charakterisierenden, bereits im 
Prolog aufgezeigten Wesentlichkeiten auf: das Schicksal der Nachkommen Arachnes, 
das Spinnen und Weben mit Texten und Bildern im Aufgreifen und Einarbeiten be-
reits verfasster und gefertigter Werke und ihrer Motive als Prozess der Werkentste-
hung sowie den feindseligen, aber auch den bewundernden Wettstreit der ihr nach-
folgenden Künstler untereinander. Dass die von den Künstlern gesetzten Bezüge zu 
Arachne jedoch äußerst vielfältig und daher vielleicht auch ‚heimlich gesetzt‘ erschei-
nen, verleiht der Argumentation Zollingers in Ergänzung zum eng geknüpften Band 
zur Erzählung von Arachne Weite: Nicht nur gewährleistet das besprochene Spek
trum an Kunstwerken, das auch über den hauptsächlich fokussierten Zeitraum des 
16. und 17. sowie 19. und frühen 20. Jahrhunderts hinausweist, eine abwechslungsrei-
che Bildsprache – von der antiken Skulptur des Schlafenden Hermaphrodit (121–127, 9. 
Mehr als ein Mann) bis hinein in Picassos Werk Mitte des 20. Jahrhunderts (143–146, 14. 
Rubens – Velázquez – Picasso). Auch die literarischen Themen führen in unterschied-
lichste Bereiche – von den alchemistischen Versuchen Claude Frollos in Notre Dame de 
Paris12 (65–75, 5. Spinnenfinsternis), dem spannungsvollen Kampf mit dem Kraken in 
Les Travailleurs de la mer13 (84–90, 7. In den Fängen des Kraken), den erotischen Begegnun-
gen der Madame Bovary14 (76–83, 6. Arachne in der Provinz) und des jungen, angehenden 
Schriftstellers und Erzählers in Du côte de chez Swann15 (107–120, 10. Wie man Künstler 

12	 Victor Hugo, Notre Dame de Paris, Paris 1831.
13	 Ders., Les Travailleurs de la mer, Paris u. a. 1866. 
14	 Gustave Flaubert, Madame Bovary, Paris 1857 (unzensiert).
15	 Marcel Proust, A la recherche du temps perdu. Du côte de chez Swann, Bd. 1, Paris 1914.



333E.3. Bildkünste

wird) hin zu Erzählungen der Begegnung von Herkules und Omphale16, welche die 
Fragen attributiver Männlichkeit und Weiblichkeit verhandeln. 

Dabei wird für Zollinger die Beziehung zwischen der Königin Omphale und 
dem Helden Herkules zum zweifachen Bindeglied. Die Erzählung von der Frau, die 
dem Helden das Löwenfell von der Schulter und die Keule aus der einen Hand 
nimmt, nur um ihm im Gegenzug Frauenkleider umzulegen und den Spinnrocken 
in die andere Hand zu geben, ist zum einen bildmotivischer Ansatzpunkt. In Ru-
bens’ Gemälde Herkules und Omphale (Abb.  4) sieht Zollinger mit der Haltung des 
Helden die Haltung der Alten am Spinnrad in Velázquez‘ Hilanderas vorweggenom-
men und als fehlendes Bindeglied ihrer Körpermotivik zu der Körperstellung eines 
‚ignudo‘ Michelangelos. Letzterer wurde in der Forschung wiederholt als direktes 
Vorbild der Spinnerin gesehen und dabei aber auch als ein Modell gedeutet, das ins-
besondere der Abgrenzung, „einer Kampfansage“ (35) diene und, so sähe es der 
Kunsthistoriker Giles Knox, dem „sich lustig machen“ (36). (38–45) Zum anderen ist 
die Beziehung von Königin und Held für Zollinger auch textlich-motivischer Topos, 
der von Literaten wiederholt aufgegriffen wird, um sich und ihr Werk über den spin-
nenden Herkules als in der Nachfolge Arachnes stehend zu inszenieren und zu 

16	 In dieser Publikation werden insbesondere die Erzählungen und Dichtungen Guillaume Apolli-
naires, Les Onze Mille Verges, Paris 1907, Théophile Gautiers, Omphale, Paris 1834 sowie Victor Hu-
gos Gedicht Rouet d’Omphale, zuerst publiziert in Hugos Gedichtband Les Contemplations, Paris 
1856, thematisiert und analysiert, die auf dem antiken Stoff – bekannt vor allem aus dem neunten 
Brief von Ovids Heroides, aber auch anderen antiken Erzählungen – aufbauen. (39)

Abb. 5: Antonio 
Tempesta, Arachne 
wird von Minerva 
in eine Spinne ver-
wandelt, 1600 (141)



334 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

legitimieren. Insbesondere das Gedicht Hugos, Rouet d’Omphale,17 beschreibe das 
Spinnrad der Omphale und die Bilder, die in den Sockel des Rades eingemeißelt wur-
den: „Ein Handwerker von Ägina hat dem Sockel eingemeißelt / Europa, deren 
Klage ein Gott nicht hören will. / Der weiße Stier nimmt sie mit. Europa, ohne Hoff-
nung, / schreit, und die Augen senkend, sieht entsetzt / den ungeheuerlichen Ozean, 
der ihre rosa Füße küsst.“18 (92) In dieser Beschreibung, die von dem Literaturwis-
senschaftler Leo Spitzer als Ekphrasis gedeutet wurde (93) und mit Verweis auf den 
Literaturwissenschaftler Georges Ascoli zugleich auch als „Poesie über Poesie“ (95) 
zu begreifen ist, sieht Zollinger auch eine Selbstinszenierung Hugos als Nachfahre 
der Arachne, wenn der Dichter in den letzten drei Versen seine erzählende Beschrei-
bung des Raubs der Europa auf die bildliche Erzählung Arachnes bezieht und ihre 
Version der vorhergehenden, ‚bloßen‘ Schilderung der Ereignisse – in den Metamor-
phosen Ovids bereits im zweiten Buch beschrieben – vorzieht: Dass Europa geschrien 
habe und sich vor dem Meer fürchtete, erfahre man erst im sechsten Buch, als 
Arachne ihren Teppich webt. (96–98) Und so lege Hugo einen Faden von Arachne, 
„der besten Geschichtenspinnerin aller Zeiten“, „über die Lyderin Omphale, die Be-
sitzerin des Spinnrads, zu Herkules […], dem spinnenden Halbgott, mit dem sich 
Hugo selbst gern identifiziert.“ (99)

Die Selbstinszenierung und rühmende Verehrung Hugos als Halbgott, der 
schon zu Lebzeiten als Herkules unter den französischen Dichtern gegolten habe, (100–
106, 9. Herkules der Dichter) führen im folgenden Kapitel, 10. Wie man Künstler wird (107–
120), schließlich zu der (notwendigen) Verknüpfung der Figuren Herkules  – Om-
phale – Arachne und ihrem Bezug zu der Selbstinszenierung der Schriftsteller und 
Künstler. In der den Künstlern geschlechtlich zugeschriebenen Männlichkeit wür-
den sie sich von Arachne, die nun als Spinne aus ihrem Bauch den Faden zieht, un-
terscheiden. Mit dieser Verwandlung beschreibe nun Ovid, so Zollinger unter Ver-
weis auf Literaturwissenschaftlerin Sylvie Ballestra-Puech, das künstlerische Schaf-
fen „gleichsam als ein Gebären des Werks“ (108). Dass Ovid selbst dabei dieses 
Dilemma über das Verständnis seiner Werke als „sine matre creata“, als ohne Mutter 
gezeugt, zu überwinden versucht, und dabei als Schöpfer „zum künstlerischen 
Hermaphroditen“ (137) wird, der sich selbst befruchten kann, erlaube eine direkte 
Inszenierung der eigenen schriftstellenden Tätigkeit als in der Nachfolge Arachnes 
stehend – eine Strategie, die auch von Montesquieu oder Proust zur Legitimation des 
eigenen Werks genutzt werde. (109–120) 

Dabei beschreibt Zollinger insbesondere mit Velázquez den Maler als Spinne (137–
142), der selbst beide Wege nutze, um sich als Nachfahre der Weberin zu inszenieren, 
deren Faden er weiterspinne: Zum einen in den Hilanderas über die alte Frau, die am 

17	 Hugo 1856 (s. Anm. 16).
18	 „Un ouvrier d’Égine a sculpté sur la plinthe / Europe, dont un dieu n’écoute pas la plainte. / Le 

taureau blanc l’emporte. Europe, sans espoir, / Crie, et, baissant les yeux, s’épouvante de voir / 
L’Océan monstrueux qui baise ses pieds roses.”, in: Victor Hugo, Œuvres poétiques. Les Châtiments. 
Les Contemplations, Bd. 2, bearb. und komm. von Pierre Albouy, Paris 1967, S. 538. Möglichst wört-
lich übersetzt von Edi Zollinger.



335E.3. Bildkünste

Spinnrad sitzt, die er nach dem Vorbild des Halbgottes auf Rubens’ Herkules und Om-
phale gemalt habe; hier setze der Künstler ganz auf Herkules. (138) Zum anderen in 
den Meninas, in denen Zollinger an der Rückwand des Raumes, im Spiegel über dem 
Kopf der Prinzessin, das Doppelporträt Philipps IV. und seiner Frau Maria Anna als 
mythologisches Rollenporträt interpretiert, das den König mit Jupiter, der in der 
Form des Stieres Europa (an ihrer Stelle: Maria Anna) entführt, in bedeutungsvoller 
Beziehung gleichsetze. (22–34, 1. Europa und der Stier im Spiegel) In diesem Gemälde 
zeige sich ein Selbstporträt Velázquez’ als Maler, „der gerade dabei ist, mit fast un-
sichtbarer Farbe das erste Motiv von Arachnes Teppich auf die Leinwand zu brin-
gen“ (138): das gemalte Porträt des Königs und seiner Frau, das sich im Spiegel an der 
Rückwand des Saales zeigt und dabei „eines der größten Rätsel der Kunstgeschichte 
überhaupt“ (21) zu bilden beginnt  – und das Zollinger in seinen Ausführungen 
schließlich gelöst haben will. 

Doch „nicht nur das. Tatsächlich hat Velázquez seinem Bild neben Arachnes 
Werk auch die Künstlerin selbst versteckt eingemalt […] groß und schwarz in ih-
rem perfekt gewobenen Netz.“ (34) Unter Bezug auf Antonio Tempestas Radierung 
Arachne wird von Minerva in eine Spinne verwandelt (Abb. 5), in der der Moment der 
Metamorphose selbst gezeigt wird, in dem die Finger der Weberin mit den langen, 
dünnen Fäden des Spinnnetzes verschmelzen und in sie übergehen, greift Zollin-
ger die Auseinandersetzungen und Beobachtungen der Kunsthistoriker Charles 
de Tolnay, Jonathan Brown und Giles Knox auf, welche die Haltung und Ausfüh-
rung der Pinselhand Velázquez’ thematisieren und insgesamt in den Kontext der 
zeitgenössischen Bemühungen stellen, in Spanien die Malerei als ‚ars liberalis‘ zu 
legitimieren. (139) Für Zollinger wird die Beobachtung Knox’, Teile der Hand des 
Künstlers würden im Gemälde mit dem Stil des Pinsels, den sie halten, verschmel-
zen, zur Erinnerung an Arachne, die soeben zur Spinne wird. (139f.) Zollinger legt 
dar, unter Verweis auf Rubens’ Gemälde Pallas und Arachne, das über dem Kopf des 
Künstlers in den Meninas an der Rückwand angebracht ist, dass nun auch Veláz-
quez selbst dabei sei, sich in eine Spinne zu verwandeln. (142) Eine Verwandlung, 
die auch Picasso schon gesehen haben will. Dies zeige er in einer Version seiner Las 
Meninas vom 17. September 1957, in der er alle Bildfiguren wiederholt habe – bis 
auf den Maler Velázquez. An dessen statt habe Picasso seinem Bild im Hinter-
grund, ungefähr an der Stelle, an der bei Velázquez Rubens’ Pallas und Arachne 
hängt, einen sechseckigen Rahmen eingefügt, in den er ein achtarmiges Kreuz ge-
zeichnet habe, das stark an die Netze von Kreuzspinnen erinnere. Somit komme, 
so deutet Zollinger, „bei Picasso eine Metamorphose an ihr Ende, die bei Rubens 
ihren Anfang nahm und bei Velázquez ihre Fortsetzung fand.“ (146) Bei Picasso sei 
der Maler, der sich in dem Gemälde um 1656 mit einem Kreuz auf dem Wams 
male, „wie es die Kreuzspinne auf dem Rücken trägt, und mit Fingern, die nahtlos 
in den Pinsel übergehen, den sie halten, und die darum so lang wie Spinnenbeine 
aussehen“, aus dem Bild verschwunden, an seiner Stelle zeige Picasso, so schließt 
Zollinger, „Arachne in ihrem Netz.“ (146)



336 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

Es zeigt sich, dass nicht nur die Schriftsteller und Maler, von denen der Autor 
spricht, sich darauf verstehen, kunstvolle Netze zu spinnen – mindestens als ebenso 
fähig inszeniert sich Zollinger, wenn er diese, wiederholt von ihm betont ‚fast un-
sichtbaren Fäden‘ entdeckt, ihnen nachgeht und sie in seinem Schreiben zu neuen Be-
ziehungen und Deutungen verknüpft. Seine Argumentation ist dabei wohl kompo-
niert und mit zahlreichen Hinweisen auf grundlegende kunsthistorische und litera-
turwissenschaftliche Forschung zu den jeweiligen Werken verbunden. Doch kündigt 
schon der im Klappentext als „detektivischer Blick“ beschriebene Ansatz des Autors 
an, dass in einer solchen verrätselnden Darstellung das Hauptaugenmerk nicht auf 
eine darüber hinausweisende, tiefergehende Diskussion der einzelnen Werke in ih-
rer Gesamtheit gelegt ist. Eine fokussierende Begrenzung ist im Hinblick auf die um-
fangreichen Forschungen zu Werken wie den Meninas zwar ein durchaus gerechtfer-
tigter, fast notwendiger Ansatz und ist mit dem durchgehend engen Blick auf die 
Kunstwerke in ihrem Bezug zum Mythos der Arachne sowie zur diesen Mythos auf-
greifenden französischen Literatur wohlgewählt und umgesetzt. Wenn jedoch Ver-
weise auf abweichende Deutungen in der bisherigen Forschung gegeben werden, 
dienen diese nicht zur Überprüfung der eigenen Position, sondern vielmehr als Kon-
trastfolie, vor der Zollingers Lesart als die eigentlich zutreffende sichtbar werden 
soll. So begrenzt sich der Autor in der weiteren wissenschaftlichen Diskussion seiner 
Thesen, die in ihrer vorgetragenen Kürze, argumentativen Zuspitzung und metho-
disch nicht reflektierenden, oft wenig vertiefenden sowie selten kontextualisieren-
den Darlegung nicht immer als zwingend erscheinen. 

Doch eröffnet es ihm diese Strategie der fokussierenden Argumentation, ver-
bunden mit einfach zugänglicher und unterhaltender, manchmal etwas übermütiger 
Sprache, das selbstgesetzte Ziel zu erfüllen, „alle Liebhaber von Kunst und Litera-
tur“ auf einer „inspirierende[n] Zeitreise“, so im Klappentext beworben, zu begleiten. 
In Herkules am Spinnrad scheint Zollinger seine Leserinnen und Leser dazu einzu
laden, den Faden selbst weiter zu spinnen – vertiefend nachzulesen, genau hinzu
sehen, in einen Wettstreit zu treten in der Frage nach dem besseren Argument und 
die im Buch vorgestellten Bezüge kritisch zu hinterfragen, herauszufordern: Sind die 
Beinhaltungen der Göttin Minerva in Las Hilanderas und des Helden Herkules in 
Herkules und Omphale tatsächlich zueinander ähnlich? Oder wird im vergleichenden 
Sehen (das mit der durch das kleine Buchformat vorgegebenen Größe, gerade in Be-
zug auf die Darstellung und Nachvollziehbarkeit argumentativ bedeutsamer Details, 
deutlich erschwert wird) mit Blick auf den ‚ignudo‘ Michelangelos nicht doch sicht-
bar, dass beide Körpermotive gleichermaßen von diesem abweichen? Ist die Abfolge 
Michelangelo  – Rubens  – Velázquez tatsächlich sukzessiv oder vielleicht doch als 
eine Dreieckskonstellation zu denken, in der sich die beiden Jüngeren jeweils auf den 
‚ignudo‘ des Älteren beziehen, ihn dabei auf unterschiedliche Weise in ihr Werk in-
tegrieren und sich mit verschiedenen Aspekten des nackten Jünglings auseinander-
setzen? Sind die Strategien der Inszenierung von Werken als ‚ohne Mutter gezeugt‘ 
und als im Bezug zum spinnenden Herkules gesetzt nicht möglicherweise (auch) aus 
anderen Gründen gewählt worden? Es wirkt bei Zollinger, als wäre diese Legitima



337E.3. Bildkünste

tionsstrategie allein durch die Differenz zwischen dem weiblichen Geschlecht 
Arachnes und dem männlichen Geschlecht der Künstler sowie Schriftsteller entstan-
den und dabei als zwingendes Problem gesetzt. Doch sind in der Frage nach der im 
Arachne-Mythos beschriebenen Werkentstehung und deren Identifikation als ein 
zuerst mit dem weiblichen Geschlecht verbundener Prozess sowie die durch Zollin-
ger vorgestellten Bemühungen der Schriftsteller und Maler, sich als Nachfahren 
Arachnes zu legitimieren, nicht auch zeitgenössische Vorstellungen von Kunst und 
Kreativität mitzudiskutieren, die vielmehr diese überindividuellen Bereiche mit dem 
männlichen Geschlecht verknüpften? 

Und schließlich, ist der ‚fast unsichtbare‘, ‚geheim gesponnene Faden‘ der 
Künstler und Schriftsteller tatsächlich unsichtbar? Denn gerade in Bezug auf Ve-
lázquez scheint dieser Faden sich in der Farbe des Malers zu materialisieren und 
sichtbar zu werden. So setzt sich der Künstler nicht nur motivisch über den Raub 
der Europa mit Tizians Malerei (mittelbar oder unmittelbar) auseinander. Auch in 
der Farbe, sichtbar als Materie im „unverschmolzenen“19 Pinselstrich gerade in 
dem Bildbereich der Hilanderas, der im Hintergrund den Teppich mit dem Raub der 
Europa zeigt, scheint Velázquez die Kunst Tizians aufzugreifen, die paradigmatisch 
mit der offen zur Schau gestellten Farbe als materielle Grundlage der Malerei ver-
knüpft ist und zur Zeit Velázquez’ in Spanien schon Topos geworden war, insbe-
sondere in den kunsttheoretischen Schriften des Schwiegervaters von Velázquez, 
Francisco Pacheco, in der sie als vorbildliches Beispiel im malerischen Umgang mit 
Farbe gesetzt wird.20

Gerade dem könnte entgegenzuhalten sein, dass der ‚unsichtbare Faden‘ 
Zollingers allein die immaterielle Erzählstrategie des Malers beschreiben will. Da-
mit ist dieser Faden einerseits auch Metapher (leider nur implizit) für den kulturel-
len Transfer, den Austausch von Ideen und Gedanken, die sich in den von Zollinger 
hergestellten Verknüpfungen als Ausblicke andeuten, sowie andererseits (dies
bezüglich nun geschickt gesetzte) Metapher für seine eigene Arbeit. In dem Ziel, 
das manchmal auch nur vermeintlich Verborgene aufzudecken, webt Zollinger 
selbst ein dichtes Netz anregender Gedanken, durch das die Lesenden jedoch ver-
sucht sein könnten, sich in die Fäden allzu wörtlicher und übertragener Bedeutun-
gen verstricken zu lassen.

Anna Baumer
Regensburg

19	 Vgl. dazu Carl Justi, der in Diego Velázquez und sein Jahrhundert, Bd. 2, Bonn 1888, S. 45, ein dem 
Schriftsteller Francisco de Quevedo, einem Zeitgenossen Velázquez’ zugeschriebenes Gedicht 
anführt, in dem der Schriftsteller „die unverschmolzenen Striche“ in der Malerei Velázquez’ 
nenne. 

20	 Zur offenen Malweise Tizians vgl. grundlegend Nicola Suthor, Augenlust bei Tizian. Zur Konzeption 
sensueller Malerei in der Frühen Neuzeit, München 2004, insb. mit Hinweis auf die Diskussion der 
fleckenhaften Malerei Tizians bei Francisco Pacheco, S. 181f., in: ders., El Arte de la Pintura, hrsg. 
von Francisco Javier Sánchez Cantón, 2 Bde., Madrid 1956, Kapitel Que declara entre varias maneras 
de pintura cuäl se haya de seguir.


