
348 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz (Hrsg.); Günther 
Anders; Schriften zu Kunst und Film; München: C.H. 
Beck 2020; 487 S.; ISBN 978-3-406-74771-7; € 44

Noch 2010 monierte Raimund Bahr in seiner Günther An-
ders-Biografie, dass zahlreiche Texte des Philosophen un-
publiziert im Nachlass verharren und auf ihre Publikation 
warten würden.1 Mittlerweile, eine Dekade später, hat sich 
dies weitgehend geändert. Nun hat nämlich der C.H. Beck 
Verlag nach der Veröffentlichung von Anders’ Schriften 
zur philosophischen Anthropologie unter dem Titel Die 
Weltfremdheit des Menschen2 einen weiteren Band herausge-
bracht. Dieser trägt den Titel Schriften zu Kunst und Film 
und versammelt Texte, Vorträge und Gespräche, die An-

ders zwischen 1925 und 1988 über Film, Kunst und Rundfunk schrieb, hielt oder für 
das Radio führte. Ergänzt werden diese Schriften mit bis dato unveröffentlichten Tex-
ten, so zum Beispiel das Fragment gebliebene Louvre-Tagebuch (103–141), das Anders 
während einer Bildungsreise in den späten 1920er Jahren anfertigte, um es als kunst-
philosophische Monografie zu veröffentlichen (408). Dieses Tagebuch offeriert nicht 
nur Einblick in das, was Günther Anders’ Mutter Clara Stern das zu fördernde kunst-
historische Interesse ihres Sohns nannte (408), sondern zeigt auch den in dieser Text-
sammlung wiederkehrenden Hang seitens Anders zur Fiktionalisierung. So konzi-
pierte er das Tagebuch als das Werk eines fiktiven Autors, der posthum von einem 
ebenso fiktiven Herausgeber mitsamt Vorwort veröffentlicht wurde. Dieses Stilmittel 
findet sich nicht selten in den Schriften zu Kunst und Film. So erfindet Anders eine 
Nachricht über den plastischen Film (46–51), er erzählt die Geschichte einer Zugreise, 
in der er mit Mitreisenden, just vor einem Vortrag zum gleichen Thema, über den Ju-
gendstil streitet, oder er imaginiert eine Rembrandt-Debatte in Wien, der zufällige, 
aber sogleich interessierte Passanten in der Galerie zuhören. (271–300)

Andererseits finden sich in dieser Sammlung auch nie umgesetzte ‚Drehbü-
cher‘ (372–381; 55–58) oder speziell für den Zweiten Weltkrieg verfasste Propaganda-
Hörspiele (382–393), die Anders während seiner Zeit in Kalifornien und New York 
anfertigte, ohne damit schlussendlich weder in Hollywood noch beim Office of War 
Information (OWI) Erfolg zu haben. Stattdessen wurden seine in den automatisier-
ten Fabriken von Los Angeles gemachten Erfahrungen mit Maschinen zur phäno-
menologischen Grundlage für sein doppelbändiges Hauptwerk zur Antiquiertheit 
des Menschen3.

1	 Vgl. Raimund Bahr, Günther Anders. Leben und Denken im Wort, Wien 2010, S. 194. 
2	 Günther Anders, Die Weltfremdheit des Menschen. Schriften zur philosophischen Anthropologie, hrsg. 

von Christian Dries, München 2018.
3	 Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen 

Revolution, München 1956 und Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Zerstö-
rung des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen Revolution, München 1980.



349F.5. Film

Der Stellenwert dieser Schriftensammlung ist also nicht gering, im Gegenteil. 
Das von Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz herausgegebene, sorgsam und detail-
liert kommentierte sowie mit einem vertiefenden Nachwort (446–461) versehene 
Werk liefert einerseits die Primärquellen, um Anders neben seiner technik- und me-
dienphilosophischen Arbeit auch als Kultur- und Kunsttheoretiker wahrzunehmen. 
Es ist andererseits aber auch ein biografisches Werk, insofern es Dokumente des 
Scheiterns und der vergeblichen Versuche eines Denkers versammelt, der auch nach 
dem amerikanischen Exil ein Heimatloser bleiben sollte. 

Beispielhaft hierfür ist ein um die Jahre 1942 und 1943 entstandener Exil-Text mit 
dem Titel Caricartoons. A Suggestion for a New Type of Animated Pictures (73–83). In die-
sem pamphletartigen Text fordert Anders, dass der Animationsfilm um Mickey Mouse 
und Ähnliche nicht länger sein eigentliches Potenzial verspielen dürfe und endlich das 
satirische Potenzial der europäischen Karikatur erkennen, in sich aufnehmen und 
weiterführen müsse. Während also zur ähnlichen Zeit und am gleichen Ort Theodor 
W. Adorno seinen berühmt-berüchtigten Satz formulierte: „Donald Duck in den Car-
toons wie die Unglücklichen in der Realität erhalten ihre Prügel, damit die Zuschauer 
sich an die eigenen gewöhnen“4, bemühte sich Anders um eine künstlerische wie ge-
sellschaftskritische Reformation der obersten Prinzipien der adornitischen Kulturin-
dustrie (Harmlosigkeit, Wiederholung, Unspezifität) und musste fast notwendig daran 
scheitern. Die zwei dazu angefertigten und ebenso im Band enthaltenen Cartoon-Skiz-
zen über Pete den Löwenjäger (59–72) erlitten dasselbe Schicksal.

Daneben wird die Sammlung der Schriften zu Kunst und Film interessant, weil 
sich in und zwischen den heterogenen Texten immer wieder gewisse Grundmotive 
des Denken Anders’ erkennen lassen, nur dass sie nun in Arbeiten zu Film und 
Kunst auftauchen. So eröffnet sein Memorandum Thesen zur Filmdramatik (29–34), 
welches Anders „vermutlich zur Vorbereitung auf das [ebenfalls im Band veröffent-
lichte, Anm. d. Verf.] Rundfunkgespräch mit Herbert Ihering verfasst hat“ (398), die 
Möglichkeit, eine nur Gedanke oder Fragment gebliebene Verbindung zwischen phi-
losophischer Anthropologie und Filmtheorie zu rekonstruieren. In dieser Arbeit aus 
dem Jahr 1932 – wir befinden uns also zwei Jahre nach seinem Vortrag über die Welt-
fremdheit des Menschen und vier Jahre vor Pathologie der Freiheit – bemüht sich An-
ders nämlich um eine in dieser Zeit nicht unüblichen Verteidigung des Films als ei-
genständige Kunst. Er tut dies, ebenso gewöhnlich, in Abgrenzung zur bestehenden 
Kunst, indem er auf einen dezidierten Unterschied des Films zur humanistischen 
Tradition des Theaters verweist. So nämlich sei im Film das menschliche Geschehen 
„von vornherein eingewebt in die nichtmenschliche Welt“ (30), während das Theater 
das Nichtmenschliche grundlegend ausschließe. Dies hat zur Folge, dass der Film 
nicht die Welt um den Menschen, sondern den Menschen in die Welt stellt. Was An-
ders also hier im Sinn hat, ist ein Wechsel der anthropologischen Gewichtung. Er 
tauscht Subjekt und Objekt, Mensch und Welt miteinander aus und behauptet, dass 

4	 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, 
Frankfurt 1988, S. 147.



350 Journal für Kunstgeschichte 25, 2021, Heft 4

im Film nicht die Welt beseelt wird – im weitesten Sinne anthropomorphisiert wird –, 
sondern dass das Seelische des Menschen zu etwas, unter anderem in der Welt, wird. 
Die Neuartigkeit des Films bestehe also in der Veränderung der Welt- und Subjekter-
schließung und das begründet Anders unter anderem damit, dass der Film das Kon-
tingente, das „bloße Nebeneinander“ (32) sowie das „Hereingerissenwerden“ (33) be-
tone und so den Zufall über die Determination der aristotelischen Handlungseinheit 
stelle. Damit werde klar, dass der Film nicht einfach fotografische Reproduktion ist, 
sondern eine Kunstform, die das Potenzial besitzt, die subjektzentrierte Tradition der 
klassisch-humanistischen Dramatik des Theaters zu dezentrieren, um sich so gegen 
den vorherrschenden humanistischen Anthropozentrismus zu wenden. Dieses Werk 
hat also Anschlussmöglichkeiten an das Feld der Anthropomedialität. 

In den skizzenhaften Thesen zur Filmdramatik entwirft Anders also eine These, 
die in einem anderen Kontext und unter anderen Prämissen, aber mit ähnlicher In-
tention vom französischen Filmtheoretiker André Bazin elaboriert wurde. Dieser 
schreibt mit Blick auf die Besonderheit der Kamera im Jahr 1945, dass diese „ein Bild 
von der uns umgebenden Welt automatisch, ohne schöpferische Vermittlung des 
Menschen und nach einem strengen Determinismus“5 anfertige. Auch hier findet 
sich eine Dezentrierung des Subjekts, eine ‚indifférence‘ zwischen Tier, Welt und 
Mensch, und zwar durch die Arbeit der Kamera, die unterschiedslos agiere.

Anders hingegen formuliert seine Thesen zur Kamera unspezifisch. Dafür aber 
lassen sich Rückschlüsse zu seinen Thesen zur Weltfremdheit des Menschen ziehen. 
In diesem kanonischen Text behauptet der Philosoph, dass die besondere Spezifität 
des Menschen in seiner Unspezifität läge. Während die Welt zum Tier komme, so 
Anders, sei der Mensch der Welt nachträglich. Daraus leitet Anders eine Divergenz 
zwischen dem In-Der-Welt-Sein und dem Nicht-Vollständig-In-Der-Welt-Aufgehen 
ab und attestiert dem Menschen aufgrund eines so erfahrenen Kontingenzschocks 
(dem der nihilistisch-moderne Mensch damit begegne, den Vorsprung der Welt 
durch Technik einzuholen) an einer prinzipiellen Weltfremdheit zu leiden, die die-
sen regelrecht zur Freiheit verdamme: „So ist der Mensch zwar in der Welt, ja ist 
selbst Welt; andererseits aber ist er ihr in eigenartiger Weise enthoben.“6 Diese an
thropologischen Annahmen scheinen zwischen den Zeilen des kurzen Vermerks zur 
Dramatik des Films den eigentlichen Ton der Argumentation anzugeben, wenn-
gleich diese Skizze filmtheoretisch nicht überbewertet werden sollte, dafür ist der 
Text am Ende eben auch nur genau dies: eine Skizze. Nichtsdestominder aber findet 
sich hier ein filmtheoretischer Ansatz zur Problematisierung von Welt, Mensch und 
Film – und deutet folglich in eine andere Richtung als die von Anders entworfene 
(elektronische) Bilderskepsis. Weitere genealogische Auffälligkeiten zwischen An-
ders’ Hauptwerk und den nun veröffentlichten Schriften finden sich immer wieder 
in diesem Band, so zum Beispiel in seinen Texten Obdachlose Skulptur. Über Rodin (174–
195) und Maler der Kälte: Bruegel, Manet (258–270). Auch in den Rundfunkbeiträgen 

5	 André Bazin, Was ist Film?, Berlin 2004, S. 37.
6	 Anders 2018 (s. Anm. 2), S. 16.



351G.1. Kunst und Gesellschaft

fallen solche Verbindungen auf. Wenn er beispielsweise in den 1950er Jahren für den 
Nordwestdeutschen Rundfunk unterschiedliche Künstlerporträts verfasst (213–300), 
so scheinen Francisco de Goya und George Grosz nicht zufällig gewählt zu sein. Es 
ist ihre spezifische Positionierung zur Welt und ihr Umgang mit dem von Anders 
prognostizierten Verlust dieser, was die beiden für ihn so interessant macht.

Heute wird Anders überwiegend als pessimistischer Apokalyptiker und Mora-
list erinnert. Konrad Paul Liessmann hat diese aus Anders’ gedanklicher Unerbitt-
lichkeit resultierende Stellung in der Geschichte der Philosophie des 20.  Jahrhun-
derts treffend umschrieben: „Manchmal erscheint es, als ließe seine Philosophie nur 
die Alternative zu zwischen gequälter Zustimmung und Ignoranz.“7 Die Schriften zu 
Kunst und Film, ein wertvoller und wichtiger Schritt zur Erschließung des Werks von 
Günther Anders, könnten daran etwas ändern und zugleich so etwas wie das Rück-
grat einer kunst- wie filmtheoretischen Neuentdeckung Günther Anders’ bilden.  

Lucas Curstädt
Bonn

7	 Konrad Paul Liessmann, Günther Anders zur Einführung, Hamburg 1993, S. 13.

Frank Zöllner (Hrsg.); Antipoden? Neueste Leipziger 
Schule (Ausst.-Kat. anlässlich der gleichnamigen Ausstel-
lung im Mädler Art Forum); Leipzig: E.A. Seemann 2020; 88 
S., 42 farb. Abb.; ISBN 978-3-86502-442-8; € 20
Wolfgang Ullrich; Feindbild werden. Ein Bericht. Der 
neue Ost-West-Konflikt; Berlin: Wagenbach 2020; 144 S., 6 
Abb.; ISBN 978-3-8031-3701-2; € 10

Gleich zwei Publikationen sind 2020 erschienen, die sich in 
gewisser Weise diametral ausgerichtet eng verwandten 
Themengebieten zuwenden: zum einen der neuesten Gene-
ration Leipziger Malerinnen und Maler und zum anderen 
dem „neuen Ost-West-Konflikt“ in der fortgesetzten Kon
troverse zwischen Neo Rauch und Wolfgang Ullrich. Wäh-
rend Frank Zöllner mit seinen Studierenden in die lokalen 
Ateliers ging, um sich dort in der direkten Anschauung 
und im Dialog mit den Künstlerinnen und Künstlern ein 
eigenes Bild über die zeitgenössische Kunst in Leipzig zu 
verschaffen, publizierte der Kunsthistoriker Wolfgang Ull-
rich als kunstkritische Diagnose sein Taschenbuch Feind-
bild werden. Ein Bericht. Der neue Ost-West-Konflikt. 

Beginnen wir mit Frank Zöllners Ausstellungskatalog Antipoden? Neueste Leip-
ziger Schule. Zwölf Künstlerinnen und Künstler der jüngeren Generation stehen hier 


