
51Le
e 

Ch
ic

h
es

te
r 

#
Pa

rt
iz

ip
at

io
n

: 
N

eu
ve

rh
an

d
lu

n
ge

n
 v

on
 S

ic
h

tb
ar

ke
it

 i
m

 Z
ei

ch
en

 d
es

 H
as

h
ta

gs

Lee Chichester
#Partizipation: Neuverhandlungen von Sichtbarkeit im Zeichen des Hashtags1

Nachdem das von der afro-amerikanischen Aktivistin Tarana Burke 2006 eingeführ-
te Hashtag #MeToo im Herbst 2017 im Zuge des Skandals um Hollywood-Produzent 
Harvey Weinstein und des Aufrufs der Schauspielerin Alyssa Milano in sozialen 
Netzwerken viral gegangen war, erreichte das Thema bald auch das Feld der bil-
denden Künste.2 Schon Ende Oktober 2017 entstand in Reaktion auf die Vorwürfe 
sexuellen Fehlverhaltens gegen Artforum-Mitherausgeber Knight Landesman das 
Hashtag #NotSurprised, unter dem ein Künstlerinnen-Kollektiv um Cindy Sherman, 
Barbara Kruger und Coco Fusco einen offenen Brief verbreitete. Darin forderten sie 
die Offenlegung und Beseitigung jener Strukturen im Kunstfeld, die sexualisierten 
Machtmissbrauch begünstigten, tolerierten oder gar sanktionierten.3 Der Titel des 
Aufrufs ist Jenny Holzers Truisms-Arbeit Abuse of Power Comes as No Surprise von 
1977–79 entlehnt (Abb. 1), womit die systemische Dimension der unter #MeToo 
sichtbar gewordenen Einzelfälle aufgerufen werden sollte. Dahinter steht die An-
nahme, dass jenseits der gesamtgesellschaftlichen Problematik im Kunstfeld spezi-
fische Mechanismen greifen, die nach einer gesonderten Analyse verlangen.

Hierzu zählt zum einen der seit der Frühen Neuzeit fortwirkende Geniebegriff, 
der Genius und künstlerische Autonomie gerade qua Grenzüberschreitung, ver-
standen als emanzipatorische Befreiungsleistung, definiert. So wurde Übergriffig-
keit – bis hin zum Verbrechen – seitens des Künstlergenies akzeptiert, zum Teil 
sogar eingefordert oder instrumentalisiert, sei es zu Gunsten künstlerischer Aus-
nahmeleistungen, als tragendes Element absolutistischer Herrschaft oder als dy-
namisierend-avantgardistischer Gegenentwurf zum bürgerlichen Establishment.4 
Problematisch wird dies allerdings insbesondere dann, wenn strukturell immer 
wieder bestimmte gesellschaftliche Gruppen unter der Grenzüberschreitung lei-
den, zumal wenn sich diese der juristischen Aufklärung tendenziell entzieht, wie 
im Falle sexualisierter Gewalt. Dennoch gilt es mit Coco Fusco zu hinterfragen, 
ob das ‹Bad Boy›-Image des ‹Künstlergenies› als Voraussetzung für Übergriffe im 
Kunstfeld so bedeutend ist wie schlichtweg materialistische Faktoren. So weist 
Fusco auf die prekäre finanzielle Lage vieler Studierender und Kunstschaffender 
hin, die sich auf unheilsame Weise mit hohem Konkurrenzdruck, schlechten Be-
rufsaussichten und einer unmittelbaren Abhängigkeit von wohlhabenden Samm-
ler*innen bzw. namhaften Professor*innen verbinde, die sich in einem Grau-
bereich zwischen öffentlich und privat abspiele, in dem nicht zuletzt mit Eros 
gehandelt werde.5 Diese Faktoren tragen Fusco zufolge zu einem Umfeld bei, in 
dem trotz – oder gerade wegen – eines nach außen hin progressiven Anspruchs 
sexuelle Belästigung und Ausbeutung zum Alltag gehören.

Dass der Mythos des Genius – obwohl bereits 1914 von der Kunsthistorikerin 
Lu Märten einer marxistisch-feministischen Kritik unterzogen und 1918 von Edgar 



52 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

Zilsel in Die Geniereligion dekonstruiert – noch immer sein sexistisches Unwesen im 
Kunstfeld treibt, legt jedoch die im September 2019 erschienene Studie von artnet 
News und In Other Words zur Repräsentanz von Künstlerinnen in Museen und auf 
dem Kunstmarkt nahe.6 Sie brachte die erschreckende Erkenntnis, dass trotz der 
Vielzahl erfolgreicher Einzelausstellungen, mit denen Künstlerinnen in den letzten 
zwei Jahren medienwirksam bedacht wurden – darunter Anni Albers in Düsseldorf 
und London, Hilma af Klint in New York, Lotte Laserstein in Frankfurt am Main und 
Berlin oder Lee Krasner und Hannah Ryggen ebenfalls in Frankfurt –, die Höchst-
zahl musealer Erwerbungen der Werke von Künstlerinnen vor zehn Jahren erreicht 
war und seitdem in der Summe rückläufig ist (Abb. 2).7 In krassem Gegensatz zu der 
Tatsache, dass die Ausstellung Hilma af Klint: Paintings for the Future am Guggen-
heim in New York 2018–2019 den Besucher*innenrekord des Museums brach und in 
Einlösung des titelgebenden Versprechens ein beispiellos junges Publikum anzog, 
entfielen in den letzten zehn Jahren nur 11 % der Ankäufe und 14 % der Ausstellun-
gen in den großen US-amerikanischen Museen auf Werke von Künstlerinnen, wobei 
Sammlungen der Moderne und Gegenwart zum Teil noch schlechter abschnitten als 
Universalmuseen mit ihren historischen Sammlungsschwerpunkten.8 Die Ursachen 
dieses Missverhältnisses verankern die Initiator*innen der Studie unter anderem im 
primären und sekundären Kunstmarkt, der die Vergleichspreise für Werkankäufe 
durch Museen liefere wie auch die Objekte für private Sammlungsstiftungen und 
die Grundlage für kunsthistorische Wertzuschreibungen. Beispielhaft nennt die 
Umfrage hierfür den im vergangenen Jahr auf einer Auktion erzielten Rekordpreis 
für das Werk einer Künstlerin, das mit $12,5 Millionen für Jenny Savilles Propped 
von 1992 nur 14 % der Summe einholte, die für das teuerste Werk eines männli-

1 Jenny Holzer, «Abuse of 
Power Comes as No Surprise», 
Text aus Truisms (1977–79), 
T-Shirt, 1983, Modell: Lady 
Pink



53Le
e 

Ch
ic

h
es

te
r 

#
Pa

rt
iz

ip
at

io
n

: 
N

eu
ve

rh
an

d
lu

n
ge

n
 v

on
 S

ic
h

tb
ar

ke
it

 i
m

 Z
ei

ch
en

 d
es

 H
as

h
ta

gs

chen lebenden Künstlers gezahlt wurde – Jeff Koons’ Rabbit von 1986.9 Von dem 
bei Auktionen zwischen 2008 und 2019 umgesetzten Gesamtvolumen von $196,6 
Milliarden, verfallen gerade einmal 2 % auf Kunst von Frauen* – mit $4 Milliarden 
für die Werke von insgesamt fast 6.000 Künstlerinnen noch immer weniger als die 
$4,8 Milliarden, die für Werke allein von Pablo Picasso im selben Zeitraum gezahlt 
wurden.10 Die vorwiegend männlichen Sammler, so die Autor*innen der Studie, 
kauften meist Werke männlicher Künstler, deren Wertsteigerung, u. a. durch die 
Präzedenz bisheriger Verkäufe, gesichert erscheine.11 Gegenüber den Zahlen des 
Auktionsmarktes glänzt geradezu das Verhältnis von Künstlern zu Künstlerinnen 
bei den führenden Galerien mit 65 zu 35 %, obwohl dies immer noch bedeutet, 
dass nahezu doppelt so viele Männer* wie Frauen* vertreten werden – und dies 
ungeachtet der Tatsache, dass Letztere 57 % der Kunsthochschul-Absolvierenden 
darstellen.12 So wundert es kaum, dass ihre Werke und Ausstellungen einer Studie 
der Yale School of Art zufolge zwei- bis dreimal seltener besprochen oder wissen-
schaftlich erforscht werden als jene ihrer Kommilitonen.13 Offenbar bestätigt sich 
also im Kunstfeld, dass Genius nach wie vor als männlich gedacht wird, und es liegt 
die Vermutung nahe, dass die ebenfalls bereits von Märten 1914 kritisierte und 
vom Deutschen Kulturrat 2016 erneut konstatierte Ungleichverteilung und fehlen-
de Vergesellschaftung der hauswirtschaftlichen und familiären Sorgearbeit – etwa 
in Form von Residencies mit Kinderbetreuung – zu bedeutenden Ausschlüssen bei-
trägt.14

Wenn Florian Waldvogel den Initiatorinnen des Offenen Briefes, der von Candice 
Breitz im September 2018 lanciert wurde, um auf die Überrepräsentanz männlicher 
Künstler in der von ihm und Alain Bieber kuratierten Ausstellung Im Zweifel für 
den Zweifel am NRW-Forum in Düsseldorf aufmerksam zu machen (zwölf Männer*, 
eine Frau*), und der unter dem Hashtag #pimmelsuppe bzw. #nomoredicksoup und 
#achtungweisswurst in Sozialen Netzwerken kursierte, «Krämertum» bescheinigt, 
stellt sich angesichts der Omnipräsenz des Geschlechter-Missverhältnisses in den 
Künsten die Frage, wie auf ein strukturelles Problem aufmerksam gemacht werden 

2 Datenanalyse von ArtNet News und In Other Words zu Ankäufen von Werken von Künstlerinnen 
durch amerikanische Museen seit 2008



54 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

könnte, wenn nicht durch Zahlen. Initiativen wie Breitz’ offener Brief bleiben da-
bei moralisch so zweifelhafte wie verzweifelte Einsätze des digitalen Prangers als 
gesetzloses Mittel in einem häufig gesetzlosen Feld.15 Die Forderung nach Gender-
gerechtigkeit in den Künsten wurde schon in den ersten Petitionen im Kontext der 
#MeToo-Debatte mit dem Hinweis auf die von Diskriminierungen und Übergriffen 
besonders betroffenen nicht-westlichen Künstler*innen und Migrant*innen verbun-
den. Befeuert unter anderem durch das Hashtag #MeTwo, mit dem der Sozialaktivist 
Ali Can im Juli 2018 eine Debatte über Alltagsrassismus in den deutschen Medien 
anstieß, gelangte dabei auch der anhaltende Eurozentrismus des Kunstbetriebs ins 
Blickfeld, und damit die Frage, wie sich Vielfalt abbilden ließe, ohne künstlerische 
Positionen auf die Identitäten ihrer Urheber*innen zu reduzieren. Im Hinblick auf 
internationale Großausstellungen wie die Venedig-Biennale, Documenta, Manifesta 
und die Skulptur Projekte forderte die Philosophin Juliane Rebentisch jüngst, eine 
kuratorische Praxis zu überdenken, in der «nicht-europäische Positionen» pro for-
ma, bar jeglicher inhaltlicher Beziehungsstiftung und publikumsorientierter Ver-
mittlung als Alibis eines im Kern ungestört hegemonial-westlichen Universalismus 
präsentiert würden.16 Aus einer verflachenden, moralisierenden Indienstnahme des 
Politischen folge, so Rebentisch, eine paradoxe Depolitisierung, da an die Komplexi-
tät der kartierten globalen Konflikte kaum produktiv, sprich handlungsanstiftend, 
angeschlossen werden könne. Positiv zu wertende Kunst dagegen eigne sich gera-
de nicht zur Aufklärung über politische Sachverhalte und zur Herstellung juristi-
scher Eindeutigkeiten, zeichne sie sich doch durch ihre Unbestimmtheit und Inter-
pretierbarkeit aus – folglich durch ihre Negativität.17 Zwar erscheint diese Kritik im 
Grundsatz gerechtfertigt, doch lässt sich ebenso einwenden, dass die Großausstel-
lungen der vergangenen zehn Jahre hinsichtlich der erstmaligen Sichtbarmachung, 
Rekonstruktion und Erschließung einer transkulturellen, nichtwestlichen und mig-
ratorischen Kunstgeschichte bedeutende Grundlagenarbeit geleistet haben.18 Erst 
auf dieser Basis können neue, postkoloniale kuratorische Praktiken überhaupt dis-
kutiert und weiterentwickelt werden.

Letztendlich drehen sich die skizzierten Debatten um die Frage nach einer zeit-
gemäßen Interpretation des Anspruchs einer ‹Autonomie der Kunst›. Die Auseinan-
dersetzung hierüber ist durch den Filterblasen-Verstärker der Sozialen Netzwerke 
und digitalen Medien in den letzten zwei Jahren schnell hochgekocht auf eine oft-
mals frappierend desinformierte Anklage vermeintlicher ‹Zensur von Links› einer-
seits und eine empfindliche Überreaktion auf als moralisch anstößig oder politisch 
unvertretbar wahrgenommene künstlerische Positionen andererseits. Einer der 
prominentesten Ankläger des von ihm als «Klicktivismus» bezeichneten linkslibe-
ralen Protests, der mittels Sozialer Medien und Online-Petitionen Debatten jenseits 
informierter Fachkreise öffne und somit schnell zum undifferenzierten Shitstorm 
anschwelle, ist der Zeit-Redakteur Hanno Rauterberg, der 2018 seine Streitschrift 
zum Thema Wie frei ist die Kunst? Der neue Kulturkampf und die Krise des Liberalis-
mus veröffentlicht hat.19 Darin setzt sich Rauterberg mit fünf beispielhaften Fällen 
auseinander – Dana Schutz’ Open Casket, Balthus’ Thérèse, Chuck Closes Ausstellung 
in der National Gallery in Washington, D.C., Eugen Gomringers Gedicht auf der 
Fassade der Alice-Salomon-Hochschule in Berlin und die Mohammed-Karikaturen 
der Zeitschrift Charlie Hebdo –, in denen Abhängungen, Übermalungen, Ausstel-
lungsabsagen oder Selbstzensur in der einen oder anderen Form gefordert, disku-
tiert oder gar umgesetzt wurden. Rauterberg diagnostiziert hieraus folgernd eine 



55Le
e 

Ch
ic

h
es

te
r 

#
Pa

rt
iz

ip
at

io
n

: 
N

eu
ve

rh
an

d
lu

n
ge

n
 v

on
 S

ic
h

tb
ar

ke
it

 i
m

 Z
ei

ch
en

 d
es

 H
as

h
ta

gs

«tiefe Krise des Liberalismus», in der «im Rücken des Rechts» eine «Diktatur» er-
wachse, deren Zensurmaßnahmen «keiner staatlichen Schergen» bedürften – da 
sie die Kunst in jenem Feld der Werteaushandlung verorte, das der Gesetzgebung 
vermeintlich noch vorausgehe und diese miterzeuge.20 Die unter anderem von Uwe 
Tellkamp und Vera Lengsfeld unterzeichnete Charta 2017 zitierend, eignet er sich 
deren Position in der Distanzierung gleichsam an, insofern «unter dem Begriff der 
Toleranz Intoleranz gelebt» werde und «unsere Gesellschaft nicht mehr weit von 
einer Gesinnungsdiktatur entfernt» sei.21 Statt die Kunst als Freiraum und Ort des 
Abweichenden, der Störung wertzuschätzen, werde das Abweichende von einer 
Gesellschaft, die unbeschränkter sei denn je und gerade deshalb das Bedürfnis nach 
Befestigungen und Grenzen hervortreibe, ausgesondert.22 Mit erstaunlicher argu-
mentativer Akrobatik erkennt Rauterberg dabei zugleich an, dass das Museum im-
mer schon ein «durchmachteter Ort» gewesen sei, in dem wechselnde Werte unter 
Ausschluss anderer vertreten worden seien, und schließt sich dem modernistischen 
Ideal an, dass das Museum «auf alle Zeit verwahrt, was nach freier Übereinkunft als 
wertvoll ausgehandelt worden sei», sprich, das einzigartige, allgemein verbinden-
de, eigenen Maßstäben folgende «unverwechselbare Kunstwerk, geschaffen vom 
Künstler-Unikum».23 Dabei erscheint seiner jüngsten Stellungnahme unter dem Ti-
tel Der Teufelskreis demokratischer Kunst folgend die Autonomie der Kunst geradezu 
als unvereinbar mit den Werten der Demokratie, führten Letztere doch zu einer 
Aufgabe des Qualitätskriteriums selbst und zur Relativierung der «moderne[n] Idee 
einer freien, radikalen, provokativen Kunst».24 Es fragt sich, wo sozialhistorische 
Kritik, Rezeptionsgeschichte und Postmoderne geblieben sind…

Im Frühjahr 2019 bekundete jedoch auch der Kunsthistoriker Wolfgang Ull-
rich seine zunehmende Sorge vor einem Ausverkauf der Kunstfreiheit, wenn das 
Konzept der ‹Autonomie der Kunst› von Links nur noch misstrauisch beäugt und 
als verkapptes Machtinstrument abgelehnt werde. Vor dem Hintergrund der Ver-
schiebung der Leipziger Jahresausstellung infolge des Rücktritts mehrerer Künst-
ler*innen nach Bekanntwerden der Teilnahme des AfD-nahen Malers Axel Krause, 
der über bekennende Facebook-Posts hinaus dem Kuratorium der AfD-nahen Desi-
derius-Erasmus-Stiftung angehört, fragte Ullrich provokant, ob die Autonomie der 
Kunst nur noch in den Händen der ‹autonomen Rechten› gewährleistet sei und ob 
die Linke die Verteidigung der ‹Kunstfreiheit› wirklich dem rechten Lager über-
lassen wolle.25 Dabei zitiert er die Forderung des im rechten Spektrum beliebten 
Kulturphilosophen Frank Lisson, dass sich der Künstler (sic) «aus tiefster Notwen-
digkeit gegen das Gewissen seiner Zeit stellen [müsse], um sich jene Unabhän-
gigkeit zu bewahren, welche die Kunst von ihm fordert». Hieraus folgere Lisson, 
dass «die beste Kunst in Zeiten der Unterdrückung» entstehe, weshalb sie nur von 
willensstarken Kämpfern hervorgebracht werden könne («Kultur ist stets männ-
lich», so Lisson).26 Entsprechend berufe sich auch Krause auf die Autonomie der 
Kunst, indem er fordere, dass ein Bild «zweckfrei» und «um seiner selbst willen» 
«zur Welt gebracht» werden müsse.27 In der Tat lassen sich an den Werken von 
Krause, ebenso wie von dem bei Pegida aktiven Maler Sebastian Hennig, kaum ein-
deutige Gesinnungen ablesen. Dass die ‹Autonomie›, die von Rechts appropriiert 
werde, jedoch nur eine scheinbare ist, mache, so Ullrich, die Rede AfD-naher Künst-
ler von der Männlichkeit der Kunst, der «Franzosenwirtschaft an der Kunsthoch-
schule» und «Picasso-Freaks unter den Professoren» sowie vom angeblich «linksver-
sifften Kulturbetrieb» deutlich. Zu erwähnen wäre noch Björn Höckes Forderung 



56 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

nach einer «erinnerungspolitischen Wende um 180°», die mit der Abschaffung des 
Holocaust-Mahnmals als «Denkmal der Schande» beginnen solle,28 oder die unter 
Abbildung von Krauses Gemälden verfasste Stellungnahme auf der Webseite des 
rechtsgerichteten Manuscriptum-Verlags von Manufactum-Gründer Thomas Hoof: 
«Die moderne und damit abstrakte Malerei entwertet seit einhundert Jahren das 
anschauliche Denken» und «[d]ie moderne Malerei wird im Rückblick erscheinen 
als ein früher Versuch der Inklusion der völlig Talentfreien in die kleine Schar der 
Talentierten». Damit ist unzweifelhaft klargestellt, wer, sollte der Einfluss der AfD 
auf den Kulturbetrieb zunehmen, bald nicht mehr zu sehen wäre.29 In der von Ul-
lrich beschriebenen Verschmelzung von «autonom» und «identitär» wird Freiheit 
zur Freiheit der Wenigen, Autonomie die Verteidigung des Eigenen, verstanden 
als deutsch, heroisch, männlich.30 Dass dies bereits die Gegenwart betrifft, bezeugt 
eine gemeinsame Recherche der Süddeutschen Zeitung und des ARD-Magazins Ti-
tel, Thesen, Temperamente vom August 2019 zur Stimmungsmache der AfD gegen 
Kulturinstitutionen in Deutschland. Darin wurden exemplarisch vierzig Vorfälle 
dokumentiert, in denen Vorstöße zur Einschränkung der Kunstfreiheit von Seiten 
der AfD sowie rechtsautonomer Gruppen in Deutschland unternommen wurden – 
von parlamentarischen Anträgen auf Haushaltskürzungen im Kulturbereich und 
Strafanzeigen bis hin zu Gewaltandrohungen oder gar gewalttätigen Übergriffen.31 
Die Ergebnisse aktueller Landtagswahlen in Sachsen, Thüringen und Brandenburg 
lassen weitere Vorfälle erwarten.

Wie die Kunsthistorikerin Antje Stahl in der Neuen Züricher Zeitung gewarnt 
hat, sollte der Feind daher nicht an der falschen Stelle bekämpft werden: «Mit aller 
Kraft hauen sie auf zivile Akteure aus Berlin oder London, anstatt sich um ernst-
zunehmende Gegner der Freiheit der Kunst zu kümmern. Diese verbergen sich an-
derswo – da, wo kulturpolitisch gegen das Fremde, Andere, Verquere, Bizarre mo-
bil gemacht, eine Folklore nationaler Leitkultur und Tradition beschworen wird.»32 
Der Angriff wertkonservativer Kritiker auf eine als überambitioniert wahrgenom-
mene Demokratisierung der Künste erscheint als Spiel mit dem Feuer in einer po-
litischen Lage, in der die Kunstfreiheit akut von Rechts bedroht und der Begriff 
der Meinungsfreiheit instrumentalisiert wird, um an anderer Stelle für ein Verbot 
unliebsamer ‹Gesinnungen› zu agitieren. Die Akteurinnen und Akteure, die in den 
vergangenen drei Jahren aus Gründen der Moral oder sogenannter political correc-
tness nach Abhängungen oder Rekontextualisierungen von Kunstwerken gerufen 
haben, gehören, wie auch Stahl argumentiert, zu einer Minderheit, die jenseits der 
Schaltstellen von Politik und Kulturbetrieb agiert. In den wenigsten Fällen haben 
ihre Forderungen, so zweifelhaft sie sein mögen, etwas bewirkt: Im Sommer 2017 
wurden drei Video-Arbeiten, darunter Dogs That Cannot Touch Each Other von Sun 
Yuan und Peng Yu, aus einer Ausstellung am Guggenheim Museum in New York 
aus Tierschutzgründen entfernt, Ausstellungen von Chuck Close, Thomas Roma 
und Bruce Weber unter anderem in der National Gallery of Art in Washington, 
D.C. und in den Hamburger Deichtorhallen nach Sexismusvorwürfen aus strategi-
schen Gründen in Absprache mit den Künstlern verschoben, eine Ausstellung des 
Künstlerkollektivs KomiTee an der Universität Göttingen, die angeblich sexistische 
und antisemitische Bilder beinhaltete, abgehängt. Zuletzt verhüllte die Saatchi Ga-
lerie zwei Werke von SKU, die von muslimischen Besucher*innen als blasphemisch 
wahrgenommen worden waren, womit die Galerie einem Vorschlag des*der Künst-
ler*in nachkam, auf diesem Wege einen offenen Dialog über die Autonomie der 



57Le
e 

Ch
ic

h
es

te
r 

#
Pa

rt
iz

ip
at

io
n

: 
N

eu
ve

rh
an

d
lu

n
ge

n
 v

on
 S

ic
h

tb
ar

ke
it

 i
m

 Z
ei

ch
en

 d
es

 H
as

h
ta

gs

Kunst zu führen ohne Besucher*innen ungewollt mit potenziell kränkenden Inhal-
ten zu konfrontieren – eine Entscheidung, die in einer Galerie wohl nicht zuletzt fi-
nanzielle Gründe birgt.33 Interventionen, wie jene der Künstlerin Michelle Hartney, 
die in ihrem Call to Action vom 3. November 2018 eigene Labels im Metropolitan 
Museum in New York angebracht hat, um auf missbräuchliches Verhalten der be-
treffenden Künstler hinzuweisen, wurden innerhalb weniger Stunden rückgängig 
gemacht.34 Im Fall des Gomringer Gedichts wurde eine einvernehmliche Lösung mit 
dem Künstler in einem demokratischen Prozess gefunden, demzufolge nun alle fünf 
Jahre ein neues Preisträger-Gedicht an der Fassade der Alice-Salomon-Hochschule 
erscheint – Gomringers Gedicht selbst bleibt auf einer Tafel unterhalb der Wand 
zusammen mit einer Stellungnahme des Dichters nachzulesen (Abb. 3).35 Beim Ge-
mälde Hylas and the Nymphs von John William Waterhouse, das in der Manchester 
Art Gallery zeitweise abgehängt wurde, handelte es sich gar um eine Auftrags
arbeit zur Reflexion des kunsthistorischen Kanons und kuratorischer Entscheidun-
gen, eine Performance der afro-britischen Künstlerin Sonia Boyce in der wohl kaum 
noch schockierenden, wenn auch deshalb nicht minder aktuellen Tradition der Ins-
titutionskritik der 1970er-Jahre.

«Selten zuvor», resümiert Stahl, «wurden in der Geschichte der Kunst die Ver-
hältnisse […] so verzerrt dargestellt, und selten zuvor wurde Kunstfeindlichkeit im 
deutschsprachigen Raum so gut verpackt». Gemeint ist die Kunstfeindlichkeit jener, 
die wie Rauterberg an einer vermeintlichen «Uneingebundenheit und Universali-
tät» der Kunst festhalten wollen, die jedoch weder jemals von gesellschaftlichen Be-
dingungen und Machverhältnissen unabhängig noch universell war.36 Während die 
einen im «schrankenlosen» Aufbruch der Avantgarde in die «Befreiung» stürmten 
(Rauterberg), prallten andere gegen längst bekannte, ganz konkrete, wenn auch 
unsichtbare Schranken.37 Während Rauterberg den etablierten Kanon verteidige 

3 Fassade der Alice Salomon Hochschule Berlin nach Sanierung mit dem Preisträger-Gedicht von 
Barbara Köhler, 2018



58 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

und vor einer «Aussonderung des Abweichenden» durch einen fehlgeleiteten Li-
beralismus warne, reflektiere, so Stahl, gerade die von ihm misstrauisch beäugte 
Generation der Digitalmoderne in ihrer Kunst eine transhumanistische, xeno-femi-
nistische Zukunft fragmentierter Körper, Cyborgs und digitaler Seelen.38 Es handelt 
sich dabei um Positionen, die nicht selten selbst von der Prüderie algorithmisch 
eingeschriebener Zensurmechanismen in Sozialen Medien betroffen sind.39 Damit 
sei es jedoch, wie Stahl bemerkt, keineswegs das «Andersartige», das von linksli-
beralen Kritiker*innen hinterfragt werde, sondern im Gegenteil, das allzu Tradi-
tionelle und Etablierte, das Altbekannte und kanonisch abgesicherte. So gehe es 
der Mehrzahl der Aktivist*innen auch nicht um eine Verbannung jener Kunst, die 
heutige gesellschaftliche Werte nicht mehr widerspiegele, sondern im Gegenteil 
um eine Erweiterung und Vervielfältigung dessen, was in Ausstellungen zu sehen 
ist.40 Wenn Rauterberg schreibt, dass das «Museum der Digitalmoderne […] ganz 
offensichtlich ein politisiertes Museum» sei, fragt sich, warum es deshalb nicht frei, 
radikal, provokant sein sollte.41

Was vielfach ausgeblendet wird, ist die Tatsache, dass Kunstsammlungen schon 
immer umgehängt wurden: Werke verschwanden in Depots und andere nahmen 
ihren Platz ein. Bislang verlief dieser Prozess jedoch, abgesehen von einzelnen insti-
tutionskritischen Interventionen, meist stillschweigend und unsichtbar. Spätestens 
seit der Studie von artnet News/ In Other Words erscheinen subjektive Präferenzen 
und Verweise auf «Qualität» jedoch nicht mehr hinreichend, sind Diskriminierungs-
mechanismen doch systemisch zu tief eingeschrieben.42 Einhundert Jahre nach der 
allgemeinen Öffnung der Kunstakademien für Frauen* in Deutschland und dem 
Ende des deutschen Kolonialismus werden konkrete Maßnahmen im Sinne einer 
institutionalisierten Selbstkritik und Förderstrategie eingefordert – wie die Initia-
torinnen von #NotSurprised im Umkehrschluss schreiben: «With all we have expe-
rienced and witnessed, this letter should come as no surprise.»43 Dabei erscheint 
die Erwartung naiv, dass die Verteilungskämpfe im Ringen um Partizipation und 
Sichtbarkeit, die die gesellschaftliche Diversifizierung im Zeichen der Globalisie-
rung und Emanzipation begleiten, konflikt- und fehlerfrei verlaufen. Umso mehr 
sollten sie als Chance auf einen Erkenntnisgewinn für alle Seiten begriffen und 
produktiv gemacht werden.44

Letztlich kann es aber nicht um eine allgemeinverbindliche Entscheidung über 
das Zeigen oder Nichtzeigen gehen, um Schau- und Denkverbote. Eine Selbstzen-
sur kann allein dort angemessen sein, wo für die Entstehung eines Bildes Gewalt 
zugefügt wurde, und durch die Betrachtung neues Leid entstehen kann – dies gilt 
vor allem im Bereich nicht-künstlerischer Bilder, wie im Falle der Erschießungsvi-
deos des Islamischen Staates, von Kinderpornografie und anderen entwürdigenden 
Darstellungen, bei denen Betrachtende zu Komplizen des Verbrechens werden.45 
Bedeutender ist meines Erachtens im musealen Bereich die Kontextualisierung – 
denn nur indem die Widersprüche innerhalb eines Werks oder einer Person the-
matisiert werden, kann die Fähigkeit vermittelt werden, Ambiguität auszuhalten, 
Komplexität zu denken. Es ist dies der aufklärerische Auftrag der Museen – von der 
Einsicht in die Wirkmacht der Bilder nicht auf Zensur zu schließen, sondern durch 
Bildung und Reflexion den Bann der Bilder, wenn auch nicht zu brechen, so doch zu 
distanzieren, und so im wahrsten Sinne jenen ‹Denkraum› zurückzugewinnen, der 
im Eifer digitalisierter Debatten im virtuellen Raum zu entgleiten droht.



59Le
e 

Ch
ic

h
es

te
r 

#
Pa

rt
iz

ip
at

io
n

: 
N

eu
ve

rh
an

d
lu

n
ge

n
 v

on
 S

ic
h

tb
ar

ke
it

 i
m

 Z
ei

ch
en

 d
es

 H
as

h
ta

gs

Dass derartige Kontextualisierungen ein Werk nur noch interessanter, einen 
Ausstellungsbesuch als Lehrstunde über das machtvolle Wechselverhältnis von 
Kunst und Gesellschaft erhellender machen, belegen Ausstellungen wie jene am 
Hamburger Bahnhof – Museum für Gegenwart in Berlin über Emil Noldes wider-
sprüchliche Verstrickungen in die nationalsozialistische Ideologie, oder die Gegen-
überstellung von Otto Muellers Zwei Zigeunerinnen mit Katze am Museum Ludwig in 
Köln mit dem Dokumentarfilm Zigeuner sein, der durch Schilderung der Lebenswirk-
lichkeit der Roma und Sinti in Deutschland um 1970 auf fortwirkende rassistische 
wie sexistische Konstrukte aufmerksam macht (Abb. 4 und 5).46 Auch der in der 
Porträtgalerie des Worcester Museum of Arts in Massachusetts angebrachte Kom-
mentar, der auf die maßgebliche Rolle der Dargestellten im Einsatz von Sklaverei 
hinweist, klärt über die sozialhistorischen Bedingungen von Kunstproduktion und 
Mäzenatentum, Selbstdarstellung und das Verhältnis von Sichtbarkeit und Unsicht-
barkeit auf eine Weise auf, die einer Porträtgalerie des 18. und 19. Jahrhunderts 
überhaupt erst wieder Aktualität verleiht. Wie die Künstlerin Michelle Hartney 
über ihre Beschilderungs-Intervention am Metropolitan Museum zu Protokoll gab, 
braucht eine emanzipierte Gesellschaft genau diese ambivalenten Bilder: «We need 
these works of art to remain in the museums so we can learn from them. Educating 
and presenting the truth is how we learn and do better […]».47 Dabei kann gerade 
das digitale Medium in Form von Ausstellungs-Apps und virtuellen Rundgängen 
– wie etwa dem Queer Walk Through British Art der Tate Britain – helfen, einen viel-
schichtigen Zugang zum Werk zu eröffnen, ohne den Blick auf dessen materiell-äs-
thetische Qualitäten zu verstellen.48

4 Otto Mueller, Zwei Zigeu-
nerinnen mit Katze, 1926/27, 
Museum Ludwig, Köln

5 Still aus dem Dokumentarfilm von Peter und 
Zsóka Nestler, Zigeuner sein, SE 1970, 47 Min.



60 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

Anmerkungen

1	 Der Text ist hervorgegangen aus einer 
Podiumsdiskussion anlässlich der Jubiläums-
tagung des Ulmer Vereins 2018 in Stuttgart, 
sowie aus daran anschließenden Gesprächen 
mit Irene Below, der ich zahlreiche Hinweise 
verdanke. Ich danke zudem Yvonne Schweizer, 
Henry Kaap und Matthias Bruhn für wertvolles 
Feedback zu früheren Versionen des Textes.
2	 Tarana Burke verwendete das Hashtag 
erstmals 2006 im Sozialen Netzwerk MySpace, 
um Solidarität insbesondere zwischen afro-ame-
rikanischen Frauen, aber auch Männern, herzu-
stellen, die von sexuellem Missbrauch betrof-
fen waren. Ziel war ein «Empowerment durch 
Empathie» für Überlebende sexualisierter 
Gewalt, aus dem weitere Hilfsprogramme und 
Strukturveränderungen folgen sollten. Siehe 
hierzu Michaela Haas, Es geht nicht darum, 
mächtige Männer abzuschießen, in: Süddeutsche 
Zeitung Magazin, 9. März 2018, online unter: 
https://sz-magazin.sueddeutsche.de/die-loe-
sung-fuer-alles/es-geht-nicht-darum-maechti-
ge-maenner-abzuschiessen-84547, Zugriff am 
19. November 2019.
3	 Der Originalbrief We Are Not Surprised 
ist nachzulesen auf artnet News, Webseite, 30. 
Oktober 2017, https://news.artnet.com/art-
world/not-surprised-read-blistering-open-let-
ter-art-world-women-wrote-artforum-1132463, 
Zugriff am 20. November 2019.
4	 Horst Bredekamp, Der Künstler als Verbre-
cher. Ein Element der frühmodernen Rechts- und 
Staatstheorie, München 2008.
5	 Coco Fusco, Die Spielregeln lernen, in: 
Texte zur Kunst, März 2018, Jg. 28, Heft 109 (Art 
without Rules).
6	 Lu Märten, Die Künstlerin, hg. v. Chryssoula 
Kambas, Bielefeld 2001 (München 1919), S. 25 
und S. 35; und Edgar Zilsel, Die Geniereligion. 
Ein kritischer Versuch über das moderne Persön-
lichkeitsideal, mit einer historischen Begründung, 
Wien 1918. Märtens Text wurde 1914 verfasst, 
erschien jedoch verzögert durch den Ersten 
Weltkrieg erst 1919.
7	 Julia Halperin / Charlotte Burns, Museums 
Claim They’re Paying More Attention to Female 
Artists. That’s an Illusion, artnet News, Webseite, 
19. September 2019a, https://news.artnet.com/
womens-place-in-the-art-world/womens-pla-
ce-art-world-museums-1654714, Zugriff am 3. 
November 2019.
8	 Siehe ebd.
9	 Julia Halperin / Charlotte Burns, Female 
Artists Represent Just 2 Percent of the Market. 
Here’s Why and How That Can Change, artnet 
News, Webseite, 19. September 2019b, https://
news.artnet.com/womens-place-in-the-art-
world/female-artists-represent-just-2-percent-

market-heres-can-change-1654954, Zugriff am 
3. November 2019.
10	 Fast die Hälfte dieser $4 Milliarden ent-
fallen dabei auf nur fünf Star-Künstlerinnen, 
namentlich Louise Bourgeois, Yayoi Kusama, 
Joan Mitchell, Georgia O’Keeffe und Agnes Mar-
tin. Siehe Halperin/Burns 2019b (wie Anm. 9). 
Die Geschlechtsbezeichnungen sind mit Stern-
chen markiert, da sie als sozial konstruiert ver-
standen werden, als gesellschaftliche Zuschrei-
bungen, aus denen spezifische Sozialisierungen 
bzw. Diskriminierungen folgen.
11	 Allerdings wird der positive Trend ver-
merkt, dass immer mehr Sammler*innen in 
Kunst von Frauen investierten, da die Preisstei-
gerungen inzwischen mitunter größer seien als 
bei männlichen Künstlern. Auch ist der Anteil 
der Kunst von Frauen an den Gesamtverkaufs-
summen von Galerien oftmals größer als der 
jeweilige Prozentsatz vertretener Künstlerin-
nen.
12	 Lisa de Vries / Marai Füchtjohann, Blick-
punkt Daten und Fakten: Hochschultypen, Frau-
enanteile, Informatik, April 2018, Studie geför-
dert vom Bundesministerium für Bildung und 
Forschung, online unter: https://docplayer.
org/110494613-Blickpunkt-daten-und-fak-
ten-hochschultypen-frauenanteile-informatik-li-
sa-de-vries-marai-fuechtjohann.html, Zugriff 
am 02. Dezember 2019. Im Studienjahr 1991/92 
lag der Anteil von Frauen an den Kunststudie-
renden in Deutschland einer Studie des Zent-
rums für Kulturforschung zufolge bei 53 %, das 
Wirtschaftsmagazin Brandeins hat für das Jahr 
2008 einen Anteil von 61,6 % ermittelt. So darf 
davon ausgegangen werden, dass die Zahl der 
Kunststudentinnen seit spätestens 1990 über 
50 % liegt. Vgl. Olaf Zimmermann, Wie brotlos 
ist die Kunst?, PDF, www.kas.de/upload/doku-
mente/frau/9803zimmermann.pdf, Zugriff am 
20. November 2019; und Sebastian Hofer, Kunst 
in Zahlen, Brandeins, Webseite, 2009, www.
brandeins.de/magazine/brand-eins-wirtschafts-
magazin/2009/kunst/kunst-in-zahlen, Zugriff 
am 3. November 2019.
13	 Laurie Cameron / William N. Goetzmann 
/ Milad Nozari, Art and Gender: Market Bias or 
Selection Bias?, in: Journal of Cultural Economics, 
Juni 2019, Bd. 43, Heft 2, S. 279–307.
14	 Die Studie des deutschen Kulturrats von 
2016 machte Kinderbetreuung als entscheiden-
den Faktor in der Gleichstellungsproblematik 
aus, siehe Gabriele Schulz, Zahlen, Daten, Fak-
ten. Geschlechterverhältnisse im Kultur- und 
Medienbetrieb, in: Frauen in Kultur und Medien. 
Ein Überblick über aktuelle Tendenzen, Entwicklun-
gen und Lösungsvorschläge, hg. v. dies. / Carolin 
Riez / Olaf Zimmermann, Deutscher Kulturrat, 
Berlin 2016, S. 48–50, online unter: www.kul-



61Le
e 

Ch
ic

h
es

te
r 

#
Pa

rt
iz

ip
at

io
n

: 
N

eu
ve

rh
an

d
lu

n
ge

n
 v

on
 S

ic
h

tb
ar

ke
it

 i
m

 Z
ei

ch
en

 d
es

 H
as

h
ta

gs

turrat.de/wp-content/uploads/2016/12/Frau-
en-in-Kultur-und-Medien.pdf, Zugriff am 27. 
November 2019. Auch die artnet News/In Other 
Words-Studie kommt zu ähnlichen Ergebnissen, 
siehe Rachel Corbett, The Art World Is Conside-
red Progressive, But It Has a Big Blind Spot. Sup-
porting Working Mothers, in: artnet News, Web-
seite, 19. September 2019, https://news.artnet.
com/womens-place-in-the-art-world/materni-
ty-leave-parenthood-art-world-1613179, Zugriff 
am 20. November 2019. 
15	 Open Letter Regarding Lack of Diversity 
in NRW Forum Exhibition, e-flux, Webseite, 1. 
September 2018, https://conversations.e-flux.
com/t/open-letter-regarding-lack-of-diversi-
ty-in-nrw-forum-exhibition/8345, Zugriff am 3. 
November 2019.
16	 Juliane Rebentisch, Notizen eines Kunst-
sommers, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 
2018a, Bd. 81, S. 174–180, insbes. S. 17; sowie 
dies., Was dürfen Künstler? Wie moralisch müs-
sen sie sein? Anmerkungen zu einer überhitz-
ten Debatte, in: Zeit online, Webseite, 14. März 
2018b, https://www.zeit.de/2018/12/moral-ku-
enstler-debatte-existenzberechtigung, Zugriff 
am 5. November 2019.
17	 Ebd., S. 180.
18	 Siehe die Stellungnahme der AG Kunstpro-
duktion und Kunsttheorie im Zeichen globaler 
Migration (Ulmer Verein – Verband für Kunst- 
und Kulturwissenschaften) zur documenta 14 
(2017), in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 2018, 
Bd. 81, S. 181–184.
19	 Hanno Rauterberg, Wie frei ist die Kunst? 
Der neue Kulturkampf und die Krise des Liberalis-
mus, Frankfurt am Main 2018a, u. a. S. 13.
20	 Ebd., S. 9–10.
21	 Ebd., S. 11.
22	 Ebd., S. 11 und S. 14.
23	 Ebd., S. 13–15.
24	 Hanno Rauterberg, Der Teufelskreis demo-
kratischer Kunst, in: ZEIT online, Webseite, 13. 
November 2019, www.zeit.de/2019/47/kunst-
museen-aufklaerung-diskriminierung-pro-
test-mitbestimmung, Zugriff am 29. November 
2019. Ich danke Irene Below für diesen Hinweis.
25	 Wolfgang Ullrich, Auf dunkler Scholle, in: 
Die Zeit, 16. Mai 2019, Nr. 21.
26	 Zit. n. ebd.
27	 Zit. n. ebd.
28	 Cornelius Pollmer u. Jens Schneider, Vielfa-
che Kritik an Björn Höcke, in: sz.de, Webseite, 
18. Januar 2017, https://www.sueddeutsche.
de/politik/afd-vielfache-kritik-an-bjoern-hoe-
cke-1.3338644, Zugriff am 19. November 2019.
29	 Manuscriptum-Verlag, Webseite, https://
galerie.manuscriptum.de, Zugriff am 3. Novem-
ber 2019; siehe auch: Peter Laudenbach / John 
Goetz, Druck von Rechts, in: Süddeutsche Zei-
tung, 28. August 2019, online unter: www.
sueddeutsche.de/kultur/afd-kulturpolitk-rechts-

extremismus-gewalt-1.578106, Zugriff am 3. 
November 2019.
30	 Zit. n. Ullrich 2019 (wie Anm. 25).
31	 Ebd. Siehe hierzu auch die Stellungnahme 
des Ulmer Vereins im Mitglieder-Rundbrief vom 
September 2019.
32	 Antje Stahl, Wem gehört die Kunstfrei-
heit?, in: Neue Züricher Zeitung, Webseite, 19. 
Februar 2018, www.nzz.ch/feuilleton/wem-ge-
hoert-die-kunstfreiheit-ld.1356377, Zugriff am 
26. November 2019. 
33	 Siehe Edward Helmore, Can Mistreated 
Dogs Ever Be Considered Art?, in: The Guar-
dian, Website, 29. September 2017, www.
theguardian.com/world/2017/sep/29/can-mis-
treated-dogs-ever-be-considered-art, Zugriff 
am 4. November 2019; Cindy Riechau, Einstein 
mit Schweineohren, in: FAZ.net, Webseite, 
8.  November 2017, www.faz.net/aktuell/feuil-
leton/debatten/ausstellung-an-der-uni-goet-
tingen-abgehaengt-15283730.html, Zugriff am 
4. November 2019; Sarah Cascone, National 
Gallery Postpones Chuck Close and Thomas 
Roma Shows Over Allegations of Sexual Miscon-
duct, in: artnet News, 26. Januar 2018, https://
news.artnet.com/exhibitions/national-gal-
lery-chuck-close-thomas-roma-1208231, Zugriff 
am 4. November 2019; Jim Waterson, Saatchi 
Gallery Covers Up Artworks After Muslim Visi-
tors’ Complaints, in: The Guardian, Webseite, 
5. May 2019, www.theguardian.com/artand-
design/2019/may/05/saatchi-covers-up-art-
works-after-complaints-by-muslim-visitors, 
Zugriff am 29. November 2019.
34	 Nadja Sayej, «The Artworld Tolerates 
Abuse» – The Fight to Change Museum Wall 
Labels, in: The Guardian, Website, 28. Novem-
ber 2018, www.theguardian.com/artandde-
sign/2018/nov/28/the-art-world-tolerates-ab-
use-the-fight-to-change-museum-wall-labels, 
Zugriff am 26. November 2019.
35	 Der aufschlussreiche Beschluss des akade-
mischen Senats zur Neugestaltung der Hoch-
schulfassade ist neben weiteren Stellungnah-
men online abrufbar unter: www.ash-berlin.
eu/hochschule/organisation/referat-hochschul-
kommunikation/pressespiegel-fassadende-
batte/, Zugriff am 21. November 2019.
36	 Hanno Rauterberg, In einer Welt der Ver-
bote, in: Die Zeit, 9. August 2018b, Nr. 33. Das-
selbe gilt für das von Rauterberg beschworene 
«Allgemeine und Verbindende» als vermeintli-
ches Ziel der Moderne, siehe Rauterberg 2018a 
(wie Anm. 19), S. 14. Zu den politischen Verstri-
ckungen des Kanons der Moderne, siehe die 
Ausstellung Parapolitik: Kulturelle Freiheit und 
Kalter Krieg am Haus der Kulturen der Welt in 
Berlin, 3.  November 2017 bis 8. Januar 2018 
(Katalog im Erscheinen).
37	 Rauterberg 2018b (wie Anm. 36).



62 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

38	 Stahl 2018 (wie Anm. 32); Rauterberg 
2018a (wie Anm. 19), S. 13–14.
39	 Siehe hierzu Anika Meier, Netzfeminismus? 
Ja bitte!, in: Monopol, Juli/August 2016, www.
monopol-magazin.de/anika-meier-ueber-femi-
nismus-4-punkt-null, Zugriff am 21. November 
2019; sowie Katja Müller-Helle, Digitale Bildzen-
sur. Zur Einhegung der Kunst in der Digitalmo-
derne, in: kritische berichte, 2019, Jg. 47, Heft 3, 
S. 56–67.
40	 Wie Sebastian Frenzel in Monopol argu-
mentiert, werde Kunst oftmals gerade deshalb 
vom Kanon ausgeschlossen, weil sie frei, radi-
kal, provokant sei. Siehe Sebastian Frenzel, 
Das wird man wohl noch malen dürfen!, in: 
Monopol, Webseite, 27. November 2019, www.
monopol-magazin.de/das-wird-man-wohl-noch-
malen-duerfen?utm_source=monopol_News-
letter&utm_campaign=manuell, Zugriff am 
29. November 2019.
41	 Rauterberg 2019 (wie Anm. 24)
42	 So etwa in einer Antwort des Kurators 
Alain Bieber auf Oliver Larics Nachfrage wegen 

fehlender Künstlerinnen in einer Ausstellung 
am NRW-Forum in Düsseldorf 2016, siehe 
Zwölf Männer, eine Frau, Artemisia Blog, Web-
seite, 16. September 2018, https://artemisia.
blog/2018/09/16/zwoelf-maenner-eine-frau/, 
Zugriff am 20. November 2018.
43	 Offener Brief 2017 (wie Anm. 3).
44	 Für aktuelle Zahlen siehe Halperin/Burns 
2019a (wie Anm. 7).
45	 Horst Bredekamp, Das Beispiel Palmyra, 
Köln 2016, S. 24; sowie ders., Opportunismus 
der Moral, Interview mit Stefan Trinks, in: Frank-
furter Allgemeine Zeitung, 14. Februar 2018, S. 15. 
Siehe auch Charlotte Klonk, Terror. Wenn Bilder 
zu Waffen werden, Frankfurt am Main 2017, bes. 
S. 213–49.
46	 Ich danke Irene Below für diesen Hinweis.
47	 Zit. n. Sayej 2018 (wie Anm. 34).
48	 A Queer Walk Through British Art, Tate Bri-
tain, Webseite, https://www.tate.org.uk/visit/
tate-britain/queer-walk-through-british-art, 
Zugriff am 12. Dezember 2019.


	Inhalt
	Editorial: Kritische Kunstgeschichte und digitaler Wandel
	Matthias Bruhn: 50 Jahre Künstliche Intelligenz
	Thorsten Schneider: Kritische Kunstgeschichte als produktiver Streit
	Birte Kleine-Benne: «We’ll need to rethink a few things...» Überlegungen zu einer Kunstwissenschaft der nächsten Gesellschaft/en
	Brigitte Sölch: Architektur und Architekturgeschichte(n). Partizipation auf dem Prüfstand
	Lee Chichester: #Partizipation: Neuverhandlungen von Sichtbarkeit im Zeichen des Hashtags
	Ralph Knickmeier: 
Lernort contra Erlebnistempel: Das (Digitale) Museum zwischen Überforderung 
und Entgrenzung
	Lukas Fuchsgruber: Wissenswertes über Wertloses. Fotografien von Fälschungen im Archiv, in der Ausstellung und als Digitalisat
	Burcu Dogramaci: Migration, globale Kunstgeschichte und die Chancen des Digitalen
	Yvonne Zindel: Institution Zukunft
	Irene Below: Korrespondieren ins Unreine – vom Austausch in digitalen Netzwerken
	Nachruf auf Norbert Schneider (1945–2019)
	Nachruf auf Martin Warnke (1937–2019)
	Autor*innen
	Bildnachweise

