
111M
at

th
ia

s 
B
ru

h
n

 
M

ar
ti

n
 W

ar
n

ke
 (

19
37

–
20

19
).

 E
in

 N
ac

h
ru

f

Matthias Bruhn
Martin Warnke (1937–2019)
Ein Nachruf

«Im Augenblick, da Geschichte geschieht, denkt man nicht daran, dass man an ei-
nem Geschehen beteiligt ist, das bald schon Geschichte sein würde und irgend-
wann als solche zu verhandeln ist.» In diese klassisch anmutende Sentenz hat 
Martin Warnke vor einigen Jahren seine Zeit in der «Strukturkommission Kultur-
wissenschaft» gebracht.1 Diese war an der Humboldt-Universität zu Berlin einge-
setzt worden, um nach dem Fall der Mauer die Aufgabengebiete der Professuren 
für Ästhetische Theorie, Kunstgeschichte und Kunstpädagogik neu zuzuschneiden.

Dass der Autor die Arbeit eines solchen Universitätsgremiums historisch stark 
überhöhte, hatte eine persönliche Vorgeschichte. Warnke war 1937 als Kind evan-
gelischer Geistlicher in Ijui, einer 1890 von Ausgewanderten gegründeten Klein-
stadt im Süden Brasiliens, zur Welt gekommen und als Teenager nach Deutschland 
gelangt. Nach dem Abitur in Darmstadt schloss er 1963 das Studium der Kunstge-
schichte, Geschichte und Germanistik mit einer Dissertation zu Rubens’ Briefen bei 
Hans Kauffmann an der Freien Universität Berlin ab, ehe er an den Berliner Museen 
volontierte. In dieser Zeit, im Frühjahr 1964, berichtete er bereits für die Stuttgarter 
Zeitung vom ersten Frankfurter Auschwitz-Prozess. Die mörderische Gleichgültig-
keit des NS-Apparats, die Hannah Arendt kurz zuvor anlässlich des Eichmann-Pro-
zesses beschrieben hatte und die hier mit juristischer Kühle verhandelt wurde, hat 
Warnke in einer Reihe von Artikeln festgehalten, die 2014 wiederveröffentlicht 
worden sind und die sein Bemühen erkennen lassen, sprachliche Distanz zu wah-
ren.2 

Die Frankfurter Erfahrung war zugleich eine Vorbereitung auf Konflikte, die 
sich 1970 bei einer Sektion des Kölner Kunsthistorikertages ergaben, abgehalten 
unter dem Titel «Das Kunstwerk zwischen Wissenschaft und Weltanschauung». 
Diese war nicht nur für Warnke folgenreich. Hier wurde inmitten einer Zunft, die 
sich bald nach dem Krieg wieder zusammengefunden hatte, um christlichen Kir-
chenbau und Renaissance-Humanismus zu erforschen, der Riss zwischen den Ge-
nerationen deutlich. Warnkes eigenes Referat widmete sich der Auswertung popu-
lärwissenschaftlicher Publikationen, besonders den Blauen Büchern, die weiterhin 
als Kunstführer für den deutschsprachigen Raum verlegt wurden, als habe es einen 
NS-Staat nie gegeben. Architektur und Kunst der Vormoderne wurden darin als 
nationale und abendländische Kollektivleistungen überhöht, ähnlich wie in Hans 
Sedlmayrs Verlust der Mitte, das als Art in Crisis durchaus auch internationale Be-
kanntheit erlangte.3

Bezeichnenderweise fühlte sich der Berufsstand durch die Analyse seiner Spra-
che im Mark getroffen und in Sippenhaft genommen. Ein Zeitungsartikel vom An-
fang des Jahres 1971 hat festgehalten, dass schon das Wort «Weltanschauung» 
genügte, um einige der Beteiligten zur Weißglut zu bringen.4 Eine solche diskursi-



112 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

ve Analyse der Kunstgeschichte, deren Aufregungspotenzial heute kaum nachvoll-
ziehbar ist, war als ‹kunstferne› Debatte geeignet, Karrieren zu beenden, zumal sie 
den wissenschaftlichen Anspruch einiger Beteiligter untergrub, das Gute, Wahre 
und Schöne mit objektiver Urteilskraft und diagnostischem Blick zu erfassen. 

Nicht ohne Grund sah das Kollegium in der Herangehensweise eine linke Provo-
kation.5 Zwei Jahre zuvor hatten sich akademische und studentische Fachmitglieder 
anlässlich des Kunsthistorikertages in Ulm zusammengeschlossen, um ihre Inter-
essen gegenüber dem Berufsverband zum Ausdruck zu bringen und verstärkt auf 
eine materialistisch-ideologiekritische Analyse der Kunstproduktion hinzuwirken. 
Die Kölner Sektion wurde zur Plattform dieses Protestes. In der Umkehrung war 
sie geeignet, den Sinn der Beteiligten für historische Dialektik zu schärfen. «Man 
wird abwarten müssen, welche Konsequenzen die Autoren bei ihren zukünftigen 
wissenschaftlichen Projekten daraus ziehen werden», resümierte Helmut Schneider 
in seinem Zeitungsbericht.6 Tatsächlich standen die Sezession des Ulmer Vereins 
und der folgende Protest für einen bis heute nachwirkenden Aufstieg einer brei-
tenwirksamen Kunst- und Kulturgeschichte von unten, der eine Welle von Publika-
tionen, neuen Vermittlungskonzepten und schließlich auch Museumsgründungen 
nachfolgte. Unter Mitwirkung Warnkes wurden die ersten Nummern der kritischen 
berichte konzipiert. Das Verfassen von Zeitungsberichten wurde Verpflichtung; es 
machte Kunstgeschichte zur öffentlichen Sache, ebenso die Edition kostengünsti-
ger Kunstbücher in großen Verlagen, die den Blauen Büchern den Boden entziehen 
sollten. 

Es muss hier betont werden, dass dies keine Einzeltat war und auch nicht nur 
für den deutschsprachigen Raum galt. Nachrufe in überregionalen Zeitungen zeu-
gen aber vom Anteil, den Martin Warnke an dieser Entwicklung hatte. Von den Köl-
ner Ereignissen so mitgenommen wie mitgetragen, wurde er im selben Jahr nach 
Marburg berufen, wo er als Teilhaber einer neuen Schule historischer Forschung 
angesehen werden kann, wie Horst Bredekamp notierte.7 Mit dem Titel Bildersturm. 
Die Zerstörung des Kunstwerks gab Warnke den ersten Sammelband des Ulmer Ver-
eins heraus, zu dem einige seiner Marburger Mitstreiter beitrugen.8 Ziel war nicht 
weniger als eine Revision der kunsthistorischen Methodik, die sich vielleicht mit 
der französischen Schule der Annales vergleichen lässt: Der Ikonoklasmus verlangte 
nach einer indirekten Erzählung, weil gerade jene Werke, die in Folge religiöser 
und sozialer Unruhen zerstört werden, eine Geschichte von Leerstellen hinterlas-
sen, die auf ihre einstige, negative Attraktivität hindeuten. 

Diese Umkehrung der herkömmlichen Perspektiven betrieb Warnke kontinu-
ierlich weiter, etwa bei der Untersuchung der Produktionsbedingungen in der 
mittelalterlichen Großarchitektur, die unter dem Titel Bau und Überbau erschien 
und die mit dem höheren ‹Anspruchsniveau› einer Zeit zugleich dessen soziologi-
schen Unterbau verhandelte.9 Eine als Assistent in Münster begonnene und in Flo-
renz weitergeführte Habilitation zur Organisation der Hofkunst in Mantua konnte 
Warnke ebenfalls in Marburg abschließen. Der durchgehende Verzicht auf Bilder, 
der beide Bücher kennzeichnet, war nicht nur eine Folge des sozialhistorischen An-
satzes, sondern stand auch in der Tradition einer ‹kritischen Kunstgeschichte›, die 
auf Carl Friedrich von Rumohr und seine Zeit zurückging. Rumohrs Quellenkritik 
wurde wiederum Ausgangspunkt der Dissertation Heinrich Dillys, die ihrem kürz-
lich verstorbenen Verfasser noch 1979 einen vergleichbaren Vorwurf der ‹Kunst-



113M
at

th
ia

s 
B
ru

h
n

 
M

ar
ti

n
 W

ar
n

ke
 (

19
37

–
20

19
).

 E
in

 N
ac

h
ru

f

ferne› eingebracht hat, während sie heute zu den methodischen Klassikern gezählt 
werden kann.10

Warnkes Veröffentlichung seiner Habilitation unter dem Titel Hofkünstler, Ende 
1985 wegen eines Druckfehlers gleich mit der zweiten Auflage gestartet, lud eben-
falls zu Widerspruch ein.11 Hatte wirklich der junge italienische Absolutismus erst-
mals den Künsten größere Entfaltungsmöglichkeiten geboten? Oder sprach hier ein 
‹Hofkunsthistoriker›, der die Seite gewechselt hatte? Tatsächlich verlief der Über-
gang vom Mittelalter zur Neuzeit, von der zünftigen zur höfischen Kunstprodukti-
on nicht so geradlinig, wie es die Kernthese des Buches suggerieren könnte. Auf der 
anderen Seite ging es dem Verfasser vielmehr um die permanente Konkurrenz von 
Kräften wie Stadt, Kirche, Fürstentum oder Akademie, aus der sich schließlich die 
gestalterische Autonomie ergeben hat, die dem modernen Prinzip der Kunstfreiheit 
zugrunde liegt. Es entsprach Warnkes reformatorischem Anspruch, wenn dieser 
Gedanke durch Gegenargumente weitergedacht wurde.

In Marburg begegnete Warnke außerdem dem Architekturhistoriker Heinrich 
Klotz, der ihm zum langjährigen Weggefährten wurde und der ihn noch kurz vor 
seinem Tode 1999 mit einem Kapitel seiner Autobiografie bedachte. Zum Ende ihrer 
Zeit in Marburg hatte Klotz einen Sammelband mit grundlegenden Aufsätzen und 
Zeitungsartikeln Warnkes herausgegeben. Zu dessen Autor hielt er die Verbindung 
aufrecht, als er Mitte der 80er-Jahre zum Gründungsdirektor des Frankfurter Archi-
tekturmuseums berufen wurde, anschließend zum Leiter des Karlsruher Zentrums 
für Kunst und Medientechnologie (heute Zentrum für Kunst und Medien) und der 
dortigen Hochschule für Gestaltung, die dem Ulmer Vorbild im Zeichen der Neuen 
Medien nachfolgen sollte.12 Warnke berichtete von gemeinsamen Vorgesprächen 
mit dem damaligen Ministerpräsidenten Lothar Späth, der mit dem Kunstzentrum 
den technologischen Vorsprung der Region zu unterstreichen gedachte.

Unter Klotz’ Ägide wurde die Hochschule für Gestaltung zum heimlichen Ort 
einer neu gewendeten Mittelalterforschung, die vom bauhäuslerischen Struktur-
gedanken über die Vorlesungen des Rektors zur französischen Kathedralgotik bis 
zu Hans Beltings Studien des nachantiken Bilderkults reichte (selbst der später hin-
zukommende Wolfgang Ullrich hat zur fotografischen Mittelalterrezeption promo-
viert). Die Mitte der 90er-Jahre einsetzende Diskussion um Bildwissenschaft und 
Iconic Turn behielt dadurch eine mittelalterliche Tiefenverankerung. Klotz bat sei-
nen Freund auch um den mittleren Band einer Geschichte der Deutschen Kunst, den 
Warnke wiederum mit der Einschränkung lieferte, dass historische Grenzziehun-
gen nicht wieder für eine Physiognomik nationaler Stile oder Mentalitäten herhal-
ten sollten.13

Als Warnke 1979 den Ruf der Universität Hamburg annahm, war gerade der 
1000. Band der Edition Suhrkamp erschienen, in dem er mit einer vielzitierten Studie 
zur «Couchecke» vertreten ist.14 Die bis heute nachwirkende mediale Neuordnung 
deutscher Wohnzimmer, die sich aus dem Einzug des Fernsehgerätes ergab, wurde 
wie die Bildersturm-These zum Gegenstand einer indirekten Geschichte. Durch die 
Verknüpfung von materieller und visueller Kultur war zugleich eine neue Brücke 
zur Sozialwissenschaft geschlagen, korrespondierend mit dem Ansatz eines Pierre 
Bourdieu, der seinerseits Erwin Panofskys Begriff des mittelalterlichen Habitus ent-
lehnt hatte, um sein Konzept ästhetischer Distinktion zu untermauern. Der Brü-
ckenschlag erneuerte außerdem Traditionen, die durch den Nationalsozialismus 
abgebrochen waren. In Hamburg wurde die fachgeschichtliche Bedeutung, aber 



114 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

auch die Verdrängung von Figuren wie Panofsky, Warburg oder Cassirer und damit 
auch die Geschichte der deutschsprachigen Emigration zu einem weiteren Lebens-
thema Warnkes, für das er sich stetig einsetzte und das 1980 mit der Auslobung des 
Aby-M.-Warburg-Preises durch den Hamburger Senat neue Aufmerksamkeit erfuhr. 
An seiner neuen Wirkungsstätte erreichten Warnke zahlreiche Einladungen nach 
Los Angeles, Budapest oder Essen, über die 1989 gegründete Carl Justi-Vereinigung 
hielt er ständigen Kontakt zur iberischen Welt. 

In Anerkennung seines Forschungsfeldes, das als ‹Politische Ikonografie› schul-
bildend zu werden begann, wurde ihm 1990 außerdem als erstem Kunsthistori-
ker der Leibniz-Preis der Deutschen Forschungsgemeinschaft verliehen. Er wurde 
Grundlage für den Aufbau einer Forschungsstelle, die sich der sichtbaren Formen 
politischer Kommunikation annimmt und diese historisch-systematisch dokumen-
tiert. Ihre leitende Hypothese, wonach politische Führung bei jeglicher Kommuni-
kation auf Kompetenzen der Gestaltung angewiesen bleibe, war schon im Hofkünst-
ler-Projekt angelegt: Indem sie als gesellschaftliche Zeichengeber an der visuellen 
Selbstermächtigung der Kirchen, Kommunen oder Höfe ihren Anteil haben, ver-
langen die bildenden Künste nach entsprechender Anerkennung und Ausstattung. 
Es eröffnet sich dadurch eine spannungsvolle Wechselbeziehung auf Augenhöhe, 
die in Diego Velázquez’ Meninas verewigt ist und die später nach Ansicht Warn-
kes auf andere Berufe übergegangen ist, etwa die moderne Wahlwerbung und die 
spin doctors der Politikberatung. Mit der Politischen Ikonografie war zugleich dem 
Schwarzweiß von Obrigkeit und Gefolgschaft eine bildsoziologische Absage erteilt, 
die sich bereits in der Dissertation zu Rubens’ Korrespondenz andeutet. Hier hatte 
Warnke dargelegt, wie Kunstwerke zu Projektionsflächen widerstreitender Kräfte 
werden, indem sie der gebildeten Gesellschaft Spielräume der Deutung gewähren, 
um einander in verkleideter Form, in vornehmen Chiffren zu begegnen. 

Um das Material seiner Recherchen zu sortieren, hatte Warnke schon als Dok-
torand ein Codesystem ersonnen, das eine Alternative zur klassischen und christli-
chen Ikonografie bot und nach dem sein ‹Bildindex Politische Ikonografie› bis heute 
im Wesentlichen geführt wird. Mit wachsender Größe wurden die methodischen 
Probleme dieser Sammlung deutlich. Selbst private Grußkarten fanden Eingang in 
den Index, wenn nur ihre Ansichtsseite etwas Relevantes hergab, ganz zu schwei-
gen von der Herausforderung, die Welt der elektronischen Medien zu verzetteln. 
Hatte der Hanser-Band Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur 1992 noch 
in knapper Form umrissen, wie sich politische Ikonografie auch auf die Besetzung 
des Raums durch Wegmarken, Wappen oder öffentliche Denkmäler übertragen lie-
ße, so war der Bildindex zwei Jahrzehnte später bereits auf über 300.000 Karten 
angewachsen. Selbst das zweibändige Handbuch, das 2011 mit Unterstützung des 
Gerda-Henkel-Preises gedruckt wurde, konnte hieraus nur einen Querschnitt zei-
gen, weshalb der Index nach wie vor Stichworte und Stoffe für Dutzende Disserta-
tionen bereithält.15 

Im Verbund mit anderen Persönlichkeiten im In- und Ausland konnte Warnke 
parallel zum Aufbau der Forschungsstelle Politische Ikonografie die Rückgewin-
nung der seit dem Krieg zweckentfremdeten Kulturwissenschaftlichen Bibliothek 
Warburg vorantreiben, die 1995 als ‹Warburg-Haus› wiedereröffnet und mit einer 
Stiftung ausgestattet wurde. Die Forschungsstelle nahm dort ebenso ihren Sitz wie 
die Koordination des gleichnamigen DFG-Graduiertenkollegs. Im Warburg-Haus 
wurde die Neuausgabe der Warburg-Schriften begonnen, im Untergeschoss eine 



115M
at

th
ia

s 
B
ru

h
n

 
M

ar
ti

n
 W

ar
n

ke
 (

19
37

–
20

19
).

 E
in

 N
ac

h
ru

f

Ausgabe der Schriften Ernst Cassirers. Wie schon die Vorlesungen und Vorträge 
Warnkes wurde auch das Warburg-Haus zu einem akademischen Treffpunkt, sein 
rekonstruierter ellipsoider Vortragssaal eine gesellschaftliche location besonderer 
Art. Warnke selber hielt besondere Nähe zur Geschichtswissenschaft, deren promi-
nente Mitglieder auf Einladung der Warburg-Stiftung im Hause Quartier nahmen 
oder mit denen er im Rahmen der Werkausgabe Jacob Burckhardts in Verbindung 
stand.

Aus dem Standort erklärt sich schließlich auch, warum das 1997 begonnene 
Projekt zur Digitalisierung des Bildindex Warburg Electronic Library getauft wur-
de. Es markierte neben dem Einzug des Computers eine neue Dialektik der tem-
porären Drittmittel- und Projektförderung, die eine langfristige Forschung wie jene 
Warnkes zugleich beschleunigen als auch gefährden konnte. Hinzu kam, dass For-
schungsmittel aus privater Hand in den Augen Warnkes das Risiko der Fremdbe-
stimmung in sich trugen. Sein Wunsch nach unabhängiger Forschung und Mittel-
verwendung war keiner gutsherrlichen Neigung geschuldet, sondern dem Wissen, 
dass der Neubau der kunsthistorischen Republik auf vielen Schultern ruhe. Es ließ 
sich ebenso gut an der geistigen Freiheit ablesen, die Warnke den Mitgliedern sei-
ner vielen Projekte ließ. 

Trotz publizistischer Aktivitäten und voller Hörsäle war er kein Freund der Mas-
senveranstaltung, sondern des konzentrierten Gesprächs und der zeitbewussten 
Besonnenheit. Das Bedürfnis nach intellektueller Stringenz artikulierte sich auch 
in dem leisen Beben der Stimme, das die Aufmerksamkeit des Publikums bann-
te. Wörter wurden nicht um ihrer selbst willen gesetzt, das Wort ‹Aufklärung› be-
hielt durch die Brechungen kritischer Theorie und Diskursanalyse hindurch einen 
Voltaire’schen Sinn. Ausschweifen konnte der Kunsthistoriker dagegen bei Reisen 
und Exkursionen, die stets einen Abstecher zuließen, um denkwürdige Orte auf-
zusuchen. Am 11. Dezember 2019 ist Martin Warnke in Halle an der Saale, seinem 
letzten Wohnort, verstorben.



116 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

0
20

Anmerkungen

1	 Martin Warnke, Strukturkommission Kul-
turwissenschaften, in: In der Mitte Berlins. 200 
Jahre Kunstgeschichte an der Humboldt-Universi-
tät, hg. v. Horst Bredekamp u. Adam S. Labuda, 
Berlin 2010, S. 393–397, hier S. 393.
2	 Martin Warnke, Zeitgenossenschaft. Zum 
Auschwitz-Prozess 1964, vorgestellt von Pablo 
Schneider und Barbara Welzel, Zürich 2014.
3	 Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die bil-
dende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts als Sym-
bol der Zeit, Salzburg 1948 (engl. Übers. London 
1957). Siehe zu Sedlmayr auch Maria Männig, 
Hans Sedlmayrs Kunstgeschichte. Eine kritische 
Studie, Köln 2017.
4	 Helmut Schneider, Verstörte Kunsthisto-
riker, in: Die Zeit, 28. Mai 1971, Nr. 22, online 
verfügbar unter: https://www.zeit.de/1971/22/
verstoerte-kunsthistoriker, Zugriff am 2. Januar 
2020. 
5	 Das Kunstwerk zwischen Wissenschaft 
und Weltanschauung, hg. v. Martin Warnke, 
Gütersloh 1970.
6	 Schneider 1971 (wie Anm. 4).
7	 Horst Bredekamp, Rubens, Warburg und 
die Couchecke, in: Süddeutsche Zeitung, 12. 
Dezember 2019, online unter https://www.
sueddeutsche.de/kultur/zum-tod-des-kunst-
historikers-martin-warnke-rubens-war-

burg-und-die-couchecke-1.4719332, Zugriff am 
2. Januar 2020.
8	 Bildersturm. Die Zerstörung des Kunstwerks, 
hg. v. Martin Warnke, München 1973 (Kunst-
wissenschaftliche Untersuchungen des Ulmer 
Vereins für Kunstwissenschaft, Bd. 1).
9	 Bau und Überbau. Soziologie der mittelalter-
lichen Architektur nach den Schriftquellen, Frank-
furt am Main 1976.
10	 Heinrich Dilly, Kunstgeschichte als Institu-
tion. Studien zur Geschichte einer Disziplin, Frank-
furt am Main 1979.
11	 Hofkünstler. Zur Vorgeschichte des modernen 
Künstlers, Köln 1985 (2. Aufl. 1986).
12	 Künstler, Kunsthistoriker, Museen. Beiträge 
zu einer kritischen Kunstgeschichte, hg. v. Hein-
rich Klotz, Luzern 1979.
13	 Spätmittelalter und Frühe Neuzeit, 1400–
1750, München 1999 (Geschichte der deutschen 
Kunst, Bd. 2). 
14	 Stichworte zur «Geistigen Situation der Zeit». 
1. Nation und Republik, hg. v. Jürgen Habermas, 
Frankfurt am Main 1979 (Edition Suhrkamp, Bd. 
1000).
15	 Handbuch der politischen Ikonographie, hg. 
v. Uwe Fleckner / Martin Warnke / Hendrik Zieg-
ler, 2 Bde., München 2011. 


	Inhalt
	Editorial: Kritische Kunstgeschichte und digitaler Wandel
	Matthias Bruhn: 50 Jahre Künstliche Intelligenz
	Thorsten Schneider: Kritische Kunstgeschichte als produktiver Streit
	Birte Kleine-Benne: «We’ll need to rethink a few things...» Überlegungen zu einer Kunstwissenschaft der nächsten Gesellschaft/en
	Brigitte Sölch: Architektur und Architekturgeschichte(n). Partizipation auf dem Prüfstand
	Lee Chichester: #Partizipation: Neuverhandlungen von Sichtbarkeit im Zeichen des Hashtags
	Ralph Knickmeier: 
Lernort contra Erlebnistempel: Das (Digitale) Museum zwischen Überforderung 
und Entgrenzung
	Lukas Fuchsgruber: Wissenswertes über Wertloses. Fotografien von Fälschungen im Archiv, in der Ausstellung und als Digitalisat
	Burcu Dogramaci: Migration, globale Kunstgeschichte und die Chancen des Digitalen
	Yvonne Zindel: Institution Zukunft
	Irene Below: Korrespondieren ins Unreine – vom Austausch in digitalen Netzwerken
	Nachruf auf Norbert Schneider (1945–2019)
	Nachruf auf Martin Warnke (1937–2019)
	Autor*innen
	Bildnachweise

