Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch. Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm

Daniel Rimsl

Daniel Rimsl
Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch
Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm

Der Bildersturm ist bestrebt, durch Vernichtung der Bilder eine Uberlieferung un-
moglich zu machen. Besondere Wirkmacht entfaltet oftmals der religios motivierte
Bildersturm, dem es nicht in erster Linie um die Tilgung einer unliebsam geworde-
nen Erinnerung geht, sondern der gleich die Legitimitat von Bildern in Frage stellt.
Im deutschen Sprachraum fanden im Zuge der Reformation im grofen Umfang
ikonoklastische MaRnahmen statt, besonders bei den verschiedenen reformierten
Stromungen: Gegenden, in denen einmal ein reformiertes Bekenntnis galt, weisen
daher meist kaum mehr ein mittelalterliches Bildwerk auf. Den wenigen erhaltenen
kommt daher grofRere Aufmerksambkeit zu.

In der Georgskirche in Amberg, von 1623 bis 1773 die Kirche des Amberger
Jesuitenkollegs,' befindet sich auf dem Altar der an das siidliche Seitenschiff ange-
bauten Marienkapelle eine kleine bemalte Holztafel, die Maria mit dem Jesuskind
darstellt (Abb. 1): Diese Tafel* befand sich urspriinglich in einer Monchszelle des
bis zum 16. Jahrhundert machtigen und einflussreichen Klosters Kastl bei Amberg;
die Calvinisten lie3en in Kastl um 1590 einen Bildersturm durchfithren, dem Bild
wurden dabei zuerst mit einem Nagel Ritzungen zugefiigt, danach warf man es ins
Feuer. Dabei nahm es zwar Schaden, verbrannte jedoch nicht. Ein Kastler Blrger
rettete es aus den Flammen und versteckte es bei sich. Nach der Rekatholisierung
gelangte es 1695 iiber Umwege an die Amberger Jesuiten. Sie lief3en in St. Georg
den Marienaltar errichten, auf dem sie das Tafelchen, dem die bilderstlirmerische
Misshandlung bis heute anzusehen ist, zur Verehrung aussetzten. Die barockzeit-
liche, noch heute verbindliche Prasentation ist exemplarisch fiir den Umgang der
katholischen Reform mit vorreformatorischen Relikten, die einer versuchten Zer-
storung standgehalten haben und in einen neuen Kontext prasentiert werden, der
diese Vorgeschichte ausdriicklich thematisiert.

Der konfessionsgeschichtliche Hintergrund

Die Oberpfalz mit Amberg als ihrer alten Hauptstadt blickt auf eine bewegte Ge-
schichte der Konfessionalisierung zuriick, die durch zahlreiche Wechsel des Be-
kenntnisses geprdgt war.> Zwischen 1544 und 1620/1626 musste die Bevolkerung
fiinfmal das Bekenntnis dndern: Nach der Einfiihrung der Reformation wechselte
das Herzogtum dreimal zwischen Luthertum und Calvinismus, bis Herzog Maximi-
lian I. von Bayern wieder den Katholizismus einfiihrte.

Diese Vorgange wirkten sich auch auf St. Georg aus, die erste und lange Zeit ein-
zige Amberger Pfarrkirche (einzig das stddtische Spital wurde von einem eigenen
Pfarrer seelsorglich betreut). Seit der Reformation war die inmitten der Stadt gele-
gene Martinskirche de facto Pfarrkirche. Die am Rand der Stadt gelegene Georgs-
kirche verlor daher ihre Funktion, zudem war sie durch die Bilderstiirme, die die

13



Kurfiirsten Ottheinrich und Friedrich III. hatten durchfiihren lassen, komplett aus-
gerdumt und durch die langjahrige Vernachldssigung in einem desolaten Zustand;
1599 erschien sie durch ihr verwiistetes Inneres nicht mehr einer Nutzung wiirdig,
sie wurde geschlossen und erst zwanzig Jahre spater wieder geoffnet.* 1623 iiber-
nahmen die Jesuiten St. Georg, die die Kirche schrittweise wieder instand setzten
und fiir den katholischen Gottesdienst nutzbar machten.? Zur Verbreitung und Fes-
tigung des Katholizismus in Amberg griindeten die Jesuiten 1622 eine Marianische
Soldatenkongregation fiir die Garnison, 1626 eine zusatzliche Studentenkongrega-
tion unter dem Titel Marid Verkiindigung, 1629 schlieRlich eine Biirgerkongregati-
on, fiir die beim Neubau des Jesuitenkollegs ab 1672 ein eigener Kongregationssaal
eingerichtet wurde.®

Diese Vorgeschichte ist mit zu bedenken, wenn die Jesuiten 1695 ein Marienbild
mit genau dokumentierter Herkunft als Geschenk erhalten und der allgemeinen
Verehrung aussetzen. Uber die Vorginge, die zu der Schenkung gefiihrt haben, un-
terrichten ausfiihrlich zwei Schriftstiicke: ein (doppelt verzeichneter) Eintrag von
1695 in lateinischer Sprache im Gutthdterbuch von St. Georg (Miinchen, Bayerisches
Hauptstaatsarchiv, Jesuitica 1140) und ein auf die Riickseite der Holztafel geklebter
Zettel mit deutschsprachiger Beschriftung, der wohl auf die Mitte des 17. Jahrhun-
derts oder kurz danach zu datieren ist und die ein gewisser Johann Perger unter-
zeichnet hat, dem das Bild zeitweise gehorte.” Auf dieser schriftlichen Uberliefe-
rung basiert der in deutscher Sprache abgefasste Text einer Inschrift auf einer Tafel
aus schwarzem Marmor; diese ist links in die Laibung des Bogens eingemauert, der
sich vom Schiff in die Marienkapelle 6ffnet, und wurde wahrscheinlich zum Anbau
der Kapelle 1695 hier angebracht.

Wie bereits ausgefiihrt, wurde 1590 in Kastl ein Bildersturm durchgefiihrt, bei
dem auch das Bild zerstért werden sollte. GemiR der Uberlieferung konnte es der
Vater des Kastler Biirgers NiklaR Kelbl (auch: Kolbl) aus dem Scheiterhaufen retten
und versteckte es bei sich zu Hause im Kamin. Niklaf3 Kelbl holte es um 1626, als die
Oberpfalz wieder katholisch war, aus dem Kamin und héngte es in der Stube auf,
nachdem ihn der erwdhnte Johann Perger mehrfach darum gebeten hatte. Kelbls
Sohn Hans sodann schenkte es Perger, vermutlich um 1650/1660. Der Verbleib des
Bildes ist fiir die nachsten Jahre unbekannt, jedenfalls ist es in den Besitz des Am-
berger Spitalpfarrers Wolfgang Jacob Sedlmayr gelangt: Dieser tibergab es namlich
1695 den Jesuiten. Er war Mitglied der von den Jesuiten in Amberg gegriindeten
und geistlich betreuten Marianischen Kongregation sowie in den Jahren 1697 und
1705 deren Préfekt. Der Anbau der Marienkapelle ist offenbar schon vor der Schen-
kung des Bildes geplant worden; bereits um 1675 war an der gegentiberliegenden
Stelle im nordlichen Seitenschiff eine Kreuzkapelle angebaut worden, wo unter
dem Altarbild mit der Kreuzabnahme von Caspar de Crayer ein groRer Tabernakel
die Reliquien des Martyrers Prosper aufnimmt. Als marianisches Gegenstiick dazu
wurde die Kapelle am stidlichen Seitenschiff errichtet, und um ihr als Ort der Ma-
rienverehrung mehr Gewicht beizulegen, schenkte Sedlmayr die Marientafel dazu,
die als Gnadenbild bald darauf mit Stiftungen bedacht wurde.?

Das Marientédfelchen und seine Rekontextualisierung

Die kleinformatige Tafel stellt Maria als Halbfigur mit dem Kind dar, am oberen
Rand sind gemalte Ranken mit Bliiten erkennbar. Als Entstehungszeit ist die zweite
Hilfte des 15. Jahrhunderts wahrscheinlich, der Maler ist unbekannt, aber in den

14

2.2021

kritische berichte



Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch. Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm

Daniel Rimsl

2 Unbekannt, Tabernakel des Marienaltares, um 1730/40, vergoldetes Kupferblech und Silber auf
Holz, Amberg, St. Georg

Niederlanden zu suchen, moglicherweise im Umkreis von Dierick Bouts oder Hans
Memling.’ In der Farbsubstanz lassen sich einige Verluste feststellen, den Gesich-
tern sind die gewaltsamen Ritzungen beigefiigt.

Das Bild findet sich heute in einen gréReren inhaltlichen Kontext gesetzt, der
sich mit der Geschichte befasst, von ihr berichtet und sie ausdeutet: Am Zugang zur
Kapelle unterrichtet zundchst die Inschriftentafel ausfiihrlich in deutscher Sprache
iiber die Geschichte des Bildes. Um 1730/40 wurde das Marienbild in eine aufwen-
dige Tabernakelanlage eingefiigt (Abb. 2). Sie besteht aus einem Holzkern, der mit
vergoldetem Kupferblech verkleidet ist, auf das Silberornamente angebracht sind.
Mittig offnet sich eine Tir mit (neuer) Verglasung, hinter der sich das verehrte
Marienbild befindet.” Eine Besonderheit sind beidseits je zwei Sdulen aus blauem
Glas, die das Gebalk der Tabernakelanlage stiitzen. Zuoberst sitzt ein vergoldeter
Strahlennimbus mit dem Marienmonogramm, seitlich auRen sind geschnitzte Ol1-
ampen aufgestellt.

Die Tabernakelnische mit dem Gnadenbild umgeben vier konvexe Metalltafel-
chen vermutlich aus Zinn; sie tragen in Olmalerei ausgefiihrte emblematische Dar-
stellungen, die die Geschichte des Gnadenbildes allegorisch ausdeuten. Ein quero-
vales Medaillon ist im Giebelfeld des Tabernakels angebracht, ein weiteres am
Sockel unterhalb des Tabernakels, zwei hochovale beidseits des Tabernakels. Das

15



3 Unbekannt, Der brennende Dornbusch am Tabernakel des Marienaltares, um 1730/40, Olmalerei auf
Zinn (?), Amberg, St. Georg

Bildfeld fiillt jeweils die allegorische Darstellung aus, die lateinische Inschrift dazu
steht in einem Schriftband am oberen Rand. Das obere Medaillon stellt den aus
der Asche wiedererstehenden Phonix dar (Inschrift mit Ubersetzung: CLARIOR EX
CINERE — Strahlender aus der Asche), das untere den brennenden Dornbusch ([S]OLUS
NON LAEDOR AB IGNE — Als einziger nehme ich keinen Schaden vom Feuer) (Abb. 3), das
linke die Sonne {iber einer Landschaft (ARDET UT PROSIT — Sie brennt, um zu niitzen),
das rechte einen Schmelzofen (DAT OMNIBUS AFFLUENTER — Er gibt allen reichlich!)
(Abb. 4). Der Phonix verbrennt bei seinem Tode, ersteht sodann aber ganz neu aus
der Asche. Der Dornbusch, der brennt, aber nicht verbrennt, wird im Buch Exodus
erwahnt: Er bezeichnet die Gegenwart Gottes, wurde spaterhin aber auch als Prafi-
guration fiir die jungfrauliche Geburt gedeutet; die Jesuiten wiederum bezogen den
misslungenen Versuch der Calvinisten, das Marienbild zu zerstoren, als Antitypus
auf das alttestamentliche Bild. Die Sonne wird in ihrer Ambivalenz vorgestellt: Sie
kann durch ihre Hitze Nutzen bringen und Schaden anrichten. Und im Schmelzofen
kann unter Hitzeeinwirkung reineres Metall gewonnen werden. Alle vier Darstel-
lungen haben den Bezug zu Hitze, Feuer und Brennen gemeinsam und spielen da-
mit auf die Geschichte des Gnadenbildes an, das dem Feuer ausgesetzt war.

Die ganze Anlage wurde auf das Marienbild hin konzipiert: Auf dieses beziehen
sich das Monogramm und die emblematischen Bilder; zusammen mit den beiden
seitlich oben auf dem Gebilk aufgestellten geschnitzten Ollampen, in denen sich
ebenfalls das Sichverzehren, ohne aufgezehrt zu werden, ' ausdriickt, entfaltet sich
hier ein mehrschichtiges ikonologisches Programm. Es kreist um die Geschichte des
Marienbildes, das Brand und mutwillige Beschddigung tiberstanden hat.

Durch das Erstellen eines neuen Kontextes wird das Bild umcodiert und um
einige Bedeutungsebenen erweitert: War es urspriinglich fiir die private Andacht
bestimmt, wurde es nun der 6ffentlichen Verehrung ausgesetzt; sollte es zuvor

16

2.2021

kritische berichte



Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch. Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm

Daniel Rimsl

in erster Linie die Mutter Gottes und ihren Sohn beim Gebet bildlich prdsent wer-
den lassen, bekam es jetzt auch den Rang eines Siegeszeichens zugesprochen. Man
wird auch mit der Annahme nicht zu weit gehen, dass die Amberger Jesuiten das
Bild stellvertretend fiir den Katholizismus in der Oberen Pfalz inszenieren wollten:
Wie dieser von Lutheranern und Calvinisten unterdriickt worden war, aber letzt-
lich siegreich blieb, so ging auch jenes zwar mit Blessuren, aber umso glorreicher
aus dem Bildersturm hervor. Die didaktische Aufbereitung operiert mit Texten in
lateinischer und deutscher Sprache sowie mit Sinnbildern und richtet sich damit an
mehrere Zielgruppen von verschiedenem Bildungsgrad. Sie sicherte so die mit dem
Bild verbundene Uberlieferung und hielt sie im Sinne eines Katholizismus in Erinne-
rung, der nach der Reformation wieder den bestimmenden Einfluss erlangt hatte.

4 Unbekannt, Schmelzofen am Tabernakel des Marienaltares, um 1730/40, Olmalerei
auf Zinn (?), Amberg, St. Georg

17



Anmerkungen

1  Vgl.: Georg Blof3ner, Geschichte der Georg-
skirche (Malteserkirche) in Amberg. Mit Grund-
ri} und mehreren Abbildungen, in: Verhandlun-
gen des Historischen Vereins fiir Oberpfalz und
Regensburg, , 1898, Bd.50, S.257-319; Felix
Mader, Die Kunstdenkmdler des Kénigreichs Bay-
ern. Oberpfalz & Regensburg XVI. Stadt Amberg,
Miinchen 1909, S. 27—48; Sixtus Lampl, St. Georg
Amberg (Kleine Kunstfithrer Nr. 615), 3. Aufl.,
Regensburg 1999.

2 Vgl.: BloRner 1898 (wie Anm. 1), S.301-
302; Mader 1909 (wie Anm. 1), S. 36-38; Josef
Dettenthaler, Eine altniederlindische Madon-
nentafel in Amberg, in: Verhandlungen des His-
torischen Vereins fiir Oberpfalz und Regensburg,
1958, Bd. 99, S. 207-219, mit weiterer Literatur;
Lampl 1999 (wie Anm. 1), S. 15.

3 Zur Reformation Ambergs und der Ober-
pfalz siehe Philipp Schertl, Die Amberger Jesu-
iten im ersten Dezennium ihres Wirkens (1621—
1632). 1. Teil: Tdtigkeit in Amberg selbst, in:
Verhandlungen des Historischen Vereins fiir Ober-
pfalz und Regensburg, Bd. 102, 1962, S. 101-194,
besonders S. 108-127.

18

4L Vgl.: BloBner 1898 (wie Anm. 1), S.280;
Schertl 1962 (wie Anm. 3), S. 110.

5  Vgl.: Schertl 1962 (wie Anm. 3), S. 117.

6 Vgl:Ebd, S. 153-155.

7 Vgl: Dettenthaler 1958 (wie Anm. 2),
S.218-219, dort auch die Inschriften in Tran-
skription und Ubersetzung.

8 Vgl:Ebd,S. 208 u. 210.

9  Josef Dettenthaler weist auf eine Marien-
tafel im Pariser Louvre hin, die der Amberger
Tafel — abgesehen von den Beschaddigungen —
gleicht; Dettenthaler 1958 (wie Anm. 2), S. 215.
Das New Yorker Metropolitan Museum of Art
verwahrt ebenso ein Marienbild, das jenen bei-
den gleicht, abgesehen vom Landschaftshinter-
grund; diese Tafel wird der Werkstatt des Die-
rick Bouts zugeschrieben.

10 Die beiden Engel im Tabernakel und das
Schriftband stammen aus dem 20. Jahrhundert,
die von den Engeln gehaltene Krone diirfte
gleichzeitig mit dem Tabernakel entstanden
sein.

1 Zitat aus dem Brief des Jakobus 1,5.

12 Vgl.: Lampl 1999 (wie Anm. 1), S. 15.

2.2021

kritische berichte



	Inhalt
	Julian Blunk, Markus Dauss, Engpässe der Überlieferung. Editorial
	Daniel Rimsl, Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch. Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm
	Sebastian Dohe, Auferstehung in Erz – das Weimarer Residenzschloss im Zyklusvon Vernichtung und Erneuerung
	Hans Christian Hönes, Vor der Flut. Humbert de Superville und die Abgründe der Vorzeit
	Sophie Stackmann, Die Kehrseite des Fragments? – Überlegungen zur Integrität historischer Objekte bei John Ruskin und Alois Riegl
	Markus Dauss, Ruinen der Moderne: Le Corbusiers Rekonstruktion und Destruktondes antiken Tempels
	William Diebold, Reliable Things: The Exhibition Romanische Kunst (Cologne, 1947)
	Annika Wienert, Überlieferung in Trümmern. Zur fotografischen Repräsentation des zerstörten Warschaus in der Volksrepublik Polen
	Anna Degler, Was bleibt? Bruchstücke für eine europäische Kulturgeschichte der Überlieferung
	Julian Blunk, Galaktischer Engpass und verdichteter Kanon: Kunst und Kulturerbe im Raumschiff
	Eva-Maria Troelenberg, Struktur und Diversität. Zur Debatte über die Arbeitsbedingungen in der Wissenschaft
	Autor*innen
	Bildnachweise

