
13D
an

ie
l 
Ri

m
sl

 
M

ar
ia

, 
d

er
 i
n

 d
en

 F
la

m
m

en
 u

n
ve

rs
eh

rt
e 

D
or

n
b

u
sc

h
. 

Ei
n

 M
ar

ie
n

b
il
d

 i
n

 A
m

b
er

g 
n

ac
h

 d
em

 B
il
d

er
st

u
rm

Daniel Rimsl
Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch
Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm

Der Bildersturm ist bestrebt, durch Vernichtung der Bilder eine Überlieferung un-
möglich zu machen. Besondere Wirkmacht entfaltet oftmals der religiös motivierte 
Bildersturm, dem es nicht in erster Linie um die Tilgung einer unliebsam geworde-
nen Erinnerung geht, sondern der gleich die Legitimität von Bildern in Frage stellt. 
Im deutschen Sprachraum fanden im Zuge der Reformation im großen Umfang 
ikonoklastische Maßnahmen statt, besonders bei den verschiedenen reformierten 
Strömungen: Gegenden, in denen einmal ein reformiertes Bekenntnis galt, weisen 
daher meist kaum mehr ein mittelalterliches Bildwerk auf. Den wenigen erhaltenen 
kommt daher größere Aufmerksamkeit zu.

In der Georgskirche in Amberg, von 1623 bis 1773 die Kirche des Amberger 
Jesuitenkollegs,1 befindet sich auf dem Altar der an das südliche Seitenschiff ange-
bauten Marienkapelle eine kleine bemalte Holztafel, die Maria mit dem Jesuskind 
darstellt (Abb. 1): Diese Tafel2 befand sich ursprünglich in einer Mönchszelle des 
bis zum 16. Jahrhundert mächtigen und einflussreichen Klosters Kastl bei Amberg; 
die Calvinisten ließen in Kastl um 1590 einen Bildersturm durchführen, dem Bild 
wurden dabei zuerst mit einem Nagel Ritzungen zugefügt, danach warf man es ins 
Feuer. Dabei nahm es zwar Schaden, verbrannte jedoch nicht. Ein Kastler Bürger 
rettete es aus den Flammen und versteckte es bei sich. Nach der Rekatholisierung 
gelangte es 1695 über Umwege an die Amberger Jesuiten. Sie ließen in St. Georg 
den Marienaltar errichten, auf dem sie das Täfelchen, dem die bilderstürmerische 
Misshandlung bis heute anzusehen ist, zur Verehrung aussetzten. Die barockzeit-
liche, noch heute verbindliche Präsentation ist exemplarisch für den Umgang der 
katholischen Reform mit vorreformatorischen Relikten, die einer versuchten Zer-
störung standgehalten haben und in einen neuen Kontext präsentiert werden, der 
diese Vorgeschichte ausdrücklich thematisiert.

Der konfessionsgeschichtliche Hintergrund
Die Oberpfalz mit Amberg als ihrer alten Hauptstadt blickt auf eine bewegte Ge-
schichte der Konfessionalisierung zurück, die durch zahlreiche Wechsel des Be-
kenntnisses geprägt war.3 Zwischen 1544 und 1620/1626 musste die Bevölkerung 
fünfmal das Bekenntnis ändern: Nach der Einführung der Reformation wechselte 
das Herzogtum dreimal zwischen Luthertum und Calvinismus, bis Herzog Maximi-
lian I. von Bayern wieder den Katholizismus einführte.

Diese Vorgänge wirkten sich auch auf St. Georg aus, die erste und lange Zeit ein-
zige Amberger Pfarrkirche (einzig das städtische Spital wurde von einem eigenen 
Pfarrer seelsorglich betreut). Seit der Reformation war die inmitten der Stadt gele-
gene Martinskirche de facto Pfarrkirche. Die am Rand der Stadt gelegene Georgs
kirche verlor daher ihre Funktion, zudem war sie durch die Bilderstürme, die die 



14 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

2
.2

02
1

Kurfürsten Ottheinrich und Friedrich III. hatten durchführen lassen, komplett aus-
geräumt und durch die langjährige Vernachlässigung in einem desolaten Zustand; 
1599 erschien sie durch ihr verwüstetes Inneres nicht mehr einer Nutzung würdig, 
sie wurde geschlossen und erst zwanzig Jahre später wieder geöffnet.4 1623 über-
nahmen die Jesuiten St. Georg, die die Kirche schrittweise wieder instand setzten 
und für den katholischen Gottesdienst nutzbar machten.5 Zur Verbreitung und Fes-
tigung des Katholizismus in Amberg gründeten die Jesuiten 1622 eine Marianische 
Soldatenkongregation für die Garnison, 1626 eine zusätzliche Studentenkongrega-
tion unter dem Titel Mariä Verkündigung, 1629 schließlich eine Bürgerkongregati-
on, für die beim Neubau des Jesuitenkollegs ab 1672 ein eigener Kongregationssaal 
eingerichtet wurde.6

Diese Vorgeschichte ist mit zu bedenken, wenn die Jesuiten 1695 ein Marienbild 
mit genau dokumentierter Herkunft als Geschenk erhalten und der allgemeinen 
Verehrung aussetzen. Über die Vorgänge, die zu der Schenkung geführt haben, un-
terrichten ausführlich zwei Schriftstücke: ein (doppelt verzeichneter) Eintrag von 
1695 in lateinischer Sprache im Gutthäterbuch von St. Georg (München, Bayerisches 
Hauptstaatsarchiv, Jesuitica 1140) und ein auf die Rückseite der Holztafel geklebter 
Zettel mit deutschsprachiger Beschriftung, der wohl auf die Mitte des 17. Jahrhun-
derts oder kurz danach zu datieren ist und die ein gewisser Johann Perger unter-
zeichnet hat, dem das Bild zeitweise gehörte.7 Auf dieser schriftlichen Überliefe-
rung basiert der in deutscher Sprache abgefasste Text einer Inschrift auf einer Tafel 
aus schwarzem Marmor; diese ist links in die Laibung des Bogens eingemauert, der 
sich vom Schiff in die Marienkapelle öffnet, und wurde wahrscheinlich zum Anbau 
der Kapelle 1695 hier angebracht.

Wie bereits ausgeführt, wurde 1590 in Kastl ein Bildersturm durchgeführt, bei 
dem auch das Bild zerstört werden sollte. Gemäß der Überlieferung konnte es der 
Vater des Kastler Bürgers Niklaß Kelbl (auch: Kölbl) aus dem Scheiterhaufen retten 
und versteckte es bei sich zu Hause im Kamin. Niklaß Kelbl holte es um 1626, als die 
Oberpfalz wieder katholisch war, aus dem Kamin und hängte es in der Stube auf, 
nachdem ihn der erwähnte Johann Perger mehrfach darum gebeten hatte. Kelbls 
Sohn Hans sodann schenkte es Perger, vermutlich um 1650/1660. Der Verbleib des 
Bildes ist für die nächsten Jahre unbekannt, jedenfalls ist es in den Besitz des Am-
berger Spitalpfarrers Wolfgang Jacob Sedlmayr gelangt: Dieser übergab es nämlich 
1695 den Jesuiten. Er war Mitglied der von den Jesuiten in Amberg gegründeten 
und geistlich betreuten Marianischen Kongregation sowie in den Jahren 1697 und 
1705 deren Präfekt. Der Anbau der Marienkapelle ist offenbar schon vor der Schen-
kung des Bildes geplant worden; bereits um 1675 war an der gegenüberliegenden 
Stelle im nördlichen Seitenschiff eine Kreuzkapelle angebaut worden, wo unter 
dem Altarbild mit der Kreuzabnahme von Caspar de Crayer ein großer Tabernakel 
die Reliquien des Märtyrers Prosper aufnimmt. Als marianisches Gegenstück dazu 
wurde die Kapelle am südlichen Seitenschiff errichtet, und um ihr als Ort der Ma-
rienverehrung mehr Gewicht beizulegen, schenkte Sedlmayr die Marientafel dazu, 
die als Gnadenbild bald darauf mit Stiftungen bedacht wurde.8

Das Marientäfelchen und seine Rekontextualisierung
Die kleinformatige Tafel stellt Maria als Halbfigur mit dem Kind dar, am oberen 
Rand sind gemalte Ranken mit Blüten erkennbar. Als Entstehungszeit ist die zweite 
Hälfte des 15. Jahrhunderts wahrscheinlich, der Maler ist unbekannt, aber in den 



15D
an

ie
l 
Ri

m
sl

 
M

ar
ia

, 
d

er
 i
n

 d
en

 F
la

m
m

en
 u

n
ve

rs
eh

rt
e 

D
or

n
b

u
sc

h
. 

Ei
n

 M
ar

ie
n

b
il
d

 i
n

 A
m

b
er

g 
n

ac
h

 d
em

 B
il
d

er
st

u
rm

Niederlanden zu suchen, möglicherweise im Umkreis von Dierick Bouts oder Hans 
Memling.9 In der Farbsubstanz lassen sich einige Verluste feststellen, den Gesich-
tern sind die gewaltsamen Ritzungen beigefügt. 

Das Bild findet sich heute in einen größeren inhaltlichen Kontext gesetzt, der 
sich mit der Geschichte befasst, von ihr berichtet und sie ausdeutet: Am Zugang zur 
Kapelle unterrichtet zunächst die Inschriftentafel ausführlich in deutscher Sprache 
über die Geschichte des Bildes. Um 1730/40 wurde das Marienbild in eine aufwen-
dige Tabernakelanlage eingefügt (Abb. 2). Sie besteht aus einem Holzkern, der mit 
vergoldetem Kupferblech verkleidet ist, auf das Silberornamente angebracht sind. 
Mittig öffnet sich eine Tür mit (neuer) Verglasung, hinter der sich das verehrte 
Marienbild befindet.10 Eine Besonderheit sind beidseits je zwei Säulen aus blauem 
Glas, die das Gebälk der Tabernakelanlage stützen. Zuoberst sitzt ein vergoldeter 
Strahlennimbus mit dem Marienmonogramm, seitlich außen sind geschnitzte Öll-
ampen aufgestellt.

Die Tabernakelnische mit dem Gnadenbild umgeben vier konvexe Metalltäfel-
chen vermutlich aus Zinn; sie tragen in Ölmalerei ausgeführte emblematische Dar-
stellungen, die die Geschichte des Gnadenbildes allegorisch ausdeuten. Ein quero-
vales Medaillon ist im Giebelfeld des Tabernakels angebracht, ein weiteres am 
Sockel unterhalb des Tabernakels, zwei hochovale beidseits des Tabernakels. Das 

2 Unbekannt, Tabernakel des Marienaltares, um 1730/40, vergoldetes Kupferblech und Silber auf 
Holz, Amberg, St. Georg



16 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

2
.2

02
1

Bildfeld füllt jeweils die allegorische Darstellung aus, die lateinische Inschrift dazu 
steht in einem Schriftband am oberen Rand. Das obere Medaillon stellt den aus 
der Asche wiedererstehenden Phönix dar (Inschrift mit Übersetzung: CLARIOR EX 
CINERE – Strahlender aus der Asche), das untere den brennenden Dornbusch ([S]OLUS 
NON LAEDOR AB IGNE – Als einziger nehme ich keinen Schaden vom Feuer) (Abb. 3), das 
linke die Sonne über einer Landschaft (ARDET UT PROSIT – Sie brennt, um zu nützen), 
das rechte einen Schmelzofen (DAT OMNIBUS AFFLUENTER – Er gibt allen reichlich11) 
(Abb. 4). Der Phönix verbrennt bei seinem Tode, ersteht sodann aber ganz neu aus 
der Asche. Der Dornbusch, der brennt, aber nicht verbrennt, wird im Buch Exodus 
erwähnt: Er bezeichnet die Gegenwart Gottes, wurde späterhin aber auch als Präfi-
guration für die jungfräuliche Geburt gedeutet; die Jesuiten wiederum bezogen den 
misslungenen Versuch der Calvinisten, das Marienbild zu zerstören, als Antitypus 
auf das alttestamentliche Bild. Die Sonne wird in ihrer Ambivalenz vorgestellt: Sie 
kann durch ihre Hitze Nutzen bringen und Schaden anrichten. Und im Schmelzofen 
kann unter Hitzeeinwirkung reineres Metall gewonnen werden. Alle vier Darstel-
lungen haben den Bezug zu Hitze, Feuer und Brennen gemeinsam und spielen da-
mit auf die Geschichte des Gnadenbildes an, das dem Feuer ausgesetzt war.

Die ganze Anlage wurde auf das Marienbild hin konzipiert: Auf dieses beziehen 
sich das Monogramm und die emblematischen Bilder; zusammen mit den beiden 
seitlich oben auf dem Gebälk aufgestellten geschnitzten Öllampen, in denen sich 
ebenfalls das Sichverzehren, ohne aufgezehrt zu werden,12 ausdrückt, entfaltet sich 
hier ein mehrschichtiges ikonologisches Programm. Es kreist um die Geschichte des 
Marienbildes, das Brand und mutwillige Beschädigung überstanden hat.

Durch das Erstellen eines neuen Kontextes wird das Bild umcodiert und um 
einige Bedeutungsebenen erweitert: War es ursprünglich für die private Andacht 
bestimmt, wurde es nun der öffentlichen Verehrung ausgesetzt; sollte es zuvor 

3 Unbekannt, Der brennende Dornbusch am Tabernakel des Marienaltares, um 1730/40, Ölmalerei auf 
Zinn (?), Amberg, St. Georg



17D
an

ie
l 
Ri

m
sl

 
M

ar
ia

, 
d

er
 i
n

 d
en

 F
la

m
m

en
 u

n
ve

rs
eh

rt
e 

D
or

n
b

u
sc

h
. 

Ei
n

 M
ar

ie
n

b
il
d

 i
n

 A
m

b
er

g 
n

ac
h

 d
em

 B
il
d

er
st

u
rm

in erster Linie die Mutter Gottes und ihren Sohn beim Gebet bildlich präsent wer-
den lassen, bekam es jetzt auch den Rang eines Siegeszeichens zugesprochen. Man 
wird auch mit der Annahme nicht zu weit gehen, dass die Amberger Jesuiten das 
Bild stellvertretend für den Katholizismus in der Oberen Pfalz inszenieren wollten: 
Wie dieser von Lutheranern und Calvinisten unterdrückt worden war, aber letzt-
lich siegreich blieb, so ging auch jenes zwar mit Blessuren, aber umso glorreicher 
aus dem Bildersturm hervor. Die didaktische Aufbereitung operiert mit Texten in 
lateinischer und deutscher Sprache sowie mit Sinnbildern und richtet sich damit an 
mehrere Zielgruppen von verschiedenem Bildungsgrad. Sie sicherte so die mit dem 
Bild verbundene Überlieferung und hielt sie im Sinne eines Katholizismus in Erinne-
rung, der nach der Reformation wieder den bestimmenden Einfluss erlangt hatte. 

4 Unbekannt, Schmelzofen am Tabernakel des Marienaltares, um 1730/40, Ölmalerei 
auf Zinn (?), Amberg, St. Georg



18 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

2
.2

02
1

Anmerkungen

1	 Vgl.: Georg Blößner, Geschichte der Georg-
skirche (Malteserkirche) in Amberg. Mit Grund-
riß und mehreren Abbildungen, in: Verhandlun-
gen des Historischen Vereins für Oberpfalz und 
Regensburg, , 1898, Bd. 50, S. 257–319; Felix 
Mader, Die Kunstdenkmäler des Königreichs Bay-
ern. Oberpfalz & Regensburg XVI. Stadt Amberg, 
München 1909, S. 27–48; Sixtus Lampl, St. Georg 
Amberg (Kleine Kunstführer Nr. 615), 3. Aufl., 
Regensburg 1999.
2	 Vgl.: Blößner 1898 (wie Anm. 1), S. 301–
302; Mader 1909 (wie Anm. 1), S. 36–38; Josef 
Dettenthaler, Eine altniederländische Madon-
nentafel in Amberg, in: Verhandlungen des His-
torischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 
1958, Bd. 99, S. 207–219, mit weiterer Literatur; 
Lampl 1999 (wie Anm. 1), S. 15.
3	 Zur Reformation Ambergs und der Ober-
pfalz siehe Philipp Schertl, Die Amberger Jesu-
iten im ersten Dezennium ihres Wirkens (1621–
1632). I. Teil: Tätigkeit in Amberg selbst, in: 
Verhandlungen des Historischen Vereins für Ober-
pfalz und Regensburg, Bd. 102, 1962, S. 101–194, 
besonders S. 108–127.

4	 Vgl.: Blößner 1898 (wie Anm. 1), S. 280; 
Schertl 1962 (wie Anm. 3), S. 110.
5	 Vgl.: Schertl 1962 (wie Anm. 3), S. 117.
6	 Vgl.: Ebd., S. 153–155.
7	 Vgl.: Dettenthaler 1958 (wie Anm. 2), 
S. 218–219, dort auch die Inschriften in Tran-
skription und Übersetzung.
8	 Vgl.: Ebd., S. 208 u. 210.
9	 Josef Dettenthaler weist auf eine Marien-
tafel im Pariser Louvre hin, die der Amberger 
Tafel – abgesehen von den Beschädigungen – 
gleicht; Dettenthaler 1958 (wie Anm. 2), S. 215. 
Das New Yorker Metropolitan Museum of Art 
verwahrt ebenso ein Marienbild, das jenen bei-
den gleicht, abgesehen vom Landschaftshinter-
grund; diese Tafel wird der Werkstatt des Die-
rick Bouts zugeschrieben.
10	 Die beiden Engel im Tabernakel und das 
Schriftband stammen aus dem 20. Jahrhundert, 
die von den Engeln gehaltene Krone dürfte 
gleichzeitig mit dem Tabernakel entstanden 
sein.
11	 Zitat aus dem Brief des Jakobus 1,5.
12	 Vgl.: Lampl 1999 (wie Anm. 1), S. 15.


	Inhalt
	Julian Blunk, Markus Dauss, Engpässe der Überlieferung. Editorial
	Daniel Rimsl, Maria, der in den Flammen unversehrte Dornbusch. Ein Marienbild in Amberg nach dem Bildersturm
	Sebastian Dohe, Auferstehung in Erz – das Weimarer Residenzschloss im Zyklusvon Vernichtung und Erneuerung
	Hans Christian Hönes, Vor der Flut. Humbert de Superville und die Abgründe der Vorzeit
	Sophie Stackmann, Die Kehrseite des Fragments? – Überlegungen zur Integrität historischer Objekte bei John Ruskin und Alois Riegl
	Markus Dauss, Ruinen der Moderne: Le Corbusiers Rekonstruktion und Destruktondes antiken Tempels
	William Diebold, Reliable Things: The Exhibition Romanische Kunst (Cologne, 1947)
	Annika Wienert, Überlieferung in Trümmern. Zur fotografischen Repräsentation des zerstörten Warschaus in der Volksrepublik Polen
	Anna Degler, Was bleibt? Bruchstücke für eine europäische Kulturgeschichte der Überlieferung
	Julian Blunk, Galaktischer Engpass und verdichteter Kanon: Kunst und Kulturerbe im Raumschiff
	Eva-Maria Troelenberg, Struktur und Diversität. Zur Debatte über die Arbeitsbedingungen in der Wissenschaft
	Autor*innen
	Bildnachweise

