
47O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

Ole W. Fischer
Der ‹blutige› Durchbruch der belgischen Art Nouveau
Die Kongo-Freistaat-Ausstellung in Tervuren 1897

1897 eröffnete die Section Congolaise im neu errichteten königlichen Palais des Colo-
nies in Tervuren, einem Vorort von Brüssel. Konzipiert als Teil der Exposition Inter-
nationale de Bruxelles 1897 handelte es sich um eine Inszenierung im Auftrag des 
Königs Leopold II., der seinen Anspruch auf den Kongo-Freistaat als persönlichen 
Besitz zu festigen suchte. Das Palais zeigte ethnographische Forschung ebenso wie 
Kunsthandwerk von kolonialisierten Handwerker*innen sowie Arbeiten des frühen 
belgischen Art Nouveau, die aus Materialien aus dem Kongo wie Edelhölzern oder El-
fenbein gefertigt waren. Im angrenzenden königlichen Park, wo Leopold II. bereits 
tropische Gewächshäuser mit Pflanzen aus dem Kongo errichtet hatte, wurden drei 
kongolesische Dörfer als Völkerschau erbaut. Die Section Coloniale war durch die neu 
angelegte monumentale Achse der Avenue de Tervueren durch eine Straßenbahn 
an die Brüsseler Weltausstellung im Parc du Cinquantenaire angebunden.

Auch wenn das Gebäude im repräsentativen Beaux-Arts-Stil seiner Zeit er-
richtet war, boten die vier Ausstellungsbereiche ein ‹Schaulaufen› der avantgar-
distischen Künstler*innen, Kunsthandwerker*innen und Architekten*innen der Art 
Nouveau-Bewegung: Auf Initiative von Edmond van Eetvelde, dem Generalsekretär 
des Kongo-Freistaates, wurden Paul Hankar, Georges Hobé, Gustave Serrurier-Bo-
vy und Henry van de Velde mit der Gestaltung jeweils eines Sektors beauftragt. 
Während Art Nouveau bis dahin eher dem Geschmack privater Auftraggeber*innen 
entsprach – wie die Hôtels und Villen von Victor Horta oder die namensgebende 
Maison de l’Art nouveau in Paris des Galeristen Siegfried Bing – verhalf die belgi-
sche Avantgarde der Bewegung in der Kolonial-Ausstellung als offiziellem Stil des 
Königshauses für den kolonialen Bereich zum Durchbruch und machte ihn vor den 
Augen des internationalen Publikums auf der der Weltausstellung sichtbar.

Dieser Beitrag rekapituliert die Kolonialausstellung im Palais des Colonies in 
Tervuren als ambivalente Geschichte europäischer Ausbeutung, Propaganda und 
Rassismus auf der einen Seite und ästhetischer Anerkennung handwerklich-tradi-
tioneller Praktiken, künstlerischer Aneignung und architekturgeschichtlicher Fort-
schrittserzählung eines ‹neuen Stils› auf der anderen. Als Beispiel dafür wird das 
Werk Henry van de Veldes näher beleuchtet, da dieser sich nicht nur als Gestalter, 
sondern auch als Theoretiker dazu geäußert hat und auch in Zeitschriften wie der 
Dekorativen Kunst maßgeblich zur Popularisierung des Jugendstils im deutschspra-
chigen Raum beigetragen hat. 

Vorgeschichte: Kongo-Freistaat oder The Heart of Darkness1

Das nach der Revolution von 1830 von den europäischen Großmächten geschaffene 
Königreich Belgien gehört zu den frühen Industrieregionen, war aber politisch zur 
Neutralität verpflichtet und nach der Abspaltung vom Königreich der Niederlan-



48 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

de von dessen gewinnträchtigem indonesischen Kolonialreich abgetrennt. König 
Leopold II. suchte das zu ändern, indem er 1876 eine internationale geographi-
sche Konferenz nach Brüssel einberief und die Internationale Afrika-Gesellschaft 
gründete, um das Kongobecken als einen der letzten den Europäern noch unbe-
kannten Teile Afrikas zu erschließen. In Folge beauftragte er den englischen Afri-
kaforscher Henry Morton Stanley mit Expeditionen und der Gründung von Stütz-
punkten entlang des Kongo. In einem weiteren Schritt wurde von den europäischen 
Kolonialmächten auf der Berliner Afrika Konferenz 1884/1885 der Kongo-Freistaat 
als internationale Freihandelszone bestätigt, unter der Verwaltung der Internatio-
nalen Kongo-Gesellschaft. Sie befand sich im alleinigen Besitz Königs Leopold II., 
der somit die parlamentarische Monarchie Belgien in Personalunion mit dem Frei-
staat führte, absolutistisch und ohne parlamentarische Kontrolle (bis 1908). Ideo-
logisch verbrämt als philanthropische ‹Befreiung› von den meist arabischstämmi-
gen Sklavenhändlern, als wissenschaftliche ‹Erforschung›, als ‹Zivilisierung› durch 
Missionen und Schulen und als ökonomische ‹Erschließung›, ermöglicht durch die 
modernen Techniken von Eisenbahn und Dampfschiff – und moderner Waffen für 
die Force publique genannte Armee. Stanley schloss im Namen des Königs zahlreiche 
Verträge mit lokalen Stammesführern, worauf Leopold II. legal großflächig ‹Privat-
besitzer› des Kongo wurde und die Bevölkerung wegen des vorherrschenden nicht-
monetären Tauschhandels zu einer ‹Steuer› in Form von Naturalien verpflichtete, 
vor allem Elfenbein und der aus Lianen gewonnene Kautschuk. Die Folge war ein 
terroristisches Ausbeutungsregime. Es legte für die quasi zu Leibeigenen degradier-
ten Bewohner*innen der einheimischen Dorfgemeinschaften enorme Förderquoten 
fest und setzte sie mit Gewalt, Verschleppung, Brandschatzung, Verstümmelung 
und Mord durch. Durch Hunger und Krankheiten verstärkt mündeten sie in einem 
Genozid. Berichte über die Gräueltaten wurden ab Mitte der 1890er Jahre im In- und 
Ausland bekannt, aber Leopold II. konnte durch Druck, Bestechung und Falschinfor-
mation den Schein lange wahren und organisierte 1894 in Antwerpen und 1895 in 
Brüssel Propagandaausstellungen für seine Kongopolitik. 

In der Exposition Internationale de Bruxelles sah Leopold II. eine weitere Möglich-
keit für positive Berichterstattung, Legitimation und Investoren, und ließ parallel 
die Section Congolaise im Vorort Tervuren, in den königlichen Gärten des ehemali-
gen Schlosses der Herzöge von Brabant ausrichten. Im angrenzenden königlichen 
Park, wo Leopold II. bereits tropische Gewächshäuser mit Pflanzen aus dem Kongo 
besaß, wurden drei kongolesische Dörfer als Völkerschau errichtet, direkt per Tram 
angebunden an die Brüsseler Weltausstellung im Parc du Cinquantenaire durch die 
neu angelegte monumentale Achse der Avenue de Tervueren mit samt eines Tri-
umphbogens.

Kolonial ausstellen: Von Kautschukbögen, Tropenholzlianen und chryselephan-
tiner Skulptur
Ein Auftrag an Victor Horta kam nicht zustande, so dass das Palais des Colonies als 
neoklassizistischer Ausstellungsbau vom französischen Beaux-Arts Architekten Al-
fred-Philibert Aldrophe entworfen wurde, der sich bei früheren Weltausstellungen 
und als Hausarchitekt des Baron de Rothschild einen Namen gemacht hatte. Der 
belgische Staatssekretär und de facto Regierungschef des Kongo, Edmond van Eet-
velde, nutzte dennoch die Gelegenheit, die belgischen Avantgarde vertreten durch 
die Art Nouveau-Künstler, Kunsthandwerker und -Architekten Paul Hankar, Georges 



49O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

Hobé, Gustave Serrurier-Bovy und Henry van de Velde zu beauftragen. Sie erhielten 
jeweils eine Sektion in dem U-förmigen Bau mit Oberlicht durch den Ausstellungs-
koordinator Leutnant Théodore Masui zugeteilt, außerdem wurden zahlreiche wei-
tere belgische Avantgardekünstler*innen mit Werken bedacht.2 Um möglichst viele 
der 1,2 Millionen Besucher*innen den Ausstellungsbesuch zu ermöglichen, wurde 
ein Rundgang organisiert, der mit der Ehrenhalle begann, gefolgt vom größten 
Ausstellungsteil der Ethnographischen Halle von Hankar. Über eine Rampe, welche 
eine unterirdische Verbindung zum zweiten Flügel, geschmückt von Aquarien mit 
Süßwasserfischen des Kongo, herstellte, gelangten die Besucher*innen über eine 
Treppe in den Importsaal von Serruier-Bovy, gefolgt vom Exportsaal van de Veldes 
und dem Landwirtschaftlichen Saal von Hobé. 

Den Auftakt des Salon d’Honneur machten Tapisserien von Isidore und Hélène 
De Rudder, welche die Allegorien von Barbarei, Versklavung, Polygamie und Fe-
tischkult gegenüber Zivilisation, Befreiung, Familie und Christentum als ein ‹vor› 
und ‹nach› der Kolonisation darstellten (Abb. 1). Vor diesem ideologischen Hinter-
grund wurden kunsthandwerkliche Arbeiten sowohl belgischer und kongolesischer 
Künstler*innen in Elfenbein und Tropenholz gezeigt, ebenso wie ritueller Schmuck 
(‹fétiche›) und Webwaren verschiedener Stämme. Auch wenn Ausstellung und Ka-
talog die handwerkliche kongolesische Kunst als solche würdigte (und eben nicht 
nur als ethnographische Sammlungsobjekte) und Seite an Seite mit der belgischen 
Avantgarde präsentierte,3 blieben die zentralen Positionen im Raum belgischen 
Künstlern und ihren Werken vorbehalten: Das waren Philippe Wolfers Civilisation 
et Barbarie, eine Silber-Elfenbein-Skulptur auf einer Onyxplatte, gerahmt von einer 
Vitrine aus Bilinga-Tropenholz von Serrurier-Bovy,4 oder die Sphinx mystérieuse von 
Charles Van der Stappen, ebenfalls gefertigt aus Silber und Elfenbein auf einem 
Tropenholzpodest von van de Velde. Diese und zahlreiche andere Arbeiten im Salon 
d’Honneur, ermöglicht durch den Zugriff auf Stoßzähne und Tropenholz aus dem 
Kongo von van Eetvelde, sollten den ideologisch unterfütterten Beweis antreten, 
dass die Zusammenarbeit von Kolonie und Kolonialmacht zu einer Wiederbelebung 
der chryselephantinen Bildhauertradition in Belgien führen würde, also der Produk-
tion von Objekten aus – zumeist – Gold und Elfenbein.5

Auch den Übergang zu der Salle d’Ethnographie markierten Stoßzähne und ein 
Segmenttorbogen aus Tropenholz, der zu einer Folge von Nischen mit umlaufen-
den Wandtafelelementen führte, die in den Raum hineinragten und so die Halle 
in sechs Kompartimente einteilten (Abb. 2). Entlang der Mittelachse hatte Hankar 
geschwungene Sitzbänke aus Tropenholz positioniert, die jeweils spiegelbildlich zu 
den Ausstellungsnischen ausgerichtet zur Betrachtung der Geschichte, Geographie 
und Bevölkerung der kongolesischen Landesteile einluden: seine Küstenregion, die 
Berge (Monts de Cristal), das Kongobecken und der Urwald sowie die Regionen im 
Norden, Osten und Süden. Ein umlaufender Fries mit realistisch gestalteten Land-
schaftsszenen der jeweiligen Landesteile und Stammesgruppen schmückte die 
Bereiche, ebenso lebensgroße Figurengruppen und Alltagsgegenstände, Waffen, 
Modelle typischer Behausungen, Fotographien, Karten, wie auch Exponate aus 
Flora und Fauna (Abb. 3). Besonderen Wert legten die Ausstellungsmacher auf die 
Dokumentation der Völker und Stammesverbände, ihre Gebräuche und Sitten, Kör-
perschmuck und Ziernarben als Unterscheidungskriterium, auf die ich wieder zu 
sprechen komme. Hier stellten sich die Ausstellungsmacher um van Eetvelde und 
Masui als Befreier von der Versklavung durch arabische Händler dar, als Heilsbrin-



50 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

1 Salon d’Honneur, Palais des Colonies, Tervuren, 1897

2 Paul Hankar, Salle d’Ethnographie, Palais des Colonies, Tervuren, 1897



51O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

ger der ‹Zivilisation› in Form von Missionen, Schulen, Krankenhäusern, Justiz und 
Sicherheit (Force publique). Hankars Rahmung dieser ethnographischen Darstellun-
gen beschränkte sich auf die Wand- und Trennelemente in Tropenholz, ergänzt um 
Beschläge aus Elfenbein, bei denen er versuchte, neu-gotische Arts & Crafts-Details 
mit kongolesischen Einflüssen zu verbinden – von manchen Beobachter*innen als 
Kautschucklianen in Holz interpretiert.6 Besonders deutlich wird Hankars eklekti-
scher Ansatz beim abschließenden Torbogen, der durch kongolesisch inspirierte 
figurale Schnitzplastiken gebildet wird. Auf diesem ruhte in der Mitte ein hölzernes 
pyramidales Trophäengestell für vier Paare Stoßzähnen, bekrönt von weiteren drei 
Stoßzähnen.

Der zweite Flügel des Palais des Colonies war der kolonialen Wirtschaft gewid-
met. Den Auftakt machte die Salle d’Importation von Serrurier-Bovy, den die Be-
sucher*innen durch eine Folge von drei Tropenholzbögen beschritten, welche an 
der Außenseite mit Rohkautschuk in verschieden Qualitäten und Formen befüllt 
waren und auf der Innenseite eine Sitzfläche boten (Abb. 4). Stolz verweisen Charles 
Liebrechts und Masui im Katalog auf eine 40-fache Steigerungsrate des Kautschuk-
Imports zwischen 1887 und 1896.7 Neben Kautschuk waren Elfenbein, Tropenholz 
und andere pflanzliche Produkte, Fasern und Essenzen für die belgische Parfümerie 
und Pharmazie sowie Textilen wichtige Importwaren, die Serrurier-Bovy an den 
Seitenflächen dieses Hallenabschnitts ausstellte. Die Importgegenstände wurden 
von einer leichten, geschwungenen Dachkonstruktion, getragen von dynamischen 
Holzrippen, gerahmt.

Der zweite Bereich der Salle d’Exportation zeigt neben industriellen Waren das 
Dampfschiff und die Eisenbahn, welche die Ausbeutung des Kongo erst möglich 

3 Paul Hankar, Salle d’Ethnographie, Palais des Colonies, Tervuren, 1897



52 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

machten. Während ein Vitrinen-Model eines Liners des Antwerpen-Matadi-Linie 
den Zugang bildet, zeigte ein Wandbild eine großflächige Karte der Bahnlinie Ma-
tadi–Stanley Pool in ihrer Anbindung über den Hafen an Belgien, illustriert durch 
einen einlaufenden Dampfer (Abb. 5). Ausgenommen von den korbbogenartigen 
geschwungenen Durchgängen fasste van de Velde den horizontalen Abschluss sei-
ner Paneele mit einem umlaufenden Fries in dem für ihn typischen abstrakt-or-
ganischen Ornament ein. Die darunter positionierten Einbauten, Regale und Vit-
rinen entlang der Wände zeigten dicht an dicht die Alltagsobjekte für den Export, 
wie Keramik, Geschirr, Besteck, Kleidung und Stoffe, Latex-Ponchos, gewonnen aus 
eben jenem aus dem Kongo importierten Roh-Latex, sowie Hygieneartikel und me-
dizinisches Gerät, und nicht zuletzt Tropenhelme. Während sich diese Güter primär 
an die wenigen Europäer*innen im Freistaat richteten, stellte der Saal auch Ex-
portware für Kongoles*innen aus: Glasperlen als beliebter Schmuck, Kleidung und 
Stoffe sowie die blauen Uniformen für die Force publique des Kongo-Freistaates. Der 
lukrative Handel mit Waffen und Munition des militärisch neutralen Belgiens mit 
dem Kongo fand hingegen keine Erwähnung. Van de Velde brach mit der zentralen 
Axialität der vorangegangenen Räume, indem er asymmetrisch geschwungene Ti-
sche, gehalten von drei gebogenen Tropenholzträgern, im Raum platzierte, welche 
die für den Export hergestellte Tischkeramik und Geschirr auf zwei Etagen präsen-
tierte. In gleicher Weise positionierte er ein Sofa außerhalb der Achse und führte 
die Besucher*innen um die in den Raum ragenden geschwungenen Einbaumöbel 
und Vitrinenschränke herum. Bereits frühere Kommentator*innen hatten den hö-
heren Abstraktionsgrad seiner Gestaltung hervorgehoben, welcher direkte Zitate 

4 Gustave Serrurier-Bovy, Salle d’Importation, Palais des Colonies, Tervuren, 1897



53O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

oder Stilisierung kongolesischen Kunsthandwerks ebenso wie neo-gotische Arts & 
Crafts Formen mied.8

Den Abschluss dieses Flügels und letzten Raum des Rundganges bildete der Sa-
lon des Grandes Cultures, in dem die ‹typischen› Kolonialwaren Kaffee, Kakao und 
Tabak in Säcken, Kisten und Paketen die Inszenierung bestimmten, während in die 
Wandpaneele Darstellungen anderer landwirtschaftlicher Güter des Malers Rodol-
phe Wytsman eingelassen waren (Abb. 6). Wytsman war ebenso wie van de Velde 
und viele andere Künstler der Ausstellung ein ehemaliges Mitglied der sezessionis-
tischen Brüsseler Künstlergruppe Les XX. Während schon Serrurier-Bovy für seine 
Sektion einen neuen Horizont im Palais durch ein leichtes Dach einzog, entwarf 
Hobé einen gotisierenden ‹Wald› für seinen Raum, eine dreidimensionale Tropen-
holzskulptur mit deutlich sichtbaren Anleihen bei Arts & Crafts, die sich noch heute 
im Hof des Palais des Colonies befindet.

Schon die Zeitgenoss*innen bemerkten die einheitliche Gestaltung der ver-
schiedenen Bereiche der Section Congolaise und feierten diese Art der Gruppenaus-
stellung des belgischen Art Nouveau als epochemachenden Erfolg.9 Möglich wurde 
dieser erste Auftritt der belgischen Avantgarde durch van Eetvelde, der schon früh 
ein Unterstützer der Künstlervereinigung Les XX in Brüssel war und sich 1895 von 
Horta sein Privathaus in Brüssel entwerfen ließ (Hôtel van Eetvelde).10 Ebenso zählt 
van Eetvelde zu den ersten Kunden van de Veldes, da er bereits 1896 auf der Brüs-
seler Ausstellung der Libre Esthétique, der Nachfolgevereinigung von Les XX, dessen 
Möbel erwarb und damit zum Mäzen des belgischen Art Nouveau wurde.11 

5 Henry van de Velde, Salle d’Exportation, Palais des Colonies, Tervuren, 1897



54 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Der «style Congo» oder der «Fall Tervueren»? 
Der harmonische Eindruck der einheitlich gestalteten Raumfolge und die Engfüh-
rung der belgischen Avantgarde mit dem kolonialen Projekt trug so weit, dass zeit-
genössische Kommentator*innen und Historiker*innen über die Gestaltung des Palais 
des Colonies als «style Congo» sprachen.12 Bis dahin war Art Nouveau eine Privatange-
legenheit wohlhabender Auftraggeber gewesen, wie die Hôtels von Victor Horta und 
Paul Hankar mit ihrer Einrichtungen. Bekannt waren auch die Wohnungen und Häu-
ser der Künstler*innen beziehungsweise die Kunst- und Kunstgewerbeausstellungen 
und Galerien Maison de l’Art nouveau in Paris des Kunsthändlers Siegfried Bing (1895), 
die der Bewegung ihren Namen gab. Doch mit ihrer Beteiligung an der Kolonialaus-
stellung 1897 verhalf die belgische Avantgarde der Art Nouveau zum Durchbruch: Vor 
internationalem Publikum wurde sie als ‹offizieller Stil› des belgischen Königshauses 
und als Teil der Weltausstellung Brüssel anerkannt.13 Und das, obwohl die Künstler 
sich nicht nur als ästhetische Avantgarde betrachtete, die sich vom eklektischen His-
torismus der Akademien der Belle Époque abzusetzen suchte, sondern auch politisch 
vom vorherrschenden Liberalismus der bürgerlich-aristokratischen Eliten. 

Doch diese politische Einstellung hinderte weder van de Velde noch Horta da-
ran, sich mit dem königlich-kolonialen Projekt des Kongo-Freistaates zu identifi-
zieren und dessen blutige Realität zu ignorieren.14 Beispielhaft dafür stehen die 
Texte van de Veldes, der nach den Erfolgen bei der Weltausstellung Brüssel und 
bei der Internationalen Kunstausstellung in Dresden 1897 sich seinem deutschen 
Publikum in der Dekorativen Kunst mit einem Aufsatz zur Kolonial-Ausstellung in 
Tervueren vorstellte:15 In einem ironisch-sarkastischen Ton spricht van de Velde da-

6 Georges Hobé, Salon des Grandes Cultures, Palais des Colonies, Tervuren, 1897



55O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

von, dass die neue kunstgewerbliche Entwicklung und die belgische Kolonialbe-
wegung aus unterschiedlichen Richtungen und Interessen kommend eine Allianz 
eingegangen seien, um ein «an Ideen armes Land» zu verändern und Belgien aus 
der Lethargie herauszureißen. Dieser, wie van de Velde es nennt, «Fall Tervueren» 
sei nur möglich geworden, weil es im Kongo-Freistaat lediglich «eine Regierung, 
aber keine Bürokratie» gäbe16 – denn die Kolonie wurde von einer kleinen Anzahl 
Beamter aus der Ferne verwaltet, die allesamt van Eetvelde und dem König Leopold 
II. unterstellt waren. Gerade in der neo-absolutistischen Machtakkumulation des 
Staatssekretärs van Eetvelde sieht van de Velde den Hauptgrund für das Gelingen 
einer «einheitliche Gestaltung» der Ausstellung im Palais des Colonies, im Gegen-
satz zu den von Gremien, Kommissionen und Kompromissen bestimmten langwie-
rigen Findungsprozessen im Kulturbereich entwickelter Industriegesellschaften, 
und stellte die ‹Machtbefugnis› und ‹Tätigkeit› des Kolonialisten in direkten Zu-
sammenhang mit der Tätigkeit des Künstlers – als Ausdruck ein und derselben 
Avantgarde! Trotz der thematischen Vielfalt, der umfangreichen Ausstellungsgüter 
und der verschiedenen beteiligten Künstler*innen sei ein «einheitliches Werk» ent-
standen, dessen Schlüssel für die harmonische Gesamtwirkung, so van de Velde 
weiter an sein deutsches Publikum gerichtet, in der Einfachheit der Mittel – «immer 
nur wieder Holz, hier und da ein wenig Glas und Beschläge»17 – durchdrungen von 
einem «einheitlichen Geist» liege. Gerade dieser Punkt war van de Velde wichtig: Es 
handle sich nicht um einzelne künstlerische Leistungen, individuelle Spitzen oder 
partikuläre Werke, sondern er sieht sich als Teil einer breiteren Bewegung, die auf 
einen «neuen Stil» hinstrebe, den van de Velde als Art Nouveau bezeichnet. Dieser 
zeichne sich durch die Einheitlichkeit der Mittel ebenso wie der Gestaltungsprin-
zipien («neuer Geist») aus, überwinde die disziplinäre Spaltung der Künste seit der 
Renaissance, und führe in Richtung einer gesamthaften Gestaltung des Lebens, des 
Gesamtkunstwerkes hin – durchaus mit den revolutionären Untertönen aus dem 
Munde eines Richard Wagner.18 Deshalb gab sich van de Velde überzeugt von der 
historischen Bedeutung des «Falls Tervueren» als eines Durchbruchs zur Moderne, 
denn trotz der Flüchtigkeit der Weltausstellung 1897 prophezeite er eine über Gene-
rationen anhaltende Wirkung nicht nur auf zukünftige Ausstellungen – gemeint ist 
die Exposition universelle de 1900 in Paris –, sondern auf alle staatlichen und privaten 
Bauaufgaben.19 Und dass es sich bei dieser Einschätzung der Bedeutung der Kolo-
nialbewegung für die (belgische) Moderne nicht um einen Ausrutscher van de Vel-
des handelte, zeigte ein seinem Mitstreiter Serrurier-Bovy gewidmeter Artikel von 
1902.20 Rückblickend rekapituliert er die historischen Kräfte, die zu einem Wechsel 
vom seiner Meinung nach verschlafenen Stilimitat des Historismus seit 1830 – also 
der Gründung des Königreiches Belgien, in dessen Verpflichtung zur Neutralität 
er eine Schwäche sieht – hin zum «Erwachen» der Künste und des Lebens geführt 
habe. In van de Veldes Aufzählung findet sich neben Wissenschaft, Komfort und Hy-
giene auch der Schriftsteller Charles De Coster, Autor des belgischen Nationalepos 
Thyl Ulenspiegel; darüber hinaus verweist er auf die Erneuerung des Politischen, 
Sozialen und Ökonomischen durch die königliche Kolonialbewegung als auch auf 
die Gründung einer dritten politischen Kraft – der Parti Ouvrier Belge (POB).21 Diese 
Verquickung zeigt, wie in der belgischen Avantgarde sozialistische Ideale, anti-ka-
pitalistische Vorstellungen vom Primitivismus – ob der mittelalterlichen Gilden der 
Arts & Crafts-Bewegung oder die Romantisierung des bäuerlichen Landlebens durch 
Les XX – mit einer nationalistisch-königstreuen Einstellung konvergieren konnten. 



56 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Vom Ritzen der Haut der Objekte
Wenn man dem Mainstream des Kanons der Moderne folgt, behielt van de Velde 
Recht, wenigstens zum Teil. Denn kaum eine Vorlesung oder ein Text zur Entste-
hung der klassischen Moderne lässt die ‹Vorläufer› aus der belgischen Art Nouveau 
aus, ebenso wenig wie die englische Arts & Crafts-Bewegung zuvor oder den deut-
schen Werkbund danach (bei dem van de Velde wieder eine Rolle spielen sollte22). 
Die von van de Velde selbst propagierte Erzählung23 wurde von Historikern der 
nächsten Generation wie Nikolaus Pevsner und Sigfried Giedion aufgenommen.24 
So wird der belgischen Art Nouveau von Giedion zugebilligt, die Alltagsgegenstän-
de und die Interieurs wie auch die Architektur von historischen Stilformen, ob der 
vitruvianischen Architektur, mittelalterlicher oder gar außereuropäischer Quellen 
befreit und zu einer Rückkehr zur «Moral in der Architektur» beigetragen zu ha-
ben.25 Van de Velde selbst verweist in seinen Schriften zum «Neuen Stil» und «Neu-
en Ornament» auf Material, Konstruktion, Zweckform und die psychische Wirkung 
auf die betrachtende Person, auf welche die dynamisch-organischen Formen des 
Künstlers übertragen würden.26 

Doch woher kam die Inspiration für eine abstrakte Ornamentik? Eine mögliche 
Quelle ist die Forderung der englischen Arts & Crafts-Bewegung, sich an den Formen 
der Natur zu orientieren,27 ebenso die Vorstellung vom technischen Ornament bei 
Gottfried Semper und Eugène Emmanuel Viollet-le-Duc. Aber auch die Theorie der 
Farbmischung von Michel Eugène Chevreul, James Clerk Maxwell und Ogden Nicho-
las Rood beeinflussten den französischen Neoimpressionismus. Dazu zählte auch 
der Seurat nacheifernde Maler van de Velde aus seiner der Zeit bei Les XX,28 wie 
auch die Liniendynamik der Holzschnitte des Japonisme, von denen er selbst eine 
Sammlung besaß und diese als Vorbilder immer wieder hervorhob. Eine bislang 
wenig beachtete Spur führt jedoch in den Kongo, wie folgende Gedanken nahe-
legen, eine ‹blutige› noch in einem ganz anderen Sinne als die des red rubber, unter 
dem dieses dunkle Kapitel des europäischen Kolonialismus bekannt wurde.29 Im 
‹Bekenntnistext› Une Prédication d’Art von 1895, entstanden im Zusammenhang sei-
ner Lehrtätigkeit an der Université Nouvelle in Brüssel,30 beschreibt van de Velde sei-
ne Vorstellungen von der organischen Einheit von Gegenstand und Ornament, von 
Oberfläche und Tiefe, von Form und Identität jenseits der ‹Applikation› als etwas 
zusätzlich Hinzugefügtes, dem Gegenstand Fremdem. Überraschend kommt van 
de Velde zur Metapher des Tätowierens der menschlichen Haut – tatouage –, aber 
nicht im Sinne des subkutanen Injizierens von Farbe, sondern der Skarifizierung, 
also des Ritzens und der kunstvollen Vernarbung, wie sie bei den Mitgliedern der 
Stämme des Kongos anzutreffen war. Die europäische Kolonialethnographie über-
schrieb ältere Vorstellungen vom mythischen Ursprung der Architektur der ‹Urhüt-
te›, wie sie sich bei Vitruvius, Francesco Milizia oder Marc-Antoine Laugier findet, 
durch Feldbeobachtungen zum Körperschmuck sogenannter ‹primitiver Völker›, 
die wie eine Art von Flaschenpost der Geschichte als Konservierung prähistorischer 
Praktiken in die Moderne verstanden wurde. So bediente sich bereits Owen Jones 
der ethnographisch-kolonialen Forschung und People’s Exhibit auf der Londoner 
Weltausstellung von 1851, um in The Grammar of Ornaments von 1856 seine Theo-
rie des universellen menschlichen Schmucktriebes am Beispiel des Gesichtszeich-
nungen einer Māorifrau zu formulieren. Ausgehend von ethnographischen Expo-
naten zur Tätowierung des Körpers schließt er auf das ornamentale Bedecken der 
Alltagsgegenstände, Waffen und Bauten als Ursprung aller Kunst.31 Und auch der 



57O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

englische Maler, Illustrator, Sozialist und Angehöriger der Arts & Crafts-Bewegung, 
Walter Crane, auf den van de Velde sich 1895 direkt bezog, begann 1892 sein Ka-
pitel zur angewandten Kunst mit der Ursprungserzählung eines ‹primitiven und 
natürlichen› Zustandes einer prähistorischen Menschheit. In diesem, so Jones, ent-
stehe die abstrakte Ornamentik aus dem Gebrauch der Werkzeuge direkt und ohne 
Umweg über die Realität abbildende Motive (Mimesis).32 Crane schildert diese Ur-
szene noch abstrakt als ein «Jäger in der Höhle» oder ein «primitiver Töpfer» (oder 
ein «Kind» – eine Analogie von «primitiv» zu «kindlich», die auch bei Jones auf-
taucht), der einem Instinkt folgend einen Abdruck im rezeptiven Material hinter-
lässt, um einen «angenehmen und interessanten Effekt» zu erzielen.33 Van de Velde 
hingegen verortete diesen Ursprungsmoment in ganz anderen, konkreteren histo-
rischen Dimensionen des europäischen Kolonialismus: Der ‹primitive› Urkünstler 
ist Schwarzafrikaner (‹nègre›), und wie man aus dem belgischen Zusammenhang 
schließen kann: Kongolese. Van de Velde schreibt:

Il n’est venu à l’esprit d’aucun individu d’un peuple primitif de figurer une scène sur une 
planche dont il n’aurait pas un usage bien défini, sur une toile qui ne servirait pas à le 
vêtir, ou à le protéger. C’est que l’art va droit et d’instinct vers les choses usuelles. L’in-
stinct guide sûrement le nègre, qui s’asseoit au soleil pour graver la courge qui retiendra 
sa boisson; pour orner les armes au moyen desquelles il pourvoira à son existence, défen-
dra sa vie; pour sculpter ses meubles et les polychromer. L’instinct guide plus sûrement 
qu’aucune doctrine esthétique. Le désir d’une vie ornée est si intense chez le sauvage 
qu’il prend, sans hésitation, son enfant des bras de sa compagne, s’assied au bord du 
fleuve, ou au seuil de la hutte, s’inspire en ce moment solennel de tout ce qui l’entoure: 
fleurs, animaux, remous dans l’eau, entaille la peau de l’enfant, la tatoue patiemment, 
sourd aux pleurs que sa naturelle commisération tenterait d’arrêter pourtant – s’il ne 
s’agissait d’une chose trop grave – et puis remet l’enfant, avec orgueil, à sa mère, qui s’en 
réjouit.34

Trotz der Betonung der körperlichen Intensität und der detaillierten Beschreibung 
entspringt diese Szene der Skarifizierung (also des Schaffens von Ziernarben) als 
Moment ‹instinktiver› Kunstschöpfung einer distanzierten Erfahrung, wie sie für 
das Verhältnis zwischen Belgien und dem Kongo und ihren Bewohner*innen ty-
pisch war. Denn nur wenige Belgier*innen kamen mit der Kolonie in Berührung, 
während die Auswirkungen im Mutterland überall zu spüren waren: Sei es beim 
Ausbau des Hafens für das ‹Afrikadok› in van de Veldes Heimatstadt Antwerpen ab 
1887, in den Berichten und ethnographischen Publikationen der Afrikaforscher*in-
nen, in den kolonialen Propagandaausstellungen wie der Section Congolaise oder 
durch den von den Gewinnen aus dem Kolonialhandel befeuerten Bauboom in Brüs-
sel, dem Elfenbein und den Tropenhölzern in den Art Nouveau-Interieurs bis hin 
zu den personellen Verflechtungen von künstlerischer Avantgarde und kolonialen 
Eliten. Doch im Vergleich mit der Ausstellung im Palais des Colonies in Tervuren 
spricht aus dieser kolonialen Szene auch eine tiefe Bewunderung van de Veldes 
für die feierlichen Gesten und Bedeutungen kongolesischer Ziernarben ebenso wie 
für die Ornamentik der afrikanischen Alltagsgegenstände, die bis in die Sprache 
hineinreicht, wenn er vom «Eindringen» der Kunst in das Leben spricht, wie das 
Messer in die Haut. Van de Velde nahm diese Schilderung zum Anlass, eine Einheit 
von Objekt, Oberfläche und Bedeutung einzufordern, wie er sie im traditionellen 
Ornament und Tattoo als noch vorhanden ansah (oder imaginierte), vergleichbar 
mit den prämodernen Werkzeugen und Alltagsobjekten der flämischen Bäuer*in-



58 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

nen, die er als junger Maler 1888/1889 in Wechelderzande studiert hatte. In beiden 
Fällen strich van de Velde den (im Kongo noch) lebendigen Instinkt des Schmückens 
des eigenen Körpers (inklusive der sexuellen Bedeutungen) und der Gebrauchsge-
genstände als Ursprünge der Kunst heraus, der in hochzivilisierten europäischen 
Gesellschaften einem monetären Verständnis von Kunst und Kunstgewerbe als aus-
tauschbarer Kommodität gewichen sei, welches er mit Prostitution oder Schwäche 
(Impotenz) verglich. Und während in den Konzepten von Jones und Crane bei aller 
Bewunderung eine Abwertung des ‹Primitiven› als Ursprung und Vorläufer zu lesen 
ist, die mit dem Fortschreiten der Zivilisation zu ‹höheren› Ausdrucksformen der 
Kunst führe, drehte van de Velde diese koloniale Hierarchie um, indem er das Ur-
sprüngliche als das Wahre darstellte, in der die Einheit von Kunst und Leben, von 
Form und Bedeutung, von Oberfläche und Tiefe, von Ornament und Objekt und von 
Haut und Ritzung noch vorhanden sei. Inwiefern dieses theoretische Narrativ der 
Tätowierung und Vernarbung als abstrakte, körperliche Muster der persönlichen 
Identifikation als auch der Gender-, Gruppen- oder Stammeszugehörigkeit ab 1895 
direkt auf van de Veldes Praxis einer abstrakten Linien- und Punktornamentik der 
Gegenstände beeinflusste,35 oder ob diese doch eher metaphorisch als Beispiel für 
das Zusammenspiel von Material und Werkzeug zu lesen ist, zu dem analog eine 
moderne abstrakte Ornamentik aus dem Nutzen des Gegenstandes, aus dem Pro-
duktionsprozess, aus den technischen Gegebenheiten und im Hinblick auf die psy-
chische-soziale Rezeption zu entwickeln ist, bleibt dahingestellt. 

Die «Physiognomie des Neuen Stils»36 – Schlussbemerkungen zum verborgenen 
Rassismus der Moderne
Mit dem Wechsel nach Deutschland – erst 1900 nach Berlin und dann 1902 nach 
Weimar in den Dienst des Großherzoges Wilhelm Ernst von Sachsen-Weimar-Eise-
nach – änderte sich auch van de Veldes Rhetorik: In seinen deutschen Texten ver-
wendet er den Begriff des «neuen Stils» in Abgrenzung zu den modischen floralen 
und stilisierenden Tendenzen der internationalen Art Nouveau um 1900. Und an 
die Stelle der Tätowierung tritt eine andere körperliche Metapher, die der «Physio-
gnomie» (des neuen Stils), als Ausdruck der innerlichen Verfasstheit (oder «Geis-
tes») durch die äußerlichen körperlichen Merkmale, besonders des menschlichen 
Gesichts.37 Doch dieser Begriff erscheint trotz der sozialistisch-internationalen und 
pazifistischen Ausrichtung van de Veldes als äußerst problematisch, nicht nur vor 
dem Hintergrund der um die Jahrhundertwende diskutierten Phrenologie und der 
Rückschlüsse vom (Körper-)Schmuck auf den Charakter einer Person.38 Denn inner-
halb der Referenzen van de Veldes dieser Zeit wimmelt es von rassistischen Aus-
legungen der Physiognomie, von Vorstellungen einer ‹organischen Einheit› von To-
pographie, Klimazone, Menschen, Kleidung, Bauten und Alltagsobjekten und deren 
Bedeutung für die Gesellschaft.

Das lässt sich auch am alpinen Arianismus von Viollet-le-Duc, den Charles L. 
Davis II hervorgehoben hat,39 zeigen, als eine Spur von rassistischer ‹Whiteness› 
des Organischen in der Architektur, die sich von Viollet-le-Duc über die Moder-
ne bis zum heutigen ‹Kritischen Regionalismus› und ‹Lokalismus› nachzeichnen 
lässt.40 Eine weitere, nicht weniger problematische Referenz für die Physiognomie 
der Architektur beziehungsweise der Alltagsgegenstände findet sich bei Friedrich 
Nietzsche, mit dem van de Velde sich erneut ab dem Umzug nach Weimar 1902 aus-
einandersetzte, angeregt vom Freundeskreis Neues Weimar um Harry Graf Kess-



59O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

ler und Elisabeth Förster-Nietzsche und der Neugestaltung des Nietzsche-Archivs 
(1902–1904).41 Anknüpfungspunkte boten Nietzsches Vorstellungen einer künstle-
rischen Selbstschöpfung, einer bildhauerischen Arbeit an sich selbst, ebenso wie 
die physiognomische Parallele zwischen Mensch und Haus, zwischen Geist, Körper 
und Objekt inspiriert von der philologischen Hypothese der «indogermanischen» 
Sprachfamilie, die Nietzsche auch immer ethnisch und rassisch verstand.42 Und wie 
ihr Briefwechsel zeigt, haben sich Kessler und van de Velde regelmäßig im Zusam-
menhang des geplanten Nietzsche-Monumentes in Weimar (1911–1914) über diese 
Thesen ausgetauscht.43 Ziel des Projektes war unter anderem die Physiognomie des 
Philosophen selbst durch Architektur auszudrücken,44 entworfen als Fluchtpunkt 
einer Sportwettkampfstätte mit monumentaler Achse, die als pan-europäische Ant-
wort und Gegenstück zum deutsch-nationalen Völkerschlachtdenkmal in Leipzig 
von Bruno Schmitz gedacht war.45

Die Kolonialausstellung in Tervuren ist somit kein Einzelfall, sondern verdeutlicht 
wie unter einem Brennglas die Dialektik der modernen Architektur analog zur ‹Dia-
lektik der Aufklärung›. In ihr verbinden sich Avantgarde und Primitivismus ebenso 
wie Befreiung (der Anarchismus van de Veldes) und Unterdrückung (Inkaufnahme 
der rassistischen Kolonialisierung). Die Bewunderung für den Körperschmuck und 
die vitale Handwerkskultur des Kongo steht im Gegensatz zu einer als ‹falsch› und 
‹träge› wahrgenommenen industriell-liberalen Gesellschaft in Belgien – und trägt 
doch zu deren Ausbeutung, Zerstörung, Vernichtung durch ebendiese Kräfte bei. 
Angeregt durch die aus der Distanz der Kolonie erlebbaren Eindrücke machte sich 
van de Velde Hoffnung auf eine universelle «Gestik» der abstrakten Formen,46 die 
er sich als eine vorsprachliche, körperliche, psychisch-vitale Kommunikation der 
Kunst jenseits nationalsprachlicher, sozio-ökonomischer, kultureller oder Bildungs-
barrieren vorstellte. Dennoch nahm er Teil am kolonialen europäischen Universalis-
mus von ‹Entwicklung›, von ‹Kunst›, von ‹Moderne›.



60 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Anmerkungen

1	 Joseph Conrad, Heart of Darkness, erschien in 
drei Teilen in Blackwood’s Magazine in Edinburgh 
zwischen Februar und April 1899; Jospeh Conrad, 
Heart of Darkness, Edinburgh/London 1902.
2	 Vgl. Charles Liebrechts, Théodore Masui (Hrsg.), 
Guide de la Section de l’État Indépendant du Congo à l’Éx-
position de Bruxelles-Tervueren en 1897, Brüssel 1897.
3	 Vgl. Maarten Couttenier, «One speaks 
softly, like in a sacred place»: Collecting, Study-
ing and Exhibiting Congolese Artefacts as Afri-
can Art in Belgium (1850–1897), in: Journal of Art 
Historiography 2015, Nr. 12, der diese Kategori-
sierung kongolesischer Werke als ‹Kunst» bei 
der Ausstellung 1897 hervohebt 
4	 Vgl. Françoise Aubry, Werner Adriaens-
sens, Dominique Allard, Philippe Wolfers: Civi-
lisation et Barbarie, Brüssel 2002; siehe auch: 
Debora L. Silverman, Art Nouveau, Art of Dar-
kness: African Lineages of Belgian Modernism, 
Part I, in: West 86th 2011, Jg. 18, Nr. 2 (Fall-
Winter), S. 139–181, hier S. 145–46.
5	 Wie auch Autoren zeitgenössischer aus-
ländischer Zeitschriften feststellten: Olivier 
Georges Destree, The Revival of Chryselephan-
tine Sculpture in Belgium, in: The Dome, 1897, 
Vol. 1, No. 3 (September), S. 17–22; vgl. Tom 
Flynn, Taming the Tusk: The Revival of Chry-
selephantine Sculpture in Belgium During the 
1890s, in: Tim Barringer, Tom Flynn (Hrsg.), 
Colonialism and the Object. Empire, Material and 
the Museum, London 1998, S. 188–204. 
6	 Silverman (2011) (wie Anm. 4), S. 163–165.
7	 Liebrechts, Masui 1897 (wie Anm. 2), S. 411. 
8	 Siehe Debora L. Silverman, Art Nouveau, 
Art of Darkness: African Lineages of Belgian 
Modernism, Part III, in: West 86th 2013, Jg. 20, 
Nr. 1 (Spring-Summer), S. 3–61, hier: 9–10; vgl. 
zu Tervuren Katherine M. Kuenzli, Henry van de 
Velde. Designing Modernism, New Haven: Yale 
University Press, 2020, hier S. 36–41.
9	 Vgl. Julius Meier-Graefe, Das neue Orna-
ment – die Jungen Holländer, in: Dekorative 
Kunst 1898, Jg. 2, Heft 7, S. 1–18, hier S. 6–7. 
Auch Meier-Graefe hebt hier den Einfluss der 
Kolonien auf die neue Kunst hervor, insbeson-
dere von Indien auf England, von Java auf die 
Niederlande und vom Kongo auf Belgien.
10	 Vgl. Françoise Aubry, Jos Vandenbreeden, 
Horta: Naissance et Dépassement de l’Art Nouveau, 
Gent 1996. 
11	 Vgl. Schilderung van de Veldes in seinen 
Memoiren, Henry van de Velde, Récit de ma vie. I 
Anvers – Bruxelles – Paris – Berlin, hg. v. Anne van Loo 
u. Fabrice van de Kerckhove, Brüssel 1992, hier S. 293.
12	 Siehe Marcel Luwel, Micheline Bruneel-Hye 
De Crom, Tervueren, 1897, Tervuren 1967, S. 52; vgl. 
Werner Adriaenssens, Philippe Wolfers: L’album 
congolais, un royal cadeau commémorant l’exposi-
tion coloniale de Tervuren en 1897, Brüssel 2002, S. 7.

13	 Ein weiterer locus classicus der Art Nouveau 
war die Internationale Kunstausstellung Dresden 
1897 (1. Mai bis 30. September), bei der nicht nur 
Arbeiten van de Veldes aus S. Bings Maison de 
l’Art nouveau gezeigt wurden, die ihn über Nacht 
im Deutschen Reich berühmt machten, sondern 
auch zahlreiche weitere kunstgewerbliche Arbei-
ten im sich entwickelnden Jugendstil. Doch im 
Unterschied zur Section Congolaise der Weltaus-
stellung Brüssel war der Auftritt der Avantgarde 
auf einzelne Werke und Räume beschränkt.
14	 Silverman 2011 (wie Anm. 4), hier S. 163–170.
15	 Henry van de Velde, Die Kolonial-Ausstel-
lung Tervueren, in: Dekorative Kunst 1898, Jg. 1, 
Nr. 1, S. 38–41.
16	 Ebd., S. 38.
17	 Ebd., S. 40.
18	 Ebd., zum Wagnerianismus van de Vel-
des,vgl. Ole W. Fischer, Insular Utopias? – Henry 
van de Velde, Peter Zumthor, and the Gesamt-
kunstwerk, in: Carsten Ruhl, Chris Dähne u. 
Rixt Hoeksta (Hg.), The Death and Life of the Total 
Work of Art. Henry van de Velde and the Legacy of 
a Modern Concept, Berlin 2015, S. 146–163.
19	 Van de Velde 1898, S. 41.
20	 Henry van de Velde, Un Ingeniéur-Décora-
teur Liégeois M. G. Serrurier-Bovy, in: Wallonia 
1902, S. 287–296.
21	 Ebd., S. 296, hier: «crêation royale des colonies».
22	 Vgl. Ole W. Fischer, Aufbruch in die 
Moderne zwischen Typisierung und Individuali-
sierung – Die Werkbund-Debatte 1914–2014, in: 
This is modern. Deutsche Werkbund Ausstellung 
Venedig 2014, Berlin 2014, S. 78–92.
23	 Vgl. Henry van de Velde, Die Geschichte 
der Renaissance im Modernen Kunstgewerbe, 
in: Ders., Die Renaissance im Kunstgewerbe, Berlin 
1902, S. 7–96.
24	 Nikolaus Pevsner, Pioneers of Modern 
Design. From William Morris to Walter Gropius, 
London 1936; Sigfried Giedion, Space, Time and 
Architecture: The Growth of a New Tradition, Cam-
bridge/Mass. 1941.
25	 Giedion 1941, S. 216.
26	 Wie ich an anderer Stelle versucht habe 
darzulegen, vgl. Ole W. Fischer, Nietzsches Schat-
ten. Henry van de Velde – von Philosophie zu Form, 
Berlin 2013, Kapitel 3: Theorie: Henry van de 
Velde, S. 219–414.
27	 Vgl. John Ruskin, The Seven Lamps of Archi-
tecture, London 1849, hier: The Lamp of Beauty, 
S. 94–135.
28	 Vgl. Kuenzli 2000 (wie Anm. 8), hier: A 
«scientific» Aesthetic, S. 9–41.
29	 E. D. Morel, Red Rubber. The Story of the 
Rubber Slave Trade Flourishing on the Congo in the 
Year of Grace 1906, London 1906.
30	 Henry van de Velde, Une Prédication d’Art, 
in: La Société Nouvelle 1895, 11 Jg., Nr. 12 (Dezem-



61O
le

 W
. 

Fi
sc

h
er

 
D

er
 ‹

b
lu

ti
ge

› 
D

u
rc

h
b
ru

ch
 d

es
 b

el
gi

sc
h

en
 A

rt
 N

ou
ve

au
. 

D
ie

 K
on

g
o-

Fr
ei

st
a
a

t-
Au

ss
te

ll
u

n
g

 i
n

 T
er

vu
re

n
 1

8
97

ber), S. 733–744. Die Université nouvelle de Bru-
xelles wurde 1894 wegen einer Kontroverse an 
der Université libre de Bruxelles um die Person 
des Geographen Élisée Reclus gegründet, der 
dem sozialistischen Anarchismus nahe stand.
31	 Owen Jones, The Grammar of Ornaments, 
London 1856, hier: Ornaments of Savage Tribes, 
S. 13/14. Auch l. Gottfried Semper suchte auf der 
People’s Exhibit der Weltausstellung in London 
1851 seine These der vier Urkünste der Archi-
tektur an Hand einer «karaibischen Hütte» zu 
beweisen; vgl. Gottfried Semper, Der Stil in den 
Technischen und Tektonischen Künsten oder prakti-
sche Ästhetik: ein Handbuch für Techniker, Künstler 
und Kunstfreunde, Bd. 2: Keramik, Tektonik, Stereo-
tomie, Metallotechnik für sich betrachtet und in 
Beziehung zur Baukunst, München 1863, S. 267.
32	 Walter Crane, The Claims of Decorative Art, 
London 1892, S. 106.
33	 Ebd., S. 107.
34	 Van de Velde 1895 (wie Anm. 30), hier 
S. 736–737. Man könnte meinen, dass die Bände 
der Prédication d’Art von Van de Velde später ins 
Deutsche übersetzt worden seien, da die Kunst-
gewerblichen Laienpredigten von Henry van de 
Velde 1902 in Leipzig erschienen. Tatsächlich 
handelt es sich um eine modifizierende Kompi-
lation. Die größte inhaltliche Nähe zum zitierten 
Passus im Aufsatz von 1895 findet sich nicht in 
der Predigt an die Jugend (Leipzig 1902, S. 41–71), 
sondern im Kapitel Prinzipielle Erklärungen (ebd., 
S. 137–195), dort heißt es beispielsweise auf 
Seite 152: «Dass der Wilde aus der Natur Früchte 
oder Teile der Tiere nimmt, um daraus seinem 
Leben nützliche Geräte zu verfertigen, liegt in 
der natürlichen Ordnung der Dinge, welche ihm 
für den Augenblick die Kenntnis des Materials 
und der Werkzeuge versagte, wodurch er später 
anderes ersinnen konnte; man findet aber eine 
überall sichtbare Spur von Logik oder vielmehr 
von Urteilskraft in der Wahl, die er trifft, indem 
er zur Herstellung eines Gefässes einen ausge-
höhlten Kürbis und für eine Schale das Rücken-
schild einer Schildkröte verwendet.»
35	 Silverman 2012 (wie Anm. 8), S. 182–186; 
Silverman argumentiert, dass nicht nur die kolo-
nialen Materialien Elfenbein und Tropenholz die 
Art Nouveau mitbestimmten, sondern dass sich 
im Werk Hortas und van de Veldes zahlreiche 
ikonologische koloniale Referenzen finden las-
sen, wie stilisierte Abbildungen von Elefanten, 
Stoßzähnen, Lianen oder der berüchtigten Nil-
pferdpeitsche. Außerdem sei «Yachting-Style» 
(wie die Gebrüder Goncourt Bings Eröffnungs-
ausstellung im Maison de l’Art nouveau in Paris 
1895 und speziell van de Veldes Inneneinrich-
tung dort verunglimpften) als ‹Dampfschiff-Stil› 
der Antwerpen-Matadi-Linie zu lesen. Mir scheint 
die Hypothese des ‹Wuchses›, der ‹Kraft› der Linie 
in verschiedenen natürlichen, landschaftlichen 
und psychischen Formen als Vorbild naheliegen-

der zu sein, ebenso die Einflüsse des Japonisme, 
von Arts & Crafts wie auch von Viollet-le-Duc bis 
hin zur ihrer Bewunderung der Kraftlinien und 
Momentverläufe im damaligen Industriebau.
36	 Henry van de Velde, Gegenleitsätze, in: Ders., 
Die Werkbundarbeit der Zukunft, Jena 1914, S. 50.
37	 So zum Beispiel Henry van de Velde, Pro 
Domo, in: Dekorative Kunst 1906, Jg. 10, Nr. 2 
(November), S. 49–64; Henry van de Velde, Die 
Linie, in: Die neue Rundschau 1908, Jg. 19, Bd. 3, 
S. 1035–1050.
38	 Vor allem Adolf Loos ist bekannt für eine 
rassistische und sexistische Auslegung einer 
phrenologischen ‹Pseudowissenschaft› vom 
Zusammenhang zwischen Tattoo und Ornament 
sowie Verbrechen und der ‹Degeneration›, vgl. 
Ole W Fischer, Objected into the Void – Notes 
on the Polemics of Adolf Loos against Henry 
van de Velde: a Cultural-Psychological Analysis 
of Modernity, in: Umení– casopis Ústavu dejin 
umení Akademie Ved Ceské republiky / Art. Journal 
of the Institute for Art History of the Academy of 
Sciences of the Czech Republic, Jg. 55, Nr. 4 (2007), 
S. 294–315; vgl. auch: Christopher Long, The 
Origins and Context of Adolf Loos’s «Ornament 
and Crime», in: Journal of the Society of Architec-
tural Historians 2009, Jg. 68, Nr. 2, S. 200–223.
39	 Charles L. Davis II, Building Character: The Racial 
Politics of Modern Architectural Style, Pittsburgh 2019, 
hier Campfires in the Salon: Viollet-le-Duc and the 
Modernization of the Aryan Hut, S. 31–68.
40	 Ebd., S. 232–233; wie Charles L. Davis II in sei-
nem Vortrag «Canon Fodder: Debating the Racial 
Politics of Canonicity in Modern Architectural His-
tory» an der Harvard GSD am 6.10.2020 erklärte.
41	 Vgl. Fischer 2013 (wie Anm. 26), hier 
S. 502–560.
42	 So zum Beispiel in der frühen Schrift Die 
Geburt der Tragödie (1872) zitiert nach: Giorgio 
Colli, Mazzino Montinari (Hg.), Friedrich Nietz-
sche. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. (KSA) 
Band 1, München/Berlin 1999, S. 69; und ähnliche 
Gedanken im Spätwerk Jenseits von Gut und Böse 
(1886), zitiert nach: KSA, Band 5, 1999, S. 34–35. 
43	 Antje Neumann (Hg.), Harry Graf Kessler – 
Henry van de Velde: Der Briefwechsel, Köln/Wien 
2014.
44	 Vgl. Ole W. Fischer, The Nietzsche Monu-
ment Weimar – Building for the Modern Body 
and Spirit?, in: Veronika Rollova u. Cyril Riha 
(Hg.), Art and Evolution. A Festschrift for Jindrich 
Vybiral, Prag 2020, S. 66–81.
45	 Ebd., S. 67; vgl. Alexandre Kostka, Eine 
unzeitgemäße Gabe für Weimar, in Thomas 
Föhl (Hg.), ihr Kinderlein kommet... Henry van de 
Velde: ein vergessenes Projekt für Friedrich Nietz-
sche, Ostfildern 2000, S. 33–56, hier: 48.
46	 Henry van de Velde, Das neue Ornament, 
in: Die Renaissance im Kunstgewerbe, Berlin 1901, 
S. 104; Ders., Die Linie, in: Die neue Rundschau, 
1908, Jg. 19, Bd. 3, S. 1036.


	INHALT
	Regine Heß, Christian Fuhrmeister, Monika Platzer: Aus dem ‹Toten Winkel› zum Mainstream? Eine Bestandsaufnahme. Editorial
	NETWORK OF BLACK PROFESSIONALS WORKING IN THE BUILDING INDUSTRY
	Maja-Lee Voigt: Public Urban Space Matters! Reflections on the Regulation and Racialization of Public Urban Space through Spatialized Policing Practices
	Itohan Osayimwese: From Postcolonial to Decolonial Architectural History: A Method
	Kenny R. Cupers: On the Coloniality of Architectural Modernism in Germany
	Ole W. Fischer: Der ‹blutige› Durchbruch der belgischen Art Nouveau. Die Kongo-Freistaat-Ausstellung in Tervuren 1897
	Monika Platzer: Politisches über zwei «unpolitische» Architekten. Roland Rainer und Karl Schwanzer im Nationalsozialismus
	Regine Heß: Deconstructing Nationalist Mindsets in Architectural History and Theory by Questioning the Concept of the Single-Family House
	Alexandra Klei: Von der ‹Wiedergutmachung› zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945
	Sabine Girg: Am Rand der Stadt und der Gesellschaft: Das Wohnbauprojekt Poblado Gitano. O Vao, Pontevedra
	Mira Anneli Naß: Architektur von unten? Eine Kritik komplexitätsreduzierender Praktiken bei Forensic Architecture
	Birgit Szepanski: Smashing Figures – Ein performativer Spaziergang im Olympiapark Berlin
	Benjamin Kaufmann, Christian Fuhrmeister: Die Schandwache am Lueger-Ehrenmal in Wien im Oktober 2020. Benjamin Kaufmann, Wien, in Korrespondenz mit Christian Fuhrmeister, München
	Christian Frühm, Henry Kaap, Léa Kuhn: Hochschulinnovation und kein Ende? Ein Plädoyer für mehr Arbeit an der Arbeit
	Autor*innen
	Bildnachweise

