
93Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

Alexandra Klei
Von der ‹Wiedergutmachung› zum «Kampf gegen Antisemitismus» 
Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945 

«‹Die Bundesregierung erblickt im Wiedererstehen jüdischer Gotteshäuser einen 
sichtbaren Beweis für die Erfolge ihrer Wiedergutmachungspolitik›», schrieb im 
September 1958 der damalige Bundeskanzler Konrad Adenauer (CDU) in einem 
Grußwort an die Jüdische Gemeinde Düsseldorf zur Einweihung ihrer Synagoge.1 
Wenn in den zwei Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg von ‹Wiedergutma-
chung› die Rede war, verweist dies auf geforderte oder geleistete finanzielle Unter-
stützungen sowie Entschädigungen für ‹arisierte› Grundstücke, zerstörte Synago-
gen- und andere Gemeindebauten sowie für geraubtes mobiles Eigentum. Zudem 
werden mit ‹Wiedergutmachung› moralische Verpflichtungen angesprochen, ange-
mahnt oder (als) abgegolten (angesehen). Jüngstes Beispiel hierfür ist die aktuelle 
Debatte um die von der Jüdischen Gemeinde Hamburg gewünschte Rekonstruk-
tion der 1938/1939 zerstörten Bornplatzsynagoge, die auch als eine ‹Wiedergutma-
chung› mit Blick auf die Geschichte nach 1945 verstanden wird.2 

Die Entstehung von Synagogen war und ist immer ein Anlass, in der Öffent-
lichkeit die Bedeutung jüdischer Gegenwart (neu) zu bestimmen, sowohl durch 
die Gemeinden selbst als auch durch Vertreter*innen der deutschen, nichtjüdi-
schen Mehrheitsgesellschaft. ‹Wiedergutmachung› ist dabei die häufigste, aber 
nicht einzige symbolische Zuschreibung: In den 1980er Jahren wurde der Hinweis 
auf ein bleiben wollen zunehmend populärer, seit den 1990er Jahren stehen Syna-
gogenbauten für einen Aufbruch3 und in der jüngsten Gegenwart für einen Kampf 
gegen Antisemitismus. Der Architekt Manuel Herz schrieb, dass «der symbolische 
Wert von Bauten mit jüdischem Bezug deren ‹funktionalen Wert› übersteigt.» Es 
sei «[g]leichgültig, ob eine Synagoge wirklich besucht wird und ob sie auch tat-
sächlich das Zentrum des aktiven jüdischen Lebens bildet, [...] ihre blosse Existenz 
[wird] als Beweis einer gesicherten jüdischen Existenz in Deutschland bewertet.»4 

Wie Zuschreibungen das Verständnis und die Herstellung einer Identität von 
Architektur prägen, hat der Historiker Gavriel D. Rosenfeld anhand ihrer Betitelung 
als jüdisch durch Architekt*innen und Kritiker*innen untersucht.5 Anknüpfend an 
seine Überlegung, dass Bedeutungen produziert werden, untersuche ich im Folgen-
den, welche Aspekte des Jüdischen, der lokalen Geschichte sowie der Verfolgung 
und Ermordung der Jüdinnen und Juden über Synagogen und ihre Neubauten ver-
mittelt wurden und welche Funktion die Gebäude im Kontext von Erinnerungs-
kultur besitzen. Dabei beziehe ich Form, Materialität und Sichtbarkeit der Bauten 
ebenso ein wie die zeitgenössische Berichterstattung. 

Der Fokus liegt auf fünf Neubauten: Die 1958 eingeweihte Synagoge in Düssel-
dorf ist ein Beispiel für den frühen Synagogenbau. Die 1971 eröffnete Synagoge 
in Karlsruhe steht für eine Entwicklung, bei der jüdische Symbole zur Grundlage 
der Gestaltung wurden. Mit dem 1986 fertiggestellten Gemeindehaus in Frankfurt 



94 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

am Main wird die Erinnerung an die Zerstörung der Gemeinden und die Ermor-
dung der Jüdinnen und Juden erstmals über die Architektur vermittelt. Die 2001 
in Dresden eingeweihte Synagoge verweist in ihrer Anlage auf die Zerstörung des 
Vorgängerbaus und ist in ihrer Form durch Bezüge zu jüdischer Religion bestimmt. 
Anhand der aktuellen Auseinandersetzungen um die Rekonstruktion der Bornplatz-
synagoge in Hamburg wird abschließend ein intendierter Bruch mit etablierten 
Erinnerungsmustern diskutiert.6

Die Synagogen in Düsseldorf und Karlsruhe
Nachdem eine jüdische Präsenz in der unmittelbaren Nachkriegszeit in Deutschland 
zunächst ausgeschlossen schien und von internationalen jüdischen Organisationen 
abgelehnt wurde,7 begannen die Gemeinden ab den 1950er Jahren Neubauprojekte 
zu realisieren. Dabei war es üblich, dass die Städte die zentral gelegenen Areale 
der vormaligen Synagogenbauten von den Jüdischen Restitutionsorganisationen 
erwarben,8 während Gemeinden neben Friedhöfen nur einzelne Gebäude vormals 
jüdischen Gemeinde- oder Privatbesitzes zurück erhielten. 

Bis auf wenige Ausnahmen mussten Gemeinden ihre Neubauten in zentrums-
ferneren Wohnvierteln errichten, so auch die Gemeinde in Düsseldorf, die am 9. 
November 1956 den Grundstein für einen Neubau in der Zietenstraße legte. Noch 
während der Bauzeit musste sie die Landesbehörden in Nordrhein-Westfalen im-
mer wieder um finanzielle Unterstützung bitten und war gezwungen, ihr Anrecht 
auf einen Neubau zu rechtfertigen: Sie verwies auf Ansprüche aus der Zerstörung 
des Vorgängerbaus,9 auf die angedachten Nutzungen10 und auf die schlechte finan-
zielle Situation ihrer Mitglieder.11 In der Berichterstattung im Zuge der Grundstein-
legung und der Einweihung vom 7. September 1958 blieben die Enteignung und 
der Raub von Gemeindebesitz als Aspekte der nationalsozialistischen Verfolgung 
ebenso außen vor wie die jahrelangen Verhandlungen der Gemeinde mit der Stadt 
und dem Land um eine Erstattung. Der Neubau wurde stattdessen zu einem sicht-
baren Beweis des ‹guten Handelns› der nichtjüdischen Deutschen stilisiert. Mit den 
neutral erscheinenden Hinweisen, dass die Finanzierung über Landesmittel erfolgt 
sei, das Grundstück von der Stadt zur Verfügung gestellt wurde und sich beide an 
den Baukosten beteiligten,12 inszenierten sich deutsche nichtjüdische Institutionen 
als großzügige und selbstlose Gönner der Jüdischen Gemeinde. 

Im Jahr 1957 begannen die Jüdische Kultusgemeinde Karlsruhe und der Oberrat 
der Israeliten Badens mit der Suche nach einem Grundstück für einen Neubau.13 Er 
sollte zunächst im Stadtzentrum errichtet werden, um eine Sichtbarkeit der Syna-
goge zu gewährleisten.14 Das Grundstück, das zehn Jahre später gefunden wurde, 
erfüllte dieses Kriterium dann gerade nicht: Es lag abseits des Zentrums in einer 
Waldfläche, zwischen Mehrfamilienhäusern und einer vierspurigen Straße. Die 
Areale der zerstörten Synagogen standen den Gemeinden in beiden Städten nicht 
zur Verfügung: In Düsseldorf wurde das Grundstück «1949 gegen den Willen der 
SGD [Synagogengemeinde Düsseldorf, A.K.] in die Stadtplanung einbezogen»,15 nach 
mehrjährigen Verhandlungen zwischen der Stadt und dem Jewish Trust an erstere 
übertragen16 und in den 1980er Jahren bebaut. 1946 weihte die Stadt eine Gedenk-
tafel für den zerstörten Bau ein. Das in der Karlsruher Kronenstraße befindliche 
Areal der Liberalen Synagogen blieb nach 1945 unbebaut, die angrenzenden er-
haltenen Gemeindebauten werden unter anderem seit 1949 von der Arbeiterwohl-
fahrt genutzt.17 Eine Gedenktafel weihte die Stadt 1963 ein. Das gleichfalls zentrale 



95Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

Grundstück der zerstörten orthodoxen Synagoge in der Karl-Friedrich-Straße blieb 
ebenso wie die umliegenden Gebäude vormaligen jüdischen Gemeindebesitzes in 
privater Hand. Eine Erinnerungstafel wurde erst 1991 angebracht.18 In beiden Fäl-
len blieben die Grundstücke unbebaut und dienen heute vor allem als Parkplätze.

Der am 7. September 1958 in Düsseldorf eingeweihte Komplex von Hermann Zvi 
Guttmann besteht aus Gemeindehaus, Saal und Synagoge. Letztere ist über einem 
ovalen Grundriss errichtet und bietet 400 Plätze. Über dem zu einem Platz aus-
gerichteten Eingang sind die Inschrift כבודך משכן ומקום ביתך מעון אהבתי ה׳ (dt.: 
«Ewiger, ich liebe die Stätte deines Hauses, den Ort, wo deine Ehre thront» [Psalm 
26,8]) und darüber eine Menora in die Fassade eingebracht. In den links und rechts 
des Eingangs angeordneten Fenstern sind Embleme der zwölf Stämme Israels ein-
gearbeitet. Die Verweise auf die jüdische Nutzung des Gebäudes werden hier nach 
außen getragen und sind – zumindest in der Eingangszone – Bestandteil der Archi-
tektur (Abb. 1). 

Der im Juni 1971 eingeweihte Komplex in Karlsruhe (Hermann Backhaus & 
Harro Wolf Brosinsky) besteht aus dem flachen, entlang der Straße verlaufenden 
Riegel des Gemeindezentrums und einer dahinterliegenden Synagoge über einem 
Gemeindesaal. Sie überragt das Gemeindezentrum und ist über einer sechseckigen 
Grundfläche angelegt. Gefaltete dreieckige Außenwände bilden einen Davidstern 
aus (Abb. 2). Damit wird im Unterschied zu den an Fassaden aufgebrachten oder 
in Glasfenstern eingearbeiteten Symbolen und Inschriften, wie sie in Düsseldorf 
erfolgten, der Verweis auf die Nutzer*innen in die Architektur selbst implementiert 
und ein Symbol zur bestimmenden Form des Raumes. Dies vermittelt die Funktion 
des Gebäudes nach außen und könnte so für eine Sichtbarkeit jüdischer Präsenz im 
städtischen Raum sorgen, wenn der Komplex nicht derart abgelegen situiert wäre. 
Zudem ist die Form des Baukörpers am besten aus der Luft zu erfassen. Die Kon
struktion mit Betonschalen sorgte für eine in ihrer Zeit aufsehenerregende Form. 

1 Synagoge mit Gemeindezentrum, Düsseldorf, Fotografin: Alexandra Klei, 25. Mai 2016



96 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Die Übertragung jüdischer Symbole und Narrative in Architektur sollte in der Folge 
und besonders nach 1990 ein zentrales Gestaltungsmotiv werden. 

Der Vorsitzende des Oberrats, Werner Nachmann, etablierte für den Neubau in 
Karlsruhe die Zuschreibung als ein kulturelles Zentrum, in dem der «Mythos von 
der Abgeschlossenheit der jüdischen Religion endlich» überwunden werden sol-
le;19 einen «Ort der Begegnung zwischen Menschen aller Rassen und Religionen».20 
Damit wird die Verantwortung für eine Kommunikation, die Antisemitismus ent-
gegenwirkt, von einem jüdischen Ort und einer Gemeinde übernommen. Die Frage, 
warum ein solcher Ort nicht im nicht-jüdischen Raum bereits entstanden ist, wurde 
nicht gestellt. Die Stadt begründete ihre Unterstützung mit der moralischen «Ver-
pflichtung [...] furchtbares Unrecht wiedergutzumachen»21 und sah den «Neubau 
als einen Akt der Versöhnung und als Willen zur Wiedergutmachung».22 Seitens 
der Politik erfuhr der Bau im Kontext seiner Einweihung weitere Zuschreibungen 
«als Teil einer Dankesschuld» (Oberbürgermeister Otto Dullenkopf, CDU) und als 
«Symbol für das Vertrauen einer jüdischen Gemeinde in die Stabilität unserer De-
mokratie» (Bundesinnenminister Hans-Dietrich Genscher, FDP).23 Ministerpräsident 
Hans Filbinger, damals CDU, zuvor NSDAP-Mitglied und Marinerichter, sah in dem 
Neubau eine «Stätte der Begegnung, wo wieder zusammengefügt werde, was un-
seliges Schicksal einmal getrennt hat.»24 Die Einweihung einer Synagoge bot einem 
NS-Täter die Möglichkeit der Entlastung, ohne Verantwortung für das eigene Han-
deln zu übernehmen. 

Weitere Bedeutungen wurden mithilfe der Architektur erzeugt: Der Komplex sei 
ein «Juwel moderner Architektur» und «unvergleichlich mit allen bestehenden jüdi-
schen Sakralbauten in der Welt».25 Der Neubau wurde zu einem Ereignis von über-
regionaler Bedeutung und zur Selbstvergewisserung nicht nur im bundesdeutschen 
Vergleich: Mit einem derart als bedeutsam bestimmten Ort wurde versucht, eine 
Überlegenheit gegenüber anderen Synagogenbauten auf der Welt zu demonstrieren. 

2 Synagoge mit Gemeindezentrum, Karlsruhe, Fotograf: Jörg Waßmer, 10. April 2021



97Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

Bereits bei Baubeginn formulierte der Bürgermeister Walther Wäldele (SPD): 
«Wer baue, habe Vertrauen in die Zukunft und schaue nach vorne».26 Eine solche 
Zuschreibung jüdischer Gegenwart in einer Verknüpfung mit Neubauvorhaben für 
jüdische (religiöse) Nutzungen bekam mit der Formulierung «Wer ein Haus baut, 
will bleiben», die Salomon Korn 1986 zur Einweihung des Jüdischen Gemeindezen-
trums in Frankfurt am Main äußerte,27 eine Formel, die anschließend ein Baustein 
von Einweihungsreden werden sollte. Dabei schrieb bereits 1947 der damalige Vor-
sitzende der Jüdischen Gemeinde Berlin, Hans Erich Fabian: «Es hat keinen Sinn, 
Häuser zu bauen, wo Hütten genügen, und es hat keinen Zweck, Synagogen zu 
errichten [...], um sie in kurzer Zeit zu verlassen [...]».28 Auch wenn die drei Formu-
lierungen dies nicht erkennen lassen, sind die Unterschiede zwischen ihnen enorm: 
Während Korn und Fabian jüdisches Selbstverständnis unter ganz unterschiedli-
chen Voraussetzungen ihrer Gegenwart in Deutschland ausloten (wollten), ist Wäl-
deles29 Zuschreibung bestenfalls eine Hoffnung, die ein Nichtjude als Angehöriger 
der Tätergesellschaft an die jüdische Gemeinschaft richtete. 

Jüdisches Gemeindezentrum Frankfurt am Main
Die Stadt Frankfurt am Main gab nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges einige 
vormalige Grundstücke und Gebäude der Jüdischen Gemeinde vergleichsweise un-
kompliziert zurück.30 Die Westend-Synagoge wurde ab 1946 wiederhergestellt,31 
ein ehemaliges jüdisches Krankenhaus bot Wohnraum für Überlebende,32 der Bet-
saal am Baumweg wurde neu gestaltet33 und 1957 um ein Gemeindezentrum er-
gänzt. Es erwies sich bereits Ende der 1960er Jahre als zu klein.34 Doch erst 1986 
konnte das Gemeindezentrum in der Savignystraße nach Plänen von Salomon Korn 
in Zusammenarbeit mit der Architektengemeinschaft Gerhard Balser fertiggestellt 
werden, das in zweifacher Hinsicht ein Novum in der Geschichte jüdischen Bauens 
nach 1945 war: Es war der erste Neubau eines Gemeindezentrums, in das weder ein 
Betsaal integriert noch eine Synagoge angeschlossen wurde. Versammelt wurden 
nichtreligiöse Nutzungen, neben Büros Einrichtungen zur Kinderbetreuung, eine 
Schule, ein Gemeinderats- und ein Festsaalsaal sowie ein Seniorenclub. Außerdem 
integrierte das Gebäude in seine Architektur «die Brüchigkeit des deutsch-jüdischen 
Verhältnisses»35 und die «Erinnerung an die Zerstörung»36 durch Risse, die durch die 
zwei stilisierten mosaischen Gesetzestafeln verlaufen, die hochaufgerichtet neben 
dem Haupteingang stehen. Eine Liste mit den Namen von rund 11.000 Frankfur-
ter Jüdinnen und Juden, die von den Nationalsozialist*innen ermordet worden wa-
ren, wurde in den Grundstein eingelegt.37 Den Tafeln gegenübergestellt sind in der 
Fassade des Haupteingangs drei Leuchter, deren «symbolisches Licht [...] das der 
Hoffnung [ist]. Sie werden gestützt von jenen drei Säulen, auf denen nach Simon 
dem Gerechten die Welt steht: auf der Lehre, dem Gottesdienst und der Wohltä-
tigkeit.»38 (Abb. 3) Damit wurden die zwei Pole jüdischen Daseins in Deutschland 
als «Erinnerung an die Zerstörung – und Hoffnung auf Zukunft» durch die Archi-
tektur markiert. Bereits mit dem 1959 eingeweihten Gemeindezentrum in Berlin 
wurde über die Verwendung von Spolien der zerstörten Synagoge Fasanenstraße 
der Versuch unternommen, «notwendige Mahnung und Erinnerung in Architektur 
zu transformieren».39 Dabei gibt es Unterschiede zwischen beiden Konzepten: Die 
Ruine der Synagoge in Berlin wurde ab dem 4. Dezember 1957 abgerissen,40 zwei 
Monate nachdem der Wettbewerb für den Neubau ausgerufen worden war. Ver-
wendet wurden zusammengestellte Risalite als «Mahnsäule» sowie das vormalige 



98 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Portal, das als freistehendes Tor vor die Eingangsfassade41 des von den Architekten 
Dieter Knobloch und Heinz Heise ansonsten schlicht gehaltenen Gebäudes gestellt 
wurde. Die mit dem Gebäude verknüpfte Erinnerung bezieht sich so auf den kon-
kreten Vorgängerbau und auf die Zerstörungen vom 9./10. November 1938, damit 
auf ein an den Ort gebundenes historisches Ereignis. Das Gemeindehaus in Frank-
furt nimmt dagegen erstmals über die Architektur eine grundsätzliche Positionie-
rung in einer jüdisch/nichtjüdisch-deutschen Gegenwart vor und verweist dabei 
auf den bleibenden Riss des Zivilisationsbruchs (Dan Diner). Zudem wird die Erinne-
rung an die Ermordeten sowohl als Zahl als auch in ihren Namen aufbewahrt. Das 
Gemeindezentrum bleibt bis in die Gegenwart der einzige Neubau, der in der Archi-
tektur beide Aspekte in einer Beziehung zueinander erinnert: die Ermordung von 
sechs Millionen und die Ermordung des Einzelnen. Zwar nahmen Synagogenbauten 
immer Erinnerungszeichen an die ermordeten Mitglieder der Vorgängergemeinden 
auf, aber dies geschah nach innen gerichtet und nicht auf Individuen bezogen.

Die Neue Synagoge Dresden
In den 1990er Jahren veränderten sich die Bedingungen jüdischer Gegenwart in 
Deutschland grundlegend: Die Einwanderung von rund 210.000 Jüdinnen und Ju-
den aus den Ländern der ehemaligen Sowjetunion zwischen 1990 und 2004 führte 
zu steigenden Mitgliederzahlen in bestehenden Gemeinden und zu Neugründun-
gen.42 Die Phase wird in der Regel als Aufbruch charakterisiert.43 Die Gemeinden be-
nötigten in der Folge nicht nur (mehr) Platz, sondern auch Raum für ihre veränder-
ten Aufgaben. Kehren wir noch einmal zurück zur Feststellung von Manuel Herz, 
dass die «blosse Existenz» von Synagogen «als Beweis einer gesicherten jüdischen 
Existenz in Deutschland bewertet»44 wird, dann können wir mit Blick auf die ent-
standenen Architekturen der letzten 25 Jahre sehen, dass dieser Beweis nun mehr-
heitlich in Form zentral gelegener, expressiver und auffälliger Architekturen er-
bracht werden soll. Dabei muss festgestellt werden, dass die Einwanderung keinen 

3 Eröffnung des Jüdischen Gemeindezentrums 
am 14. September 1986, Frankfurt am Main



99Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

Einfluss auf die Architektur in ihrer Form hatte: Es entstanden Gebäude, die sich 
selbstbewusst gegenüber ihrer städtischen Umgebung behaupten können, die aber 
nicht an die Identität und das Selbstverständnis der neuen Mitglieder gebunden 
waren. Die Realisierung der Neubauprojekte blieb dabei abhängig von der nicht-
jüdischen Mehrheitsgesellschaft, die nun bereit war, dem jüdischen Leben mehr 
Sichtbarkeit im städtischen Raum zu ermöglichen. 

Mit dem 2001 eingeweihten Neubau einer Synagoge mit Gemeindezentrum for-
mulierten die Architekt*innen des Büros Wandel Hoefer Lorch + Hirsch prominent 
einen bestehenden Grundsatz jüdischen Bauens nach 1945: «Die Rekonstruktion 
ungebrochener Kontinuität erscheint im Fall der Synagoge mehr als fragwürdig. 
Zu groß ist der historische Bruch, zu ambivalent die Bauaufgabe ‹Synagoge› als 
solche.»45 Dieses Selbstverständnis einer Verortung jüdischer Gegenwart mit Blick 
auf die eigene Geschichte war notwendig, weil es im Zuge der Planungen für den 
Neubau, der teilweise auf dem Areal des 1938 zerstörten Vorgängerbaus von Gott-
fried Semper entstand, 1997 Forderungen nach einer Rekonstruktion gab46 und der 
Neubau in unmittelbarer Nachbarschaft zu zahlreichen Rekonstruktionsvorhaben 
entstand.47 Mit ihnen, und dabei sind besonders der Bau der Frauenkirche und des 
Neumarktes zu nennen, wurde ein (Stadt-)Bild der Vergangenheit etabliert, das den 
Nationalsozialismus ebenso ausblendet wie die in dieser Zeit begangenen Verbre-
chen. So bot die Einweihung der neuen Frauenkirche in Pressetexten die Möglich-
keit, das Gebäude als Symbol für «Versöhnung» oder für «Frieden» zu etablieren48 
und eine Semantik zu entwickeln, «die in Form von Einheit, Wunder und Freiheit 
erschien» und eine «Erinnerung an die deutsche Geschichte im Nationalsozialis-
mus und im Zweiten Weltkrieg» auslässt.49 Verfestigt hat sich ein Narrativ, welches 
das Leiden der Dresdener nichtjüdischen Bevölkerung als Opfer einer als ungerecht 
empfundenen Bombardierung durch die Alliierten im Februar 1945 in den Vorder-
grund stellt.50 

Der Komplex des Neubaus besteht aus einer Synagoge und einem Gemeinde-
zentrum, die durch einen zwischen ihnen liegenden Innenhof verbunden sind. Da-
bei wurden im Außenraum vier Verweise auf die Geschichte des Ortes und seiner 
Gemeinde angebracht: Im Eingang befindet sich ein vergoldeter Davidstern der 
niedergebrannten Synagoge, der während der Zerstörungen in der sogenannten 
Pogromnacht gerettet worden war. Darüber steht die Inschrift des Vorgängerbaus: 
ה א בֵּית־תְּפִלָּ֥ ים יִקָּרֵ֖ י לְכָל־הָעַמִּֽ  Zudem sind Steine der Semper-Synagoge in die 51 יכִּ֣ בֵיתִ֔
östliche Hofwand integriert (Abb. 4) und im Innenhof ein Teil ihrer Grundfläche im 
Boden nachgezeichnet worden. 

Einen deutlich größeren Einfluss auf die Architektur haben religiöse Bezugnah-
men, die zur bestimmenden Grundlage für die Wahl von Materialien und Formen 
wurden: Als Analogie zu Tempel und Stiftszelt, verstanden als «die architektoni-
schen Grunderfahrungen des Judentums», ist die steinerne Außenhülle der Syn-
agoge massiv als dauerhaft und der Innenraum durch ein metallenes Gewebe als 
provisorisch gestaltet. Um eine Ausrichtung des Thoraschreins nach Jerusalem zu 
gewährleisten, wurde der Kubus in seiner Höhenerstreckung aus der Achse ge-
dreht. Die Außenwände aus Betonformsteinen wurden durch Zuschlagstoffe und 
Oberflächenstrukturen nicht nur an die Sandsteinbauten der Dresdner Altstadt an-
geglichen, sondern sollen zudem auf die Westmauer in Jerusalem verweisen.52 Im 
Unterschied zu Karlsruhe wird die Verknüpfung nicht über ein einzelnes Symbol 
hergestellt. 



100 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Presseartikel zur Eröffnung im November 2001 erinnerten nicht nur an die 
Zerstörung der Semper-Synagoge, sondern verwiesen auch auf die Zerstörung 
der Dresdener Altstadt im Februar 1945.53 Zugeschrieben wurde dem Neubau die 
Aufgabe, auf die «gewaltsame Unterbrechung der Geschichte [...] im Stadtbild»54 
aufmerksam zu machen; etwas, das von der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft 
offenbar nicht geleistet werden will oder muss. Die neue Architektur stehe für ein 
erstarktes «Selbstbewusstsein» der Gemeinde, zeige damit eine Veränderung der 
Selbstwahrnehmung der Juden und Jüdinnen an, mache aber «keine Hoffnung auf 
Versöhnung».55 Die Synagoge wäre so eine Gegenerzählung zur Frauenkirche, die, 
wie oben dargestellt, unter anderem für Versöhnung steht; ein Anliegen, das ge-
meinhin als positiv bewertet wird, und dem die Gemeinde, damit die Juden, hier 
entgegenstünden. 

Die Bornplatzsynagoge in Hamburg
Weder als die Entscheidung für eine äußere Rekonstruktion der zerstörten Synago-
ge in der Stadt Herford getroffen, noch als diese im März 2010 eingeweiht wurde, 
gab es eine überregional wahrnehmbare Debatte, die sich um die Frage der Zu-
lässigkeit dieser Entscheidung drehte. Auch die am 9. November 2017 von dem 
Berliner SPD-Fraktionsvorsitzenden Raed Saleh erstmals öffentlich artikulierten 
Wünsche für eine Rekonstruktion der Synagoge am Fraenkelufer in Berlin blieben 
ohne Diskussion. Dabei hatte Saleh in seinem Text56 den Verlust ihrer Architektur 
unterschiedslos eingeordnet in Rekonstruktionsprojekte seit den 1990er Jahren in 
Deutschland, die darauf abzielen, ein Stadt- und Selbstbild wiederherzustellen, das 
die Konsequenzen des Nationalsozialismus und des Zweiten Weltkriegs ausblen-
det. Rekonstruktionsprojekte der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft wurden 
zwar kritisiert und bleiben umstritten. Sie sind aber dennoch prominent realisiert 
worden, auch wenn die Initiativen von konservativen und manchmal sogar rechten 
Akteur*innen57 ausgingen und die Planungen ebenso wie die Realisierungen seit 
einigen Jahren im Kontext Rechter Räume58 diskutiert werden.

Der bisherige Grundsatz (jüdischer Gemeinden), «[i]hre Geschichte, ihre Zer-
störung, de[n] Bruch [...] sichtbar» zu belassen,59 wurde bei Saleh ohne Reflektion 
aufgekündigt zu Gunsten einer In-Eins-Setzung historisch gänzlich unterschiedlich 
begründeter Verluste. Erst im Zuge der Planung einer Rekonstruktion der Born-

4 Östliche Wand im 
Innenhof der Syna-
goge mit Gemeinde-
zentrum, undatiert, 
Dresden. Inschriften 
und Steine des zer-
störten Vorgänger-
baus, Fotograf: Ulrich 
Knufinke



101Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

platzsynagoge am historischen Standort, dem heutigen Josef-Carlebach-Platz in 
Hamburg, setzte eine kritische Auseinandersetzung ein. Das vormalige Synagogen-
areal war weder der Gemeinde zurückgegeben worden noch hatte sie eine Ent-
schädigung dafür erhalten. Stattdessen verkaufte die Jewish Trust Corporation for 
Germany (JTC) der Stadt dieses sowie weitere Grundstücke aus jüdischem Besitz.60 
Das Areal diente der Universität als Parkplatz. Erst 1988 wurde ein Denkmal der 
Künstlerin Margrit Kahl eingeweiht; es bildet Grundriss und Deckengewölbe der Sy-
nagoge durch ein dunkles Mosaikpflaster und durch polierte schwarze Granitsteine 
auf dem Boden ab (Abb. 5). Es erinnert aber nicht nur an die zerstörte Synagoge, 
sondern auch an den Umgang mit dem Ort nach 1938/1940 und sichert die Leere als 
Verweis auf den Verlust und auf eine historisch gewordene Abwesenheit. Der Ort 
entwickelte sich «zum zentralen Gedenkort [...] für die Erinnerung an die national-
sozialistische Verfolgungs- und Vernichtungspolitik».61

Noch im Dezember 2017 hatte der Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde, Phil-
ipp Stricharz, den Wunsch nach einer Rekonstruktion als unerreichbar formuliert.62 
Aber nach dem antisemitischen und rechtsterroristischen Anschlag am 9. Oktober 
2019 auf die Synagoge in Halle wurde die Möglichkeit einer Realisierung von der 
Politik aufgegriffen und zu einem Erfolg: Der damalige Fraktionschef der Grünen 
in Hamburg, Anjes Tjarks, forderte als Konsequenz aus dem Anschlag, «nicht nur 
den Antisemitismus zu bekämpfen, sondern auch die positiven Aspekte jüdischen 
Lebens deutlicher sichtbar zu machen»63 und nannte den Wiederaufbau der Born-
platzsynagoge. Bereits am 12. Februar 2020 beschloss die Hamburgische Bürger-
schaft «als Antwort auf den grassierenden Antisemitismus [...] wieder jüdisches 
Leben in den Mittelpunkt der Stadt und der Gesellschaft zu rücken und die ehe-
malige Synagoge [...] originalgetreu wiederaufzubauen.»64 Damit wird suggeriert, 
dass die fehlende Sichtbarkeit jüdischen Lebens verantwortlich für Antisemitismus 

5 Ausschnitt Synagogenmonument von Margrit 
Kahl, Joseph-Carlebach-Platz, Hamburg. Im 
Hintergrund ein 1941/1942 auf dem Areal er-
richteter Hochbunker, heute das Institut für 
Bodenkunde der Universität Hamburg, Foto-
grafin: Alexandra Klei, 19. Juli 2017



102 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

ist; eine Vorstellung, die Antisemitismus in seiner Funktion als gewalttätige soziale 
Praxis, als Denkstruktur und «kognitives und emotionales Weltbild»65 verkennt. Als 
Antwort auf einen sich immer offener und aggressiver artikulierendem Antisemitis-
mus innerhalb der deutschen Gesellschaft und auf das Fehlen einer Debatte um das 
Versagen bisheriger Konzepte wird zum einen auf symbolisches Handeln gesetzt. 
Zum zweiten sind es Juden und Jüdinnen, die sich in dieser Vorstellung exponieren 
sollen beziehungsweise müssen, um Antisemitismus zu bekämpfen. Damit wird 
einerseits insinuiert, dass Antisemitismus vom Verhalten ‹der Juden› abhängt, was 
einer Täter-Opfer-Umkehr gleichkommt, und andererseits von der bedrohten Grup-
pe gefordert, sich an die Öffentlichkeit zu begeben, sich also besonders leicht an-
greifbar zu machen.

Bundes- und städtische Geldmittel wurden für den Wiederaufbau und eine vor-
ausgehende Machbarkeitsstudie bewilligt.66 Nachdem bereits einige kritische Stim-
men diese Entwicklungen begleitet hatten, wurde im Dezember 2020 mit einer 
Stellungnahme, die einen offenen Diskurs über die Planungen forderte,67 die Aus-
einandersetzung um den Wiederaufbau und den Umgang mit dem 1988 eingeweih-
ten Denkmal eröffnet. Dass es der Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde ist, der den 
von Kahl gestalteten Gedenkort mit den Aussagen, dass er «außer von einer klei-
nen Fachöffentlichkeit kaum beachtet»68 werde, und es schmerze, «diesen Platz so 
brach zu sehen»69 in Frage stellt, ist ein Novum in der Geschichte des Gedenkens 
an die zerstörten Synagogen. Stricharz erhebt damit Einspruch gegen eine etab-
lierte und positiv konnotierte Erinnerungskultur, der allerdings vor einem anderen 
historischen Hintergrund stattfindet, als bei nichtjüdischen Befürworter*innen der 
Rekonstruktion. Deren Zustimmung für das Vorhaben beinhaltet zwar ebenfalls 
den Verzicht auf ein explizites Erinnern an die Zerstörung der Synagoge, wird als 
dieser aber bisher nicht artikuliert, diskutiert oder problematisiert. 

Dabei kann (und sollte) auch ein Denkmal, das für den Erfolg erinnerungspoli-
tischer Kämpfe steht und dem Dauerhaftigkeit zugeschrieben wird, mehr als 30 
Jahre nach seiner Einrichtung hinsichtlich seiner Aussagen und seiner Funktionen 
innerhalb eines sich wandelnden Erinnerungsdiskurses befragt werden. Dies trifft 
auch auf die bisher abgelehnte Möglichkeit der Rekonstruktion von Synagogen zu. 
Gleichwohl ist aber die Frage, welche Funktion ein solcher Paradigmenwechsel hat. 
Auch wenn dies aufgrund der noch laufenden Debatte nicht abschließend beurteilt 
werden kann, soll auf drei Elemente der Argumentation eingegangen werden, die 
als Bedeutungszuschreibungen mit der Rekonstruktion verknüpft werden: Kampf 
gegen Antisemitismus, Sichtbarkeit jüdischen Lebens und ‹Wiedergutmachung›. 

Eine Realisierung des Rekonstruktionsvorhabens wurde erst wahrscheinlich, 
nachdem es von politischen Vertreter*innen mit einem Kampf gegen Antisemitis-
mus verknüpft wurde. Eine in Aussicht gestellte Synagoge als sichtbares Symbol er-
scheint konkreter als Bekenntnisse zu jüdischem Leben in (politischen) Reden. Zwar 
ergibt sich daraus nicht zwangsläufig die Notwendigkeit, den Neubau als Rekonst-
ruktion umzusetzen. Dies wurde aber offenbar zunächst unhinterfragt als gegeben 
angenommen. Verstärkt wurde diese Beziehung durch die von dem Gemeindemit-
glied Daniel Sheffer initiierte Kampagne «Nein zu Antisemitismus. Ja zur Bornplatz-
synagoge».70 Auf der zugehörigen Homepage zeigten auch prominente Personen 
«ein starkes Zeichen gegen Hass und Judenfeindlichkeit» und stimmten für eine 
Realisierung des Bauvorhabens.71 Sich gegen Antisemitismus auszusprechen und 
trotzdem gegen die Rekonstruktion zu sein, war nicht möglich. Vermutlich infolge 



103Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

von Kritik an einer derartigen Indienstnahme fanden in der Argumentation der 
Gemeindevertreter*innen Verschiebungen statt: Sheffer argumentierte nun, dass 
«[k]ein Gebäude [...] Antisemitismus bekämpfen, aber die Bornplatzsynagoge [...] 
Vergangenheit mit Zukunft verbinden [kann]». Er bestimmte eine weitere Funktion 
des Neubaus, mit dem «im Grindelviertel [...] ein Wahrzeichen der Weltoffenheit 
und jüdischen Identität unserer Stadt» entstehe.72 Stricharz dagegen argumentier-
te, dass Mahnmal und leerer Platz Antisemit*innen nicht zu einem anderen Denken 
überzeugen würden, man mit einer Rekonstruktion aber zeigen könne: «Wir Juden 
pfeifen auf euch Antisemiten. Wir sind da, das kann euch gefallen oder nicht.»73 In 
beiden Aussagen wird das Bedürfnis der Gemeinde formuliert, im städtischen Raum 
sichtbarer zu sein und dies in einem Viertel zu realisieren, das über ein reiches 
jüdisches Erbe verfügt.74 Damit soll die Verbindung jüdischer religiöser Gegenwart 
nicht nur mit dem historischen Platz einer Synagoge, sondern mit einem als jüdisch 
bestimmten städtischen Raum verknüpft werden. Argumente von Sichtbarkeit und 
Präsenz geben dem Vorhaben weitere Bedeutung: Der Neubau wird als «unüberseh-
bares Zeichen des jüdischen Lebens in Hamburg»75 definiert, auch in der konkreten 
Nutzung: «Wir wollen zeigen, wie jüdisches Leben aussieht, was der Inhalt der jüdi-
schen Religion ist.»76 Schließlich definierte Stricharz den Neubau als «ein deutliches 
Signal: Wir bauen wieder auf, was die Nazis einst zerstörten, was sie an ebenjener 
Stelle nicht mehr sehen wollten. Und zwar so, wie es damals war.»77 Die Rekonst-
ruktion soll damit das Handeln der Täter rückgängig machen und einen (nachträg-
lichen) Sieg über sie anzeigen. Dass Rekonstruktionen immer auch als der Versuch 
gelten, Geschichte zu revidieren, ist eine gängige Kritik an ihrer Realisierung.78 Als 
Argument stößt sie hier nicht nur an Grenzen, weil seitens einer jüdischen Gemein-
de die Unsichtbarmachung der Tat im städtischen Raum gewünscht wird, sondern 
vor allem, weil dies als Überwindung nationalsozialistischen Handelns gedeutet 
wird, die erst – und in dieser Sichtweise nur – mit einer Rekonstruktion sichtbar 
begangen werden kann. Der Verlust, der hier rückgängig gemacht werden soll, ist 
ein grundlegend anderer als der, den Befürworter*innen der Rekonstruktionen von 
Altstädten, Schlössern und der Garnisonkirche meinen. Dabei ist das wie es damals 
war auch für die Synagoge eine polemische Worthülse: bezogen einerseits auf das 
angestrebte Gebäude, dass lediglich in seiner Hülle historisierend wiedererstehen 
soll und in seinem Inneren an völlig veränderte Bedingungen angepasst werden 
muss und bezogen andererseits auf seine Bedeutung in der jeweiligen Zeit seiner 
Existenz. Denn die Bedingungen der Herstellung, die Möglichkeiten einer Aneig-
nung und die jeweilige Wahrnehmung sind aufgrund der Entstehungskontexte 
grundverschieden. 

Als dritte Bedeutungszuschreibung wird, wie eingangs skizziert, die Rekonst-
ruktion als Beitrag einer ‹Wiedergutmachung› verstanden. Im Unterschied zur Sy-
nagoge in Düsseldorf wird sich dabei auf die Nachkriegszeit und nicht auf den NS 
bezogen. Dies beinhaltet eine veränderte moralische Konnotation, weil es nun um 
den Umgang der bundesrepublikanischen Gesellschaft mit den Verbrechen geht 
und das begangene Unrecht nicht mehr allein im Nationalsozialismus verortet 
wird. 

Insgesamt folgt lediglich aus Stricharz’ Argumentation, den Nazis nicht nach-
träglich ihren Willen zu geben, die Notwendigkeit, den Neubau als Rekonstruk-
tion zu realisieren. In allen anderen Argumentationen ist sie nicht gegeben. Neben 
diesen Zuschreibungen bedeutet eine Rekonstruktion als Antwort auf den von 



104 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Stricharz formulierten Schmerz beim Blick auf das vermeintlich leere Areal des 
Mahnmals aber vor allem eine Unkenntlichmachung des Bruchs der Geschichte 
im öffentlichen Raum. Die Leere als Bestandteil des Wissens in der Erinnerung an 
die Verbrechen des Nationalsozialismus soll hier beseitigt werden. Dieser Bruch 
mit den etablierten Erinnerungsmustern muss auch in seiner Bedeutung vor dem 
Hintergrund jüdischer und nichtjüdischer Erinnerung an den Holocaust diskutiert 
werden. Wie notwendig das ist, zeigt sich aktuell auch darin, dass sich mit Uwe 
Becker, Bürgermeister in Frankfurt am Main der nächste politische Akteur für die 
Rekonstruktion einer zerstörten Synagoge in seiner Stadt ausspricht.79



105Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

Anmerkungen

1	 Vgl. Die neue Synagoge ist fertig, in: Neue 
Rhein Zeitung/Landeshauptstadt Düsseldorf, 6. 
September 1958.
2	 Vgl. exemplarisch: European Leadership 
Network (ELNET): Der lange Weg zur Wiedergut-
machung – Wiederaufbau der Bornplatzsynagoge. 
Podiumsdiskussion, 25. Januar 2021, https://
elnet-deutschland.de/themen/gesellschaft/podi-
umsdiskussion-zum-wiederaufbau-der-born-
platzsynagoge/, Zugriff am 1. März 2021.
3	 Stiftung Baukultur Rheinland-Pfalz (Hg.), 
Gebauter Aufbruch. Neue Synagogen in Deutsch-
land, Regensburg 2010.
4	 Manuel Herz, Das institutionalisierte Expe-
riment, in: Neue Zürcher Zeitung, 21. Mai 2005, 
https://www.nzz.ch/articleCSOSZ-1.138047, 
Zugriff am 1. März 2021.
5	 Gavriel D. Rosenfeld, Building After Ausch-
witz. Jewish Architecture and the Memory of the 
Holocaust, New Haven/London 2011, S. IX. 
6	 Zu den Phasen jüdischer Geschichte nach 
1945: Michael Brenner (Hg.), Geschichte der Juden 
in Deutschland von 1945 bis zur Gegenwart, Mün-
chen 2012. 
7	 Dan Diner, Im Zeichen des Banns, in: ebd., 
S. 15–66.
8	 Ruth Schreiber, New Jewish Communities 
in Germany after World War II and the Succes-
sor Organizations in the Western Zones, in: Jour-
nal of Israeli History 18, 1997, S. 167–190.
9	 Vorstand der Synagogengemeinde Düssel-
dorf an den Regierungspräsidenten der Lan-
deshauptstadt, 15. Januar 1958, in: Archiv BA 
Düsseldorf, Stadtverwaltung Düsseldorf – Bau-
aufsichtsamt – Hausakten Zietenstr. 50, Bd. 1. 
10	 Vorstand der Synagogengemeinde Düssel-
dorf an den Regierungspräsidenten der Landes-
hauptstadt, 21. Februar 1958, in: ebd. 
11	 Vorstand der Synagogengemeinde Düssel-
dorf an den Finanzminister des Landes Nord-
rhein-Westfalen, 2. Mai 1958, in: ebd. 
12	 T. M., Grundsteinlegung für neue Syna-
goge, in: Rheinische Post/Düsseldorfer Stadtpost, 
7. November 1956. 
13	 Werner Nachmann, Karlsruhe an RA Ernst 
Adler am 18. November 1963, in: Stadtarchiv 
Karlsruhe, Abt.: 1/H-Reg Nr. 4899. 1945–1966, 
Heft 1. Akten-Nr. 373.11.
14	 W., Neue Karlsruher Synagoge auf Platz 
des Ständehauses?, in: Badische Neueste Nach-
richten, 10. November 1960. 
15	 Donate Strathmann, Auswandern oder Hier-
bleiben? Jüdisches Leben in Düsseldorf und Nord-
rhein 1945–1960, Essen 2003, S. 191.
16	 Beglaubigte Abschrift der öffentlichen Sit-
zung der Wiedergutmachungskammer beim 
Landgericht Düsseldorf, 29. Februar 1956. 
Rückerstattungssache der JTC – Antragstelle-
rin – gegen die Stadtgemeinde Düsseldorf – 

Antragsgegnerin. Geschlossener Vergleich, in: 
Zentralarchiv zur Erforschung der Geschichte 
der Juden in Deutschland (ZAEJD), B 1/5 Bur 229.
17	 Auf der Grundlage der im Stadtarchiv 
Karlsruhe und im Generallandesarchiv Karls-
ruhe eingesehenen Unterlagen lassen sich die 
Besitzverhältnisse des Areals der zerstörten 
Synagoge nach 1945 nur bruchstückhaft rekons-
truieren.
18	 René Gilbert, Gedenktafel zur Zerstö-
rung der Synagoge der orthodoxen jüdischen 
Gemeinde, in: Stadtlexikon Karlsruhe, 2017, 
https://stadtlexikon.karlsruhe.de/index.php/
De:Lexikon:top-3306, Zugriff am 1. März 2021.
19	 M. S., Nach 30 Jahren geduldigen Wartens: 
Jüdische Gemeinde erhält eine Synagoge, in: 
Badische Neueste Nachrichten, 27. Januar 1968. 
20	 M. S., Stern Davids als Grundkonzeption, 
in: Badische Neueste Nachrichten, 7. Mai 1968. 
21	 Ebd.
22	 W., Zustimmung zum Synagogen-Neubau, 
in: Ebd., 8. Mai 1968. 
23	 [N. N.], Jüdisches Gemeindezentrum wird 
eingeweiht, in: Ebd., 2. Juli 1971. 
24	 Ebd. 
25	 Sakralbau strahlt Würde von außen und 
Weihe von innen aus, in: Ebd., 1. Juli 1971. 
26	 ll., Bau der neuen Synagoge begonnen, in: 
Badische Neueste Nachrichten, 25. Januar 1969. 
27	 Der zweite Teil des Satzes lautet «und wer 
bleiben will, erhofft sich Sicherheit», in: Salo-
mon Korn, Wer ein Haus baut, will bleiben, in: 
Ders., Geteilte Erinnerung. Beiträge zur deutsch-
jüdischen Gegenwart, Berlin 2001, S. 71–76.
28	 Hans Erich Fabian, Jüdische Gemeinden in 
Deutschland, in: Der Weg. Zeitschrift für Fragen 
des Judentums, 10. Oktober 1947, S. 2, zit. n. Eli-
sabeth Rees-Dessauer, Zwischen Provisorium und 
Prachtbau. Die Synagogen der jüdischen Gemein-
den in Deutschland von 1945 bis zur Gegenwart, 
Göttingen 2019, S. 27. 
29	 Der 1921 geborene Wäldele war bereits 
früh in NS-Organisationen, zunächst im Deut-
schen Jungvolk, dann in der Hitler-Jugend aktiv. 
Vermutlich ab 1939 gehörte er der Wehrmacht 
an, in der er «schnell zum Leutnant» aufstieg; 
Walther Wäldele. Bauingenieur und Erster Bür-
germeister, in: Im Mittelpunkt der Mensch. Parla-
mentsreden Karlsruher SPD-Abgeordneter, hg. vom 
SPD-Kreisverband Karlsruhe durch Manfred 
Koch, Karlsruhe 2001, S. 153–160, hier S. 153. 
30	 Tobias Freimüller, Frankfurt und die Juden. 
Neuanfänge und Fremdheitserfahrungen 1945–
1990, Göttingen 2020, S. 115–116.
31	 Salomon Korn, Synagogen in Frankfurt am 
Main nach 1945, in: Hans-Peter Schwarz (Hg.), 
Die Architektur der Synagoge, Ausst.-Kat., Frank-
furt am Main, Deutsches Architekturmuseum, 
Stuttgart 1988, S. 347–395.



106 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

32	 Alexandra Klei, Jüdisches Bauen in Nach-
kriegsdeutschland. Der Architekt Hermann Zvi 
Guttmann, Berlin 2017, S. 122–133.
33	 Ernst Guggenheimer (Stuttgart) an die 
Jüdische Gemeinde Frankfurt (Baumweg 5), 
13.01.1947, in: Zentralarchiv zur Erforschung 
der Geschichte der Juden in Deutschland, B 1/13 
A. 1121.
34	 Protokoll der 11. Sitzung des Gemeindera-
tes der Jüdischen Gemeinde Frankfurt am Main. 
Wahlperiode 1969/70, 04.09.1969, in: Zentralar-
chiv zur Erforschung der Geschichte der Juden 
in Deutschland, B 1/13 1812. 
35	 Salomon Korn, Synagogenarchitektur 
in Deutschland nach 1945, in: Korn 2001 (wie 
Anm. 27), S. 35–68, hier S. 63.
36	 Ders., Wer ein Haus baut, in: Ebd., S. 73.
37	 Ders., Synagogenarchitektur, in: Ebd., S. 63.
38	 Ders., Wer ein Haus baut, in: Ebd., S. 73.
39	 Ders., Synagogenarchitektur, in: Ebd., S. 63.
40	 Mühlstein, Baugeschichte. Betr. Neubau 
eines Gemeindehauses für die Jüdische Gemeinde 
zu Berlin, Berlin-Charlottenburg, Fasanenstr. 
79–80, Berlin-Wilmersdorf, 31. August 1962, in: 
Landesarchiv Berlin. B Rep. 009 0028, Bl. 2.
41	 Dieter Knoblauch, Manuskript Jüdisches 
Gemeindehaus Berlin Fasanenstraße, undatiert 
[um November 1960], in: Landesarchiv Berlin. 
B Rep. 009 0026, Blatt 7–9, hier Bl. 7. 
42	 Karen Körber (Hg.), Russisch-jüdische Gegen-
wart in Deutschland. Interdisziplinäre Perspektiven 
auf eine Diaspora im Wandel, i. Auftr. des Jüdi-
schen Museums Berlin, Göttingen 2015.
43	 Vierter Teil: Aufbrüche, in: Brenner (Hg.) 
2012, 379–434. 
44	 Herz 2005.
45	 Wandel Hoefer Lorch + Hirsch: Tempel und 
Zelt, in: Einst & jetzt. Zur Geschichte der Dresdner 
Synagoge und ihrer Gemeinde, hg. v. Jüdische 
Gemeinde zu Dresden u. Landeshauptstadt Dres-
den, Dresden 2001, S. 128–133, hier S. 128.
46	 Aufgrund der Covid-19 Pandemie konnte 
das Pressearchiv der Jüdischen Gemeinde 
Dresden nicht nach Artikeln aus jenen Jahren 
gesichtet werden. Allerdings finden sich in Tex-
ten zur Einweihung immer wieder Hinweise 
darauf, dass «[...] nicht wenige Dresdner auf 
eine Rekonstruktion [drängten]». Hanno Rauter-
berg: Unverbrüchlich anders, in: Die Zeit. Kultur, 
8. November 2001. 
47	 Karl-Siegbert Rehberg, «Mythos Dresden» 
als Versprechen und Problem. Anmerkungen 
zu «Elbflorenz» als imaginärer Stadt, in: In guter 
Gesellschaft? Die Rolle der Denkmalpflege in Stadt-
marketing und Tourismus, hg. v. Landeshaupt-
stadt Dresden. Amt für Kultur und Denkmal-
schutz, Dresden 2015, S. 24–33.
48	 Anja Pannewitz, Die Symbolik der Dresdner 
Frauenkirche im öffentlichen Gedächtnis. Eine 
Analyse von Pressetexten zum Zeitpunkt der Weihe 

2005, hg. v. Bildungswerk Weiterdenken in der 
Heinrich-Böll-Stiftung e. V., Dresden 2007, S. 29.
49	 Ebd., S. 53.
50	 Autor_innenkollektiv «Dissonanz» (Hg.), 
Gedenken abschaffen. Kritik am Diskurs zur Bom-
bardierung Dresdens 1945, Berlin 2013. 
51	 Es sind unterschiedliche Übersetzungen 
möglich: «Mein Haus sei ein Haus der Andacht 
allen Völkern» ist die, die in deutschen Medien 
zum Gebäude verwendet wird. Denkbar sind 
auch «Der Tempel war als Haus des Gebets für 
alle Völker» (Gabriela Schlick-Bamberger per 
E-Mail vom 2. März 2021) und «Mein Haus ist ein 
Haus des Gebetes, das alle Völker ruft» (Edina 
Meyer-Maril per E-Mail vom 3. März 2021).
52	 Wandel, Hoefer, Lorch + Hirsch 2001 (wie 
Anm. 45).
53	 Vgl. unter anderem Gottfried Knapp, Ein 
Haus der Andacht allen Völkern, in: Süddeutsche 
Zeitung, 9. November 2001.
54	 So der evangelische Pfarrer Siegfried Rei-
mann, zit. n.: Karin Großmann: Wer ein Haus 
baut, will bleiben. Die Jüdische Gemeinde von 
Dresden hat wieder eine Heimstatt, in: Sächsi-
sche Zeitung Lokales, 9. November 2001.
55	 Hanno Rauterberg: Unverbrüchlich anders, 
in: Die Zeit. Kultur, 8. November 2001.
56	 Raed Saleh: Baut die Synagogen wie-
der auf!, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9. 
November 2017, https://www.faz.net/aktuell/
politik/inland/wiederaufbau-historischer-geba-
eude-was-ist-mit-den-synagogen-15283377.
html, Zugriff am 1. März 2021.
57	 Vgl. u. a. Anna Yeboah: Black out Berlin 
Brandenburg. Die Rekonstruktion der Potsdamer 
Garnisonkirche und des Berliner Stadtschlosses 
und andere Spatalisierungen des deutschen Kolo-
nialismus, in: arch+. Zeitschrift für Architektur 
und Urbanismus: Rechte Räume. Bericht einer Euro-
pareise, Mai 2019, Nr. 52, S. 226–231, hier S. 227; 
Stephan Trüby, Wir haben das Haus am rechten 
Fleck, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16. April 
2018, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/
neue-frankfurter-altstadt-durch-rechtsradikalen-
initiiert-15531133.html, Zugriff am 1. März 2021.
58	 Grundlegend: Stephan Trüby, Rechte 
Räume. Politische Essays und Gespräche, Güters-
loh/Berlin u. a. 2020.
59	 Beatrix Flagner, Zweimal Wiederaufbau. 
In Hamburg und in Berlin sollen zwei Synago-
gen rekonstruiert werden, in: Bauwelt 2/2021, 
10. Jg., 30. Januar 2021, S. 31.
60	 Jürgen Sielemann, Vom Umgang des Ham-
burger Staates mit dem Grundstück der ehema-
ligen Bornplatzsynagoge, unveröffentlichtes 
Manuskript, Hamburg 2014, S. 9.
61	 Harald Schmid, Die Novemberpogrome und 
die Erinnerungskultur – das «Synagogenmonu-
ment» von Margrit Kahl, in: Hamburger Schlüs-
seldokumente zur deutsch-jüdischen Geschichte, 



107Al
ex

an
d
ra

 K
le

i 
Vo

n
 d

er
 ‹

W
ie

d
er

gu
tm

ac
h

u
n

g›
 z

u
m

 «
Ka

m
p

f 
ge

ge
n

 A
n

ti
se

m
it

is
m

u
s»

. 
B
ed

eu
tu

n
gs

zu
sc

h
re

ib
u

n
ge

n
 a

n
 S

yn
ag

og
en

 i
n

 D
eu

ts
ch

la
n

d
 n

ac
h

 1
9
45

 

24. Januar 2019, https://dx.doi.org/10.23691/
jgo:article-116.de.v1, Zugriff am 1. März 2021.
62	 Heike Linde-Lembke, Wem gehört der 
Bornplatz?, in: Jüdische Allgemeine, 18. Dezem-
ber 2017, https://www.juedische-allgemeine.
de/gemeinden/wem-gehoert-der-bornplatz/, 
Zugriff am 1. März 2021.
63	 Michael Althaus, Wird Hamburgs einst 
größte Synagoge wieder aufgebaut?, in: Jüdi-
sche Allgemeine, 6. November 2019, https://
www.juedische-allgemeine.de/gemeinden/
wird-hamburgs-einst-groesste-synagoge-wie-
der-aufgebaut/, Zugriff am 1. März 2021.
64	 Heike Linde-Lembke, Hamburgs jüdisches 
Herz, in: Jüdische Allgemeine, 3. Dezember 2020, 
https://www.juedische-allgemeine.de/unsere-
woche/hamburgs-juedisches-herz/, Zugriff am 
1. März 2021.
65	 Samuel Salzborn, Was ist moderner Anti-
semitismus?, in: Bundeszentrale für politische 
Bildung. Dossier Antisemitismus, 30. April 2020, 
https://www.bpb.de/politik/extremismus/anti-
semitismus/307644/was-ist-moderner-antisemi-
tismus, Zugriff am 12. April 2021. 
66	 Bornplatzsynagoge: Bund unterstützt Wie-
deraufbau finanziell, in: Hamburger Morgenpost, 
7. Dezember 2020, https://insider.mopo.de/
eimsbuetteler-nachrichten/bornplatzsynagoge-
bund-unterstuetzt-wiederaufbau-finanziell.
html, Zugriff am 1. März 2021.
67	 Für einen breiten, offenen Diskurs über 
den Wiederaufbau der Bornplatzsynagoge. 
Stellungnahme zur Bornplatzplanung und Liste 
der Unterstützer*innen, in: Patriotische Gesell-
schaft Hamburg. Aktuelles, 19. Januar 2021, 
https://www.patriotische-gesellschaft.de/
webfile/show/3087/Stellungnahme-Bornplatz-
planung-mit-integrierter-Unterschriftenliste-
Stand-19.01.21.pdf, Zugriff am 1. März 2021.  
Für einen Überblick zu Argumenten gegen die 
Planungen vgl. Ulrich Hentschel, Prestigeobjekt 
für ein gutes Hamburg?, in: taz nord am Wochen-
ende, 30./31. Januar 2021.
68	 Philip Stricharz, zit. n.: Peter Ulrich Meyer, 
Stricharz: Bornplatzsynagoge «keine Kopie», in: 
Hamburger Abendblatt, 31. Dezember 2020.
69	 Heike Linde-Lembke, Wem gehört der 
Bornplatz?, in: Jüdische Allgemeine, 18. Dezem-

ber 2017, https://www.juedische-allgemeine.
de/gemeinden/wem-gehoert-der-bornplatz/, 
Zugriff am 1. März 2021.
70	 Initiative Wiederaufbau Bornplatzsynagoge, 
https://www.bornplatzsynagoge.org/, Zugriff 
am 1. März 2021.
71	 Mitmachen, in: Initiative Wiederaufbau 
Bornplatzsynagoge, undatiert [2020/21], https://
www.bornplatzsynagoge.org/mitmachen, 
Zugriff am 1. März 2021.
72	 Linde-Lembke 2021 (wie Anm. 69)., Ham-
burgs jüdisches Herz, in: Jüdische Allgemeine, 3. 
Dezember 2020, https://www.juedische-allge-
meine.de/unsere-woche/hamburgs-juedisches-
herz/, Zugriff am 1. März 2021. 
73	 Philipp Stricharz, «Wir Juden pfeifen auf 
euch Antisemiten». Auszug aus einer Online-
Diskussion. Protokoll: Alexander Diehl, in: taz 
nord am Wochenende, 30./31. Januar 2021. 
74	 Ursula Wamser/Wilfried Weinke (Hg.), Eine 
verschwundene Welt. Jüdisches Leben am Grindel, 
Springe 2006.
75	 Bornplatzsynagoge, Bund unterstützt Wie-
deraufbau finanziell, in: Hamburger Morgenpost, 
7. Dezember 2020, https://insider.mopo.de/
eimsbuetteler-nachrichten/bornplatzsynagoge-
bund-unterstuetzt-wiederaufbau-finanziell.
html, Zugriff am 1. März 2021.
76	 Annika Lasarzik, «Wir müssen die Mahn-
male der Zerstörung wieder mit Leben füllen». 
Interview mit Philipp Stricharz, in: Zeit online, 
vom 21. November 2019, https://www.zeit.de/
hamburg/2019-11/judentum-antisemitismus-
synagoge-hamburg-wiederaufbau-sicherheit, 
Zugriff am 1. März 2021.
77	 Ebd.
78	 Vgl. exemplarisch: Geschichte der Rekons-
truktion – Konstruktion der Geschichte, hg. v. 
Winfried Nerdinger in Zusammenarbeit mit 
Markus Eisen und Hilde Strobl, Ausst.-Kat., 
München, Architekturmuseum der TU Mün-
chen, München/Berlin u. a., 2010.
79	 Georg Leppert, Bürgermeister in Frankfurt: 
«Die Bebauung des Börneplatzes war falsch», in: 
Frankfurter Rundschau, 2. Februar 2021, https://
www.fr.de/frankfurt/buergermeister-in-frank-
furt-die-bebauung-des-boerneplatzes-war-
falsch-90189353.html, Zugriff am 1. März 2021.


	INHALT
	Regine Heß, Christian Fuhrmeister, Monika Platzer: Aus dem ‹Toten Winkel› zum Mainstream? Eine Bestandsaufnahme. Editorial
	NETWORK OF BLACK PROFESSIONALS WORKING IN THE BUILDING INDUSTRY
	Maja-Lee Voigt: Public Urban Space Matters! Reflections on the Regulation and Racialization of Public Urban Space through Spatialized Policing Practices
	Itohan Osayimwese: From Postcolonial to Decolonial Architectural History: A Method
	Kenny R. Cupers: On the Coloniality of Architectural Modernism in Germany
	Ole W. Fischer: Der ‹blutige› Durchbruch der belgischen Art Nouveau. Die Kongo-Freistaat-Ausstellung in Tervuren 1897
	Monika Platzer: Politisches über zwei «unpolitische» Architekten. Roland Rainer und Karl Schwanzer im Nationalsozialismus
	Regine Heß: Deconstructing Nationalist Mindsets in Architectural History and Theory by Questioning the Concept of the Single-Family House
	Alexandra Klei: Von der ‹Wiedergutmachung› zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945
	Sabine Girg: Am Rand der Stadt und der Gesellschaft: Das Wohnbauprojekt Poblado Gitano. O Vao, Pontevedra
	Mira Anneli Naß: Architektur von unten? Eine Kritik komplexitätsreduzierender Praktiken bei Forensic Architecture
	Birgit Szepanski: Smashing Figures – Ein performativer Spaziergang im Olympiapark Berlin
	Benjamin Kaufmann, Christian Fuhrmeister: Die Schandwache am Lueger-Ehrenmal in Wien im Oktober 2020. Benjamin Kaufmann, Wien, in Korrespondenz mit Christian Fuhrmeister, München
	Christian Frühm, Henry Kaap, Léa Kuhn: Hochschulinnovation und kein Ende? Ein Plädoyer für mehr Arbeit an der Arbeit
	Autor*innen
	Bildnachweise

