Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Alexandra Klei

Alexandra Klei
Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus»
Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

«Die Bundesregierung erblickt im Wiedererstehen jiidischer Gotteshduser einen
sichtbaren Beweis fiir die Erfolge ihrer Wiedergutmachungspolitik», schrieb im
September 1958 der damalige Bundeskanzler Konrad Adenauer (CDU) in einem
GruBwort an die Jidische Gemeinde Diisseldorf zur Einweihung ihrer Synagoge.’
Wenn in den zwei Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg von (Wiedergutma-
chung> die Rede war, verweist dies auf geforderte oder geleistete finanzielle Unter-
stiitzungen sowie Entschddigungen fiir «arisierte» Grundstiicke, zerstorte Synago-
gen- und andere Gemeindebauten sowie fiir geraubtes mobiles Eigentum. Zudem
werden mit (Wiedergutmachung) moralische Verpflichtungen angesprochen, ange-
mahnt oder (als) abgegolten (angesehen). Jiingstes Beispiel hierfiir ist die aktuelle
Debatte um die von der Jidischen Gemeinde Hamburg gewiinschte Rekonstruk-
tion der 1938/1939 zerstorten Bornplatzsynagoge, die auch als eine (Wiedergutma-
chung» mit Blick auf die Geschichte nach 1945 verstanden wird.?

Die Entstehung von Synagogen war und ist immer ein Anlass, in der Offent-
lichkeit die Bedeutung jiidischer Gegenwart (neu) zu bestimmen, sowohl durch
die Gemeinden selbst als auch durch Vertreter*innen der deutschen, nichtjiidi-
schen Mehrheitsgesellschaft. (Wiedergutmachung» ist dabei die haufigste, aber
nicht einzige symbolische Zuschreibung: In den 1980er Jahren wurde der Hinweis
auf ein bleiben wollen zunehmend populdrer, seit den 1990er Jahren stehen Syna-
gogenbauten fiir einen Aufbruch® und in der jlingsten Gegenwart fiir einen Kampf
gegen Antisemitismus. Der Architekt Manuel Herz schrieb, dass «der symbolische
Wert von Bauten mit jiidischem Bezug deren «funktionalen Wert> iibersteigt.» Es
sei «[g]leichgiiltig, ob eine Synagoge wirklich besucht wird und ob sie auch tat-
sdchlich das Zentrum des aktiven jliidischen Lebens bildet, [...] ihre blosse Existenz
[wird] als Beweis einer gesicherten jiidischen Existenz in Deutschland bewertet.»*

Wie Zuschreibungen das Verstdndnis und die Herstellung einer Identitdt von
Architektur préagen, hat der Historiker Gavriel D. Rosenfeld anhand ihrer Betitelung
als jiidisch durch Architekt*innen und Kritiker*innen untersucht.’> Ankniipfend an
seine Uberlegung, dass Bedeutungen produziert werden, untersuche ich im Folgen-
den, welche Aspekte des Jiidischen, der lokalen Geschichte sowie der Verfolgung
und Ermordung der Jiidinnen und Juden tiber Synagogen und ihre Neubauten ver-
mittelt wurden und welche Funktion die Gebdude im Kontext von Erinnerungs-
kultur besitzen. Dabei beziehe ich Form, Materialitdt und Sichtbarkeit der Bauten
ebenso ein wie die zeitgenossische Berichterstattung.

Der Fokus liegt auf fiinf Neubauten: Die 1958 eingeweihte Synagoge in Diissel-
dorf ist ein Beispiel fiir den friihen Synagogenbau. Die 1971 eroffnete Synagoge
in Karlsruhe steht fiir eine Entwicklung, bei der jiidische Symbole zur Grundlage
der Gestaltung wurden. Mit dem 1986 fertiggestellten Gemeindehaus in Frankfurt

93



am Main wird die Erinnerung an die Zerstérung der Gemeinden und die Ermor-
dung der Jiidinnen und Juden erstmals iiber die Architektur vermittelt. Die 2001
in Dresden eingeweihte Synagoge verweist in ihrer Anlage auf die Zerstérung des
Vorgangerbaus und ist in ihrer Form durch Beziige zu jlidischer Religion bestimmt.
Anhand der aktuellen Auseinandersetzungen um die Rekonstruktion der Bornplatz-
synagoge in Hamburg wird abschlieRend ein intendierter Bruch mit etablierten
Erinnerungsmustern diskutiert.®

Die Synagogen in Diisseldorf und Karlsruhe

Nachdem eine jlidische Prasenz in der unmittelbaren Nachkriegszeit in Deutschland
zundchst ausgeschlossen schien und von internationalen jiidischen Organisationen
abgelehnt wurde,” begannen die Gemeinden ab den 1950er Jahren Neubauprojekte
zu realisieren. Dabei war es iiblich, dass die Stadte die zentral gelegenen Areale
der vormaligen Synagogenbauten von den Jidischen Restitutionsorganisationen
erwarben,® wahrend Gemeinden neben Friedhdfen nur einzelne Gebaude vormals
judischen Gemeinde- oder Privatbesitzes zuriick erhielten.

Bis auf wenige Ausnahmen mussten Gemeinden ihre Neubauten in zentrums-
ferneren Wohnvierteln errichten, so auch die Gemeinde in Diisseldorf, die am 9.
November 1956 den Grundstein fiir einen Neubau in der ZietenstraRRe legte. Noch
wdéhrend der Bauzeit musste sie die Landesbehorden in Nordrhein-Westfalen im-
mer wieder um finanzielle Unterstiitzung bitten und war gezwungen, ihr Anrecht
auf einen Neubau zu rechtfertigen: Sie verwies auf Anspriiche aus der Zerstérung
des Vorgédngerbaus,’ auf die angedachten Nutzungen' und auf die schlechte finan-
zielle Situation ihrer Mitglieder." In der Berichterstattung im Zuge der Grundstein-
legung und der Einweihung vom 7. September 1958 blieben die Enteignung und
der Raub von Gemeindebesitz als Aspekte der nationalsozialistischen Verfolgung
ebenso auflen vor wie die jahrelangen Verhandlungen der Gemeinde mit der Stadt
und dem Land um eine Erstattung. Der Neubau wurde stattdessen zu einem sicht-
baren Beweis des «guten Handelns> der nichtjiidischen Deutschen stilisiert. Mit den
neutral erscheinenden Hinweisen, dass die Finanzierung tiber Landesmittel erfolgt
sei, das Grundsttiick von der Stadt zur Verfiigung gestellt wurde und sich beide an
den Baukosten beteiligten,'? inszenierten sich deutsche nichtjiidische Institutionen
als groRziigige und selbstlose Gonner der Jiidischen Gemeinde.

Im Jahr 1957 begannen die Jiidische Kultusgemeinde Karlsruhe und der Oberrat
der Israeliten Badens mit der Suche nach einem Grundstiick fiir einen Neubau.” Er
sollte zundchst im Stadtzentrum errichtet werden, um eine Sichtbarkeit der Syna-
goge zu gewdhrleisten.' Das Grundstiick, das zehn Jahre spéter gefunden wurde,
erfiillte dieses Kriterium dann gerade nicht: Es lag abseits des Zentrums in einer
Waldflache, zwischen Mehrfamilienhdusern und einer vierspurigen Straf3e. Die
Areale der zerstorten Synagogen standen den Gemeinden in beiden Stddten nicht
zur Verfiigung: In Diisseldorf wurde das Grundstiick «1949 gegen den Willen der
SGD [Synagogengemeinde Diisseldorf, A.K.] in die Stadtplanung einbezogen»,' nach
mehrjdhrigen Verhandlungen zwischen der Stadt und dem Jewish Trust an erstere
iibertragen’® und in den 1980er Jahren bebaut. 1946 weihte die Stadt eine Gedenk-
tafel fiir den zerstorten Bau ein. Das in der Karlsruher KronenstrafRe befindliche
Areal der Liberalen Synagogen blieb nach 1945 unbebaut, die angrenzenden er-
haltenen Gemeindebauten werden unter anderem seit 1949 von der Arbeiterwohl-
fahrt genutzt.”” Eine Gedenktafel weihte die Stadt 1963 ein. Das gleichfalls zentrale

o4

3.2021

kritische berichte



Alexandra Klei Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Grundstiick der zerstorten orthodoxen Synagoge in der Karl-Friedrich-Straf3e blieb
ebenso wie die umliegenden Gebdude vormaligen jiidischen Gemeindebesitzes in
privater Hand. Eine Erinnerungstafel wurde erst 1991 angebracht.” In beiden Fal-
len blieben die Grundstiicke unbebaut und dienen heute vor allem als Parkpldtze.

Der am 7. September 1958 in Diisseldorf eingeweihte Komplex von Hermann Zvi
Guttmann besteht aus Gemeindehaus, Saal und Synagoge. Letztere ist {iber einem
ovalen Grundriss errichtet und bietet 400 Plitze. Uber dem zu einem Platz aus-
gerichteten Eingang sind die Inschrift 'n 'nanx [Iyn N2 Dipni pYn T2 (dt.:
«Ewiger, ich liebe die Stétte deines Hauses, den Ort, wo deine Ehre thront» [Psalm
26,8]) und dartiber eine Menora in die Fassade eingebracht. In den links und rechts
des Eingangs angeordneten Fenstern sind Embleme der zwolf Stémme Israels ein-
gearbeitet. Die Verweise auf die jiidische Nutzung des Gebaudes werden hier nach
aufien getragen und sind — zumindest in der Eingangszone — Bestandteil der Archi-
tektur (Abb. 1).

Der im Juni 1971 eingeweihte Komplex in Karlsruhe (Hermann Backhaus &
Harro Wolf Brosinsky) besteht aus dem flachen, entlang der Stral3e verlaufenden
Riegel des Gemeindezentrums und einer dahinterliegenden Synagoge iiber einem
Gemeindesaal. Sie iiberragt das Gemeindezentrum und ist iiber einer sechseckigen
Grundflache angelegt. Gefaltete dreieckige AuRenwénde bilden einen Davidstern
aus (Abb. 2). Damit wird im Unterschied zu den an Fassaden aufgebrachten oder
in Glasfenstern eingearbeiteten Symbolen und Inschriften, wie sie in Diisseldorf
erfolgten, der Verweis auf die Nutzer*innen in die Architektur selbst implementiert
und ein Symbol zur bestimmenden Form des Raumes. Dies vermittelt die Funktion
des Gebaudes nach auf3en und konnte so fiir eine Sichtbarkeit jiidischer Prasenz im
stadtischen Raum sorgen, wenn der Komplex nicht derart abgelegen situiert wére.
Zudem ist die Form des Baukorpers am besten aus der Luft zu erfassen. Die Kon-
struktion mit Betonschalen sorgte fiir eine in ihrer Zeit aufsehenerregende Form.

1Synagoge mit Gemeindezentrum, Diisseldorf, Fotografin: Alexandra Klei, 25. Mai 2016

95



2 Synagoge mit Gemeindezentrum, Karlsruhe, Fotograf: Jorg WaBmer, 10. April 2021

Die Ubertragung jiidischer Symbole und Narrative in Architektur sollte in der Folge
und besonders nach 1990 ein zentrales Gestaltungsmotiv werden.

Der Vorsitzende des Oberrats, Werner Nachmann, etablierte fiir den Neubau in
Karlsruhe die Zuschreibung als ein kulturelles Zentrum, in dem der «Mythos von
der Abgeschlossenheit der jiidischen Religion endlich» iberwunden werden sol-
le;*® einen «Ort der Begegnung zwischen Menschen aller Rassen und Religionen».
Damit wird die Verantwortung fiir eine Kommunikation, die Antisemitismus ent-
gegenwirkt, von einem jiidischen Ort und einer Gemeinde iibernommen. Die Frage,
warum ein solcher Ort nicht im nicht-jidischen Raum bereits entstanden ist, wurde
nicht gestellt. Die Stadt begriindete ihre Unterstiitzung mit der moralischen «Ver-
pflichtung [...] furchtbares Unrecht wiedergutzumachen»® und sah den «Neubau
als einen Akt der Versohnung und als Willen zur Wiedergutmachung».? Seitens
der Politik erfuhr der Bau im Kontext seiner Einweihung weitere Zuschreibungen
«als Teil einer Dankesschuld» (Oberbiirgermeister Otto Dullenkopf, CDU) und als
«Symbol fiir das Vertrauen einer jiidischen Gemeinde in die Stabilitat unserer De-
mokratie» (Bundesinnenminister Hans-Dietrich Genscher, FDP).?* Ministerprasident
Hans Filbinger, damals CDU, zuvor NSDAP-Mitglied und Marinerichter, sah in dem
Neubau eine «Stdtte der Begegnung, wo wieder zusammengefiigt werde, was un-
seliges Schicksal einmal getrennt hat.»* Die Einweihung einer Synagoge bot einem
NS-Tater die Moglichkeit der Entlastung, ohne Verantwortung fiir das eigene Han-
deln zu iibernehmen.

Weitere Bedeutungen wurden mithilfe der Architektur erzeugt: Der Komplex sei
ein «Juwel moderner Architektur» und «unvergleichlich mit allen bestehenden jiidi-
schen Sakralbauten in der Welt».” Der Neubau wurde zu einem Ereignis von iiber-
regionaler Bedeutung und zur Selbstvergewisserung nicht nur im bundesdeutschen
Vergleich: Mit einem derart als bedeutsam bestimmten Ort wurde versucht, eine
Uberlegenheit gegeniiber anderen Synagogenbauten auf der Welt zu demonstrieren.

926

3.2021

kritische berichte



Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Alexandra Klei

Bereits bei Baubeginn formulierte der Biirgermeister Walther Waldele (SPD):
«Wer baue, habe Vertrauen in die Zukunft und schaue nach vorne».?® Eine solche
Zuschreibung jidischer Gegenwart in einer Verkniipfung mit Neubauvorhaben fiir
judische (religiose) Nutzungen bekam mit der Formulierung «Wer ein Haus baut,
will bleiben», die Salomon Korn 1986 zur Einweihung des Jiidischen Gemeindezen-
trums in Frankfurt am Main duferte,?” eine Formel, die anschlieRend ein Baustein
von Einweihungsreden werden sollte. Dabei schrieb bereits 1947 der damalige Vor-
sitzende der Jiidischen Gemeinde Berlin, Hans Erich Fabian: «Es hat keinen Sinn,
Haéuser zu bauen, wo Hiitten geniigen, und es hat keinen Zweck, Synagogen zu
errichten [...], um sie in kurzer Zeit zu verlassen [...]».* Auch wenn die drei Formu-
lierungen dies nicht erkennen lassen, sind die Unterschiede zwischen ihnen enorm:
Wéhrend Korn und Fabian jiidisches Selbstverstdndnis unter ganz unterschiedli-
chen Voraussetzungen ihrer Gegenwart in Deutschland ausloten (wollten), ist Wal-
deles® Zuschreibung bestenfalls eine Hoffnung, die ein Nichtjude als Angehériger
der Tatergesellschaft an die jiidische Gemeinschaft richtete.

Jidisches Gemeindezentrum Frankfurt am Main

Die Stadt Frankfurt am Main gab nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges einige
vormalige Grundstiicke und Gebdude der Jidischen Gemeinde vergleichsweise un-
kompliziert zuriick.*® Die Westend-Synagoge wurde ab 1946 wiederhergestellt,*
ein ehemaliges jiidisches Krankenhaus bot Wohnraum fiir Uberlebende,* der Bet-
saal am Baumweg wurde neu gestaltet® und 1957 um ein Gemeindezentrum er-
gédnzt. Es erwies sich bereits Ende der 1960er Jahre als zu klein.** Doch erst 1986
konnte das Gemeindezentrum in der SavignystralRe nach Pldnen von Salomon Korn
in Zusammenarbeit mit der Architektengemeinschaft Gerhard Balser fertiggestellt
werden, das in zweifacher Hinsicht ein Novum in der Geschichte jiidischen Bauens
nach 1945 war: Es war der erste Neubau eines Gemeindezentrums, in das weder ein
Betsaal integriert noch eine Synagoge angeschlossen wurde. Versammelt wurden
nichtreligiése Nutzungen, neben Biiros Einrichtungen zur Kinderbetreuung, eine
Schule, ein Gemeinderats- und ein Festsaalsaal sowie ein Seniorenclub. Auferdem
integrierte das Gebdude in seine Architektur «die Briichigkeit des deutsch-jiidischen
Verhéltnisses»* und die «Erinnerung an die Zerstérung»* durch Risse, die durch die
zwei stilisierten mosaischen Gesetzestafeln verlaufen, die hochaufgerichtet neben
dem Haupteingang stehen. Eine Liste mit den Namen von rund 11.000 Frankfur-
ter Jidinnen und Juden, die von den Nationalsozialist*innen ermordet worden wa-
ren, wurde in den Grundstein eingelegt.>” Den Tafeln gegeniibergestellt sind in der
Fassade des Haupteingangs drei Leuchter, deren «symbolisches Licht [...] das der
Hoffnung [ist]. Sie werden gestiitzt von jenen drei Sdulen, auf denen nach Simon
dem Gerechten die Welt steht: auf der Lehre, dem Gottesdienst und der Wohlt&-
tigkeit.»*® (Abb. 3) Damit wurden die zwei Pole jiidischen Daseins in Deutschland
als «Erinnerung an die Zerstérung — und Hoffnung auf Zukunft» durch die Archi-
tektur markiert. Bereits mit dem 1959 eingeweihten Gemeindezentrum in Berlin
wurde iber die Verwendung von Spolien der zerstorten Synagoge FasanenstralRe
der Versuch unternommen, «notwendige Mahnung und Erinnerung in Architektur
zu transformieren».* Dabei gibt es Unterschiede zwischen beiden Konzepten: Die
Ruine der Synagoge in Berlin wurde ab dem 4. Dezember 1957 abgerissen,* zwei
Monate nachdem der Wettbewerb fiir den Neubau ausgerufen worden war. Ver-
wendet wurden zusammengestellte Risalite als «Mahnsdule» sowie das vormalige

97



3 Eroffnung des Jiidischen Gemeindezentrums
am 14. September 1986, Frankfurt am Main

Portal, das als freistehendes Tor vor die Eingangsfassade*! des von den Architekten
Dieter Knobloch und Heinz Heise ansonsten schlicht gehaltenen Gebdudes gestellt
wurde. Die mit dem Gebdude verkniipfte Erinnerung bezieht sich so auf den kon-
kreten Vorgdngerbau und auf die Zerstérungen vom 9./10. November 1938, damit
auf ein an den Ort gebundenes historisches Ereignis. Das Gemeindehaus in Frank-
furt nimmt dagegen erstmals tiber die Architektur eine grundsatzliche Positionie-
rung in einer jiidisch/nichtjidisch-deutschen Gegenwart vor und verweist dabei
auf den bleibenden Riss des Zivilisationsbruchs (Dan Diner). Zudem wird die Erinne-
rung an die Ermordeten sowohl als Zahl als auch in ihren Namen aufbewahrt. Das
Gemeindezentrum bleibt bis in die Gegenwart der einzige Neubau, der in der Archi-
tektur beide Aspekte in einer Beziehung zueinander erinnert: die Ermordung von
sechs Millionen und die Ermordung des Einzelnen. Zwar nahmen Synagogenbauten
immer Erinnerungszeichen an die ermordeten Mitglieder der Vorgangergemeinden
auf, aber dies geschah nach innen gerichtet und nicht auf Individuen bezogen.

Die Neue Synagoge Dresden

In den 1990er Jahren verdnderten sich die Bedingungen jiidischer Gegenwart in
Deutschland grundlegend: Die Einwanderung von rund 210.000 Jidinnen und Ju-
den aus den Landern der ehemaligen Sowjetunion zwischen 1990 und 2004 fiihrte
zu steigenden Mitgliederzahlen in bestehenden Gemeinden und zu Neugriindun-
gen.” Die Phase wird in der Regel als Aufbruch charakterisiert.* Die Gemeinden be-
notigten in der Folge nicht nur (mehr) Platz, sondern auch Raum fiir ihre verdander-
ten Aufgaben. Kehren wir noch einmal zuriick zur Feststellung von Manuel Herz,
dass die «blosse Existenz» von Synagogen «als Beweis einer gesicherten jiidischen
Existenz in Deutschland bewertet»* wird, dann kénnen wir mit Blick auf die ent-
standenen Architekturen der letzten 25 Jahre sehen, dass dieser Beweis nun mehr-
heitlich in Form zentral gelegener, expressiver und auffélliger Architekturen er-
bracht werden soll. Dabei muss festgestellt werden, dass die Einwanderung keinen

98

3.2021

kritische berichte



Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Alexandra Klei

Einfluss auf die Architektur in ihrer Form hatte: Es entstanden Gebdude, die sich
selbstbewusst gegeniiber ihrer stadtischen Umgebung behaupten konnen, die aber
nicht an die Identitdt und das Selbstverstiandnis der neuen Mitglieder gebunden
waren. Die Realisierung der Neubauprojekte blieb dabei abhédngig von der nicht-
judischen Mehrheitsgesellschaft, die nun bereit war, dem jlidischen Leben mehr
Sichtbarkeit im stadtischen Raum zu ermdglichen.

Mit dem 2001 eingeweihten Neubau einer Synagoge mit Gemeindezentrum for-
mulierten die Architekt*innen des Biiros Wandel Hoefer Lorch + Hirsch prominent
einen bestehenden Grundsatz jiidischen Bauens nach 1945: «Die Rekonstruktion
ungebrochener Kontinuitdt erscheint im Fall der Synagoge mehr als fragwiirdig.
Zu groR ist der historische Bruch, zu ambivalent die Bauaufgabe «Synagoge» als
solche.»® Dieses Selbstverstdndnis einer Verortung jlidischer Gegenwart mit Blick
auf die eigene Geschichte war notwendig, weil es im Zuge der Planungen fiir den
Neubau, der teilweise auf dem Areal des 1938 zerstorten Vorgangerbaus von Gott-
fried Semper entstand, 1997 Forderungen nach einer Rekonstruktion gab* und der
Neubau in unmittelbarer Nachbarschaft zu zahlreichen Rekonstruktionsvorhaben
entstand.*” Mit ihnen, und dabei sind besonders der Bau der Frauenkirche und des
Neumarktes zu nennen, wurde ein (Stadt-)Bild der Vergangenheit etabliert, das den
Nationalsozialismus ebenso ausblendet wie die in dieser Zeit begangenen Verbre-
chen. So bot die Einweihung der neuen Frauenkirche in Pressetexten die Moglich-
keit, das Gebdude als Symbol fiir «Versohnung» oder fiir «Frieden» zu etablieren®
und eine Semantik zu entwickeln, «die in Form von Einheit, Wunder und Freiheit
erschien» und eine «Erinnerung an die deutsche Geschichte im Nationalsozialis-
mus und im Zweiten Weltkrieg» ausldsst.* Verfestigt hat sich ein Narrativ, welches
das Leiden der Dresdener nichtjiidischen Bevolkerung als Opfer einer als ungerecht
empfundenen Bombardierung durch die Alliierten im Februar 1945 in den Vorder-
grund stellt.®

Der Komplex des Neubaus besteht aus einer Synagoge und einem Gemeinde-
zentrum, die durch einen zwischen ihnen liegenden Innenhof verbunden sind. Da-
bei wurden im AufRenraum vier Verweise auf die Geschichte des Ortes und seiner
Gemeinde angebracht: Im Eingang befindet sich ein vergoldeter Davidstern der
niedergebrannten Synagoge, der wahrend der Zerstérungen in der sogenannten
Pogromnacht gerettet worden war. Dariiber steht die Inschrift des Vorgangerbaus:
NyON N2 X' D'AYNT727 ' 2% Zudem sind Steine der Semper-Synagoge in die
ostliche Hofwand integriert (Abb. 4) und im Innenhof ein Teil ihrer Grundflache im
Boden nachgezeichnet worden.

Einen deutlich groReren Einfluss auf die Architektur haben religiése Bezugnah-
men, die zur bestimmenden Grundlage fiir die Wahl von Materialien und Formen
wurden: Als Analogie zu Tempel und Stiftszelt, verstanden als «die architektoni-
schen Grunderfahrungen des Judentumsn, ist die steinerne AuRenhiille der Syn-
agoge massiv als dauerhaft und der Innenraum durch ein metallenes Gewebe als
provisorisch gestaltet. Um eine Ausrichtung des Thoraschreins nach Jerusalem zu
gewdhrleisten, wurde der Kubus in seiner Hohenerstreckung aus der Achse ge-
dreht. Die Aullenwidnde aus Betonformsteinen wurden durch Zuschlagstoffe und
Oberflachenstrukturen nicht nur an die Sandsteinbauten der Dresdner Altstadt an-
geglichen, sondern sollen zudem auf die Westmauer in Jerusalem verweisen.” Im
Unterschied zu Karlsruhe wird die Verkniipfung nicht tiber ein einzelnes Symbol
hergestellt.

29



4 QOstliche Wand im
Innenhof der Syna-
goge mit Gemeinde-
zentrum, undatiert,
Dresden. Inschriften
und Steine des zer-
storten Vorganger-
baus, Fotograf: Ulrich
Knufinke

Presseartikel zur Erdffnung im November 2001 erinnerten nicht nur an die
Zerstorung der Semper-Synagoge, sondern verwiesen auch auf die Zerstérung
der Dresdener Altstadt im Februar 1945.® Zugeschrieben wurde dem Neubau die
Aufgabe, auf die «gewaltsame Unterbrechung der Geschichte [...] im Stadtbild»**
aufmerksam zu machen; etwas, das von der nichtjlidischen Mehrheitsgesellschaft
offenbar nicht geleistet werden will oder muss. Die neue Architektur stehe fiir ein
erstarktes «Selbstbewusstsein» der Gemeinde, zeige damit eine Verdnderung der
Selbstwahrnehmung der Juden und Jidinnen an, mache aber «keine Hoffnung auf
Versohnung».” Die Synagoge ware so eine Gegenerzahlung zur Frauenkirche, die,
wie oben dargestellt, unter anderem fiir Versohnung steht; ein Anliegen, das ge-
meinhin als positiv bewertet wird, und dem die Gemeinde, damit die Juden, hier
entgegenstiinden.

Die Bornplatzsynagoge in Hamburg

Weder als die Entscheidung fiir eine dufRere Rekonstruktion der zerstorten Synago-
ge in der Stadt Herford getroffen, noch als diese im Marz 2010 eingeweiht wurde,
gab es eine iiberregional wahrnehmbare Debatte, die sich um die Frage der Zu-
lassigkeit dieser Entscheidung drehte. Auch die am 9. November 2017 von dem
Berliner SPD-Fraktionsvorsitzenden Raed Saleh erstmals offentlich artikulierten
Wiinsche fiir eine Rekonstruktion der Synagoge am Fraenkelufer in Berlin blieben
ohne Diskussion. Dabei hatte Saleh in seinem Text> den Verlust ihrer Architektur
unterschiedslos eingeordnet in Rekonstruktionsprojekte seit den 1990er Jahren in
Deutschland, die darauf abzielen, ein Stadt- und Selbstbild wiederherzustellen, das
die Konsequenzen des Nationalsozialismus und des Zweiten Weltkriegs ausblen-
det. Rekonstruktionsprojekte der nichtjlidischen Mehrheitsgesellschaft wurden
zwar kritisiert und bleiben umstritten. Sie sind aber dennoch prominent realisiert
worden, auch wenn die Initiativen von konservativen und manchmal sogar rechten
Akteur*innen®” ausgingen und die Planungen ebenso wie die Realisierungen seit
einigen Jahren im Kontext Rechter Rdume® diskutiert werden.

Der bisherige Grundsatz (jidischer Gemeinden), «[ilhre Geschichte, ihre Zer-
storung, de[n] Bruch [...] sichtbar» zu belassen,*® wurde bei Saleh ohne Reflektion
aufgekiindigt zu Gunsten einer In-Eins-Setzung historisch génzlich unterschiedlich
begriindeter Verluste. Erst im Zuge der Planung einer Rekonstruktion der Born-

100

3.2021

kritische berichte



Alexandra Klei Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

platzsynagoge am historischen Standort, dem heutigen Josef-Carlebach-Platz in
Hamburg, setzte eine kritische Auseinandersetzung ein. Das vormalige Synagogen-
areal war weder der Gemeinde zuriickgegeben worden noch hatte sie eine Ent-
schddigung dafiir erhalten. Stattdessen verkaufte die Jewish Trust Corporation for
Germany (JTC) der Stadt dieses sowie weitere Grundstiicke aus jiidischem Besitz.*
Das Areal diente der Universitdt als Parkplatz. Erst 1988 wurde ein Denkmal der
Kiinstlerin Margrit Kahl eingeweiht; es bildet Grundriss und Deckengewolbe der Sy-
nagoge durch ein dunkles Mosaikpflaster und durch polierte schwarze Granitsteine
auf dem Boden ab (Abb. 5). Es erinnert aber nicht nur an die zerstorte Synagoge,
sondern auch an den Umgang mit dem Ort nach 1938/1940 und sichert die Leere als
Verweis auf den Verlust und auf eine historisch gewordene Abwesenheit. Der Ort
entwickelte sich «zum zentralen Gedenkort [...] fiir die Erinnerung an die national-
sozialistische Verfolgungs- und Vernichtungspolitik».®*

Noch im Dezember 2017 hatte der Vorsitzende der Jiidischen Gemeinde, Phil-
ipp Stricharz, den Wunsch nach einer Rekonstruktion als unerreichbar formuliert.®
Aber nach dem antisemitischen und rechtsterroristischen Anschlag am 9. Oktober
2019 auf die Synagoge in Halle wurde die Moglichkeit einer Realisierung von der
Politik aufgegriffen und zu einem Erfolg: Der damalige Fraktionschef der Griinen
in Hamburg, Anjes Tjarks, forderte als Konsequenz aus dem Anschlag, «nicht nur
den Antisemitismus zu bekdmpfen, sondern auch die positiven Aspekte jiidischen
Lebens deutlicher sichtbar zu machen»® und nannte den Wiederaufbau der Born-
platzsynagoge. Bereits am 12. Februar 2020 beschloss die Hamburgische Biirger-
schaft «als Antwort auf den grassierenden Antisemitismus [...] wieder jiidisches
Leben in den Mittelpunkt der Stadt und der Gesellschaft zu riicken und die ehe-
malige Synagoge [...] originalgetreu wiederaufzubauen.»** Damit wird suggeriert,
dass die fehlende Sichtbarkeit jiidischen Lebens verantwortlich fiir Antisemitismus

5 Ausschnitt Synagogenmonument von Margrit
Kahl, Joseph-Carlebach-Platz, Hamburg. Im
Hintergrund ein 1941/1942 auf dem Areal er-
richteter Hochbunker, heute das Institut fiir
Bodenkunde der Universitat Hamburg, Foto-
grafin: Alexandra Klei, 19. Juli 2017

101



ist; eine Vorstellung, die Antisemitismus in seiner Funktion als gewalttétige soziale
Praxis, als Denkstruktur und «kognitives und emotionales Weltbild»®* verkennt. Als
Antwort auf einen sich immer offener und aggressiver artikulierendem Antisemitis-
mus innerhalb der deutschen Gesellschaft und auf das Fehlen einer Debatte um das
Versagen bisheriger Konzepte wird zum einen auf symbolisches Handeln gesetzt.
Zum zweiten sind es Juden und Jiidinnen, die sich in dieser Vorstellung exponieren
sollen beziehungsweise miissen, um Antisemitismus zu bekdmpfen. Damit wird
einerseits insinuiert, dass Antisemitismus vom Verhalten «der Juden> abhangt, was
einer Tater-Opfer-Umkehr gleichkommt, und andererseits von der bedrohten Grup-
pe gefordert, sich an die Offentlichkeit zu begeben, sich also besonders leicht an-
greifbar zu machen.

Bundes- und stddtische Geldmittel wurden fiir den Wiederaufbau und eine vor-
ausgehende Machbarkeitsstudie bewilligt.®® Nachdem bereits einige kritische Stim-
men diese Entwicklungen begleitet hatten, wurde im Dezember 2020 mit einer
Stellungnahme, die einen offenen Diskurs iiber die Planungen forderte,*” die Aus-
einandersetzung um den Wiederaufbau und den Umgang mit dem 1988 eingeweih-
ten Denkmal eroffnet. Dass es der Vorsitzende der Jiidischen Gemeinde ist, der den
von Kahl gestalteten Gedenkort mit den Aussagen, dass er «aulier von einer klei-
nen Fachoffentlichkeit kaum beachtet»®® werde, und es schmerze, «diesen Platz so
brach zu sehen»® in Frage stellt, ist ein Novum in der Geschichte des Gedenkens
an die zerstorten Synagogen. Stricharz erhebt damit Einspruch gegen eine etab-
lierte und positiv konnotierte Erinnerungskultur, der allerdings vor einem anderen
historischen Hintergrund stattfindet, als bei nichtjiidischen Befiirworter*innen der
Rekonstruktion. Deren Zustimmung fiir das Vorhaben beinhaltet zwar ebenfalls
den Verzicht auf ein explizites Erinnern an die Zerstorung der Synagoge, wird als
dieser aber bisher nicht artikuliert, diskutiert oder problematisiert.

Dabei kann (und sollte) auch ein Denkmal, das fiir den Erfolg erinnerungspoli-
tischer Kampfe steht und dem Dauerhaftigkeit zugeschrieben wird, mehr als 30
Jahre nach seiner Einrichtung hinsichtlich seiner Aussagen und seiner Funktionen
innerhalb eines sich wandelnden Erinnerungsdiskurses befragt werden. Dies trifft
auch auf die bisher abgelehnte Moglichkeit der Rekonstruktion von Synagogen zu.
Gleichwohl ist aber die Frage, welche Funktion ein solcher Paradigmenwechsel hat.
Auch wenn dies aufgrund der noch laufenden Debatte nicht abschlieffend beurteilt
werden kann, soll auf drei Elemente der Argumentation eingegangen werden, die
als Bedeutungszuschreibungen mit der Rekonstruktion verkniipft werden: Kampf
gegen Antisemitismus, Sichtbarkeit jiidischen Lebens und (Wiedergutmachung.

Eine Realisierung des Rekonstruktionsvorhabens wurde erst wahrscheinlich,
nachdem es von politischen Vertreterinnen mit einem Kampf gegen Antisemitis-
mus verkniipft wurde. Eine in Aussicht gestellte Synagoge als sichtbares Symbol er-
scheint konkreter als Bekenntnisse zu jiidischem Leben in (politischen) Reden. Zwar
ergibt sich daraus nicht zwangsldufig die Notwendigkeit, den Neubau als Rekonst-
ruktion umzusetzen. Dies wurde aber offenbar zundchst unhinterfragt als gegeben
angenommen. Verstdarkt wurde diese Beziehung durch die von dem Gemeindemit-
glied Daniel Sheffer initiierte Kampagne «Nein zu Antisemitismus. Ja zur Bornplatz-
synagoge».” Auf der zugehorigen Homepage zeigten auch prominente Personen
«ein starkes Zeichen gegen Hass und Judenfeindlichkeit» und stimmten fiir eine
Realisierung des Bauvorhabens.” Sich gegen Antisemitismus auszusprechen und
trotzdem gegen die Rekonstruktion zu sein, war nicht méglich. Vermutlich infolge

102

3.2021

kritische berichte



Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Alexandra Klei

von Kritik an einer derartigen Indienstnahme fanden in der Argumentation der
Gemeindevertreter*innen Verschiebungen statt: Sheffer argumentierte nun, dass
«[klein Gebdude [...] Antisemitismus bekdmpfen, aber die Bornplatzsynagoge |...]
Vergangenheit mit Zukunft verbinden [kann]». Er bestimmte eine weitere Funktion
des Neubaus, mit dem «im Grindelviertel [...] ein Wahrzeichen der Weltoffenheit
und jiidischen Identitdt unserer Stadt» entstehe.” Stricharz dagegen argumentier-
te, dass Mahnmal und leerer Platz Antisemit*innen nicht zu einem anderen Denken
iiberzeugen wiirden, man mit einer Rekonstruktion aber zeigen konne: «Wir Juden
pfeifen auf euch Antisemiten. Wir sind da, das kann euch gefallen oder nicht.»” In
beiden Aussagen wird das Bediirfnis der Gemeinde formuliert, im stddtischen Raum
sichtbarer zu sein und dies in einem Viertel zu realisieren, das iiber ein reiches
jiidisches Erbe verfiigt.”* Damit soll die Verbindung jiidischer religiéser Gegenwart
nicht nur mit dem historischen Platz einer Synagoge, sondern mit einem als jiidisch
bestimmten stddtischen Raum verkniipft werden. Argumente von Sichtbarkeit und
Prasenz geben dem Vorhaben weitere Bedeutung: Der Neubau wird als «uniiberseh-
bares Zeichen des jiidischen Lebens in Hamburg»™ definiert, auch in der konkreten
Nutzung: «Wir wollen zeigen, wie jiidisches Leben aussieht, was der Inhalt der jidi-
schen Religion ist.»™ SchlieRlich definierte Stricharz den Neubau als «ein deutliches
Signal: Wir bauen wieder auf, was die Nazis einst zerstorten, was sie an ebenjener
Stelle nicht mehr sehen wollten. Und zwar so, wie es damals war.»”” Die Rekonst-
ruktion soll damit das Handeln der Tater riickgédngig machen und einen (nachtrag-
lichen) Sieg tber sie anzeigen. Dass Rekonstruktionen immer auch als der Versuch
gelten, Geschichte zu revidieren, ist eine gangige Kritik an ihrer Realisierung.” Als
Argument sto3t sie hier nicht nur an Grenzen, weil seitens einer jiidischen Gemein-
de die Unsichtbarmachung der Tat im stadtischen Raum gewiinscht wird, sondern
vor allem, weil dies als Uberwindung nationalsozialistischen Handelns gedeutet
wird, die erst — und in dieser Sichtweise nur — mit einer Rekonstruktion sichtbar
begangen werden kann. Der Verlust, der hier riickgangig gemacht werden soll, ist
ein grundlegend anderer als der, den Befiirworter*innen der Rekonstruktionen von
Altstddten, Schléssern und der Garnisonkirche meinen. Dabei ist das wie es damals
war auch fiir die Synagoge eine polemische Worthiilse: bezogen einerseits auf das
angestrebte Gebdude, dass lediglich in seiner Hiille historisierend wiedererstehen
soll und in seinem Inneren an voéllig verdnderte Bedingungen angepasst werden
muss und bezogen andererseits auf seine Bedeutung in der jeweiligen Zeit seiner
Existenz. Denn die Bedingungen der Herstellung, die Moglichkeiten einer Aneig-
nung und die jeweilige Wahrnehmung sind aufgrund der Entstehungskontexte
grundverschieden.

Als dritte Bedeutungszuschreibung wird, wie eingangs skizziert, die Rekonst-
ruktion als Beitrag einer (Wiedergutmachung» verstanden. Im Unterschied zur Sy-
nagoge in Diisseldorf wird sich dabei auf die Nachkriegszeit und nicht auf den NS
bezogen. Dies beinhaltet eine verdnderte moralische Konnotation, weil es nun um
den Umgang der bundesrepublikanischen Gesellschaft mit den Verbrechen geht
und das begangene Unrecht nicht mehr allein im Nationalsozialismus verortet
wird.

Insgesamt folgt lediglich aus Stricharz’ Argumentation, den Nazis nicht nach-
traglich ihren Willen zu geben, die Notwendigkeit, den Neubau als Rekonstruk-
tion zu realisieren. In allen anderen Argumentationen ist sie nicht gegeben. Neben
diesen Zuschreibungen bedeutet eine Rekonstruktion als Antwort auf den von

103



Stricharz formulierten Schmerz beim Blick auf das vermeintlich leere Areal des
Mahnmals aber vor allem eine Unkenntlichmachung des Bruchs der Geschichte
im offentlichen Raum. Die Leere als Bestandteil des Wissens in der Erinnerung an
die Verbrechen des Nationalsozialismus soll hier beseitigt werden. Dieser Bruch
mit den etablierten Erinnerungsmustern muss auch in seiner Bedeutung vor dem
Hintergrund jiidischer und nichtjiidischer Erinnerung an den Holocaust diskutiert
werden. Wie notwendig das ist, zeigt sich aktuell auch darin, dass sich mit Uwe
Becker, Biirgermeister in Frankfurt am Main der néchste politische Akteur fiir die
Rekonstruktion einer zerstorten Synagoge in seiner Stadt ausspricht.”

104

3.2021

kritische berichte



Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Alexandra Klei

Anmerkungen

1 Vgl Die neue Synagoge ist fertig, in: Neue
Rhein Zeitung/Landeshauptstadt Diisseldorf, 6.
September 1958.

2 Vgl exemplarisch: European Leadership
Network (ELNET): Der lange Weg zur Wiedergut-
machung — Wiederaufbau der Bornplatzsynagoge.
Podiumsdiskussion, 25. Januar 2021, https://
elnet-deutschland.de/themen/gesellschaft/podi-
umsdiskussion-zum-wiederaufbau-der-born-
platzsynagoge/, Zugriff am 1. Mdrz 2021.

3  Stiftung Baukultur Rheinland-Pfalz (Hg.),
Gebauter Aufbruch. Neue Synagogen in Deutsch-
land, Regensburg 2010.

4 Manuel Herz, Das institutionalisierte Expe-
riment, in: Neue Ziircher Zeitung, 21. Mai 2005,
https://[www.nzz.ch/articleCSOSZ-1.138047,
Zugriff am 1. Marz 2021.

5  Gavriel D. Rosenfeld, Building After Ausch-
witz. Jewish Architecture and the Memory of the
Holocaust, New Haven/London 2011, S. IX.

6  Zu den Phasen jiidischer Geschichte nach
1945: Michael Brenner (Hg.), Geschichte der Juden
in Deutschland von 1945 bis zur Gegenwart, Min-
chen 2012.

7 Dan Diner, Im Zeichen des Banns, in: ebd.,
S. 15-66.

8  Ruth Schreiber, New Jewish Communities
in Germany after World War II and the Succes-
sor Organizations in the Western Zones, in: Jour-
nal of Israeli History 18, 1997, S. 167—190.

9  Vorstand der Synagogengemeinde Diissel-
dorf an den Regierungsprasidenten der Lan-
deshauptstadt, 15. Januar 1958, in: Archiv BA
Diisseldorf, Stadtverwaltung Diisseldorf — Bau-
aufsichtsamt — Hausakten Zietenstr. 50, Bd. 1.
10 Vorstand der Synagogengemeinde Diissel-
dorf an den Regierungsprasidenten der Landes-
hauptstadt, 21. Februar 1958, in: ebd.

M Vorstand der Synagogengemeinde Diissel-
dorf an den Finanzminister des Landes Nord-
rhein-Westfalen, 2. Mai 1958, in: ebd.

12 T. M., Grundsteinlegung fiir neue Syna-
goge, in: Rheinische Post/Diisseldorfer Stadtpost,
7. November 1956.

13 Werner Nachmann, Karlsruhe an RA Ernst
Adler am 18. November 1963, in: Stadtarchiv
Karlsruhe, Abt.: 1/H-Reg Nr. 4899. 1945-1966,
Heft 1. Akten-Nr. 373.11.

14 W., Neue Karlsruher Synagoge auf Platz
des Stdndehauses?, in: Badische Neueste Nach-
richten, 10. November 1960.

15 Donate Strathmann, Auswandern oder Hier-
bleiben? Jiidisches Leben in Diisseldorf und Nord-
rhein 1945-1960, Essen 2003, S. 191.

16 Beglaubigte Abschrift der éffentlichen Sit-
zung der Wiedergutmachungskammer beim
Landgericht Diisseldorf, 29. Februar 1956.
Riickerstattungssache der JTC — Antragstelle-
rin — gegen die Stadtgemeinde Diisseldorf —

Antragsgegnerin. Geschlossener Vergleich, in:
Zentralarchiv zur Erforschung der Geschichte
der Juden in Deutschland (ZAE]JD), B 1/5 Bur 229.
17  Auf der Grundlage der im Stadtarchiv
Karlsruhe und im Generallandesarchiv Karls-
ruhe eingesehenen Unterlagen lassen sich die
Besitzverhéltnisse des Areals der zerstérten
Synagoge nach 1945 nur bruchstiickhaft rekons-
truieren.

18 René Gilbert, Gedenktafel zur Zersto-
rung der Synagoge der orthodoxen jiidischen
Gemeinde, in: Stadtlexikon Karlsruhe, 2017,
https:/[stadtlexikon.karlsruhe.de/index.php/
De:Lexikon:top-3306, Zugriff am 1. Mérz 2021.
19 M. S., Nach 30 Jahren geduldigen Wartens:
Judische Gemeinde erhdlt eine Synagoge, in:
Badische Neueste Nachrichten, 27. Januar 1968.
20 M. S, Stern Davids als Grundkonzeption,
in: Badische Neueste Nachrichten, 7. Mai 1968.

21 Ebd.

22 W, Zustimmung zum Synagogen-Neubau,
in: Ebd., 8. Mai 1968.

23 [N. N, Jidisches Gemeindezentrum wird
eingeweiht, in: Ebd., 2. Juli 1971.

24 Ebd.

25 Sakralbau strahlt Wiirde von auRen und
Weihe von innen aus, in: Ebd., 1. Juli 1971.

26 11, Bau der neuen Synagoge begonnen, in:
Badische Neueste Nachrichten, 25. Januar 1969.
27 Der zweite Teil des Satzes lautet «und wer
bleiben will, erhofft sich Sicherheit», in: Salo-
mon Korn, Wer ein Haus baut, will bleiben, in:
Ders., Geteilte Erinnerung. Beitrdge zur deutsch-
jiidischen Gegenwart, Berlin 2001, S. 71-76.

28 Hans Erich Fabian, Jiidische Gemeinden in
Deutschland, in: Der Weg. Zeitschrift fiir Fragen
des Judentums, 10. Oktober 1947, S. 2, zit. n. Eli-
sabeth Rees-Dessauer, Zwischen Provisorium und
Prachtbau. Die Synagogen der jiidischen Gemein-
den in Deutschland von 1945 bis zur Gegenwart,
Gottingen 2019, S. 27.

29 Der 1921 geborene Waéldele war bereits
frith in NS-Organisationen, zundchst im Deut-
schen Jungvolk, dann in der Hitler-Jugend aktiv.
Vermutlich ab 1939 gehorte er der Wehrmacht
an, in der er «schnell zum Leutnant» aufstieg;
Walther Waildele. Bauingenieur und Erster Biir-
germeister, in: Im Mittelpunkt der Mensch. Parla-
mentsreden Karlsruher SPD-Abgeordneter, hg. vom
SPD-Kreisverband Karlsruhe durch Manfred
Koch, Karlsruhe 2001, S. 153-160, hier S. 153.
30 Tobias Freimiiller, Frankfurt und die Juden.
Neuanfiinge und Fremdheitserfahrungen 1945—
1990, Gottingen 2020, S. 115-116.

31 Salomon Korn, Synagogen in Frankfurt am
Main nach 1945, in: Hans-Peter Schwarz (Hg.),
Die Architektur der Synagoge, Ausst.-Kat., Frank-
furt am Main, Deutsches Architekturmuseum,
Stuttgart 1988, S. 347-395.

105



32 Alexandra Klei, Jiidisches Bauen in Nach-
kriegsdeutschland. Der Architekt Hermann Zvi
Guttmann, Berlin 2017, S. 122-133.

33 Ernst Guggenheimer (Stuttgart) an die
Judische Gemeinde Frankfurt (Baumweg 5),
13.01.1947, in: Zentralarchiv zur Erforschung
der Geschichte der Juden in Deutschland, B 1/13
A.1121.

34 Protokoll der 11. Sitzung des Gemeindera-
tes der Jidischen Gemeinde Frankfurt am Main.
Wahlperiode 1969/70, 04.09.1969, in: Zentralar-
chiv zur Erforschung der Geschichte der Juden
in Deutschland, B 1/13 1812.

35 Salomon Korn, Synagogenarchitektur
in Deutschland nach 1945, in: Korn 2001 (wie
Anm. 27), S. 35-68, hier S. 63.

36 Ders., Wer ein Haus baut, in: Ebd., S. 73.

37 Ders., Synagogenarchitektur, in: Ebd., S. 63.
38 Ders., Wer ein Haus baut, in: Ebd., S. 73.
39 Ders., Synagogenarchitektur, in: Ebd., S. 63.
40 Mihlstein, Baugeschichte. Betr. Neubau
eines Gemeindehauses fiir die Jiidische Gemeinde
zu Berlin, Berlin-Charlottenburg, Fasanenstr.
79-80, Berlin-Wilmersdorf, 31. August 1962, in:
Landesarchiv Berlin. B Rep. 009 0028, BL. 2.

41 Dieter Knoblauch, Manuskript Jiidisches
Gemeindehaus Berlin FasanenstraRe, undatiert
[um November 1960], in: Landesarchiv Berlin.
B Rep. 009 0026, Blatt 7-9, hier Bl. 7.

42 Karen Korber (Hg.), Russisch-jiidische Gegen-
wart in Deutschland. Interdisziplindre Perspektiven
auf eine Diaspora im Wandel, i. Auftr. des Jidi-
schen Museums Berlin, Gottingen 2015.

43 Vierter Teil: Aufbriiche, in: Brenner (Hg.)
2012, 379-434.

L4 Herz 2005.

45 Wandel Hoefer Lorch + Hirsch: Tempel und
Zelt, in: Einst & jetzt. Zur Geschichte der Dresdner
Synagoge und ihrer Gemeinde, hg. v. Judische
Gemeinde zu Dresden u. Landeshauptstadt Dres-
den, Dresden 2001, S. 128—133, hier S. 128.

46 Aufgrund der Covid-19 Pandemie konnte
das Pressearchiv der Jidischen Gemeinde
Dresden nicht nach Artikeln aus jenen Jahren
gesichtet werden. Allerdings finden sich in Tex-
ten zur Einweihung immer wieder Hinweise
darauf, dass «[...] nicht wenige Dresdner auf
eine Rekonstruktion [drdngten|». Hanno Rauter-
berg: Unverbriichlich anders, in: Die Zeit. Kultur,
8. November 2001.

47 Karl-Siegbert Rehberg, «Mythos Dresden»
als Versprechen und Problem. Anmerkungen
zu «Elbflorenz» als imagindrer Stadt, in: In guter
Gesellschaft? Die Rolle der Denkmalpflege in Stadt-
marketing und Tourismus, hg. v. Landeshaupt-
stadt Dresden. Amt fiir Kultur und Denkmal-
schutz, Dresden 2015, S. 24-33.

48 Anja Pannewitz, Die Symbolik der Dresdner
Frauenkirche im Offentlichen Geddchtnis. Eine
Analyse von Pressetexten zum Zeitpunkt der Weihe

106

2005, hg. v. Bildungswerk Weiterdenken in der
Heinrich-Boll-Stiftung e. V., Dresden 2007, S. 29.
49 Ebd, S.53.

50 Autor_innenkollektiv «Dissonanz» (Hg.),
Gedenken abschaffen. Kritik am Diskurs zur Bom-
bardierung Dresdens 1945, Berlin 2013.

51 Es sind unterschiedliche Ubersetzungen
moglich: «Mein Haus sei ein Haus der Andacht
allen Volkern» ist die, die in deutschen Medien
zum Gebdude verwendet wird. Denkbar sind
auch «Der Tempel war als Haus des Gebets fiir
alle Volker» (Gabriela Schlick-Bamberger per
E-Mail vom 2. Mdrz 2021) und «Mein Haus ist ein
Haus des Gebetes, das alle Volker ruft» (Edina
Meyer-Maril per E-Mail vom 3. Mdrz 2021).

52 Wandel, Hoefer, Lorch + Hirsch 2001 (wie
Anm. 45).

53 Vgl. unter anderem Gottfried Knapp, Ein
Haus der Andacht allen Volkern, in: Siiddeutsche
Zeitung, 9. November 2001.

54 So der evangelische Pfarrer Siegfried Rei-
mann, zit. n.: Karin Grofmann: Wer ein Haus
baut, will bleiben. Die Jiidische Gemeinde von
Dresden hat wieder eine Heimstatt, in: Sdchsi-
sche Zeitung Lokales, 9. November 2001.

55 Hanno Rauterberg: Unverbriichlich anders,
in: Die Zeit. Kultur, 8. November 2001.

56 Raed Saleh: Baut die Synagogen wie-
der aufl, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.
November 2017, https://www.faz.net/aktuell/
politik/inland/wiederaufbau-historischer-geba-
eude-was-ist-mit-den-synagogen-15283377.
html, Zugriff am 1. Mérz 2021.

57 Vgl u.a. Anna Yeboah: Black out Berlin
Brandenburg. Die Rekonstruktion der Potsdamer
Garnisonkirche und des Berliner Stadtschlosses
und andere Spatalisierungen des deutschen Kolo-
nialismus, in: arch+. Zeitschrift fiir Architektur
und Urbanismus: Rechte Rdume. Bericht einer Euro-
pareise, Mai 2019, Nr. 52, S. 226-231, hier S. 227;
Stephan Triiby, Wir haben das Haus am rechten
Fleck, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16. April
2018, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/
neue-frankfurter-altstadt-durch-rechtsradikalen-
initiiert-15531133.html, Zugriff am 1. Marz 2021.
58 Grundlegend: Stephan Triiby, Rechte
Rdume. Politische Essays und Gesprdche, Giiters-
loh/Berlin u.a. 2020.

59 Beatrix Flagner, Zweimal Wiederaufbau.
In Hamburg und in Berlin sollen zwei Synago-
gen rekonstruiert werden, in: Bauwelt 2/2021,
10. Jg., 30. Januar 2021, S. 31.

60 Jurgen Sielemann, Vom Umgang des Ham-
burger Staates mit dem Grundstiick der ehema-
ligen Bornplatzsynagoge, unverdffentlichtes
Manuskript, Hamburg 2014, S. 9.

61 Harald Schmid, Die Novemberpogrome und
die Erinnerungskultur — das «Synagogenmonu-
ment» von Margrit Kahl, in: Hamburger Schliis-
seldokumente zur deutsch-jiidischen Geschichte,

3.2021

kritische berichte



Von der <Wiedergutmachung> zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945

Alexandra Klei

24. Januar 2019, https://dx.doi.org/10.23691/
jgo:article-116.de.v1, Zugriff am 1. Mdrz 2021.
62 Heike Linde-Lembke, Wem gehort der
Bornplatz?, in: Jiidische Allgemeine, 18. Dezem-
ber 2017, https://[www.juedische-allgemeine.
de/gemeinden/wem-gehoert-der-bornplatz/,
Zugriff am 1. Marz 2021.

63 Michael Althaus, Wird Hamburgs einst
groflte Synagoge wieder aufgebaut?, in: Jiidi-
sche Allgemeine, 6. November 2019, https://
www.juedische-allgemeine.de/gemeinden/
wird-hamburgs-einst-groesste-synagoge-wie-
der-aufgebaut/, Zugriff am 1. Médrz 2021.

64 Heike Linde-Lembke, Hamburgs jiidisches
Herz, in: Jiidische Allgemeine, 3. Dezember 2020,
https://[www.juedische-allgemeine.de/unsere-
woche/hamburgs-juedisches-herz/, Zugriff am
1. Mérz 2021.

65 Samuel Salzborn, Was ist moderner Anti-
semitismus?, in: Bundeszentrale fiir politische
Bildung. Dossier Antisemitismus, 30. April 2020,
https://www.bpb.de/politik/extremismus/anti-
semitismus/307644/was-ist-moderner-antisemi-
tismus, Zugriff am 12. April 2021.

66 Bornplatzsynagoge: Bund unterstiitzt Wie-
deraufbau finanziell, in: Hamburger Morgenpost,
7. Dezember 2020, https://insider.mopo.de/
eimsbuetteler-nachrichten/bornplatzsynagoge-
bund-unterstuetzt-wiederaufbau-finanziell.
html, Zugriff am 1. Mdrz 2021.

67 Fir einen breiten, offenen Diskurs tber
den Wiederaufbau der Bornplatzsynagoge.
Stellungnahme zur Bornplatzplanung und Liste
der Unterstiitzer*innen, in: Patriotische Gesell-
schaft Hamburg. Aktuelles, 19. Januar 2021,
https://www.patriotische-gesellschaft.de/
webfile/show/3087/Stellungnahme-Bornplatz-
planung-mit-integrierter-Unterschriftenliste-
Stand-19.01.21.pdf, Zugriff am 1. Mdrz 2021.
Fiir einen Uberblick zu Argumenten gegen die
Planungen vgl. Ulrich Hentschel, Prestigeobjekt
fiir ein gutes Hamburg?, in: taz nord am Wochen-
ende, 30./31. Januar 2021.

68 Philip Stricharz, zit. n.: Peter Ulrich Meyer,
Stricharz: Bornplatzsynagoge «keine Kopie», in:
Hamburger Abendblatt, 31. Dezember 2020.

69 Heike Linde-Lembke, Wem gehort der
Bornplatz?, in: Jiidische Aligemeine, 18. Dezem-

ber 2017, https://[www.juedische-allgemeine.
de/gemeinden/wem-gehoert-der-bornplatz/,
Zugriff am 1. Mérz 2021.

70 Initiative Wiederaufbau Bornplatzsynagoge,
https://[www.bornplatzsynagoge.org/, Zugriff
am 1. Mdrz 2021.

71 Mitmachen, in: Initiative Wiederaufbau
Bornplatzsynagoge, undatiert [2020/21], https://
www.bornplatzsynagoge.org/mitmachen,
Zugriff am 1. Mérz 2021.

72 Linde-Lembke 2021 (wie Anm. 69)., Ham-
burgs jlidisches Herz, in: Jiidische Allgemeine, 3.
Dezember 2020, https://www.juedische-allge-
meine.de/unsere-woche/hamburgs-juedisches-
herz/, Zugriff am 1. Mdrz 2021.

73 Philipp Stricharz, «Wir Juden pfeifen auf
euch Antisemiten». Auszug aus einer Online-
Diskussion. Protokoll: Alexander Diehl, in: taz
nord am Wochenende, 30./31. Januar 2021.

74 Ursula Wamser/Wilfried Weinke (Hg.), Eine
verschwundene Welt. Jiidisches Leben am Grindel,
Springe 2006.

75 Bornplatzsynagoge, Bund unterstiitzt Wie-
deraufbau finanziell, in: Hamburger Morgenpost,
7. Dezember 2020, https://insider.mopo.de/
eimsbuetteler-nachrichten/bornplatzsynagoge-
bund-unterstuetzt-wiederaufbau-finanziell.
html, Zugriff am 1. Marz 2021.

76 Annika Lasarzik, «Wir miissen die Mahn-
male der Zerstérung wieder mit Leben fiillen».
Interview mit Philipp Stricharz, in: Zeit online,
vom 21. November 2019, https://www.zeit.de/
hamburg/2019-11/judentum-antisemitismus-
synagoge-hamburg-wiederaufbau-sicherheit,
Zugriff am 1. Médrz 2021.

77 Ebd.

78 Vgl. exemplarisch: Geschichte der Rekons-
truktion — Konstruktion der Geschichte, hg. v.
Winfried Nerdinger in Zusammenarbeit mit
Markus Eisen und Hilde Strobl, Ausst.-Kat.,
Miinchen, Architekturmuseum der TU Min-
chen, Miinchen/Berlin u.a., 2010.

79 Georg Leppert, Biirgermeister in Frankfurt:
«Die Bebauung des Borneplatzes war falschv, in:
Frankfurter Rundschau, 2. Februar 2021, https://
www.fr.de/frankfurt/buergermeister-in-frank-
furt-die-bebauung-des-boerneplatzes-war-
falsch-90189353.html, Zugriff am 1. Mdrz 2021.

107



	INHALT
	Regine Heß, Christian Fuhrmeister, Monika Platzer: Aus dem ‹Toten Winkel› zum Mainstream? Eine Bestandsaufnahme. Editorial
	NETWORK OF BLACK PROFESSIONALS WORKING IN THE BUILDING INDUSTRY
	Maja-Lee Voigt: Public Urban Space Matters! Reflections on the Regulation and Racialization of Public Urban Space through Spatialized Policing Practices
	Itohan Osayimwese: From Postcolonial to Decolonial Architectural History: A Method
	Kenny R. Cupers: On the Coloniality of Architectural Modernism in Germany
	Ole W. Fischer: Der ‹blutige› Durchbruch der belgischen Art Nouveau. Die Kongo-Freistaat-Ausstellung in Tervuren 1897
	Monika Platzer: Politisches über zwei «unpolitische» Architekten. Roland Rainer und Karl Schwanzer im Nationalsozialismus
	Regine Heß: Deconstructing Nationalist Mindsets in Architectural History and Theory by Questioning the Concept of the Single-Family House
	Alexandra Klei: Von der ‹Wiedergutmachung› zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945
	Sabine Girg: Am Rand der Stadt und der Gesellschaft: Das Wohnbauprojekt Poblado Gitano. O Vao, Pontevedra
	Mira Anneli Naß: Architektur von unten? Eine Kritik komplexitätsreduzierender Praktiken bei Forensic Architecture
	Birgit Szepanski: Smashing Figures – Ein performativer Spaziergang im Olympiapark Berlin
	Benjamin Kaufmann, Christian Fuhrmeister: Die Schandwache am Lueger-Ehrenmal in Wien im Oktober 2020. Benjamin Kaufmann, Wien, in Korrespondenz mit Christian Fuhrmeister, München
	Christian Frühm, Henry Kaap, Léa Kuhn: Hochschulinnovation und kein Ende? Ein Plädoyer für mehr Arbeit an der Arbeit
	Autor*innen
	Bildnachweise

