
151B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

Benjamin Kaufmann, Christian Fuhrmeister
Die Schandwache am Lueger-Ehrenmal in Wien im Oktober 2020
Benjamin Kaufmann, Wien, in Korrespondenz mit Christian Fuhrmeister, Mün-
chen

Die Herausgeberïnnen dieses Heftes traten im Januar 2021 an das Künstlerïnnen-
kollektiv der Schandwache mit der Bitte um ein Gespräch heran. Das Kollektiv schlug 
stattdessen Benjamin Kaufmann für diesen Austausch vor. Mit ihm entwickelte sich 
von März bis Juli 2021 folgende Korrespondenz per E-Mail.

Christian Fuhrmeister (CF), 1.3.2021
Der Politiker Karl Lueger, geboren 1844, war von 1897 bis zu seinem Tod 1910 Bür-
germeister von Wien. In den Jahren 1913–1916 entwarf der Bildhauer Josef Müllner 
(1879–1968) für ein privates Komitee ein Denkmal für Lueger, das auf dem Rathaus-
platz aufgestellt werden sollte, jedoch erst 1926 auf dem Dr.-Karl-Lueger-Platz im 
1.  Wiener Gemeindebezirk Innere Stadt errichtet wurde. Die antisemitische Hal-
tung Luegers wurde oft kritisiert, doch erst 2009 schrieb ein Arbeitskreis an der 
Universität für Angewandte Kunst Wien, Klasse Kunst und Kommunikative Praxis, 
einen Wettbewerb für ein Mahnmal aus, «das sich gegen jede Form antisemitischer 
und rassistischer Agitation wendet». Mir erscheint es bemerkenswert, dass nicht 
die Beseitigung gefordert wurde, sondern – in der Tradition der ‹Gegendenkmä-
ler› – eine Art Antithese, weil antisemitische Politiker «nicht durch Denkmäler ge-
ehrt werden» sollen, aber zugleich die «Tatsache, dass es passiert, […] auch nicht 
verschwiegen werden» sollte. Es scheint, als ob mit dem Aufruf bewusst ein diskur-
siver Prozess in Gang gesetzt werden sollte. Stimmen Sie zu?

Benjamin Kaufmann (BK), 2.3.2021
Die Ausschreibung der Universität für Angewandte Kunst und die Inszenierung 
derselben lassen mich annehmen, dass die Verantwortlichen sehr wohl gerne eine 
Umsetzung gesehen hätten. Dass nicht die Entfernung des Ehrenmals gefordert 
wurde, lag wohl eher daran, dass den Handelnden so eine Realisierung wahrschein-
licher schien. Ich habe mich mit einem Mitglied der damaligen Jury ausführlich 
über die Entscheidungsfindung ausgetauscht und es beteuerte, dass die Realisier-
barkeit nicht in die Erwägungen der Jury eingeflossen ist. So hat sich die pragma-
tische Entscheidung der Verantwortlichen in einer ironischen Wendung gegen ihr 
Vorhaben gerichtet, ist doch der prämierte Entwurf auch daran gescheitert, dass 
seine Umsetzung sehr kostspielig gewesen wäre.

Eine Entfernung des Ehrenmals kann nur ein erster Schritt im Umgang mit die-
sem Ort sein und darf natürlich keinesfalls bedeuten, dass dieser Raum entpoli-
tisiert wird. Dass die Ausschreibung die Entfernung nicht vorsah, halte ich tat-
sächlich für ihr wahres Versäumnis. Das hätte einem echten Countermonument 
im Sinne James E. Youngs Raum geschenkt, ein Mal also, das Passantïnnen zu kri-
tischem Austausch herausfordert statt nur passive Betrachtung zu verlangen und 



152 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

zugleich anti-messianisch ist und sich selbst reflektiert. Ein Countermonument ist 
immer auch eine Gegen-Setzung vis à vis einem dominanten Narrativ, das konfron-
tiert oder gar dekonstruiert werden soll. Es ist wenig verwunderlich, dass unter 
den 150 eingereichten Entwürfen keiner war, dem es gelungen ist, dieses Monu-
ment aus Marmor und Bronze von mehr als zehn Metern in Höhe und Durchmesser, 
das seit fast einem Jahrhundert Identifikations- und Sammelpunkt für Antisemiten, 
Rechtsextreme und Geschichtsrevisionisten ist, von einem Ehrenmal in ein Gegen-
denkmal umzudeuten.

CF, 3.3.2021
So, wie es dem Prinzip Spolie inhärent ist, dass es einen Sieg dokumentiert, näm-
lich die Überwindung eines früheren Systems (was durch das Vorführen von Ge-
staltungshoheit dokumentiert wird, etwa wenn römische Kapitelle oder Grabsteine 
in christliche Kirchenfassaden integriert wurden), so setzt ja das Prinzip Gegen-
denkmal oder Countermonument die Existenz des Anderen voraus, als Fixpunkt, 
Setzung oder Behauptung, der indes eine fortgesetzte Relevanz abgesprochen wird. 
Peter Springer, Corinna Tomberger und Dinah Wijsenbeek haben diverse Beispiele 
gesammelt und analysiert: Dieses (diese Aussage, diese Intention) soll nicht mehr 
gelten, jenes (jene Widerrede, jene Gegenposition) wird nun als adäquat und maß-
geblich angesehen. Das Alte bleibt, wird aber annulliert.

Beseitigung – durch Zerstörung oder Abtransport – dürfte in der Geschichte 
wesentlich häufiger praktiziert worden sein als die anspruchsvolle Dialektik einer 
Gegensetzung. Die physische Annihilation ist zudem sicherlich weiter verbreitet als 
die Usurpation (etwa durch Austausch der Inschriften und dadurch erzeugter In-
version der Aussage, oder Einverleibung einer Deutungstradition, oder leere Rekla-
mation einer Autorschaft). Ich arbeite mich hier, wie Sie merken, an der Figur der 
‹Entpolitisierung› ab, und an Ihrer Deutung der (im Gefolge des Wettbewerbs von 
2009) nicht vollzogenen Entfernung des Lueger-Denkmals als ‹Versäumnis›. Denn 
wenn man eine Aussage (wie eine Ehrung) als ungültig markieren möchte (etwa 
weil sie menschenverachtend oder rassistisch ist), benötigt man sie ja dennoch als 
Fond; sie muss präsent sein, damit sie erfolgreich als – nunmehr – bedeutungslos 
erklärt werden kann.

Mir fällt hier zugleich die Zwickmühle ein, in der sich 1949 die AutorInnen des 
Grundgesetzes befanden, als sie in Artikel 3 in bester Absicht festhielten, dass «nie-
mand [...] wegen […] seiner Rasse [...] benachteiligt oder bevorzugt werden» dürfe. 
Obwohl als Antidotum zur NS-Ideologie gemeint, wurde just das hoch belastete 
und problematische Konstrukt ‹Rasse› benutzt und damit festgeschrieben.

Die Frage lautet daher: Wie geht Negation ohne die Gegenwart des zu Negieren-
den? Wie demonstriere ich Dissens, wenn der Grund für meinen Einspruch nicht 
sicht- oder greifbar ist?

BK, 3.3.2021
Denke ich an Spolien, denke ich nicht zuerst an Siege, an Überwindung im kultur-
optimistischen Sinn, sondern an jüdische Grabsteine, mit denen Parkplätze gepflas-
tert wurden, wie etwa in Erfurt noch in den 1960er Jahren. Dort, wo Ungerechtig-
keit und Gewalt geschehen, ist es wichtig zu benennen, wem sie widerfahren, denn 
nur so lassen sie sich bekämpfen. Der Begriff der ‹Rasse› im Grundgesetz ist nur 
eines von abertausenden Beispielen der Lingua Tertii Imperii in den Rechtstexten 



153B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

der beiden postnazistischen Länder. Diese Sprache zu verwenden, bedeutet Gewalt 
fortzuschreiben. Das Grundgesetz verwendet diese Wendung, weil es im selben 
Satz von Benachteiligung und Bevorzugung spricht und beides gleichermaßen ab-
lehnt. Tatsächlich werden hier zwei ungleiche Tatbestände vermengt. Trennt man 
diese, so ließe sich etwa formulieren «niemand darf rassistisch diskriminiert wer-
den». So würden wir den Begriff, von dem Gewalt ausgeht, löschen, nicht aber die 
Schutzfunktion, die er bietet.

Gewalt und Erinnerung sind nicht junktimiert, es ist möglich, letztere zu erhal-
ten, ja zu nähren, während man erstere löscht. Das zu Negierende, der Grund für 
den Einspruch – das ist der Antisemitismus – ist natürlich sehr wohl gegenwärtig, 
sicht- und greifbar. Es braucht nicht zusätzliche Manifestationen des Antisemitis-
mus in Form von Ehrenmalen für Antisemiten, damit Dissens demonstriert werden 
kann. Auch spricht eine Gegen-Setzung dem Narrativ, dem sie begegnet, nicht die 
Relevanz ab, würde das doch die Geste selbst ad absurdum führen. Niemand nimmt 
dieses Ehrenmal so ernst wie jene, die die Gewalt spüren, die von ihm ausgeht, und 
für die, die diese Gewalt spüren, ist nichts naheliegender, als ihr Ende zu fordern.

Das Countermonument zentriert die Erinnerung, es erinnert an die Verfolgung, 
ohne sie zu reproduzieren, oder erinnert an die Verfolgten. Eine häufige Strategie 
ist es etwa, die Abwesenheit, die Leere zu thematisieren, also die Folgen der Ge-
walt, nicht die Gewalt selbst. Man kann einem Ehrenmal die Ehrerweisung ver-
weigern, indem man ihm ausweicht, wie es Widerstandskämpferïnnen taten, als 
sie in der Zeit des Nationalsozialismus der Feldherrenhalle in München durch die 
dahinter gelegene Viscardigasse auswichen. Der Erinnerung aber entkommt man 
nicht so leicht. Wer umgekehrt bewusst die Viscardigasse meidet, die durch ei-
nen Eingriff von Bruno Wank im Ganzen zu einem Erinnerungsmal geworden ist, 
aktualisiert doch die Erinnerung. Den Begriff des Countermonuments selbst hat 
Young von Esther Shalev-Gerz’ und Jochen Gerz’ Eigenbeschreibung ihres Mahnmal 
gegen Faschismus in Hamburg als Gegendenkmal entlehnt. Durch die Absenkung 
des Mahnmals in den Boden, sein eigenes Verschwinden also, fordert es dazu auf, 
Dissens nicht durch das Auslagern von Erinnerung in Mahnmale zu demonstrieren, 
sondern selbst wachsam zu bleiben, Einspruch zu erheben und Schutz zu bieten, 
wo anderen Unrecht und Gewalt widerfahren.

CF, 10.3.2021
Ich folge Ihnen, und zwar gebannt (um Gottfried Benn abzuwandeln). Das ist ein 
weites Feld oder großer Bogen, den Sie skizzieren. Ich verstehe vieles, aber nicht 
alles, oder nicht restlos. Das macht aber auch nichts.

«Gewalt und Erinnerung» sind in dialektischer Spannung, anders als Präsenz 
und Absenz, die eher einfache Gegensätze oder Pole darstellen. Das Gefüge von 
«Gewalt und Erinnerung» ist viel komplexer; zum einen, weil das bürgerliche Ver-
dienstdenkmal affirmativ konnotiert ist, nicht negativ, und in der Regel auch nicht 
kritisch. Ich kenne nur wenige Denkmäler, die Gewalt als Problem thematisieren 
beziehungsweise Gewalterfahrungen ohne Parteinahme problematisieren. Und 
Erinnerung ist, so kann man verschiedene rezente Forschungsarbeiten knapp zu-
sammenfassen, auch niemals neutral oder objektiv – schon deshalb nicht, weil sie 
ursächlich mit Sinnstiftung und Identitäts(re)konstruktion verquickt ist. Sie sagen 
(hingegen): «Gewalt und Erinnerung sind nicht junktimiert, es ist möglich, letzte-
re zu erhalten, ja zu nähren, während man erstere löscht.» Das ist eine spannen-



154 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

de These. Aber können wir der Referenz wirklich entbehren? Fehlt ohne den zu 
negierenden Bezugspunkt nicht ein Teil der raison d’être? Kann die Manifestation 
eines (überkommenen, regressiven, rassistischen) Gesellschaftsbildes nicht auch 
als Energiespeicher (im Beuys’schen Sinne) fungieren, als permanentes Reservoir, 
aus dem sich Dissens formiert und nährt? Zugespitzt gefragt: Birgt die Annihilation 
nicht die Gefahr einer aseptischen tabula rasa, die ein viel schwierigeres Terrain für 
die Etablierung und lebendige Weiterentwicklung von Erinnerung – als Gegenerin-
nerung beziehungsweise sogar als alternative Vergewisserung – bildet?

Ich stelle diese Fragen natürlich im Hinblick auf den Umgang mit dem Lueger-
Denkmal: Was wäre die maximal beste Lösung für diese spezifische raumzeitliche 
Konfiguration? Welche Ein- oder Überschreibungen, welche Um- und Neudefinitio-
nen wären theoretisch und praktisch möglich? Diese Frage kann man nach oben 
skalieren: Wieviel Geschichte brauchen wir (als Basis oder Folie), um Veränderung 
zu markieren? Ein Palimpsest (mit Relikten, Fragmenten, Spuren) oder eher ein vor-
geblich neutrales, unbelastetes oder gar voraussetzungsloses Trägermaterial? Oder 
ist der Dr.-Karl-Lueger-Platz schon so kontaminiert, auch rezeptionsgeschichtlich 
bis heute, dass man das Denkmal von 1926 (dem man seine kaiserzeitliche Prägung 
deutlich ansieht) selbst gar nicht mehr brauchen würde, weil seine Botschaft auch 
ohne Materialisierung greifbar ist?

Der Akzent der berühmten Arbeit in Hamburg-Harburg liegt meines Erachtens 
in einer anderen Volte, nämlich der Inversion, oder der unerhörten und ungese-
henen Einstülpung. Der Rückzug des Denkmals fördert, einfach gesagt, die Akti-
vierung des Betrachters; dies ist vielleicht auch ein Prozess der Übertragung von 
Verantwortung, damit letztlich auch von Empowerment. Was leistet das Denkmal, 
was leistet der Betrachter?

Sie verfolgen bestimmt auch die Entwicklung der Positionen in der Debatte um 
die Hamburger Bornplatz-Synagoge und das Mahnmal von Margrit Kahl. Können 
wir diese Prozesse zusammendenken und auf die Wiener Konstellation übertra-
gen – was ist ähnlich, was anders?

CF, 11.3.2021
Noch ein Nachsatz zur gestrigen E-Mail: Obgleich wir ein existenziell politisches 
Thema traktieren, das sogar eine unmittelbare Dringlichkeit (Urgency) hat, weil 
es konkrete Phänomene des öffentlichen Raums (und damit Bürgerlichkeit und so-
gar Menschsein) behandelt, können wir die Gemengelage offenbar ergebnisoffen 
sondieren, was ja keine Selbstverständlichkeit ist; ich schätze diesen gespannten 
Schwebezustand sehr.

BK, 15.3.2021
Wohlgefallen mag interesselos sein, Gewalt aber ist es nie. Gewalt ohne Parteinah-
me zu ‹problematisieren› bedeutet, ihr nicht gerecht zu werden, weil es verdeckt, 
dass Gewalt niemals passiv ist, sondern angetan wird. Gewalt ist nicht nährend, 
sondern – im Gegenteil – verzehrend. Gewalt umzudeuten erfordert Distanz und 
Ressourcen in einem Ausmaß, die jene der Instanz, welche die Gewalt perpetuiert, 
übersteigen. Im Rahmen der Schandwache ist eine Umdeutung des Lueger-Ehren-
mals an sieben aufeinanderfolgenden Tagen gelungen, auch weil die immense 
Kraftanstrengung der performativen Umdeutung von siebzehn Gruppen getragen 
wurde. Auf Dauer ist ein solcher Aufwand allerdings unzumutbar. Ich möchte her-



155B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

vorheben, dass der Satz, mit dem Sie mich zitiert haben, im Präsens steht. Es geht 
hier um die Fortschreibung, die ständige Aktualisierung der Gewalt. Das Begehren 
ist, dem ein Ende zu setzen – nicht historische Gewalt zu löschen, sondern vielmehr 
zukünftige zu verhindern.

Um besser zu verstehen, worum es mir hier ist, müssen wir einen kleinen Aus-
flug ins Jüdische Denken unternehmen und es mit der säkular-christlichen Denktra-
dition der Mehrheitsgesellschaft kontrastieren. Diese Gegenüberstellung soll auch 
die Fragen, die zur Zeit in Hamburg diskutiert werden, illuminieren.

Schămor – wahre – und S̆achor – erinnere – sind die zwei Imperative, denen 
observante Jüdïnnen jeden Schabbat Folge leisten. Der Eingang des Schabbat wird 
gefeiert, nicht aber Schabbat selbst. Schabbat wird auch nicht begangen, nichtmal 
gehalten, sondern gewahrt (Buber/Rosenzweig), das betrifft die Verbote, und er-
innert, das betrifft die Gebote. Die Schabbat-Ruhe ist nicht Ruhe im Sinne von Ent-
spannung, sondern im Sinne von Unterbrechung; sie ist nicht Unterlassung, son-
dern bewusste Setzung. Wer regelmäßig Kontinuitäten unterbricht, gewinnt neue 
Aufmerksamkeit für die Welt und begreift sie nicht als etwas, das ‹schon immer so 
war›, sondern als etwas, das wir konstant durch unsere Entscheidungen formen – 
durch jene zu handeln ebenso wie durch jene, Handlungen zu unterlassen. Solange 
das Lueger-Ehrenmal steht, ist es so zu begreifen, als wäre es jeden Tag neu erbaut.



156 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Der erste Denkmalentwurf von Margrit Kahl für den damaligen Bornplatz, heu-
te Joseph-Carlebach-Platz, sah vor, das Wort Awodah in den Boden einzulassen. 
Awodah wird je nach Kontext mit Dienst oder Arbeit übersetzt. Dienst, im Sinne von 
Gottes-Dienst oder Götzen-Dienst (Awodah Zara) oder auch im Dekalog das Dienst-
Haus [Ägypten]. Von der Aufladung her ist das Wort aber – in der religiösen wie 
der säkularen Verwendung – näher an der Arbeit als an dem im Deutschen sehr 
nüchternen Wort Dienst. Es heißt, die Welt ruht auf drei Säulen, Torah, Awodah 
und Gĕmilut Chassidim – guten Taten, genauer Übung von Liebeswerken. Der Be-
griff Awodah verleitet – ähnlich wie jener des Holocaust – dazu, eine messianische 
Teleologie in die Katastrophe der Vernichtung zu lesen. Observante Jüdïnnen lassen 
aus Achtung vor der Heiligkeit der hebräischen Buchstaben nicht mal ein Buch auf-
geschlagen liegen, die Buchstaben auf den Boden, und damit unter die Füße der 
Passantïnnen zu setzen, war undenkbar. So ist es nicht verwunderlich, dass die 
Jüdische Gemeinde Hamburg diesen Vorschlag ablehnte.

Erst im zweiten Anlauf präsentierte Kahl das Denkmal wie wir es heute ken-
nen, welches das Deckengewölbe und den Grundriss der zerstörten Synagoge nach-
zeichnet. Es ähnelt in mancher Hinsicht Blatt, der einige Jahre später entstandenen 
Arbeit von Micha Ullman, Zvi Hecker und Eyal Weizman, die an die Berliner Linden-
straße-Synagoge erinnert. Es unterscheidet sich aber auch in wesentlichen Punk-
ten. Kahl zentriert mit dem ornamentalen Muster das Gebäude, Ullman/Hecker/
Weizman aber zentrieren den Menschen: Blatt besteht aus Bänken, angeordnet wie 
die Sitzreihen der zerstörten Synagoge, die auf die Abwesenden verweisen, ohne 
illustrativ zu werden, gleichzeitig aber den Erinnernden Platz bieten. Erinnerung 
kann niemals von den Lebenden entkoppelt werden, sind sie es doch, die erinnern.

Die Wurzel des hebräischen Worts für Erinnerung, Secher, bedeutet durchdrin-
gen, so wie die Erinnerung die Zeit durchdringt. Der Imperativ – S̆achor – ist eines 
der wichtigsten Konzepte im Judentum. Wir erinnern uns an den Auszug aus Ägyp-
ten, wir erinnern uns an den Überfall der Amalekiter in den Jahren der Wüsten-
wanderung, wir erinnern uns an die Zerstörung der Tempel, wir erinnern uns an 
Schabbat. Erinnern und das Weitergeben von Erinnerung sind menschliche Praxen, 
die nicht auf eine bauliche Substanz angewiesen sind. Erinnerung an die Shoah ist 
nicht von einem Mahnmal abhängig und die Erinnerung an die Gewalt Luegers ist 
nicht von seinem Ehrenmal abhängig.

Die entscheidende Frage ist: Für wen ist dieses Ehrenmal, dieses Mahnmal, die-
se Synagoge? Es gibt Synagogen, die wieder aufgebaut wurden, um ein Bedürfnis 
der Täterïnnen und ihrer Erbïnnen zu befriedigen. Sie sind leicht daran erkennbar, 
dass sie nicht genutzt werden – die Jüdïnnen, die Verwendung für sie gehabt hät-
ten, sind ermordet. Das ist in Hamburg nicht der Fall – die Gemeinde wächst und 
wünscht sich eine neue Synagoge. Es ist problematisch, wenn lebendiges Judentum 
verdrängt wird mit Verweis auf die toten Juden; wenn gefordert wird, die lebenden 
Juden haben sich auf die ihnen zugewiesene Rolle im Gedächtnistheater zurückzu-
ziehen und den Ort der Zerstörung ihrer Synagoge gefälligst frei zu halten, damit 
andere besser gedenken können. Das gilt gleichermaßen für geläuterte Hamburg-
erïnnen wie für Hinweisgeberïnnen von andernorts. Nach der Zerstörung des Tem-
pels König Salomos wurde an gleicher Stelle wieder ein Tempel errichtet. Dieser 
war zunächst klein und einfach, den kaum vorhandenen Mitteln entsprechend, 
und wurde mehrfach ausgebaut, bis er unter Herodes selbst den Tempel Salomos 
überstrahlte. Obwohl aberhunderte Vorschriften, welche die Funktion des Tempels 



157B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

regeln, nur eingeschränkt Spielraum ließen, wurde neu gebaut, nicht rekonstru-
iert. Am Leben ist die Erinnerung an die Tempel aber in observanten Jüdïnnen, die 
täglich im Gebet und an vier jährlichen Fasttagen an sie erinnern, in Jüdïnnen, die 
manches davon manchmal halten und in säkularen Jüdïnnen, die andere Strategien 
zur Wahrung der Erinnerung entwickelt haben. Die Rekonstruktion ist tatsächlich 
geneigt, die historische Gewalt zu löschen und die Phantasmagorie einer Heilung 
zu propagieren.

In der Hamburger Debatte hat mir der Hinweis gefehlt – vielleicht ist er mir 
auch nur entgangen –, dass Synagogenbau und Erhaltung des Mahnmals einan-
der nicht ausschließen müssen. Ich sehe nicht, warum Kahls Arbeit gestalterisch 
nicht in einen Neubau integriert werden kann. Eines kann man in jedem Fall von 
Hamburg für Wien lernen: dass Veränderung auf dem Platz und Veränderung der 
Benennung des Platzes Hand in Hand gehen sollten.

CF, 12.4.2021
Ich finde Ihre Ausführungen ausgesprochen erhellend; ich kann mich nicht erin-
nern, ähnlich konkrete Überlegungen zum Dreiecksverhältnis von Gewalt, Erinne-
rung und Denkmal/Ehrenmal in Relation zu jüdischen Gedenktraditionen schon 
einmal gehört oder gelesen zu haben. Ihre Herleitung kulminiert für mich in der 
Charakterisierung von Erinnern als menschliche Praxis, «die nicht auf eine bauliche 
Substanz angewiesen» sei.

Dem kann ich folgen, darauf kann ich mich einlassen, obgleich ich mich dann 
sofort frage, warum wir seit rund einem Jahr – so intensiv wie zuletzt in 1989 bis 
1991 – einen Denkmalsturz nach dem anderen erleben (dazu gab es im Januar 2021 
eine eigene Tagung in Barcelona: «Toppling Things. The Visuality, Space and Affect 
of Monument Removal»). Offenbar ist in der materiellen Substanz etwas gespei-
chert, das aversive Reaktionen hervorruft, eben weil es eine Verbindung von Inhalt 
(Gedenkanlass/Sinnstiftung) mit Form und Material gibt. Wenn das richtig wäre, 
gäbe es auch eine in baulicher Substanz gespeicherte Geschichte. Aber das streiten 
Sie ja auch gar nicht ab; und ich stimme Ihnen auch zu: die «Erinnerung an die 
Gewalt Luegers ist nicht von seinem Ehrenmal abhängig». Völkisches Denken und 
antisemitische Propaganda haben fraglos viele Erscheinungsformen und existieren 
auch unabhängig von Manifestationen wie Ehrenmälern im öffentlichen Raum.

Der Appellcharakter – die Wendung von der (gewordenen) Gegenwart in eine 
bessere (und nicht dystopische) Zukunft –, den Sie stark machen, ist bei der Prob-
lemkonstellation, die wir traktieren, stets inniglich mit historischen Gewalterfah-
rungen verbunden. Das schwebt mit.

Eigentlich ist kaum ein größerer Gegensatz denkbar als der zwischen dem Ver-
sprechen von Dauerhaftigkeit (monumentum aere perennius) und performativen 
Akten wie der Schandwache (von der ich gerne einige Aufnahmen sehen würde, wie 
etwa im Jewish Chronicle vom 16. Oktober 2020). Ich muss an einen Schmetterling 
auf einem Felsbrocken denken … jedenfalls ist das Ephemere fragil und zugleich, 
wie Sie sagen, ein unzumutbarer Aufwand. Das ist meines Erachtens eine neue Di-
mension des Redens über Denkmäler. Denn die klassische Deutung läuft ja auf die 
Nutzung von Stein und Bronze als Projektionsfläche für – in der Regel partikulare, 
gelegentlich aber auch gesellschaftliche oder nationale – Befindlichkeiten hinaus. 
Das ist ein relativ stabiles Setting, auch wenn gewisse Varianzen sowie – gelegent-
lich auch gescheiterte – Aktualisierungen der ursprünglichen Bedeutung zu beob-



158 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

achten sind. Doch die Inversion, die die Schandwache betreibt und markiert (auch 
semantisch komplex, als Gegenbegriff zur Ehre), ist per definitionem temporär. 
Wie lässt oder wie ließe sich diese erfolgreiche temporäre Intervention auf Dauer 
stellen? Ohne dass es zum «Gedächtnistheater» (ver)kommt, zur «Phantasmagorie 
einer Heilung»? Denn der kategoriale Gegensatz von axiomatischer Setzung, die 
bald hundert Jahre währt, und der Verlautbarung von Dissens, der nur eine Woche 
dauerte, ist schwer zu überwinden. Andererseits reden bzw. schreiben wir über 
eben diesen Dissens seit ein paar Wochen. Insofern eignet auch dem Eingriff (wenn 
man die medizinische Definition von Intervention als «Vorgang, der den Ausbruch 
oder das Fortschreiten einer Erkrankung verhüten soll» so verstehen will) eine Re-
sonanz über den performativen Akt hinaus.

Doch dem Nachdenken droht Folgenlosigkeit. Deshalb noch einmal gefragt: 
Im Gegensatz zu geschleiften Denkmälern und gezielt vernichteten Gedenkorten 
wie Synagogen ragt am Dr.-Karl-Lueger-Platz das Relikt einer Weltanschauung in 
unsere Gegenwart hinein – ein permanenter Anachronismus. Wenn wir zudem vo-
raussetzen, dass Transformationen (der Geschichtsbilder, der Menschenbilder, der 
Vorstellungen von Gemeinschaft) zumindest teilweise stattgefunden haben, was 
sind dann – für observante Jüdïnnen und für andere Menschen – adäquate Adres-
sierungen von Dissens? Ich habe im Netz das Wort ‹Weggestaltung› gefunden, also 
nicht die Gestaltung eines Weges, sondern die Löschung, Beseitigung oder Unsicht-
barmachung (eines Denkmals). Wie kann das aussehen? Gibt es nach Ihrer Ansicht 
gelungene kommemorative Ansätze, die der Komplexität des Geschehens gerecht 
werden? Die mit künstlerischen (und folglich auch politischen) Mitteln entbergen 
oder vorführen, dass historische Begründungslogiken nicht mehr anschlussfähig 
sind?

BK, 16.4.2021
Landläufig geht man wohl davon aus, dass die meisten Male, anders als Sie konsta-
tieren, nicht vor allem «partikulare[n] Befindlichkeiten» eine Projektionsfläche bie-
ten – ich denke etwa an christliche Male für eine christliche Mehrheitsgesellschaft, 
oder Kriegs- und Krieger-Denkmale, die nur das eigene Leid reflektieren, nicht aber 
das der Anderen, oder Ehrenmale für Menschen, die in der eigenen (oft nationalen) 
Geschichtsschreibung zu ‹Heroen› stilisiert wurden, die nicht selten in Perspektiven 
anderer als Antagonisten gelten. Betrachtet man diese Male allerdings mit ortho-
dox-marxistischem Blick, so lässt sich natürlich ohne weiteres sagen, dass sie alle 
nur den partikularen Interessen einer herrschenden Klasse dienen. Auch das Lue-
ger-Ehrenmal war zum Zeitpunkt seiner Einweihung alles andere als Projektions-
fläche für partikulare Befindlichkeiten. Das Ehrenmal war auf vielen Titelseiten 
präsent, einige Blätter druckten ausführliche Lobeshymnen von den christsozialen 
Parteigängern Luegers, Bundespartei-Obmann – und einen Monat später zum zwei-
ten Mal Bundeskanzler – Ignaz Seipel und dem Obmann der Wiener Landespartei-
leitung und des Denkmalkomitees Leopold Kunschak, ab; der Festzug bestand aus 
100.000 Menschen, der sozialdemokratische Bürgermeister Seitz, Kardinal Erzbi-
schof Piffl und etliche Minister, Bundesräte und Stadträte waren zugegen. Nichts-
destotrotz ist es verkürzt, die «Verlautbarung von Dissens» auf nur eine Woche zu 
reduzieren. Der Dissens ist so alt wie das Ehrenmal selbst. Die Gegenstimmen an 
diesem Tag waren wenige, aber dafür waren sie umso schärfer. So las man in Die 
Rote Fahne (nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Berliner Zentralorgan des 



159B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

Spartakusbundes beziehungsweise später der KPD): «Zur Enthüllung des Denkmals 
jenes historisch gewordenen Spießbürgers, der aus dem Sozialismus des dummen 
Kerls eine politische Partei machte, werden aus allen Gegenden unserer liebens-
würdigen Republik die zweibeinigen Backenbärte a la Kaiser Franz Josef aufmar-
schieren, im Herzen die Erinnerung an die selige Backhendelzeit und vor dem Kopfe 
ein Brett.» Ohne antisemitische Sprache kommt allerdings auch dieser Artikel nicht 
aus. Ein paar Zeilen weiter heißt es: «Mit Luegers Namen ist untrennbar verbunden 
die Verluderung des politischen Lebens in Wien, von bezahlten Klopffechtern der 
Bourgeoisie ‹wienerische Gemütlichkeit› genannt; jene Verluderung, gekennzeich-
net durch die vielzitierten Aussprüche Luegers, daß sein theoretischer Antisemit-
mus [sic!] ihn nicht hindere, mit den Herren Juden gute Freundschaft zu halten und 
gute Geschäfte zu machen; jene bewußt und planmäßig geförderte Korrumpierung 
der politischen Auseinandersetzung, die es in Ordnung findet, und es lobt, daß 
die politischen Gegensätze beim gemeinsamen ‹Heurigen› unter den Tischen [sic!] 
gesoffen werden.» Für wen dieses Ehrenmal war, stand für die Verfasserïn dieser 
Zeilen dennoch nicht in Frage und sie benennt sie als «die Hakenkreuzler und Front-
kämpfer, die organisierten Arbeitermörder» – und deren geistige Erbïnnen.

Das schöne Wort Weggestaltung prägte Marlene Streeruwitz in ihrer Rede zur 
Eröffnung der Schandwache. Es verweist darauf, dass es mit einer einfachen Entfer-
nung nicht getan ist. Im Gegenteil, einer der wenigen Punkte, auf den sich wohl alle, 
die sich in die Debatte eingebracht haben, einigen können, ist, dass die Geschichte, 
die sich in diesen Ort eingeschrieben hat, auch dort verhandelt werden soll. Den-
noch sehen sich die Befürworterïnnen der Weggestaltung mit dem Vorwurf der ‹Ge-
schichtslöschung› konfrontiert. Neben diesem Vorwurf, der auch die Haltung der 
Stadtregierung spiegelt, gibt es ein weiteres Narrativ, nämlich dass das Ehrenmal als 
«Stachel im Fleisch» gebraucht wird. Diese Argumentation gewichtet unzweideutig 
das Bedürfnis der Mehrheitsgesellschaft, ein adäquates Geschichtsbewusstsein zur 
Schau zu stellen, höher als das Bedürfnis von Jüdïnnen, nicht durch überlebensgroße 
Ehrenmale für Antisemiten belästigt zu werden. Diese beiden Narrative sind anti-
solidarisch – konkret: antisolidarisch mit jenen, die Antisemitismus erfahren – und 
somit strukturell rechts. Was braucht es also? Eine Weggestaltung des bestehenden 
Ehrenmals und eine neue Setzung im Sinne von S̆achor.

Der Aufruf zum Lueger-Ehrenmal, der kurz vor der Schandwache erschienen 
ist, fordert «eine Veränderung an Platz und Ehrenmal, die unmissverständlich jede 
Ehrung Luegers verunmöglicht». Der Begriff der Ehre wurde gewählt, weil er die 
zentrale Funktion des Mals beschreibt. Dass, wem keine Ehrung gebührt, auch kein 
Ehrenmal gebührt, ist ein einfacher Syllogismus. An anderer Stelle habe ich über 
das Ehrenmal geschrieben:

Die Ehrung Luegers besteht aus vier Teilen, von denen zumeist nur einer thematisiert 
wird. Lueger ist Namensgeber des Platzes und zentrale Figur des Ehrenmals, das wieder-
um selbst aus drei Teilen besteht: seinem Namenszug in goldenen Lettern, der Figur, der 
einfachsten Form der Ehrung, die in unserer Zeit fast schon lächerlich wirkt, sowie den 
Reliefen und den Lueger flankierenden Standbildern auf den diagonalen Achsen. Dieser 
untere Teil des Ehrenmals ist der interessantere, weil er die vorgeblichen Errungenschaf-
ten des ehemaligen Bürgermeisters hervorhebt (und zu anderem schweigt) – eine Form 
der Auszeichnung, die viel besser in unsere nominell meritokratische Gesellschaft passt. 
Eine Veränderung an Platz und Ehrenmal muss alle vier Elemente, die Lueger ehren, an-
sprechen und unmissverständlich alle Lesarten, die ihn ehren, verunmöglichen.



160 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

Diese Platznahme und der Platzname müssen unmissverständlich adressiert wer-
den. Ich bin der Überzeugung, dass das nur gelingen kann, wenn das Ehrenmal im 
Ganzen entfernt wird und der Platz umbenannt wird. Dabei sollte die Weggestal-
tung auch die Entehrung sichtbar machen. Es soll nicht der Eindruck entstehen, 
dass etwas fehlt, sondern, dass bewusst etwas entfernt wurde.

Ich habe Săchor – erinnere – als dezidiert jüdische Praxis eingebracht. Eine 
Praxis, die sich allerdings nach den Genoziden der Moderne auch in der christ-
lich-weiss geprägten Mehrheitsgesellschaft durchgesetzt hat. Davor galt dort die 
Amnesie, also das Vergessen, als friedensstiftend und daher als probate Praxis. Das 
lässt sich wenigstens bis zu der hellenistischen Erlösungsvorstellung zurückver-
folgen, die in den Strömen Styx und Lethe Tod und Vergessen symbolisiert sahen. 
Um mit Yuri Slezkine zu sprechen – die merkurianische Kultur, die immer schon im 
Geist der Moderne stand, wurde in der Moderne von der apollinischen Mehrheits-
gesellschaft vereinnahmt. Natürlich sehen wir nicht vermehrt Denkmalstürze in 
sehr unterschiedlichen Gesellschaften, weil alle begonnen haben, jüdisch zu den-
ken. Vielmehr sind die merkurianischen Elemente des Jüdischen Denkens zu Leit-
gedanken unserer Zeit geworden.

«Immer wenn Apollonier zu Kosmopoliten werden», schreibt Slezkine in Das 
Jüdische Jahrhundert, «empfinden sie Merkurianer als ungewöhnlich widerspenstig 
und beschuldigen sie des Tribalismus, des Nepotismus, des Stammesgefühls und 
anderer Sünden, die vormals Tugenden waren». Nichts anderes geschieht, wenn 
nun von einigen gefordert wird, dass an Stelle des Ehrenmals eine Setzung gegen 
«alle Formen der Diskriminierung» stehen sollte. Hier droht die wahre Geschichts-
löschung. Eine solche Setzung an einem zentralen Ort ist sehr zu begrüßen, nicht 
aber an diesem – ebensowenig wie anstelle des Columbus-Ehrenmals gegen Anti-
semitismus zu mahnen ist. In jedem Einzelfall einer Diskriminierung ist es wichtig 
hervorzuheben, als wem jemand diese widerfahren ist, denn nur so lässt sich auf die 
Ungerechtigkeit aufmerksam machen und die Agambensche Rochade verhindern, 
die das Besondere der Diskriminierten negiert. Das aber bleibt eine Verteidigungs-
haltung gegen einen ungerechten Angriff. Erst durch die Universalisierung, nicht 
auf Seiten der Angegriffenen, sondern nur auf Seiten des Widerstands kommen wir 
von einem ‹nie wieder wir› zu einem ‹nie wieder›. Das ist aber wiederum nichts, 
was ein Mal bewerkstelligen kann, so sehr sich manche Politikerïnnen dies auch 
wünschen mögen. Von einem Denkmal, einem Mahnmal oder einem Gegendenk-
mal wird nie Gerechtigkeit ausgehen. Das ist ein Wert, der nur in der Interaktion 
zwischen Menschen zu erarbeiten ist, ein Wert, der nicht in Bronze gegossen oder 
in Stein gemeißelt werden kann, sondern der immer wieder zu aktualisieren ist. 
Mahn-, Denk- und Gegendenkmale können allerdings sehr wohl auf vergangene 
und aktuelle Gewalt und Ungerechtigkeit aufmerksam machen. Da das bestehen-
de Ehrenmal einem Antisemiten gewidmet ist, muss eine Gegensetzung sich als 
anti-antisemitisch positionieren. Eine solche sollte die Geschichte der Schande des 
Ehrenmals sichtbar machen, wie bei Wank, und die für eine kleine Gruppe unzu-
mutbare Performance auf all jene, die am Mal vorbeigehen, aufteilen, wie bei Sha-
lev-Gerz und Gerz. Vor allem aber muss ein solches Mal als Arbeitsauftrag und nicht 
als plumpes Postulat oder Projektionsfläche für Hoffnungen verstanden werden.

BK
Erlauben Sie, dass ich die letzte Frage des Interviews stelle?



161B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

CF
Natürlich, sehr gerne können Sie die letzte Frage (an mich) stellen.

BK, 22.6.2021
Unweit vom Lueger-Ehrenmal befindet sich der Wiener Judenplatz, ein sehr dich-
ter Ort, an dem sich Geschichte vielfach eingeschrieben hat. Unterirdisch sind die 
Überreste der ältesten Synagoge Wiens zu besichtigen, die das Zentrum des ehe-
maligen jüdischen Ghettos bildete. 1204 erstmals urkundlich erwähnt, wurde sie 
während der Pogrome der Wiener Gesera 1421 zerstört; Spolien finden sich in der 
Alten Universität. An einem der im Zuge der Gesera geraubten Häuser prangt bis 
heute eine mittelalterliche Inschrift, welche die Pogrome besingt, und das Feuer, in 
dem die letzten in Wien verbliebenen Jüdïnnen – im Text als «Hebräische Hunde» 
bezeichnet – lebendig verbrannt wurden, als kathartisch preist.

Der Platz selbst wird durch zwei Denkmale geprägt. Das eine ist ein Personen-
denkmal für Lessing mit einer Bronze von Siegfried Charoux. Es ist Charoux’ zwei-
tes Lessing-Denkmal für Wien, nachdem das erste 1939 von den Nationalsozialisten 
eingeschmolzen wurde. Lessings demutsvolle Haltung könnte nicht in größerem 
Kontrast zur Selbstgefälligkeit derer Luegers stehen. Ihm gegenüber ist das Mahn-
mal für die österreichischen jüdischen Opfer der Shoah von Rachel Whiteread – zwei-



162 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

3
.2

0
21

fellos eines der besseren Male Wiens. Awi Blumenfeld machte mich kürzlich darauf 
aufmerksam, dass das wahre Mahnmal aber die Synagoge am Judenplatz ist. Jede 
Synagoge in Wien ist sichtbar, meist jedoch nur durch den kleinen Verschlag der 
Militärpolizei, die gemeinsam mit dem Sicherheitsdienst der Jüdischen Gemeinde 
für die Sicherheit der Anwesenden garantieren soll. Die Synagoge am Judenplatz 
aber ist besonders, weil sie durch ihre Buntglasfenster mit blauen Davidsternen für 
eine selbstbewusste, positive Sichtbarkeit steht. Nicht die bloße Existenz dieses Or-
tes aber ist das Mal, sondern die Awodah, die dort getan wird. Jeden Tag gehen von 
dort die uralten Melodien der Teffilot – das ist die Awodah im Herzen, gemeinhin als 
Gebete übersetzt – aus, deren Erklingen in Wien Widerstand und Desintegration 
bedeuten. Das ist das Gegendenkmal.

Das Denkmalbauen, als ein einmaliger Akt, der auch ohne weitere Pflege Jahr-
hunderte überdauern kann, ist eine europäisch-christliche Praxis, welche die ande-
ren Abrahamitischen Kulturen nicht kennen. Es ist diese Tradition, die Jüdïnnen in 
Europa seltene und kurze Zeitspannen bot, in denen ihre Kultur auch hier florieren 
konnte, die aber meist Verfolgung, Ghettoisierung, Vertreibung, Pogrome oder Ver-
suche der Auslöschung bedeutete. Sie haben sich in Ihrer Dissertation mit jenen 
Materialien auseinandergesetzt, die diese Denkmaltradition ermöglichen. Den Ma-
terialien, die gewählt wurden, um die Zeit zu überdauern, die für sich im Raum 
stehen wie ein Machtwort, hart und unnachgiebig. Auf diese christlich geprägte 
Tradition anspielend haben Sie – vielleicht unbewusst? – den Ausdruck der Mate-
rialikonographie in den Titel Ihrer Dissertation geschrieben. Es ist nicht allein das 
Lueger-Ehrenmal, das auf diese Materialien setzt, auch Charoux’ Lessing-Denkmal 
und Whitereads Mahnmal kommen nicht ohne sie aus. Erörtern Sie mir, was es mit 
dem Material auf sich hat und wie es selbst zur Verherrlichung Luegers beiträgt: 
Warum diese Tonnen von Untersberger Marmor und Bronze?

CF, 11.7.2021
Zunächst zur Synagoge am Judenplatz, deren «selbstbewusste» blaue Davidsterne 
Sie zunächst als «positive Sichtbarkeit» wahrnehmen und beschreiben, dann aber 
auf die Praxis der Gebete als Awodah (also als Arbeit oder Dienst) verweisen, als 
dem ‹eigentlichen› Gegendenkmal. Das finde ich deshalb interessant, weil es an 
Ihre Wertschätzung der performativen Brechung im Rahmen der Schandwache er-
innert: Eine Aktivität bündelt, versinnbildlicht und demonstriert die Markierung 
von Dissens. Es ist somit erneut eine Resonanz, eine Bezugnahme, auch eine Dis-
tanzerklärung, auch ein Arbeiten ‹gegen den Strich›, gegen die alte Praxis der Denk-
malsetzung. Damit komme ich zum zweiten Punkt, der Frage des Materials. Meine 
Kenntnis ist hier trotz der Dissertation von 1998 (erschienen 2001) eher gering, 
denn die Fragestellung war sehr spezifisch auf die Konfliktgeschichte der langen 
1920er Jahre und den Antagonismus von künstlichem und natürlichem Stein aus-
gelegt; zentral war für mich die versuchte Indienstnahme von Material für politi-
sche Zwecke unterschiedlicher Couleur, was sich an abstrakten Denkmälern besser 
darstellen lässt als an figurativen Monumenten. Im Kern ging es um den Nachweis, 
dass nicht nur die Form Bedeutungsträger ist, sondern auch das Material. Bezogen 
auf das Lueger-Denkmal und seine formale und materielle Komposition kann ich 
daher nur Ubiquität konstatieren: Geradezu archetypisch wird hier (wie 1913 an 
zahlreichen an anderen Orten nicht nur des Habsburger Reiches) eine Art bürgerli-
ches Norm-Denkmal entworfen, gewissermaßen Bismarck im Kleinformat. Ich kann 



163B
en

ja
m

in
 K

au
fm

an
n

, 
Ch

ri
st

ia
n

 F
u
h

rm
ei

st
er

 
D

ie
 S

ch
a

n
d

w
a

ch
e 

am
 L

u
eg

er
-
Eh

re
n

m
al

 i
n

 W
ie

n
 i
m

 O
kt

ob
er

 2
0
20

die Frage nach dem «Warum?» daher nichts anders als so beantworten: Weil dies 
der Standard war, weil diese Art der Materialverwendung das etablierte Verfahren 
der Generierung von Bedeutung darstellte, weil Ehrung und Würdigung so kodi-
fiziert waren.

In der Korrespondenz erwähnte Veröffentlichungen

–	 Ausschreibung Mahnmal 2009: https://luegerplatz.com/presse/einreichung.pdf (Zugriff 
am 1. März 2021)

–	 James E. Young, The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today, 
in: Critical Inquiry, Vol. 18, No. 2, 1992, p. 267–296, www.jstor.org/stable/1343784 
(Zugriff am 3. März 2021)

–	 Peter Springer, Denkmal und Gegendenkmal, in: Ekkehard Mai u. Gisela Schmirber 
(Hg.): Denkmal – Zeichen – Monument. Skulptur und öffentlicher Raum heute, München 
1989, S. 92–102

–	 Corinna Tomberger, Das Gegendenkmal. Avantgardekunst, Geschichtspolitik und Ge-
schlecht in der bundesdeutschen Erinnerungskultur, Studien zur visuellen Kultur, Bd. 4, 
Bielefeld 2007, https://www.degruyter.com/document/doi/10.14361/9783839407745/
html (Zugriff am 3. März 2021)

–	 Dinah Wijsenbeek, Denkmal und Gegendenkmal. Über den kritischen Umgang mit der 
Vergangenheit auf dem Gebiet der bildenden Kunst, Forum Denkmal und Restaurierung, 
Bd. 3, München 2010

–	 Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, in: Bundesgesetzblatt, Nr. 1, 
23.  Mai 1949, S. 1, http://www.bgbl.de/xaver/bgbl/start.xav?startbk=Bundesan-
zeiger_BGBl&jumpTo=bgbl149001.pdf (Zugriff am 3. März 2021)

–	 Liam Hoare, Jewish groups stage statue protest, in: Jewish Chronicle, 16. Oktober 
2020, S. 24

–	 Anonym, Der Neue Lueger, in: Die Rote Fahne, 19. September 1926, Jg. 9, Nr. 222, 
S. 1–2

–	 Aufruf [von knapp 50 namentlich genannten Unterzeichnerïnnen] «Lueger-Denk-
mal: Antisemitisch, verfälscht Geschichte», in: Der Standard, 3. Oktober 2020, https://
www.derstandard.de/story/2000120451725/lueger-denkmal-antisemitisch-verfa-
elscht-geschichte (Zugriff am 16. April 2021)

–	 Benjamin Kaufmann, Lueger in meinem Fleisch, am 1. September 2020 online veröf-
fentlicht unter http://licra.contextxxi.org/lueger-in-meinem-fleisch.html (Zugriff am 
16. April 2021)

–	 Yuri Slezkine, Das jüdische Jahrhundert, Göttingen 2006

–	 Christian Fuhrmeister, Beton, Klinker, Granit. Material Macht Politik. Eine Materialiko-
nographie, Berlin 2001

https://luegerplatz.com/presse/einreichung.pdf
http://www.jstor.org/stable/1343784
https://www.degruyter.com/document/doi/10.14361/9783839407745/html%20(Zugriff%20am%202.%20Juli%202021)Oder%20anderes%20Datum%20einsetzen
https://www.degruyter.com/document/doi/10.14361/9783839407745/html%20(Zugriff%20am%202.%20Juli%202021)Oder%20anderes%20Datum%20einsetzen
https://www.degruyter.com/document/doi/10.14361/9783839407745/html%20(Zugriff%20am%202.%20Juli%202021)Oder%20anderes%20Datum%20einsetzen
http://www.bgbl.de/xaver/bgbl/start.xav?startbk=Bundesanzeiger_BGBl&jumpTo=bgbl149001.pdf%20(Zugriff%20am%202.%20Juli%202021)Oder%20anderes%20Datum%20einsetzen
http://www.bgbl.de/xaver/bgbl/start.xav?startbk=Bundesanzeiger_BGBl&jumpTo=bgbl149001.pdf%20(Zugriff%20am%202.%20Juli%202021)Oder%20anderes%20Datum%20einsetzen
http://www.bgbl.de/xaver/bgbl/start.xav?startbk=Bundesanzeiger_BGBl&jumpTo=bgbl149001.pdf%20(Zugriff%20am%202.%20Juli%202021)Oder%20anderes%20Datum%20einsetzen
https://www.derstandard.de/story/2000120451725/lueger-denkmal-antisemitisch-verfaelscht-geschichte
https://www.derstandard.de/story/2000120451725/lueger-denkmal-antisemitisch-verfaelscht-geschichte
https://www.derstandard.de/story/2000120451725/lueger-denkmal-antisemitisch-verfaelscht-geschichte
http://licra.contextxxi.org/lueger-in-meinem-fleisch.html

	INHALT
	Regine Heß, Christian Fuhrmeister, Monika Platzer: Aus dem ‹Toten Winkel› zum Mainstream? Eine Bestandsaufnahme. Editorial
	NETWORK OF BLACK PROFESSIONALS WORKING IN THE BUILDING INDUSTRY
	Maja-Lee Voigt: Public Urban Space Matters! Reflections on the Regulation and Racialization of Public Urban Space through Spatialized Policing Practices
	Itohan Osayimwese: From Postcolonial to Decolonial Architectural History: A Method
	Kenny R. Cupers: On the Coloniality of Architectural Modernism in Germany
	Ole W. Fischer: Der ‹blutige› Durchbruch der belgischen Art Nouveau. Die Kongo-Freistaat-Ausstellung in Tervuren 1897
	Monika Platzer: Politisches über zwei «unpolitische» Architekten. Roland Rainer und Karl Schwanzer im Nationalsozialismus
	Regine Heß: Deconstructing Nationalist Mindsets in Architectural History and Theory by Questioning the Concept of the Single-Family House
	Alexandra Klei: Von der ‹Wiedergutmachung› zum «Kampf gegen Antisemitismus». Bedeutungszuschreibungen an Synagogen in Deutschland nach 1945
	Sabine Girg: Am Rand der Stadt und der Gesellschaft: Das Wohnbauprojekt Poblado Gitano. O Vao, Pontevedra
	Mira Anneli Naß: Architektur von unten? Eine Kritik komplexitätsreduzierender Praktiken bei Forensic Architecture
	Birgit Szepanski: Smashing Figures – Ein performativer Spaziergang im Olympiapark Berlin
	Benjamin Kaufmann, Christian Fuhrmeister: Die Schandwache am Lueger-Ehrenmal in Wien im Oktober 2020. Benjamin Kaufmann, Wien, in Korrespondenz mit Christian Fuhrmeister, München
	Christian Frühm, Henry Kaap, Léa Kuhn: Hochschulinnovation und kein Ende? Ein Plädoyer für mehr Arbeit an der Arbeit
	Autor*innen
	Bildnachweise

