
31

kritische berichte 53, 2025, Nr. 2. https://doi.org/10.11588/kb.2025.2.110095
[CC BY-SA 4.0]

So
ph

ie
 E

is
en

rie
d 

 
Re

vo
lu

tio
n 

be
gi

ns
 a

t h
om

e 
od

er
: Ü

be
r d

ie
 M

ög
lic

hk
ei

t e
in

er
 in

te
rs

ek
tio

na
le

n 
Kr

iti
k 

de
s 

W
oh

ne
ns

Als Betty Friedan 1963 ihren Roman The Feminine Mystique veröffentlichte, schien 
eine häusliche Revolution nahe.1 Friedan machte darin auf eindrückliche Weise 
deutlich, wie gerade das Private, the domestic beziehungsweise das Wohnen von 
patriarchalen Unterdrückungsstrukturen bestimmt ist. Allerdings ließ die Feministin 
und Aktivistin ihre und die (Klassen-)Privilegien derjenigen Frauen, von denen sie 
sprach, außen vor.2 So proklamierten zahlreiche Feminist:innen seit den 1960er 
Jahren zwar, dass das Private politisch sei, versäumten dabei jedoch häufig, die 
Polyphonie des Privaten mitzudenken.

Architektur und Städtebau stellen einen wichtigen Teilbereich des Privaten 
dar, weswegen Planer:innen unter feministischen Vorzeichen anfingen zu fragen, 
wie die «nicht-sexistische Stadt» aussehen könnte.3 Inwieweit die im Kontext jener 
Fragestellung entwickelten feministische Praktiken jedoch geeignet sind, um auf 
verschiedene Facetten, das heißt polyphone Formen von Ungleichheit in der ge-
bauten Umwelt zu reagieren, bleibt unbeantwortet.4 So möchte ich im Folgenden 
auf das radikalfeministische Konzept des Consciousness-Raising auf Phyllis Birkbys 
Fantasy-Workshops zu sprechen kommen, nachdem ich zunächst weitere Posi-
tionen des feministischen Planungsdiskurses diskutiere. Ich möchte fragen, wie 
eine Kritik des Wohnens aussehen kann, die zum einen prozessorientiert ist und 
zum anderen unterschiedlichen Erfahrungen im Kontext des Wohnens ihre Be-
rechtigung einräumt, das heißt als intersektional begriffen werden kann. Denn im 
kapitalistischen Zeitalter besteht eine unmittelbare Kompliz:innenschaft zwischen 
dem Wohnen und unterschiedlichen Diskriminierungsformen. So sind es gerade 
‹weiblich› gelesene und / oder queere BIPoC, die von Klassismus betroffen sind und 
durch das Patriarchat systematisch in ökonomischer und sozialer Isolation gehalten 
werden, indem ihnen beispielsweise der Zugang zum selbstbestimmten Wohnen 
unmöglich gemacht wird.

Herspace – von der Notwendigkeit ‹weiblicher› Räume 
Die patriarchale Herrschaft in den Planungsberufen wie Architektur und Städtebau ist 
für die Architektin Leslie Kanes Weisman unmittelbar mit der historisch gewordenen 
Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern in eine ‹männliche› öffentliche Sphäre 
der Produktion und eine ‹weibliche› private Sphäre der Reproduktion (von Arbeits-
kraft) verbunden.5 In ihrem kurzen Manifest Women’s Environmental Rights appel-
liert Weisman 1981 an eine feministische Architektur, die eigene Räume für Frauen6 
schafft, Herspace(s), und sie so aus ihrem «second class-status» befreit.7 ‹Frauen› 

Sophie Eisenried
Revolution begins at home oder: Über die Möglichkeit  
einer intersektionalen Kritik des Wohnens



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

32

verstanden sich, wie Yvonne P. Doderer ausführt, «als eine unterdrückte Klasse […], 
die das Fundament für alle weiteren Formen der Herrschaft, Klassenbildung und 
Machtausübung begründete».8 Unterdessen wurden neben «frauengerechte[n] und 
frauenfreundliche[n] Wohnbauten»9 wie Frauenhäusern und Wohnprojekten partizi-
patorische Modelle entworfen – ein Versuch, eine Vielzahl ‹weiblicher› Erfahrungen 
in den Entwurfsprozess miteinzubeziehen und so den Status quo zu verändern. 
Denn wie Henri Lefebvre in seinem Text The Production of Space feststellte, und hier 
zitiere ich nach Doderer, «können sich Gruppen, Klassen oder deren Bestandteile 
nicht als ‹Subjekte› konstituieren oder gegenseitig anerkennen, wenn sie keinen 
[gemeinsamen] Raum hervorbringen (oder produzieren)».10 

Consciousness-Raising aka bitch sessions als Methode  
einer neuen Raumpraxis
Ein wichtiger Anknüpfungspunkt für den partizipatorischen Einbezug ‹weiblicher› 
Erfahrung in den architektonischen oder stadtplanerischen Entwurfsprozess war 
die Praxis des sogenannten Consciousness-Raising. Kathie Sarachild, Teil der radikal
feministischen Gruppe Redstockings, beschrieb in einem 1973 in New York gehaltenen 
Vortrag die Notwendigkeit der tiefen und differenzierten Auseinandersetzung mit 
der Lebensrealität von Frauen:11

We were planning our first public action and wandered into a discussion about what to do 
next. One woman in the group, Ann Forer, spoke up: «I think we have a lot more to do just 
in the area of raising our consciousness», she said. «Raising consciousness?» I wondered 
what she meant by that. […] «I’ve only begun thinking about women as an oppressed 
group», she continued, «and each day, I’m still learning more about it – my consciousness 
gets higher.» Now I didn’t consider that I had just started thinking about the oppression of 
women. […] Ann went on to give an example of something she’d noticed that turned out to 
be a deeper way of seeing it for me, too.12

Der Prozess, Erfahrungen miteinander zu teilen und somit ein Bewusstsein über den 
Ist-Zustand sexistischer Unterdrückung zu erzeugen, wurde ab 1967 innerhalb der 
radikalfeministischen Bewegung eine der wichtigsten Formen des Widerstands.13 Das 
Format wurde dem jeweiligen Kontext angepasst, jedoch mit dem übergreifenden 
Ziel, eine Kritik am «male supremacist Establishment» zu formulieren.14 Die Praxis 
wurde jedoch nicht als Lösung zur Beendigung ‹männlicher› Vorherrschaft ver-
standen, sondern vielmehr sollte die Bewusstwerdung gemeinsamer Erfahrungen 
weiteres Engagement hervorrufen. Theorie und Praxis waren somit eng miteinander 
verbunden:15 So entstanden im Kontext der Consciousness-Raising-Gruppen, oder 
«bitch sessions», wie unter anderem Kathie Sarachild sie nannte, zahlreiche Pub-
likationen.16

Auch in der Architektur und anderen gestalterischen Berufen gewannen feministi-
sche Praxen wie das Consciousness-Raising immer mehr an Bedeutung. Weisman zieht 
1992 in ihrem Buch Discrimination by Design. A Feminist Critique of the Man-Made 
Environment eine Verbindung zwischen «energy and consciousness of the women’s 
movement» und ihrer kritischen Auseinandersetzung mit sowie Sensibilisierung für 
die gebaute Umwelt: «It is from that source of inspiration and scholarship that its 
contents and the sensibility within its pages are derived.»17 Weisman macht darauf 
aufmerksam, wie wichtig es sei, ein Bewusstsein dafür zu entwickeln, dass Räume, 
wie auch die Sprache, sozial konstruiert sind und somit zur «maintenance of human 
inequality» beitragen.18 Um Sexismus zu beenden, ist es laut Weisman notwendig 



33

festzustellen, dass Frauen sich nur dann befreien können, wenn ein Bewusstsein 
dafür geschaffen wird, dass die Räume, in denen sie leben und eben auch arbeiten, 
eine zentrale Rolle in ihrer Unterdrückung einnehmen und deswegen neu entwor-
fen werden müssen.19 

«[F]antasy dwells within us all»20

«I start to imagine
Plans for a house, a park …
A city waits at the back of my skull
Eating its heart out to be born:
How design the first
City of the moon? How shall I see it
For all of us who are done with enclosed 
Spaces, purdah, the salon,
The sweat loft, the ingenuity of the cloister?»21

Lange bevor Weisman eine feministische Kritik an der gebauten Umwelt in schrift-
licher Form vorlegte, begann die Architektin Phyllis Birkby mittels künstlerischer 
Aushandlungsprozesse Frauen aktiv in den Entwurfs- und Planungsprozess mit-
einzubeziehen, um unter anderem die geschlechtsspezifische Diskriminierung 
im ‹männlich› dominierten Berufsumfeld der Architektur abzubauen.22 Ab 1973 
initiierte Birkby sogenannte Fantasy-Workshops (Abb. 1), in denen sie Frauen bat, 
sich die gebaute Umwelt nach ihren Bedürfnissen zu imaginieren. Der Historiker 
Stephen Vider analysiert in seinem Buch The Queerness of Home. Gender, Sexuality 
and the Politics of Domesticity after World War II Birkbys Überzeugung, dass sich 

1  Phyllis Birkby, Fantasy Drawings Workshop, o. D., Fotografie, schwarzweiß, Sophia Smith Collection, 
Northampton (MA)



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

34

Frauen nur durch Fantasie aus ihrer Unterdrückung befreien könnten, indem sie 
sich neue Räume vorstellten. Birkby versuchte mittels Consciousness-Raising die 
patriarchale Vorstellung vom Wohnen in den USA als eine unterdrückende Fantasie 
zu ‹entlarven›, die durch die anhaltende ‹männliche› Vormachtstellung in Archi-
tektur und Planung konstituiert wurde, und dieser mittels kollektiver künstlerischer 
Praxis neue Fantasien entgegenzustellen.23 Denn es seien, wie auch Cornel West 
1993 ausführt, die herrschenden Machtstrukturen, die unsere gebaute Umwelt 
formen, weswegen er Architektur als ein Set aus «power-laden cultural practices» 
bezeichnet.24 Fantasie war für Birkby ein geeignetes Mittel, um diese Machtstruk-
turen aufzudecken und damit Architekturpraxis zu verlernen, umzulernen und 
neuzulernen.25 

Birkby wurde 1932 in einer weißen und bürgerlich geprägten Gemeinde in 
New Jersey geboren. Am Women’s College of the University of North Carolina in 
Greensboro studierte sie zunächst Kunst und zog ein wenig später nach Greenwich 
Village, einen Stadtteil in Manhattan, der seit den 1950er Jahren für seine queere 
Subkultur bekannt war, und den Audre Lorde als Zuhause der «gay-girl scene» 
bezeichnet hat.26 Ab 1959 besuchte Birkby kostenfreie Abendkurse für Architektur 
an der Cooper Union, einem privaten College, und begann für kleine Architektur-
büros zu arbeiten.27 Bald darauf nahm sie ein Masterstudium an der Yale School of 
Architecture auf. 1971 schloss sich Birkby einer der ersten lesbisch-feministischen 

2  Phyllis Birkby, My Block by Joan (Lavender Lane) in the City of Sisterly Love, o. D., Zeichnung, Sophia 
Smith Collection, Northampton (MA)



35

Consciousness-Raising-Gruppen in New York an, die von den Aktivist:innen Sidney 
Abbott und Barbara Love ins Leben gerufen worden war.28 Birkby begann erste 
Fantasy-Workshops zu initiieren, in denen sich die Teilnehmenden zunächst in-
tensiv über Erfahrungen in der gebauten Umwelt austauschten, bevor sie mit dem 
Zeichnen begannen:

I had become aware that in order to break through conditioning one had to dig deep under 
the roots […]. In consciousness raising, we talked, externalized verbally but in the fantasy 
workshops we externalized visually. People tend to «say» things in drawings and dimen-
sional expressions what often eludes us when we confine ourselves to words.29

Birkby arbeitete zu Beginn, das heißt ab 1973, vor allem mit Frauen zusammen, 
die sich als lesbisch identifizierten und keine professionelle Ausbildung im Bereich 
Architektur und Design hatten. Eines ihrer Ziele war es, einen Raum zu schaffen, 
in dem Frauen sich eine Zukunft vorstellen, in der es möglich ist, einen Raum «for 
unspoken and unspeakable desires and […] free of the conventional constraints of 
the ‹man-made› environment» zu bewohnen.30 Eine der ersten Fantasy-Zeichnungen, 
My Block by Joan (Lavender Lane) in the City of Sisterly Love (Abb. 2), zeigt eine Häu-
serreihe. Durch Brücken sind die Einheiten miteinander verbunden. Es gibt einen 
gemeinsamen «dining space» und eine große Küche, aber auch kleine Küchen und 
freie Räume, in denen frau sich zurückziehen kann. Es gibt auch Räume für Kunst, 
einen Supermarkt im Haus und einen «soundproof scream room»; der Zugang 

3  Phyllis Birkby, Fantasy Environment Drawing, ca. 1974, Zeichnung, Sophia Smith Collection,  
Northampton (MA).



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

36

zum öffentlichen Nahverkehr befindet sich direkt neben dem Hauseingang. Viele 
der Zeichnungen, die in den Workshops entstanden, träumen von gemeinsamen 
Räumen, aber auch von Räumen zum Rückzug, von Architekturen, die in die Höhe 
ragen, mit einem «look out tower (just in case)» (Abb. 3), oder tief in die Erde reichen, 
was ein Bedürfnis der gemeinsamen Isolation und Sicherheit vermuten lässt. Im 
März 1974 präsentierte Birkby einige Ergebnisse ihrer Workshops zum ersten Mal 
auf dem The Woman in Architecture Symposium an der Washington University in 
St. Louis vor einem Fachpublikum. Auf der Konferenz lernte sie Weisman kennen. 
Die beiden initiierten von nun an gemeinsame Fantasy-Workshops. Sie breiteten 
riesige Papierbögen auf dem Boden aus oder hängten sie an Wände und die Frauen 
begannen zu zeichnen, zu schreiben, sich ihre ‹ideale› Umwelt vorzustellen. Nach 
einiger Zeit fingen die Frauen an, über die Zeichnungen zu diskutieren und so ge-
meinsame Wünsche und Fantasien aufgrund ihrer Erfahrungen in der «patritecture» 
zu ergründen.31 Denn, wie Birkby weiter schreibt: 

Architectural machismo confronts and affronts us continuously. The 20th century urban 
skyscraper, the pinnacle of patriarchal symbology, is rooted in the masculine mystique of 
the big, erect, and forceful … Each building competes for individual recognition and dom-
ination in this schema, while the value of human identity is impoverished.32

1974 gründeten Weisman und Birkby gemeinsam mit fünf weiteren Frauen – Ellen 
Perry Berkeley, Katrin Adam, Bobby Sue Hood, Marie I. Kennedy und Joan Forrester 
Sprague – die Women’s School of Planning and Architecture (WSPA).33 Die WSPA 
setzte es sich zum Ziel, die Interessen und Bedürfnisse von Frauen weiter in den Ent-
wurfsprozess miteinzubeziehen, indem sie «ein lebendiges Lernumfeld schaffen, wo 
Frauen einander lehren und voneinander lernen können ohne die Zwänge eines star-
ren Stundenplans».34 Auch hier stand die gemeinsame Bewusstwerdung an oberster 
Stelle. Neben den Fantasy-Workshops fanden Do-it-yourself-Kurse statt, wie «woman 
in construction», «solar: Energy conscious design», «vegy city» oder «video-taping», 
mit dem Ziel, eine Veränderung in der Wohnbaupolitik zu bewirken, Frauenforschung 
innerhalb und außerhalb der Universitäten voranzutreiben und Entwicklungspro-
gramme von Frauen für Frauen aus niedrigen Einkommensgruppen zu initiieren.35 

Auch in den Workshops von Weisman und Birkby traten Frauen mit unter-
schiedlichen Lebensrealitäten miteinander in Kontakt. Das wird auch anhand des ge-
planten, allerdings nie publizierten Sammelbandes Drawings of Women’s Fantasies. 
An Environmental Investigation deutlich, einer Sammlung von Fantasy-Zeichnungen 
«drawn by older women, housewives, female kids, nuns, career women, lesbians, 
straights, writers, painters, doctors, secretaries, factory workers, mothers, daughters, 
sisters, grandmas».36 Inwieweit Birkby mit ihrer Praxis eine Kritik des Wohnens 
formuliert, die auf Mehrfachdiskriminierung reagiert und damit intersektional zu 
denken ist, soll im Folgenden besprochen werden. 

Versuch einer intersektionalen Kritik des Wohnens
Wie bereits erwähnt, stellt für Birkby und weitere weiße Feminist:innen das Zu-
hause häufig einen Ort der Unterdrückung dar. Es galt also, ein Bewusstsein für die 
patriarchalen Machtstrukturen, die diesem Raum inhärent sind, aufzudecken und 
sich damit schrittweise von ihnen zu befreien. Auch die Literaturwissenschaftlerin 
und Aktivistin bell hooks kritisiert in ihrem Text Homeplace. A Site of Resistance 
den Sexismus, der dem Zuhause anhaftet. Zugleich betont sie, dass das Zuhause 
für BIPoC einen Ort des Widerstands und der Sicherheit darstellt. Damit äußert 



37So
ph

ie
 E

is
en

rie
d 

 
Re

vo
lu

tio
n 

be
gi

ns
 a

t h
om

e 
od

er
: Ü

be
r d

ie
 M

ög
lic

hk
ei

t e
in

er
 in

te
rs

ek
tio

na
le

n 
Kr

iti
k 

de
s 

W
oh

ne
ns

sie nicht nur eine Kritik am essentialistischen, weißen, klassistischen Feminismus, 
sondern betont ebenso die Notwendigkeit, das Wohnen in seiner Intersektionalität 
zu begreifen und eine Perspektive einzunehmen, die eine Vielzahl von möglichen 
kritischen Zugängen erlaubt. Obwohl ich mich den Architekt:innen Torsten Lange, 
Charlotte Malterre-Barthes und Daniela Ortiz dos Santos sowie der Kunsthistorikerin 
Gabrielle Schaad anschließen möchte, die formulieren, dass es ein politischer Akt 
ist, Architektur aus einem feministischen Blickwinkel zu betrachten,37 erscheint 
es mir ebenso notwendig zu sein, eine Kritik am white wie am cultural feminism 
anzuschließen. Auch wenn der Begriff des white feminism erst jüngst einen Namen 
fand,38 treten beide Perspektiven auch aufgrund ihrer Verschränkung, nicht nur, wie 
die Historikerin Alice Echols bezüglich des cultural feminism hervorhebt, für einen 
Separatismus der Frauen, Frauenkultur und Frauenräume ein und werten damit 
‹weibliche› Werte und Geschlechterrollen gegenüber anderen Geschlechtsidentitäten 
auf.39 Sie lassen auch häufig die Erfahrungen und Wünsche Schwarzer, von Klassis-
mus betroffener Frauen / Feminist:innen außer Acht. Daran schließt auch die Kritik 
von Ipek Türeli, Professorin für Architectures of Spatial Justice, an, die feststellt, 
dass die Fantasy-Workshops vornehmlich weiße Frauen ansprachen.40 An dieser 
Stelle ließe sich einwenden, dass mit der Women’s Development Corporation, die 
1979 in Providence von Katrin Adam, Joan Forrester Sprague und Susan Aitcheson 
als Ableger der WSPA gegründet, ein Versuch unternommen wurde, auch Frauen zu 
inkludieren, die Mehrfachdiskriminierung ausgesetzt sind. Jedoch äußert Türeli die 
berechtigte Kritik, dass keine Aussage darüber getroffen werden kann, inwieweit 
dadurch eine «cross-class solidarity» erzeugt wurde.41 

Wie kann also eine Kritik des Wohnens aussehen, die zum einen prozessorien-
tiert ist und zum anderen unterschiedlichen Erfahrungen im Kontext des Wohnens 
ihre Berechtigung einräumt? Wenn wir die Fantasy-Workshops aus ihrer Tradition 
des Consciousness-Raising heraus betrachten, kann festgehalten werden, dass sie 
eine Möglichkeit bieten, sich gemeinsamer Erfahrungen bewusst zu werden. Dieses 
Erkenntnisinteresse könnte somit auch auf Erfahrungen weiterer gesamtgesell-
schaftlicher Diskriminierungsformen ausgedehnt werden, wenn ein Ansatz verfolgt 
wird, Frauen mit unterschiedlichen Diskriminierungserfahrungen zusammenzu-
bringen. Auch, und gerade weil die Bewusstwerdung gemeinsamer Erfahrungen 
damit an Komplexität gewinnt, und obwohl der Prozess des Fantasierens für manche 
eine Praxis darstellt, die vielleicht zunächst befremdlich sein mag – woran sich auch 
die Frage anschließen ließe, wer es sich überhaupt leisten kann zu träumen –, kann 
die Praxis dennoch entscheidende Erkenntnisse liefern. Der Philosoph José Medina 
betont die Bedeutung von Dissens und die Notwendigkeit erkenntnistheoretischer 
Interaktion.42 Er weist darauf hin, dass wir Reibung brauchen, wenn wir uns in 
den Austausch begeben und Demokratie schaffen wollen. Medina schlägt vor, sich 
darauf zu konzentrieren, in welchen Situationen wir unterschiedlicher Meinung 
sind oder eben auch unterschiedliche Erfahrungen machen. Er meint, dass wir, um 
erkenntnistheoretische Gerechtigkeit zu schaffen, erkenntnistheoretische Reibung 
brauchen. Wenn wir also Fantasy-Workshops hinsichtlich des Potenzials verstehen, 
Bewusstsein sowohl für gleiche als auch für unterschiedliche Erfahrungen zu schaf-
fen und daraus unseren Erkenntnisgewinn speisen, kann die feministische Praxis 
eine Möglichkeit sein, eine langfristige Kritik an der gebauten Umwelt zu formulie-
ren, unterschiedliche Perspektiven in den Entwurfsprozess miteinzubeziehen und 
damit Architekturpraxis nachhaltig intersektional zu denken.



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

38

Fazit
Birkbys Arbeit und Leben bieten einen wichtigen Einblick darin, wie Feminist:innen 
in den 1970er Jahren versuchten, die vergeschlechtlichte Macht der Architektur zu 
entlarven, die Trennung zwischen öffentlich und privat neu zu verhandeln und 
sich die gebaute Umwelt als Raum vorzustellen, der sich an den Empfindungen und 
Bedürfnissen von Frauen orientiert.43 Auch im Jahr 2025 sind wir noch weit davon 
entfernt, feministische Städte zu realisieren. Und noch viel weniger ist es uns sowohl 
auf theoretischer als auch auf praktischer Ebene gelungen, den Lebenserfahrungen 
mehrfachdiskriminierter, marginalisierter und unsichtbar gemachter Gruppen 
Rechnung zu tragen, wie Torsten Lange u. a. betonen. Zumal eine wichtige Voraus-
setzung hierfür eine größere Teilhabe und Einbeziehung ebenjener Gruppen in den 
Entwurfsprozess wäre. Nicht zuletzt führen Lange u. a. diesen Missstand auf den 
Zugang zur Ausbildung und zu Aufträgen zurück, der «nach wie vor von zahlreichen 
Schwellen sowie einem in unseren Breitengraden vorherrschenden hochselekti-
ven, westeuropäisch-nordamerikanisch geprägten (akademischen) Wertesystem 
bestimmt [ist]».44 Auf die Frage, wie eine Kritik des Wohnens aussehen kann, die 
zum einen prozessorientiert ist und zum anderen unterschiedliche Erfahrungen im 
Kontext des Wohnens berücksichtigt, bieten die Fantasy-Workshops einen Ansatz, 
unterschiedliche Menschen in Entwurfsprozesse miteinzubeziehen und auf der 
Grundlage von gemeinsamen Erfahrungen, aber auch von Dissens Erkenntnisse 
für die Neugestaltung der gebauten Umwelt zu produzieren. Feministische Praxis 
stellt daher eine Möglichkeit dar, aktiv zu werden und Veränderungen anzustoßen, 
wenn sie prozessorientiert ist und intersektional gedacht wird, das heißt «not as 
a stable theory but an ongoing process – a performative intervention […] without 
necessarily ‹arriving› at a final answer».45

Anmerkungen

1	 Betty Friedan: The Feminine Mystique, London 
1963. 
2	 bell hooks: Feminist Class Struggle. Feminism 
is for Everybody. Passionate Politics, Cambridge 
2000, S. 37–38.
3	 Dolores Hayden: The Grand Domestic Revolu-
tion. A History of Feminist Designs for American 
Homes, Neighborhoods, and Cities, Cambridge 
(MA) 1981; dies.: Redesigning the American Dream. 
The Future of Housing, Work, and Family Life, New 
York 1984; Leslie Kanes Weisman: Discrimination 
by Design. A Feminist Critique of the Man-Made 
Environment, Illinois 1992; Susana Torre: Women 
in American Architecture. A Historic and Contem-
porary Perspective, New York 1977; dies.: Space 
as Matrix, in: Heresies 11, 1981, Nr. 3, S. 51–52.
4	 Harriet Harris / Ruth Morrow: A Gendered 
Profession. Reflections on an experiment, in: 
Mary Pepchinski / Christina Budde (Hg.): Women 
Architects and Politics. Intersections between 
Gender, Power Structures and Architecture in 
the Long 20th Century, Bielefeld 2022, S. 275–284, 
hier S. 276; siehe auch James Benedict Brown u. a. 

(Hg.): A  Gendered Profession. The Question of 
Representation in Space Making, London 2016.
5	 Melissa Koch / Anh-Linh Ngo: Editorial. Frei-
heitsversprechen, in: Arch+, 2021, Nr. 246, S. 1–3, 
hier S. 1.
6	 ‹Frauen› meint hier die biologistische Kate-
gorie Frau, wie sie als Einheit im Kontext einer 
essentialistischen Ausprägung des Feminismus 
verstanden wird. Obwohl ich im Anschluss an die 
Perspektive der Personen, von denen ich spreche, 
von ‹Frauen› in diesem Sinne sprechen werde, soll 
im weiteren Verlauf des Textes eine Kritik dieses 
Verständnisses anklingen.
7	 Leslie Kanes Weisman: Women’s Environ-
mental Rights: A Manifesto, in: Heresies 11, 1981, 
Nr. 3, S. 6–8, hier S. 6.
8	 Yvonne P. Doderer: Queer-feministische Städte 
für ein anderes Leben!?, in: Arch+, 2021, Nr. 246, 
S. 18–25, hier S. 18.
9	 Ebd., S. 19; Die Kursievierung wurde wie im 
Original übernommen und wurde nicht durch die 
Autorin nachträglich vorgenommen. 
10	 Doderer 2021 (wie Anm. 8), S. 19.



39So
ph

ie
 E

is
en

rie
d 

 
Re

vo
lu

tio
n 

be
gi

ns
 a

t h
om

e 
od

er
: Ü

be
r d

ie
 M

ög
lic

hk
ei

t e
in

er
 in

te
rs

ek
tio

na
le

n 
Kr

iti
k 

de
s 

W
oh

ne
ns

11	 Vgl. Kathie Sarachild: Consciousness-Raising. 
A Radical Weapon, Vortrag auf der First National 
Conference of Stewardesses for Women’s Rights, 
New York City, 12.3.1973. Für eine Einführung in 
das radical women’s movement und den second 
wave feminism vgl. Nancy Whittier: Feminist Gen
erations. The Persistence of the Radical Women’s 
Movement, Philadelphia 1995. Für einen Über-
blick zur Geschichte der New York Radical Women 
vgl. Van Gosse: New York Radical Women, in: 
The Movements of the New Left, 1950–1975. The 
Bedford Series in History and Culture, New York 
2005. 
12	 Sarachild 1973 (wie Anm. 11), S. 144.
13	 An dieser Stelle muss angemerkt werden, dass 
sich die Frauen hier einer Praxis des ‹nature study 
movement› («study nature, not books») bedienen, 
worauf auch Sarachild in ihrer Rede hinweist. Hier 
wäre es wichtig zu fragen, inwieweit die Methodik 
des nature study movement auf Praxen indigener 
Personen zurückgreift und sich das Conscious-
ness-Raising damit in koloniale Ausbeutungsver-
hältnisse einschreibt. Leider kann diese Frage an 
dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden. 
14	 Sarachild 1973 (wie Anm. 11).
15	 «Our feeling will lead us to our theory, our 
theory to our action, our feelings about that action 
to new theory and then to new action.» Vgl. Kathie 
Sarachild: A Program for Feminist «Consciousness 
Raising», in: Notes From the Second Year: Women’s 
Liberation. Major Writings of the Radical Fem
inists, 1970, S. 78–80, in: Repository. Collections 
and Archives (Duke University, Libraries), https://
repository.duke.edu/dc/wlmpc/wlmms01039, Zu-
griff am 17.12.2024.
16	 Vgl. Sarachild 1973 (wie Anm. 12); Shulamith 
Firestone: The Dialectic of Sex. The Case of Fem
inist Revolution, New York 1970; Pat Mainardi: 
The Politics of Housework, New York 1970; Carol 
Hanisch: The Personal is Political, in: Shulamith 
Firestone: Notes from the Second Year. Women’s 
Liberation, New York 1970, S. 76–78; Kate Millett: 
Sexual Politics, Urbana / Chicago 1970. 
17	 Weisman 1992 (wie Anm. 3), S. 38.
18	 Ebd., S. 2.
19	 Vgl. ebd. 
20	 Ebd., S. 169.
21	 Adrienne Rich: The Fourth Month of the 
Landscape Architect, Mittschnitt einer Lesung in 
Stanford 1973, Track 8, 2:30 min, in: Penn Sounds. 
Center for Programs in Contemporary Writing at 
the University of Pennsylvania, https://writing.
upenn.edu/pennsound/x/Rich.php, Zugriff am 
17.12.2024.
22	 Vgl. Weisman 1992 (wie Anm. 3), S. 3.
23	 Vgl. Stephen Vider: The Queerness of Home. 
Gender, Sexuality and the Politics of Domesticity 
after World War II, Chicago 2021, S. 110. Vider geht 
sogar so weit, dass er Birkbys Praxis ein funda-
mental neues Verständnis von home zuschreibt, 
das er als «queer and inclusive site of liberation» 

beschreibt, ebd., S. 111. Birbky war ebenso der 
Überzeugung, dass es nötig war, die Disziplinen der 
Designberufe zu diversifizieren, um die gebaute 
Umwelt nachhaltig zu verändern. Sie war maß-
geblich an der Gründung der Alliance of Women 
in Architecture in New York beteiligt. Vgl. hierzu 
u. a. Diana Agrest u. a.: The Sex of Architecture, 
New York 1996; Brown u. a. 2016 (wie Anm. 4). 
24	 Cornel West: Keeping Faith. Philosophy and 
Race in America, New York 1993, S. 45.
25	 Vgl. hierzu Ariella Aïsha Azoulay: Potential 
History. Unlearning Imperialism, London / New York 
2019. 
26	 Helene Rosenbluth / Audre Lorde: To Be Young, 
Lesbian, and Black in the ’50s: Audre Lorde (Inter
viewtranskript), in: Pacifica Radio Archives, 1982, 
https://www.pacificaradioarchives.org/sites/​
default/files/images/transcript_audrelorde.pdf, 
Zugriff am 23.10. 2024.
27	 Vider 2021 (wie Anm. 23), S. 114.
28	 Vgl. Nancy Tucker: Interview with Barbara 
Love and Sidney Abbott, in: The Ladder 16, 1972, 
Nr. 11 / 12, S. 42–49, online einsehbar beim akade-
mischen Datenbankdienstleister Alexander Street 
(Website), https://documents.alexanderstreet.
com/d/1003347919, Zugriff am 23.10.2024.
29	 Fantasy Environments. An Investigation, n. d., 
Sophia Smith Collection, Northampton (MA): Phyllis 
Birkby papers, Signatur: SSC-MS-00283. 
30	 Vider 2021 (wie Anm. 23), S. 120. 
31	 Phyllis Birkby / Leslie Weisman: Patritecture 
and Feminist Fantasies, in: Liberation 46, Frühling 
1976, S. 52.
32	 Ebd. 
33	 Vgl. u. a. Andrea J. Merrett: Feminism and 
Architecture. The Women’s School of Planning and 
Architecture, in: Peter Laurence (Hg.): Histories 
of Architecture Education in the United States, 
London 2024, S. 132–144; Phyllis Birkby: … I want 
it to help, not to hinder me … Neue Erfahrungen 
im Umgang mit Raum. Die ‹Women’s School of 
Planning and Architecture›, USA, Arch+, 1981, 
Nr. 46: «Die 50er Jahre – oder warum es keine 
deutsche Architektur gibt», S. 10–12.
34	 Vgl. Birkby 1981 (wie Anm. 33), S.  10. In 
den 1970er Jahren entstand ein feministischer 
Planungsdiskurs, der Fragen der Geschlechter-
gerechtigkeit und der Emanzipation der Frau auf 
der Ebene des Raums und mit Blick auf die raum-
gestalterischen Disziplinen verhandelte. Dabei 
ging es in struktureller Hinsicht um eine gleichbe-
rechtigte Teilhabe von Architektinnen und Raum-
planerinnen in Entwurfs- und Planungsprozessen 
sowie um den Abbau von geschlechtsbezogener 
Diskriminierung im stark männlich dominierten 
Berufsumfeld der Architektur.
35	 Ebd., S. 11. 
36	 Drawings of Women’s Fantasies: An Environ-
mental Investigation, n. d., Sophia Smith Collection, 
Northampton (MA): Phyllis Birkby papers, Signa-
tur: SSC-MS-00283.

https://repository.duke.edu/dc/wlmpc/wlmms01039
https://repository.duke.edu/dc/wlmpc/wlmms01039
https://writing.upenn.edu/pennsound/x/Rich.php
https://writing.upenn.edu/pennsound/x/Rich.php
https://www.pacificaradioarchives.org/sites/default/files/images/transcript_audrelorde.pdf
https://www.pacificaradioarchives.org/sites/default/files/images/transcript_audrelorde.pdf
https://documents.alexanderstreet.com/d/1003347919
https://documents.alexanderstreet.com/d/1003347919


kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

40

37	 Torsten Lange u. a.: Einführung, in: Zeitge-
nössische Feministische Raumpraxis, Arch+, 2021, 
Nr. 246, S. 4–17.
38	 Vgl z. B. Koa Beck: White Feminism. From the 
Suffragettes to Influencers and Who They Leave 
Behind, ORT 2021.
39	 Vgl. Alice Echols: Daring to Be Bad. Radical 
Feminism in America: 1967–75, Minneapolis 1989.
40	 Ipek Türeli: Housing for Spatial Justice. 
Building Alliances Between Women Architects 
and Users, in: Farhan Karim (Hg.): The Routledge 
Companion to Architecture and Social Engage-
ment, New York 2018, S. 169–185, hier S. 178.

41	 «The participatory low-income women under
stood the purpose of the drawings for the architects 
but did not necessarily enjoy them as a poetic 
exercise in the same way as women architects 
participating in the WSPA drawing sessions did.» 
Ebd., S. 180.
42	 Vgl. José Medina: The Epistemology of Resis-
tance. Gender and Racial Oppression, Epistemic 
Injustice, and the Social Imagination, New York 
2013, S. 3–26.
43	 Vider 2021 (wie Anm. 23), S. 108.
44	 Lange u. a. 2021 (wie Anm. 37), S. 4.
45	 Vider 2021 (wie Anm. 23), S. 110.

Bildnachweise

1	 Sophia Smith Collection, Northampton (MA): 
8276, Phyllis Birkby papers, SSC-MS-00283.
2	 Sophia Smith Collection, Northampton (MA): 
smith_ssc_ms00283_as108679_001, Phyllis Birkby 
papers, SSC-MS-00283.

3	 Sophia Smith Collection, Northampton (MA): 
smith_ssc_ms00283_as108679_001, Phyllis Birkby 
papers, SSC-MS-00283.


