
53

kritische berichte 53, 2025, Nr. 2. https://doi.org/10.11588/kb.2025.2.110097
[CC BY-SA 4.0]

Fr
ie

de
rik

e 
Na

st
ol

d /
 Ba

rb
ar

a 
Pa

ul
  

So
ut

er
ra

in
, V

ill
a 

un
d 

Tr
ep

pe
n

Einleitung
«Geld ist wie ein Bügeleisen, es glättet alle Falten» (00:59:30), sagt die Familie Kim. «Es 
riecht nach altem Rettich», sagt die Familie Park (01:27:40).1 In dem südkoreanischen 
Spielfilm Parasite (Regie: Bong Joon-ho, Republic of Korea 2019), dem die zwei Aus-
sagen entstammen, materialisieren sich die Arbeits- und Lebensformen des urbanen 
Prekariats und einer hochgetrimmten Konsum- und upper-class-Gesellschaft, ja sie 
treffen in immer neuen Konstellierungen aufeinander und produzieren eine Vielzahl 
an Konflikten. Dabei spielen auch konkrete Wohnsituationen und -erfahrungen eine 
wichtige Rolle, geht es doch – und hierauf zielt unser Forschungsinteresse – um ver-
flochtene räumliche und menschliche Beziehungsgefüge. Parasite operiert hierbei mit 
zahlreichen filmästhetischen und auch filmgenrespezifischen Mitteln sowie mit sich 
stets weiter ineinander verwickelnden Fragen von sozialen Klassen, Klassismus und 
Klassenkampf. Die durch die Filmfiguren verkörperten Affekte, wie unter anderem 
Scham und Wut, interessieren mikropolitisch ebenso wie die audio-visuell minutiös 
modellierten Mensch-Raum- und Wohn-Raum-Konstellierungen. Alle Formen von 
Bewegungen und auch Grenzüberschreitungen – so das Treppauf- und Treppabgehen 
in Wohngebäuden und der Aufstieg und Abstieg im Stadtraum – entfalten, so die 
These dieses Aufsatzes, Bedeutungen im Kontext von Klassenübergängen.

Parasite konfrontiert zwei Familiengeschichten miteinander, die der Familien 
Kim und Park. Außer dass sie jeweils aus vier Personen – Mutter, Vater, Tochter, 
Sohn – bestehen, könnten die Familien nicht unterschiedlicher sein: Familie Kim 
ist arbeits- und mittellos und lebt in einer Souterrain-Wohnung, von der Außenwelt 
getrennt durch ein Oberlichtfenster mit Einfachverglasung und auf Augenhöhe mit 
dem Straßengeschehen. Familie Park wohnt in einer Villa aus Sichtbeton, mit Pan-
oramafenstern und englischem Rasen, einer namenlosen Haushälterin und einem 
Englisch-Nachhilfelehrer namens Min-hyuk. Als dieser zum Studieren ins Ausland 
geht, fragt er seinen Freund Ki-woo, Sohn der Kims, ob er den Englischunterricht 
von Da-hye, Tochter der Parks, übernehmen möchte. Dies ist der Startpunkt da-
für, dass sich die Familiengeschichten miteinander verflechten und die Kims nach 
und nach mit viel Geschick sämtliche Arbeitsstellen im Hause Park übernehmen. 
Daraufhin entspinnt sich innerhalb und zwischen den Klassen, denen die beiden 
Familien angehören, ein ungeordneter ‹Klassenkampf›, der zu Gewalt, Zerstörung 
und Tod – und den alten Verhältnissen führt: Die überlebenden Familienmitglieder 
kehren am Ende des Films in ihren früheren Alltag zurück.

Parasite ist ein Spielfilm, der gleichermaßen Gesellschaftskritik und Unterhal-
tung zu bieten scheint und dafür zumindest die Filmgenres Thriller, Komödie, 

Friederike Nastold / Barbara Paul
Souterrain, Villa und Treppen
Klassenübergänge, Affekte und Hemi-Parasitäres in Bong Joon-hos Parasite (2019)

https://doi.org/10.11588/kb.2025.2.110097


kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

54

Drama und Groteske bedient.2 Er wurde zu einem der populärsten Filme Südkoreas; 
auch die wissenschaftliche Beschäftigung setzte zeitnah ein.3 Klasse/n, Klassen-
verhältnisse und -stereotypisierungen, Armut, Prekariat und verkörperte Affekte 
sind in unterschiedlichen Modellierungen allgegenwärtig, wobei fiktionalisierte 
Realitäten und Persiflagen, Übertreibungen wie Grotesken sich nicht nur nachein-
ander abwechseln, sondern vor allem auch wechselseitig aufeinander angewiesen 
sind. Bald wird deutlich, dass nur ein temporärer, nicht aber dauerhafter Klassen-
aufstieg möglich ist. In diesem Zusammenhang verdient der Originaltitel 기생충 / 
Gisaengchung, ‹parasitäre Würmer›, besondere Beachtung. Der koreanische Begriff 
기생충 (Gisaengchung) leitet sich von den chinesischen Schriftzeichen 寄生 (‹parasi-
tär leben›) und 虫 (‹Wurm› oder ‹Insekt›) ab. Der Etymologie und einer wörtlichen 
Übersetzung folgend, kann der Filmtitel als ‹parasitäre Würmer› übersetzt werden. 
Oft wird lediglich der Oberbegriff ‹Parasiten› verwendet.4 Angesichts des originalen 
Titels stellt sich die grundlegende Frage, inwiefern Parasitäres tatsächlich parasitär 
ist oder zumindest hemi-parasitär. Diese Perspektive des Hemi-Parasitären, die im 
mehr-als-menschlichen Bereich von Pflanzen und Tieren produktiv gemacht wird, 
ist für eine differenziertere Betrachtung von Parasite von mehrfachem Interesse. 
Das Hemi-Parasitäre problematisiert das Paradigma des Binären und beabsichtigt, 
den Mehrwert des Nicht-Binären auszuloten. Darüber hinaus eröffnen sich im Be-
griff des Hemi-Parasitären Zwischenzonen und Zwischenräume, in denen sich im 
Unterschied zum herkömmlich als parasitär Klassifizierten positive Aspekte auftun, 
wie beispielsweise die von hemi-parasitären Pflanzen (wie etwa der zweihäusigen 
Mistel oder dem Läusekraut)5 betriebene Fotosynthese, die für das Ökosystem gera-
dezu ‹lebensnotwendig› ist, oder die von Würmern, die durch ihre Verdauung die 
Erde mit Luft und Nährstoffen bereichern. 

Für den Film Parasite gilt es im Einzelnen zu diskutieren, inwiefern sich in den 
narrativ, visuell und szenisch gestalteten Arbeits-, Lebens- und Wohnkonstellationen 
sowie den verkörperten Affekt-‹Haushalten› der Familien Kim und Park Parasitäres, 
aber – so unsere These – eben auch Hemi-Parasitäres artikuliert. Dabei ist auch zu 
fragen, inwieweit der titelgebende Verweis auf den Wurm als Bedeutungsfeld mit-
schwingt. Zudem interessiert, ob und inwiefern das (Hemi-)Parasitäre auch als eine 
Form des Queer*ing konzipiert werden kann.

Eine zweite von uns eingenommene Perspektive bezieht sich unmittelbar auf 
den Themenschwerpunkt ‹Wohnen mit Klasse› mit seinen zwei Bedeutungen. Es 
dreht sich dabei zum einen um Wohn-Spezifika von Zugehörigen unterschiedlicher 
Klassen, zum anderen um eine – wie auch immer sich äußernde – ‹gute› Art des 
Wohnens. Zugleich scheint im Titel jedoch auch die Bedeutung einer vermeint-
lichen Nicht-Klasse mitzuschwingen. Diese Bedeutung ist für Parasite und die dort 
verhandelten Wohn-Raum-Erfahrungen, zusammen mit weiteren Parametern wie 
Ernährung,6 Kleidung und IT-Equipment, von spezifischer Relevanz, sind diese doch 
im geschlechterheteronormativ geprägten Spannungsfeld zwischen Existenzsiche-
rung und Statusstabilisierung angesiedelt.7 

Drittens richten wir unser Interesse auf die oben angesprochene Treppe, die 
sich als eine Art Nicht-Ort des Wohnens beschreiben lässt und im Film als Schau-
platz des Konflikts und der Krise sowie als Zone des Kontakts operationalisiert 
wird.8 Solcherart lässt sich die Treppe als Austragungsort und Erfahrungszone 
einer paradigmatischen Gleichzeitigkeit von Klassenverhältnissen, -strukturen und 
-re / produktionen sowie von Klassismus untersuchen. Die Treppe verstanden als Mittel 



55Fr
ie

de
rik

e 
Na

st
ol

d /
 Ba

rb
ar

a 
Pa

ul
  

So
ut

er
ra

in
, V

ill
a 

un
d 

Tr
ep

pe
n

des Klassenübergangs initiiert zudem filmische Handlungen mit, sodass nicht nur 
Filmfiguren, sondern auch Affizierungen und Affekte ihre Richtung wechseln können.

Der Beitrag gliedert sich wie folgt: Im ersten Teil legen wir theoretische Ansätze 
unter besonderer Berücksichtigung von Affekt- und Klassenfragen dar. Im zweiten 
Teil nehmen wir ein close reading ausgewählter Filmsequenzen vor, um an der 
Schnittstelle von Klasse / n und Queer*ing im Kontext von Wohnsituationen die 
Fragestellungen zu bearbeiten. Der Beitrag schließt mit der Zusammenführung der 
Überlegungen hinsichtlich des Hemi-Parasitären ab.

Theoretische Ansätze: Klassenübergänge, Affekte, (Hemi-)Parasitäres 
Für unsere Fragestellungen erscheinen uns mehrere theoretische Bezugnahmen 
argumentativ gewinnbringend. Als Ausgangspunkt für das Nachdenken über so-
ziale Klasse / n und Ungleichheiten wie auch Ungerechtigkeiten sind Überlegungen 
der französische Philosophin Chantal Jaquet zentral. Sie hat in den 2010er Jahren 
den Begriff «transclasse» entwickelt, um den Übergang von einer sozialen Klasse 
zu einer anderen zu erfassen sowie dessen Ursachen und Konsequenzen zu er-
forschen.9 Sie fragt, «warum, wie und bis zu welchem Punkt diese Überschreitung 
möglich ist, wo doch niemand der eigenen Vergangenheit völlig entkommt».10 Wie 
lässt sich also mit der je spezifischen eigenen Klassenherkunft umgehen? Entgegen 
der geläufigen Vorstellung, nach der Aufstiegs- und Abstiegsdynamiken vertikal 
verlaufen, geht Jaquet von einer horizontalen Klassendynamik aus. Damit kriti-
siert sie lineare Aufstiegserzählungen und fokussiert auf die Gleichzeitigkeit von 
Klassenverhältnissen. Sie wendet sich dadurch auch gegen die Pejorisierung von 
sogenannten Klassenwechsler:innen. Für die Zugehörigkeit oder Nicht-Zugehörigkeit 
zu Klassen lässt sich mit Jaquet schlussfolgern, dass es nicht nur um Klassenwechs
ler:innen geht, sondern auch um «all diejenigen, die das herrschende Modell nicht 
reproduzieren und denen sich ihre Identität unter dem Zeichen der Beschimpfung 
oder der Anzüglichkeit offenbart».11 Für solch minoritäre Positionen – gerade auch 
in der Überkreuzung minoritärer Achsen – ist als wichtige Prämisse die Konstruk-
tion von Klassenverhältnissen und sozialen Hierarchien hervorzuheben, kurz: das 
Geworden-Sein von Klassenregimen. Das Betroffen-Sein beziehungsweise die Be-
troffenheit von Klassenverhältnissen wird demnach erst hergestellt und lässt sich 
als ein verkörpertes und affektives Wissen von sozial konturierten Wirklichkeiten 
charakterisieren. Zugleich ermöglichen dieses Wissen und die damit verbundenen 
(alltags-)kulturellen Praktiken eine Politisierung von Klasse als Konzept, beispiels-
weise durch die Problematisierung von Selbstverhältnissen und als Werkzeug inner-
halb von Subjektivierungsprozessen.12 Hierbei kommt ästhetisch-medialen Argu-
mentationen in Kunst und visueller Kultur insofern eine wichtige Bedeutung zu. Im 
Hinblick auf den Film Parasite ist zu fragen, wie Klassendifferenzen und Klassismus 
mit unmittelbarem Bezug zum realen Leben ästhetisch-medial (re-)formuliert und 
mit Bezug auf Jaquet von Klassenwechsler:innen durch die Familie Kim persifliert 
und damit untergraben werden. 

Klassenfragen scheinen von Affekten offensichtlich regelrecht durchdrungen zu 
sein. An erster Stelle ist hierbei der Affekt Scham in all seiner Vielschichtigkeit zu 
nennen, den wir ebenso wie Zugehörigkeiten als sozialen Vorgang verstehen und 
der als gleichermaßen verbindendes wie konflikthaftes Element in der Verhand-
lung von Klassenfragen fungiert. In diesem Zusammenhang hat sich in den 2010er 
Jahren etwa Didier Eribon in seinem vieldiskutierten Buch Rückkehr nach Reims 



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

56

mit einer «Anthropologie der Scham» beschäftigt, «mit der sich eine Theorie der 
Herrschaft und des Widerstandes, der sozialen Unterwerfung und Subjektivierung 
konstruieren lässt».13 Subjektivierungsprozesse und soziale Umgebungen sind dabei 
stets zusammen zu untersuchen, zumal die «unterwerfende Subjektwerdung» und 
«das Bewusstsein erlittener Gewalt» nie komplett abgelegt werden können.14 Mit Eve 
Kosofsky Sedgwick oder mit Renate Lorenz gesprochen, ist das Gefühl der Scham 
nicht als innerpsychischer Prozess zu fassen, sondern vor allem als ein Motor für die 
Herstellung von Beziehungsgefügen und weniger als ein Gefühl oder Affekt, sondern 
als ein «soziale[r] Vorgang» zu verstehen.15 Subjektivierungen sind dabei stets von 
(Klassen- und Geschlechter-)Zugehörigkeiten durchzogen. Laut Elspeth Probyn sind 
diese weniger als identitätsstiftend und statisch zu begreifen, sondern als «Linien 
der Sehnsucht».16 Probyn spricht von queer belongings, von «Zwischenräume[n] 
zwischen Sein und Sehnen, Kommen und Gehen», wobei für sie die «Unsicherheit 
im Hinblick auf die Möglichkeit, wirklich dazuzugehören», grundlegend ist17 – ein 
Gedanke, der auch im Feld von Klassen virulent sein kann.

Charlotte Kaiser und Christian Wandhoff vollziehen 2023 in ihrem Aufsatz … 
a different story to tell … Parasitismen als queere*, künstlerische Praktiken? eine für 
uns interessante Denkbewegung. Während das Parasitäre üblicherweise innerhalb 
der Binarität ‹Wirt:in versus Parasit:in› verortet und als eine negativ besetzte Kraft 
verstanden wird, die hegemoniale Systeme auszehrt, wenden sie ein, dass diese 
Sichtweise «die umfassenderen ökologischen und gemeinschaftlichen Zusammen-
hänge [vergisst], in denen Wirt-Parasit-Beziehungen überleben und gedeihen».18 
Demgegenüber plädieren Kaiser und Wandhoff für eine neue, produktive Aneignung 
des Begriffs ‹parasitär›, ähnlich wie dies für den Begriff ‹queer› praktiziert wurde: 
Denn auch ‹queer› war insbesondere vor den 1990er Jahren ein diskriminierendes 
Wort, das eine Umdeutungsgeschichte hin zur empowernden (Selbst-)Bezeichnung 
von Communitys, Identitäten und ihrer Vielfältigkeit durchlebt hat.19 Unter Bezug 
auf queerende Ökologien20 und hemi-parasitäre Pflanzen, wie es bereits Kaiser und 
Wandhoff tun, wird argumentiert, dass parasitäre Relationen nicht immer binär 
und einseitig verlaufen müssen, sondern auch als sich gegenseitig vitalisierend 
beschrieben werden können.21 An diese Überlegungen wollen wir für den Film 
Parasite anknüpfen, um Fragen des Queer*ing innerhalb von (hemi-)parasitären 
Lebens- und Wohnsituationen der beiden Familien auszuloten.

Folgen wir wie oben erwähnt der wörtlichen deutschen Übersetzung des origina-
len Filmtitels 기생충 / Gisaengchung (Parasitäre Würmer), so erscheint Jane Bennetts 
Auseinandersetzung mit Würmern in ihrem Buch Lebhafte Materie. Die politische 
Ökologie der Dinge (2010) als aufschlussreich. Bennett fragt: «Wie schreiben Würmer 
Geschichte?» Und antwortet: «Indem sie Humus erzeugen.»22 Würmer seien kleine 
Aktant:innen oder Ursachen, die gewichtige Ereignisse herbeiführen, und damit, 
so Bennett, auch aus der politischen Ökologie nicht wegzudenken.23 Sie arbeiten, 
indem sie essen, verdauen, ausscheiden. Dadurch produzieren sie für das gesamte 
ökologische Gefüge einen eminent wichtigen, Nährstoffe bereithaltenden Boden. Mit 
Blick auf das Klassengefüge in Parasite ergeben sich insofern ökologisch motivierte 
Ähnlichkeiten, als dass ohne die unterschiedlichen Akteur:innen die Klassen und die 
Beziehungen dazwischen nicht hergestellt und nicht als jeweilige Nährböden für-
einander fungierten. Daher ist allerdings auch nur ein temporärer Klassenwechsel 
möglich. Das gesamte System bleibt stabil beziehungsweise wird erneut stabilisiert. 
Aufgrund der nach wie vor ungebrochenen Bedeutung von Klassenkämpfen, wie es 



57Fr
ie

de
rik

e 
Na

st
ol

d /
 Ba

rb
ar

a 
Pa

ul
  

So
ut

er
ra

in
, V

ill
a 

un
d 

Tr
ep

pe
n

Parasite nahelegt, zielen unsere nun folgenden Analysen einzelner Filmsequenzen 
darauf, anhand von konkreten Erfahrungen und Praktiken der Solidarisierung über 
herkömmliche Grenzziehungen von Klassen und Queerness zumindest punktuell 
hinauszugehen.

Klasse / n und das Hemi-Parasitäre im Kontext von Raumgefügen  
und Wohnerfahrungen
Die erste Hälfte des circa 130-minütigen Films erzählt vom temporären Klassen-
aufstieg der Familie Kim durch die Anstellung in neuen, vermeintlich stabilen 
Dienstleistungsverhältnissen, während die zweite Hälfte in circa 70 Minuten den 
‹Klassenkampf› zwischen Arbeiter:innen und Oberschicht wie auch sein Ende 
thematisiert – oder auch seine kontinuierliche Fortsetzung, indem man Andrea 
Seier und Stephan Trinkhaus folgend den zirkulären Grundcharakter des Films 
und damit die «Krise als Dauer» hervorhebt.24 Doch zunächst beginnt der Film 
damit, die Souterrain-Wohnung der Familie Kim visuell und narrativ vorzustellen 
(00:00:00–00:11:00): Auf dem Boden sitzend falten die Kims Pizzakartons. Als die 
Straßenreinigung durch das Oberlicht sichtbar wird, schlägt Vater Ki-taek vor, das 
Fenster offen zu lassen, damit auch in ihrer Wohnung die Stinkwanzen vertrieben 
würden. Die Szene wird durch den Besuch von Ki-woos Schulfreund Min-hyuk unter-
brochen, der unangekündigt durch einen schmalen Gang und treppabwärts über 
den klebrigen Flur in das Wohnzimmer der Kims eintritt. Ki-woo sagt unvermittelt, 
dass sie sich auch außerhalb hätten treffen können, wodurch seine Klassenscham 
spürbar wird. Min-hyuk überreicht Ki-woo einen sogenannten Gelehrten-Stein aus 
der Sammlung seines Großvaters, der Wohlstand und gute Prüfungsergebnisse 
symbolisiert. Mutter Chung-sook murmelt derweil, dass ihr etwas zu essen lieber 
gewesen wäre (00:08:00). Klassenunterschiede zwischen der Arbeiter:innenfamilie 
und dem Schulfreund, der studiert und ins Ausland geht, und Klassismus werden 
deutlich. Schließlich schlägt Min-hyuk Ki-woo vor, bei Familie Park seine Nachfolge 
als Englisch-Nachhilfelehrer anzutreten. 

In der folgenden Sequenz wird die Familie Park in ihrer von der Außenwelt 
abgeschirmten und hochtechnologisch ausgestatteten, den Reichtum der Bewoh-
ner:innen repräsentierenden Villa vorgestellt (00:11:54–00:20:39): Über einen breiten 
Straßenaufgang, über eine kaskadenartige Außentreppe und einen gleichmäßig 
dichten, grünen Rasen erreicht Ki-woo, gekleidet in einen Anzug die Villa, seine 
neue Arbeitsstätte. Es scheint fast so, als würden auch die Wohnverhältnisse als 
Akteur:innen eingeführt, denn: «Beide Wohnungen wirken in ihrer offenkundigen 
Gegensätzlichkeit fast wie eigenständige Protagonisten», beobachtet Tim Caspar 
Böhme.25 Auch die Treppe in der Villa fungiert als Metapher und als Bewegungsarchi-
tektur wie ein Motor visueller, szenischer und narrativer Handlungen. Sie verbindet 
unten und oben, also das lichtdurchflutete Wohnzimmer samt den im ersten Stock 
liegenden Kinderzimmern mit dem verborgenen bunkerartigen Keller, zu dem sie 
durch die Küche hinab führt. Beim Durchschreiten offenbart der Keller weitere, 
schachtartige Gänge. In jener Nacht, in der die mittlerweile entlassene Haushälterin 
zur Villa zurückkehrt, um ihren im Bunker zurückgelassenen und dort lebenden 
Ehemann zu versorgen, wird eine den zweiten Teil des Films bestimmende Dyna-
mik auf der Treppe losgetreten (01:06:00–01:12:00). Mutter Chung-sook der Familie 
Kim, die inzwischen als Haushälterin in der Villa arbeitet, sieht sich plötzlich im 
Keller mit einer veränderten Wohnsituation konfrontiert, als ihre Vorgängerin sie 



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

58

in einer zaghaft solidarisierenden Geste als «Kollegin» (01:07:31) anspricht, in der 
Hoffnung, dass Chung-sook sich zukünftig um ihren Ehemann kümmern könnte. 
Chung-sook jedoch, die selbst um ihre neue Stellung fürchtet, droht die Polizei zu 
rufen. Diese Ereignisse beobachtet ihre Familie im Hintergrund, versteckt auf dem 
Treppenabsatz und kurz darauf im Fallen begriffen. Die Machtverhältnisse kehren 
sich abrupt um, als Kim Chung-sook von ihrer die Treppe herunterfallenden Familie 
aufgeschreckt wird, sodass die ehemalige Haushälterin die Oberhand erlangt. Die 
mögliche Solidarisierung zwischen den beiden Frauen als Angestellte wird verun-
möglicht; Chung-sook schreit: «Seit wann sind wir Schwestern, du Drecksluder?!» 
(01:11:06). Die sich dann im Wohnzimmer der Parks unmittelbar anschließende 
körperliche Auseinandersetzung wird durch ein wiederholt zum Einsatz gebrachtes 
‹Wohn-Ding›,26 den üppig bestückten Obstteller, auf dem in diesem Filmabschnitt 
nun erstmals Pfirsiche liegen, gestoppt. Diese Frucht war zuvor im Hause der Parks 
aufgrund der Pfirsichallergie der ehemaligen Haushälterin verboten und gewinnt 
nun seit der Kim’schen Übernahme der Villa als eine Art ‹Protagonistin› strategische 
Bedeutung, da sie den Streit zugunsten der Kims zu beenden vermag. 

Klassenmarkierungen werden auch über weitere ‹Wohn-Dinge› wie beispiels-
weise die Wäschespindel gesetzt (erstmals 00:00:50 sowie am Ende 02:06:40). Sie 
symbolisiert den begrenzten Wohnraum der Familie Kim und die multifunktionale 
Ausrichtung der Wohn-Essküche, die zugleich Gemeinschaftsraum, Wäschekammer, 
Arbeitsplatz und in der Nacht Schlafstätte für alle ist. Demgegenüber lässt sich in 
der Villa Park etwa das technisch ausgeklügelte, kostspielige Beleuchtungssystem 
als klassenspezifisches ‹Wohn-Ding› einordnen. Es wird durch Bewegungssensoren 
aktiviert, die allerdings zum Teil defekt sind, sodass die Lampen im Treppenaufgang 
von dem im ‹Kellerbunker› lebenden Mann ‹manuell› gesteuert werden können. Auf 
diese Weise gewinnt er einen, wenn auch schwachen Einfluss auf das Leben ‹oben›, 
wodurch das den gesamten Film durchziehende, wechselseitige Abhängigkeitsver-
hältnis erneut visuell aufgerufen wird. «Szenen der Ausweglosigkeit» werden hier-
bei – wie im Film insgesamt – nicht durch eine sich linear fortsetzende Handlung wei-
terentwickelt oder gar aufgelöst, sondern «gewissermaßen bewohnbar gemacht», 
so Seier und Trinkaus.27 Das Handeln der Kims und des Haushälterinnen-Ehepaars 
könnten als hemi-parasitär gelesen werden. Sie erbringen Dienstleistungen, sind 
aufeinander angewiesen, generieren einen Nährboden für den Wohlstand der Parks 
und nehmen sich zuweilen mehr als ihnen ‹zusteht›. Das spätkapitalistische Klassen-
system selbst wird dabei nicht ge- und schon gar nicht zerstört.

Klassendifferenzen und Klassismus werden in Parasite immer wieder mit unmittel-
barem Bezug zum realen Leben (re-)formuliert und darüber hinaus persifliert, komö-
diantisch-satirisch zugespitzt und bis ins Groteske getrieben – und dadurch punktuell 
untergraben. Vornehmlich über die enge Verzahnung von Visuellem und Szenischem 
(und nicht nur durch die Narration) entstehen «affektive Atmosphären», die «durch 
Interaktionen, Praktiken, Verkörperungen und Emotionen vermittelt» werden.28 
Hierfür kann exemplarisch folgende Sequenz angeführt werden (01:26:40–01:32:00),  
in der die Parks in einer Unwetternacht frühzeitig von einem Campingausflug in 
die Villa zurückkehren und um ein Haar die Kims, die dort in ihrer Abwesenheit 
dem Luxus gefrönt haben, in ihrem Wohnzimmer erwischen. Weil sie nicht mehr 
rechtzeitig aus der Villa flüchten können und das Ehepaar Park die Nacht auf dem 
Sofa verbringt, müssen die Kims in ihrem Versteck unter dem Wohnzimmertisch 
ausharren. Die Klassendifferenzen werden auch hier über die Wohnsituation 



59Fr
ie

de
rik

e 
Na

st
ol

d /
 Ba

rb
ar

a 
Pa

ul
  

So
ut

er
ra

in
, V

ill
a 

un
d 

Tr
ep

pe
n

hierarchisch ins Bild gesetzt: Familie Park oben, Familie Kim unten. «Irgendetwas 
riecht hier», sagt Herr Park (01:27:18) und ergänzt: «Mit dem Geruch überschreitet 
er [Vater Kim Ki-taek] eine Grenze.» (01:28:03) Parallel wird zu sehen gegeben, wie 
Ki-taek an sich riecht und sich auf seinem Gesicht die Affekte Scham und Wut deut-
lich zeigen, denen somit Raum gegeben wird.29 So schreiben Barbara Paul und Seier 
unter Bezugnahme auf die Lyrikerin und Essayistin Lea Schneider, dass es nicht 
darum gehe, Scham ‹nur› auszusprechen, sondern vielmehr darum, eine Form zu 
entwickeln, «die sich für Scham interessieren kann, ohne sie zu skandalisieren; die 
ihr Raum lassen kann, in dem sie sich erkunden, untersuchen, bewohnen lässt.»30 
Dieses Bewohnen von Scham – das heißt, Scham nicht als innerpsychisches Problem 
zu verstehen, zugleich aber einen je spezifischen (räumlich) verkörperten Umgang 
mit ihr zu praktizieren – wird in Parasite als sehr präsent konzeptualisiert, wodurch 
sich ein wortwörtlicher und metaphorischer (Gestaltungs-)Raum für Betroffenheiten 
auftut und ansatzweise auch Aushandlungsoptionen aufscheinen. Vermittelt durch 
Scham lässt sich Betroffenheit gleichermaßen als Aufgabe wie als Arbeit auffassen, 
und es kann Kritik an Klassendynamiken und -verhältnissen formuliert werden, 
denn: «Scham zu bewohnen, sich radikal verletzbar zu machen, wird zu einem 
Modus der Kritik, des Vertrauens und Zutrauens.»31 Demnach spricht vieles dafür, 
Schamdynamiken nicht zurückzuweisen, sondern vielmehr als Modus der Kritik 
und als gesamtgesellschaftliche Verantwortung zu handhaben – wie es unserer 
Ansicht nach Parasite mittels verkörperter Affekte und «affektiver Atmosphären» 
zu tun versucht.

Schluss
Resümierend lässt sich festhalten: Die Verhandlung von Klassenverhältnissen, Ar-
mut, Prekariat und verkörperten Affekten ist in unterschiedlichen Modellierungen 
im Film Parasite allgegenwärtig. Wie wir aufzuzeigen versuchten, sind fiktionali-
sierte Realitäten und (ästhetische) Übertreibungen in Form von Persiflagen, Satiren 
und Grotesken wechselseitig aufeinander angewiesen. Dies äußert sich zwischen 
den menschlichen wie auch mehr-als-menschlichen Akteur:innen und ist als ein 
komplexes Beziehungsgefüge gestaltet: Die Villa ‹benötigt› die Souterrain-Wohnung 
als Gegenspielerin, die Familie Park die Familie Kim und vice versa. «Die soziale Mo-
bilität wird mit Hilfe räumlicher Metaphern des Oben und Unten evoziert», schreibt 
Jaquet.32 Dabei öffnet sich allerdings auch ein Zwischenraum, der wie die Treppe 
visuell, narrativ und szenisch als Handlungsmotor und als Raum des Aufeinander-
verwiesen-Seins im kapitalistischen System fungiert. Dieser Zwischenraum erzählt 
vom «Transit zwischen zwei Klassen»,33 vom temporären Klassenaufstieg und vom 
Traum des dauerhaften Aufstiegs (Schlusssequenz), aber auch von Prozessen der 
Anpassung und Unangepasstheit (wie zum Beispiel das Bewohnen der Villa durch die 
Kims). Für Parasite ist charakteristisch, dass die Filmfiguren die Klassenübergänge 
nicht nur durch Kopieren im Sinne von Mimesis vollziehen, sondern diese Über-
gänge vor allem auch als Spiel im Spiel / Film vorgeführt werden (vermittelt durch 
die neuen Rollen im Haushalt der Parks). Die Familie Kim «beweist eine beachtliche 
körperliche und geistige Geschmeidigkeit und eine ungewöhnliche Anpassungsfähig-
keit»,34 die punktuell durch affektive Handlungen gebrochen wird und dadurch neue 
Wendungen hervorbringt. Durch die (Klassen-)Scham, die in reziproker Beziehung 
zur Wut steht, wird der vermeintlich gelungene Klassenwechsel der Kims porös 
und letztlich verunmöglicht.



kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

60

Schon durch den Titel Parasite und mehr noch die von den Filmfiguren kontinu-
ierlich verkörperten ‹überlebensnotwendigen› (Alltags-)Praktiken wird Hemi-Parasi-
täres ver- und ausgehandelt. Das Hemi-Parasitäre befragt das binäre System und fra-
gilisiert es geradezu notorisch. Hemi-parasitäre Relationen sind weder binär (Wirt:in 
versus Parasit:in) noch einseitig miteinander verbunden, sondern konfigurieren 
sich als aufeinander verwiesen und vitalisierend. Fragen der Zugehörigkeit werden 
neu aufgeworfen und münden nicht mehr nur in einem Entweder-oder. Vielmehr 
lassen diese sich aus queerender Perspektive auch als ein zwischen-räumliches, 
immer wieder auszuhandelndes und – aller Gemachtheit der Klassengesellschaft 
zum Trotz – ‹gedeihendes› queer belonging (Probyn) einbringen.

Mit Blick auf die komplexen Klassengefüge in Parasite ergeben sich insofern 
Ähnlichkeiten, als dass ohne die unterschiedlichen Akteur:innen die Klassen und 
ihre Beziehungen nicht als jeweilige Nährböden füreinander fungieren können. Die 
Familie Kim übernimmt für die Parks jene Dienstleistungen, die deren aufwendigen 
Lebensstil erst ermöglichen. Dieses Aufeinander-angewiesen-Sein verdeutlicht, 
dass das bestehende System nicht grundlegend verändert werden kann, sondern 
dass das Handeln letztlich systemstabilisierend funktioniert und weiterhin zirkulär 
verläuft. Parasite will keine Lösungsvorschläge für die verwickelten Klassengefüge 
bieten, die in den Lebens- und Wohnkonstellationen eingenistet sind und Widerstand 
hervorrufen. Trotz der als perfektioniert präsentierten filmgenre-ästhetischen und 
oftmals programmatisch ins Groteske kippenden Hybridität entfaltet das Narrativ 
den vielfach der Realität entsprechenden, oft unmöglichen Aufstieg von Klassen-
wechsler:innen. Deren Überwechseln von einer in eine andere Klasse mag unter 
spezifischen Zusammenhängen als ein Queer*ing verstanden werden, welches 
Ordnungen und Normsetzungen untergräbt und zu stören versucht. Dies gilt es stets 
im Einzelfall zu diskutieren. Für den Film Parasite lässt sich trotz einiger Ansätze 
solch ein klassenwechsel-spezifisches Queer*ing nicht feststellen.

Anmerkungen

1	 Hier und im Folgenden werden die bespro-
chenen Filmsequenzen durch Timecodes nach-
gewiesen. Aus rechtlichen Gründen sind leider 
keine Filmstills in den Beitrag eingebunden. Für 
einen visuellen Eindruck siehe u. a. den Trailer 
zum Film auf dem Youtube-Kanal von IGN, https://
www.youtube.com/watch?v=5xH0HfJHsaY, Zugriff 
am 13.12.2024.
2	 Zu Bong Joon-hos Umgang mit Filmgenres 
vgl. u. a. Nam Lee: The Films of Bong Joon Ho, 
New Brunswick (NJ) 2021, S. 139–151. 
3	 Parasite wurde dabei aus vielfältigen Perspek-
tiven betrachtet. Untersuchte Aspekte, mit denen 
wir uns hier nicht im Einzelnen auseinandersetzen 
(können), waren z. B. ökologische Gerechtigkeit 
und Toxizität (vgl. Gao Xuexin: The meaning cons-
truction of class metaphor from the perspective 
of space criticism – Take the film Parasite as an 
example, in: Art and Performance Letters 4, 2023, 
S. 27–31) oder das südkoreanische ökonomische 
‹Wunder› und «nation branding» (vgl. Seow Ting 

Lee: Film as cultural diplomacy: South Korea’s 
nation branding through Parasite [2019], in: Place 
branding and public diplomacy 18, 2022, Nr. 2, 
S. 93–104).
4	 Zum Titel siehe den Artikel auf Wikipedia, 
https://de.wikipedia.org/wiki/Parasite_(Film), Zu-
griff am 10.11.2024. Wir bedanken uns herzlich 
bei Ha Young Lee und Dawoon Park für die Über-
setzungsunterstützung.
5	 Vgl. hierzu Red. Pflanzenforschung.de / Thomas 
Spallek: «Zwischen-Pflanzliches». Phytohormone – 
eine Lingua franca zwischen parasitären Pflan-
zen und ihren Wirten, in: Pflanzenforschung.de, 
19.05.2017, https://www.pflanzenforschung.de/de/
pflanzenwissen/journal/zwischen-pflanzliches-
phytohormone-eine-lingua-franca-z-10802, Zugriff 
am 07.11.2024.
6	 Unter sozioökonomischen Gesichtspunkten 
wird Essen in Parasite u. a. behandelt von Emily 
Turner: The Parasite of Society. Food and Class 
Studies in Bong Joon-ho’s Film Parasite, in: Digital 

https://www.youtube.com/watch?v=5xH0HfJHsaY
https://www.youtube.com/watch?v=5xH0HfJHsaY
https://de.wikipedia.org/wiki/Parasite_(Film)
https://www.pflanzenforschung.de/de/pflanzenwissen/journal/zwischen-pflanzliches-phytohormone-eine-lingua-franca-z-10802
https://www.pflanzenforschung.de/de/pflanzenwissen/journal/zwischen-pflanzliches-phytohormone-eine-lingua-franca-z-10802
https://www.pflanzenforschung.de/de/pflanzenwissen/journal/zwischen-pflanzliches-phytohormone-eine-lingua-franca-z-10802


61Fr
ie

de
rik

e 
Na

st
ol

d /
 Ba

rb
ar

a 
Pa

ul
  

So
ut

er
ra

in
, V

ill
a 

un
d 

Tr
ep

pe
n

Literature Review 8, 2021, Nr. 1, S. 7–13; Vincent 
Ramos-Niaves: Eat the Rich. The Parasitic Relation-
ship Between Socioeconomic Groups as explored 
through film by Bong Joon-Ho’s Parasite and Snow-
piercer, in: Digital Literature Review 8, 2021, Nr. 1, 
S. 61–69.
7	 Wohnen, Armut und vertikale Klassenfragen 
werden u. a. erörtert in Jane Barnwell: Production 
Design and the Cinematic Home, London / New York 
2022, S. 23–44 (Vertical Hierarchy and the home in 
Parasite); Kathrin Heinz: «They smell the same!» 
Verhängnisvolle Wohnverhältnisse in Bong Joon-hos 
Parasite (2019), in: Drehli Robnik / Joachim Schätz 
(Hg.): Gewohnte Gewalt. Häusliche Brutalität und 
heimliche Bedrohung im Spannungskino, Wien 
2022, S. 251–255; Sebastian Schweer: Parasites und 
Para-$ites. Klasse, Solidarität und Scham in zwei 
Filmen über Hausangestellte, die heimlich eine 
Villa bewohnen – Parasite (2019) und All the Pretty 
Little Horses (2020), in: Drehli Robnik / Joachim 
Schätz (Hg.): Gewohnte Gewalt. Häusliche Brutali-
tät und heimliche Bedrohung im Spannungskino, 
Wien 2022, S. 136–141.
8	 Tür und Fenster, die ebenfalls im räumlichen 
Gefüge und als (visuelle) Klassenschranken für uns 
bedeutsam sind, fokussiert Xuexin (wie Anm. 3).
9	 In den wissenschaftlichen Aufsätzen wird 
weniger der Klassenübergang als vielmehr die 
Binarität zwischen Arm und Reich, lower und up-
per class sowie die Aussichtslosigkeit des Klassen
aufstiegs diskutiert, siehe u. a. Nurmala Dewi et al.: 
The Social Inequality Portrayed on Bong Joon Ho’s 
Parasite Movie, in: Interaction: Jurnal Pendidikan 
Bahasa 8, 2021, Nr. 2, S. 325–334; Joseba Gabilondo: 
Bong Joon Ho’s Parasite and post-2008 Revolts. 
From the Discourse of the Master, in: International 
Journal of Žižek Studies 14, 2020, Nr. 1, S. 1–21.
10	 Chantal Jaquet: Zwischen den Klassen. Über die 
Nicht-Reproduktion sozialer Macht [frz. Ausgabe 
2014], Konstanz 2018, S. 15. Auf dem Buchcover 
wird eine Treppe und eine Rolltreppe, jeweils 
verwachsen bzw. zugewachsen von einer Pflanze, 
zu sehen gegeben, um auf den komplexen Weg 
vom Transit zwischen den Klassen aufmerksam 
zu machen. 
11	 Ebd., S. 19.
12	 Barbara Paul / Andrea Seier: Betroffenheit 
verteidigen. (Selbst-)Politisierung in Kunst und 
audio-visueller Kultur, in: dies. (Hg.): Betroffenheit. 
Praktiken der (Selbst-)Politisierung in Kunst und 
audiovisueller Kultur, Berlin 2024, S. 7–56, hier 
S. 13, 25.
13	 Didier Eribon: Rückkehr nach Reims [frz. Aus-
gabe 2009], Berlin 2016, S. 21; vgl. auch Paul / Seier 
2024 (wie Anm. 12), S. 23.
14	 Didier Eribon: Gesellschaft als Urteil. Klassen, 
Identitäten, Wege [frz. Ausgabe 2013], Berlin 2017, 
S. 38.
15	 Renate Lorenz: Scham. Pervers sexuell arbeiten 
im Kontext neoliberaler Ökonomie, in: AG Queer 
Studies (Hg.): Verqueerte Verhältnisse. Inter-
sektionale, ökonomiekritische und strategische 

Interventionen, Hamburg 2009, S. 131–147, hier 
S. 143, und Eve Kosofsky Segdwick: Touching Fee-
ling. Affect, Pedagogy, Performativity, Durham / ​
London 2003, S. 19. 
16	 Elspeth Probyn: Queer Belongings. Eine Politik 
des Aufbruchs, in: Marie-Luise Angerer (Hg.): The 
Body of Gender, Wien 1995, S. 53–68, hier S. 53.
17	 Ebd., S. 54–55.
18	 Charlotte Kaiser / Christian Wandhoff: … a dif-
ferent story to tell … Parasitismen als queere* 
künstlerische Praktiken?, in: Kunstforum inter-
national, 2023, Nr.  293: Parasitäre Paradoxa, 
S. 148–157, hier S. 148.
19	 Vgl. ebd. und auch u. a. Ben Trott / Mike Laufen
berg: Queer Studies: Genealogien, Normativitä-
ten, Multidimensionalität, in: dies. (Hg.): Queer 
Studies. Schlüsseltexte, Berlin 2023, S. 7–99, hier 
u. a. S. 21–22.
20	 Zum Begriff der queerenden Ökologie siehe 
Christine Bauhardt: Queer Ecologies, in: Daniela 
Gottschlich et al. (Hg.): Handbuch für politische 
Ökologie, Bielefeld 2022, S. 427–430.
21	 Vgl. Kaiser / Wandhoff 2023 (wie Anm. 18), 
S. 149.
22	 Jane Bennett: Lebhafte Materie. Die politische 
Ökologie der Dinge [engl. Ausgabe 2010], Berlin 
2020, S. 162.
23	 Vgl. ebd., S. 160.
24	 Seier und Trinkaus legen dies mit Bezug auf 
Laurent Berlants Überlegungen in Cruel Optimism 
überzeugend dar, vgl. Andrea Seier / Stephan Trink-
aus: Vom Ausbleiben des Aufstiegs und der Krise 
als Dauer: Szenen sozialer Im / Mobilität im post-
meritokratischen Kino der Gegenwart, in: Gender. 
Zeitschrift für Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 
13, 2021, Nr. 3, S. 74–88, v. a. S. 81–84.
25	 Tim Caspar Böhme: Grausam gut, in: taz, 
17.10.2019, https://taz.de/Cannes-Sieger-Parasite-
im-Kino/!5629704/, Zugriff am 11.11.2024.
26	 ‹Wohn-Dinge› zeigen geradezu das Wohnen 
mit seinen Disziplinierungen, siehe Irene Nierhaus /​  
Andreas Nierhaus: Wohnen Zeigen. Schau_Plätze 
des Wohnwissens, in: dies. (Hg.): Wohnen Zeigen. 
Modelle und Akteure des Wohnens in Architektur 
und visueller Kultur, Bielefeld 2014, S. 9–35, hier 
S. 12.
27	 Seier / Trinkaus 2021 (wie Anm. 24), S. 84.
28	 Julie Ren u. a.: Langweilige Dystopien in fikti-
ven Geographien. Eingeschlossensein in affektiven 
Atmosphären, in: sub\urban. zeitschrift für kriti-
sche stadtforschung 11, 2023, Nr. 1 / 2, S. 205–234, 
hier S. 206, mit Bezug auf Ben Andersons Artikel 
Affective atmospheres (2009). Jessie Dong entwi-
ckelt die sogenannte «cinematic gap», die ähnlich 
wie die affektive Atmosphäre das Verhältnis zwi-
schen Fiktion, Realität und Affizierungen auslotet, 
vgl. Jessie Dong: Encountering the Civil Sphere 
Through Cinema. The Cinematic Gap as a Pathway 
to Civil Evaluation and Repair, in: Cultural Sociol
ogy 17, 2023, Nr. 1, S. 115–135.
29	 Es gibt eine Reihe weiterer Szenen, in denen 
Geruch als Marker für Klassenfragen eingesetzt 

https://taz.de/Cannes-Sieger-Parasite-im-Kino/!5629704/
https://taz.de/Cannes-Sieger-Parasite-im-Kino/!5629704/


kr
iti

sc
he

 b
er

ic
ht

e 
53

, 2
02

5,
 N

r. 
2

62

wird, so auch in der spektakularisierten und 
extrem eskalierenden Gewaltszene während der 
Kindergeburtstagsfeier. Zum Geruch vgl. u. a. 
auch Paula Jurišić: Host-Parasite Coevolution. 
Bong Joon-Ho’s urban smellscapes and contagi-
ous touch, in: International Journal of Korean 
Humanities and Social Sciences 7, 2021, S. 101–115; 
Soo Yeon Kim: Lost in Aestheticization. Bong 

Joon-Ho’s Parasite, in: South Central Review 40, 
2023, Nr. 1, S. 76–95.
30	 Lea Schneider: Scham, Berlin 2022, S. 36; siehe 
auch Paul / Seier 2024 (wie Anm. 12), S. 26.
31	 Schneider 2022 (wie Anm. 30), Buchrückseite.
32	 Jaquet 2018 [2014] (wie Anm. 10), S. 18.
33	 Ebd., S. 20.
34	 Ebd., S. 124.


	_Hlk160833909
	_GoBack
	_Hlk185440699

