
44 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
20

Thomas Röske
Der lange Weg zur Selbstermächtigung
Kunst von Psychiatrieerfahrenen aus Sicht der Disability Studies

Ungewöhnliche bildkünstlerische Werke von Insassen psychiatrischer Anstalten 
wurden seit dem 18. Jahrhundert unter immer wieder anderen Begriffen (und da-
mit verknüpften Konzepten) reflektiert, als ‹Irrenkunst›, als ‹Bildnerei der Geistes-
kranken›, als Teil von ‹Art brut› und ‹Outsider Art›, um nur die wichtigsten zu nen-
nen. Die wissenschaftliche Perspektive der Disability Studies – bei denen ohnehin 
körperliche und sensorische sowie kognitive Beeinträchtigungen im Vordergrund 
stehen, nicht psychische Beeinträchtigungen – ist hier bisher nur am Rande aus 
kunstpädagogischer Richtung angelegt worden.1 Kunstwissenschaft wie Kunst-
kritik haben sich weitgehend darauf beschränkt, die Ikonographie des Wahnsinns 
und deren Auswirkung auf die Wahrnehmung von psychischer Krankheit und von 
Psychiatrieerfahrenen zu untersuchen. Dabei wäre auch in diesen Bereichen eine 
kritische Positionierung zum Umgang mit künstlerischen Werken, die auf psychi-
schen Ausnahmeerfahrungen basieren, wichtig. Denn zum einen drängen Fürspre-
cher dieser Kunst und psychiatrieerfahrene Künstler selbst (neben Künstlern mit 
kognitiver Beeinträchtigung) im Sinne einer Inklusion derzeit mehr denn je in den 
Kunstbetrieb, zum anderen beziehen Kuratoren des Kunstbetriebs entsprechende 
Werke zunehmend in Projekte sowie mittlerweile sogar in Sammlungen ein. Und 
Kunsthochschulen arbeiten an Programmen, die eine Integration von Menschen 
mit Psychiatrieerfahrung als Studierende erlauben.

Die Probleme zeigen sich schon im Sprachlichen. Es ist schwierig, diese schöp-
ferischen Menschen in einer Weise zu benennen, die nicht Gefahr läuft, von vorn-
herein Ausgrenzung festzuschreiben. Psychiatrische Termini und selbst die Be-
zeichnung ‹psychisch krank› werden als stigmatisierend wahrgenommen, weil 
sie psychisch Abweichendes zum Defekt erklären. Der von Betroffenen selbst ent-
wickelte Begriff ‹psychiatrieerfahren› betont immerhin den (obschon oft leidvoll) 
errungenen Zuwachs an Einblick und/oder Erkenntnis durch eine psychische Kri-
se – in und über sich selbst, die Gesellschaft und die Institution Psychiatrie. Die Dis
ability Studies aber zielen darauf, ein Sprechen aus einer neuen ‹Wir›-Perspektive 
heraus zu entwickeln, die das Abweichende als gleichwertig einbezieht. Das dazu 
nötige erweiterte Menschenbild sollte auch solche Weltsichten, die von derjenigen 
der Mehrheit radikal abweichen, sowie daraus folgende eigensinnige Verhaltens- 
und Kommunikationsweisen als selbstverständliche Möglichkeiten des menschli-
chen Wesens verstehen. Dies erfordert gleichzeitig ein Überdenken des Sprechens 
und Schreibens darüber. Ich verwende hier die Formulierung ‹Menschen mit psy
chischer Ausnahmeerfahrung›, wohl wissend, dass sie unscharf ist und Phänomene 
einschließt, die auf anderen Ursachen als einer Psychose beruhen. 

Heute lassen sich mit Medikamenten und psychosozialen Therapien psychische 
Krisen zumeist bewältigen und psychische Ausnahmeerfahrungen, wie außerge-



45Th
om

as
 R

ös
ke

 
D

er
 l
an

ge
 W

eg
 z

u
r 

Se
lb

st
er

m
äc

h
ti

gu
n

g.
 K

u
n

st
 v

on
 P

sy
ch

ia
tr

ie
er

fa
h

re
n

en
 a

u
s 

Si
ch

t 
d

er
 D

is
ab

il
it

y 
St

u
d

ie
s 

wöhnliche akustische und visuelle Wahrnehmungen, unterdrücken, sodass die Be-
troffenen sich wieder unauffällig in die Gemeinschaft einfügen können. Gelingt das 
nicht und halten diese Menschen trotz Behandlung unbeirrbar an einer abweichen-
den Wahrnehmung und Deutung der Welt fest (Mediziner sprechen von ‹chronifi-
ziertem Wahn›), sind sie häufig stark eingeschränkt in ihrer sozialen Interaktion. 
Für diese meist langfristige Situation wird gelegentlich der Terminus ‹psychische 
Behinderung› gebraucht, sodass hier ebenfalls mit den Disability Studies gefragt 
werden kann, inwiefern die umgebende Gesellschaft die Betroffenen einerseits ‹be-
hindert›, und andererseits, wie sie zu deren Selbstermächtigung beitragen kann.2 

Für einen kleinen Teil Psychiatrieerfahrener können bildkünstlerische Gestal-
tungen ein Medium der Selbstermächtigung darstellen – sofern solche Werke in 
ihrer Eigenheit als Bereicherung der Kunst allgemein ernst genommen und nicht als 
Produkte ‹Irrer› oder ‹Behinderter› ebenfalls ausgegrenzt werden. Betrachtet man 
die Geschichte dieser Schöpfungen, lässt sich eine zunehmende Näherung an gesell-
schaftlich anerkannte Kunst beobachten. Dabei werden die Momente und Akteure 
von Behinderung sowie Förderung dieser Tendenz zur Partizipation erkennbar.

Während der langsamen Institutionalisierung der Psychiatrie, die sich erst 
Ende des 18. Jahrhunderts europaweit durchsetzte, maß man freien künstlerischen 
Werken, die Insassen von Anstalten oder Armenhäusern geschaffen hatten, keiner-
lei Wert bei und vernichtete sie.3 Menschen, die psychisch erkrankten und als so 
störend angesehen wurden, dass man sie in ihren Familien und der lokalen Ge-
meinschaft nicht tolerierte, wurden entrechtet am Rand des gesellschaftlichen Ge-
füges verwahrt. Falls man Insassen damals überhaupt malen oder zeichnen ließ, 
so ist davon kaum etwas überliefert. Es gibt Darstellungen von Zeichnungen an 
Wänden einer frühen Anstalt, dem Londoner Bethlem Royal Hospital, vom Anfang 
des 18. Jahrhunderts, etwa auf dem letzten Bild der Serie A Rake’s Progress (1735) 
von William Hogarth (1694–1764); sie sind aber dokumentarisch nicht wirklich ver-
wertbar.4 Im frühen 19. Jahrhunderts bewahrte man immerhin weniges von pro-
minenten Persönlichkeiten auf, wie etwa naive Zeichnungen des mehrfach psychia
trisch internierten Jonathan Martin (1782–1838), der 1829 im Wahn die Kathedrale 
von York in Brand gesetzt hatte.5 Mit seinen Darstellungen, die an Werke seines 
Bruders, des romantischen Malers John Martin (1789–1854), anknüpften (Abb. 1), 
konnte er anderen seine ungewöhnlichen religiösen Ideen verdeutlichen. Darüber 
hinaus dürfte er von ihnen aber nicht profitiert haben. Öffentlich ausgestellt wur-
den damals ohnehin höchstens Werke von psychisch erkrankten Künstlern, und 
auch nur solche, die zumindest weitgehend dem Stil der Zeit entsprachen, wie etwa 
Gemälde und Aquarelle des Miniaturisten und Märchenmalers Richard Dadd (1817–
1886), der als Vatermörder im Hochsicherheitsgefängnis Dartmoor einsaß.6 Auch 
der Spätimpressionismus der letzten Bilder Vincent van Goghs (1853–1890) war 
den künstlerischen Ausdrucksformen seiner Zeit verwandt genug. Sie profitierten 
von der Aura des Übersensiblen, wurden aber nicht als ‹Irrenkunst› stigmatisiert. 
Demgegenüber zeigte man Werke des prominenten schwedischen Künstlers Ernst 
Josephson (1851–1906), die nach Ausbruch seiner psychischen Erkrankung 1888 
entstanden waren, lange Zeit nicht, weil sie sich zu stark von etablierter Kunst 
unterschieden.7 Seine späten Werke zählen bis heute zur ‹Art brut› und ‹Outsider 
Art›, anders als diejenigen van Goghs.

Sammlungen von ‹Irrenkunst› legten wohl schon Psychiater um 1800 an. Die 
älteste noch bestehende Sammlung ist die des Arztes William A. F. Browne (1805–



46 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
20

1885), die er ab 1839 als Leiter der Crichton Royal Institution im schottischen Dum-
fries zusammentrug. Er ermutigte Patienten zum Zeichnen und Malen, als eine 
Frühform von Beschäftigungstherapie.8 Das konnte für Männer und Frauen mit 
künstlerischer Neigung zumindest zusätzlichen kreativen Raum bedeuten, wenn 
nicht sogar Wertschätzung ihrer Produkte durch den Arzt sowie eine alternative 
Form der Kommunikation mit ihm. Diagnostisches Interesse entwickelten Psych-
iater damals zuerst an schriftlichen Äußerungen von Anstaltsinsassen, bevor sie 
sich unter diesen Vorzeichen seit den frühen 1870er Jahren auch bildkünstlerischen 
Erzeugnissen zuwandten.9 In dieser Perspektive verkürzten sie die Werke zu Spie-
gelungen der Krankheit, indem sie Symptome auf Besonderheiten des Inhalts oder 
der Form projizierten. Die Ärzte sahen sich als unbestrittene Experten für diese Art 
künstlerischer Produktion. Dabei glichen sie ihre Deutungen oftmals weder mit dem 
Erfahrungshintergrund oder selbst mit den Absichten der Schöpfer ab, noch be-
rücksichtigten sie grundlegende Eigengesetzlichkeiten künstlerischer Gestaltung.10 
Leider findet sich ein solcher Umgang mit Werken von Psychiatrieerfahrenen bei 
manchen Psychiatern bis heute. 

Ende des 19. Jahrhunderts erwachte aber langsam eine ästhetische Faszination 
für ‹Irrenkunst›. Sehhilfe leistete dabei der Symbolismus mit seiner Konzentration 
auf Seelisches; unterstützend wirkte zudem die künstlerische Entdeckung außereu-
ropäischer Kunst sowie die Neubewertung von Kinderzeichnungen. 1907 publizier-
te der französische Psychiater Paul Meunier (1873–1957), gestützt auf die Samm-
lung des Anstaltsleiters von Villejuif, Auguste Marie (1865–1934), mit L’art chez 
les fous das erste Buch, das Werke von Anstaltspatienten als Kunst bezeichnete, 
wenn auch unter seinem literarischen Pseudonym Marcel Réja.11 Ihm folgten 1921 

1 Jonathan Martin, Hell’s Gate, 1830, Feder und Tinte auf Papier, 530 x 730 mm, Bethlem Museum of 
the Mind, Beckenham, Kent, UK



47Th
om

as
 R

ös
ke

 
D

er
 l
an

ge
 W

eg
 z

u
r 

Se
lb

st
er

m
äc

h
ti

gu
n

g.
 K

u
n

st
 v

on
 P

sy
ch

ia
tr

ie
er

fa
h

re
n

en
 a

u
s 

Si
ch

t 
d

er
 D

is
ab

il
it

y 
St

u
d

ie
s 

der Schweizer Psychiater Walter Morgenthaler (1882–1965) mit Ein Geisteskran-
ker als Künstler,12 einer Monografie über den Berner Anstaltsinsassen Adolf Wölfli 
(1864–1930), und 1922 der deutsche Kunsthistoriker und Mediziner Hans Prinzhorn 
(1886–1933) mit der umfassenden Studie Bildnerei der Geisteskranken,13 in der er die 
bald nach ihm benannte große Studiensammlung am Universitätsklinikum Heidel-
berg auswertete. Beide Bücher profitierten von der allgemeinen Suche nach neuer 
künstlerischer Ausdrucksform und Authentizität, die sich nach dem Ersten Welt-
krieg noch steigerte. Expressionisten und Surrealisten gehörten dementsprechend 
zu den wesentlichen Rezipienten der Bücher. Der ‹Geisteskranke› wurde dabei zum 
Extrem eines romantischen Künstlerideals, das im leidenden Gegenüber zur Gesell-
schaft aus sich selbst schöpft. Prinzhorn insbesondere feierte die bildkünstlerisch 
tätigen Anstaltsinsassen als gänzlich unbewusste Schöpfer: «[…] sie wissen nicht, 
was sie tun».14 Insofern blieb es trotz ästhetischer Aneignung der Werke bei einer 
Enteignung ihrer Urheber, zumal ihnen auch das Recht auf Eigentum an ihren Pro-
duktionen weitgehend abgesprochen wurde. 

Und doch begannen einige Anstaltsinsassen, die aus eigenem Antrieb bildkünst-
lerisch arbeiteten (Prinzhorn ging von weniger als 2% der psychiatrisch Internier-
ten aus15), mit ihrem Schaffen jetzt, da die Entwicklung der Kultur den Blick dafür 
neu geöffnet hatte, sogar eine gewisse Souveränität im Anstaltsalltag zu erobern. 
So erreichte der ehemalige Maurer Karl Genzel (1871–1925) mit seinen rätselhaften 
expressiven Schnitzereien erstaunliche Zugeständnisse in der Anstalt Eickelborn, 
in die er 1907 wegen Vergiftungsängsten und Halluzinationen eingeliefert worden 
war.16 Obwohl er immer wieder Wutausbrüche hatte, die bis zu fünf Pfleger be-
schäftigten, ließ man ihn ab 1912 nach kleinformatigen Anfängen selbstständig mit 
Messern, Sägen und Bohrern an teils großen Holzskulpturen arbeiten, die sich auf 
eigensinnige Weise mit Politik und Militarismus, Katholizismus und Klerus sowie 
mit der Geschlechterspannung auseinandersetzten (Abb. 2). Die Ärzte hatten er-

2 Karl Genzel, Weib und Mann oder Adam und 
Eva (Zwitter), vor 1920, Holz, gefasst, 37,5 x 
23,5 x 9 cm, Sammlung Prinzhorn, Universitäts-
klinikum, Heidelberg



48 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
20

kannt, dass er sich bei dieser konzentrierten Tätigkeit beruhigte (sozusagen im Vor-
griff auf später entwickelte kunsttherapeutische Ansätze). Wichtiger noch war aber 
wohl, dass sie offenbar die originellen Ergebnisse dieser Produktion schätzten, de-
ren Formensprache zeitgenössische Betrachter an damals so genannte afrikanische 
‹Stammeskunst› erinnerte.17 Denn einige der Holzskulpturen schmückten bis in die 
1980er Jahre Regale der Anstaltsbibliothek. Die meisten Werke Genzels kamen um 
1920 in die Sammlung Prinzhorn, die heute den größten Teil seines Œuvres besitzt. 
Prinzhorn, der mit Gaben von Kautabak die Produktion des Schnitzers anzutreiben 
versuchte, widmete ihm in Bildnerei der Geisteskranken unter Pseudonym einen grö-
ßeren Abschnitt. Aber auch der Düsseldorfer Künstler Walter Ophey erwarb 1924 
zwei der Holzskulpturen und machte eine davon zum Gegenstand eines Gemäl-
des;18 und Lion Feuchtwanger formte in seinem Roman Erfolg (1930) die Figur des 
Kaspar Pröckl nach Genzel.19 So begann in dieser Zeit ‹Irrenkunst› die Anstaltsmau-
ern zu überwinden und in den Kunstdiskurs Eingang zu erhalten. 

Einen wichtigen Schritt zur Integration von Kunst aus psychiatrischen Anstalten 
in den allgemeinen Kunstbetrieb leisteten die Surrealisten mit dem Einbeziehen ei-
niger Werke in Gruppenausstellungen ab 1936. Allerdings gaben sie ihnen zunächst 
als anonymisierte ‹art des fous› immer noch eine Sonderrolle, ähnlich der von afri-
kanischen und ozeanischen Artefakten oder Kinderzeichnungen.20 Nachhaltiger war 
die Idee des französischen Künstlers Jean Dubuffet (1901–1985) im Jahr 1945, Werke 
von Anstaltspatienten als ‹Art brut› zu bezeichnen.21 Sein Kampfbegriff gegen die 
von ihm scharf kritisierten etablierten ‹arts culturelles› umfasste auch Werke von 
Menschen mit kognitiver Beeinträchtigung, von spiritistischen Medien und ande-
ren Eigenbrötlern der Gesellschaft, sofern sie sich in ihrer Ausdrucksform von jeg-
licher bekannten und vor allem aktuellen Kunst unterschieden. Ein Herausstellen 
von ‹Irrenkunst› lehnte er ab in der Überzeugung, «dass es ebenso wenig eine Kunst 
der Geisteskranken gibt wie eine Kunst der Magen- oder Kniekranken».22 Dafür aber 
forderte er eine Sonderrolle für die von ihm definierte und durch seine wachsende 
Sammlung dokumentierte größere Einheit einer Alternativkunst. Diese Separierung 
setzte der Begriff ‹Outsider Art› fort, den der Romanist Roger Cardinal (1940–2019) 
im Jahr 1972 als Übersetzung des französischen Terminus mit einem Buch gleichen 
Titels einführte.23 Den Fürsprechern der ‹Art brut› und ‹Outsider Art› gilt diese zum 
Teil bis heute als die eigentliche, unkorrumpierte Kunst, obwohl sie sich seit den 
1970er Jahren in einem eigenen Kunstbetrieb zunehmend etabliert hat, mit speziali-
sierten Galerien, Zeitschriften, jährlichen Messen in New York und Paris etc. 

Die Lage in den Psychiatrien hatte sich derweil ebenfalls verändert. Zur Zeit des 
Nationalsozialismus waren freie künstlerische Arbeiten von Anstaltsinsassen als 
wertlos angesehen und in der Regel vernichtet worden. Zudem akzeptierten die 
Ärzte sie nicht als Nachweis von Arbeitsfähigkeit. Wer nicht überdies noch in Werk-
stätten oder der Landwirtschaft etwas leistete, drohte ab 1939, als ‹lebensunwertes 
Leben› im ‹Euthanasie›-Programm ermordet zu werden.24 Einige Sammlungen von 
Anstaltskunst wurden damals ebenfalls vernichtet. Werke aus der Sammlung Prinz-
horn aber missbrauchten die Nationalsozialisten ab 1938 als Vergleichsmaterial in 
der Wanderausstellung Entartete Kunst (1937–1941).25 Erst nach 1945 entwickelte 
sich bei Psychiatern in Deutschland wie andernorts in Europa wieder ein Interesse 
an ‹Geisteskrankenbildnerei›. Es waren aber vor allem Schweizer Pharmafirmen, 
Profiteure des Einsatzes neuer Psychopharmaka seit den 1950er Jahren, mit denen 
sich erstmals spezifische Symptome psychischer Krisen unterdrücken und so der 



49Th
om

as
 R

ös
ke

 
D

er
 l
an

ge
 W

eg
 z

u
r 

Se
lb

st
er

m
äc

h
ti

gu
n

g.
 K

u
n

st
 v

on
 P

sy
ch

ia
tr

ie
er

fa
h

re
n

en
 a

u
s 

Si
ch

t 
d

er
 D

is
ab

il
it

y 
St

u
d

ie
s 

Klinikalltag einschneidend verändern ließ, die seit 1960 Publikationen über Kunst 
von Anstaltsinsassen förderten (z. B. die Reihe von Bildmappen betitelt Psychopa-
thologie und bildnerischer Ausdruck, 1963 ff.). Neuroleptika konnten einerseits die 
künstlerische Kreativität von Anstaltsinsassen unterdrücken, entweder aufgrund 
von starker Sedierung oder aufgrund ihrer Wirkung gerade gegen die Ausnahmeer-
fahrungen, die hinter dem künstlerischen Impuls standen. Manche Betroffene wa-
ren andererseits ohne die beruhigende oder antipsychotische Wirkung der damals 
neuen Medikamente nicht künstlerisch produktiv. Die Bedeutung der Pharmaka für 
die Kreativität ist also ambivalent.

Ein beeindruckendes Beispiel für die unterdrückende Wirkung ist der ehemalige 
Schlosser Julius Klingebiel (1904–1965), der als Insasse des Göttinger Hochsicherheits-
gefängnisses während der 1950er Jahre erreichte, dass er die Wände seiner 9,25 qm 
großen Zelle komplett bemalen und so die architektonische Begrenzung seines Le-
bensraumes durch eigene Gestaltungen illusionistisch überspielen konnte (Abb. 3).26 
Dieses einzigartige Raumkunstwerk, das heute, nach Aufgabe des sogenannten Fes-
ten Hauses, unter Denkmalschutz steht, wuchs und veränderte sich Jahr um Jahr – bis 
der Einsatz von Psychopharmaka 1960 Klingebiels Kreativität zum Erliegen brachte.

In den 1960er Jahren, die einen Aufschwung psychoanalytischer Theorien und 
eine verbreitete Faszination für bewusstseinserweiternde Drogen erlebten, erhielt 
‹Art brut› neue öffentliche Aufmerksamkeit. Einflussreich wurde das auflagenstarke 
Taschenbuch Kunst und Schizophrenie (1965) des österreichischen Psychiaters Leo 
Navratil (1921–2006),27 das im Aufbau Prinzhorns Buch von 1922 folgte, inhaltlich 
aber einen größeren Spagat von ästhetischer Würdigung und gleichzeitig diagnos-

3 Julius Klingebiel, Ohne Titel (ausgemalte Zelle), 1951–1960, Festes Haus, Göttingen, Zustand vor 
1979 (Foto: Rainer Wehse)



50 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
20

tischer Verwertung der Werke seiner Patienten unternahm. 1968 erschien Bildnerei 
der Geisteskranken in neuer Auflage. Am zukunftsträchtigsten war jedoch die Kas-
seler documenta 5 von 1972, auf der ihr Generalsekretär, Harald Szeemann (1933–
2005), das erste Mal künstlerische Anstaltswerke als «Bildnerei der Geisteskranken» 
integrierte. Zwar wurden hier zugleich andere ‹parallele Bildwelten›, wie Briefmar-
ken, Plakate und Votivbilder, neben der neuesten Kunst ausgestellt. Die Besucher 
der Schau entdeckten aber insbesondere Parallelen zwischen den präsentierten 
Werken von Adolf Wölfli sowie anderen Berner Psychiatrieinsassen und neuen Strö-
mungen der Kunst, etwa dem, was Szeemann «Individuelle Mythologien» taufte, 
oder der Konzeptkunst.28 Seit der documenta 5 interessieren sich Kuratoren zeit-
genössischer Kunst zunehmend für Werke von Psychiatrieerfahrenen. So lässt sich 
eine direkte Verbindungslinie von der Kasseler Ausstellung zu der vieldiskutierten 
Schau Palazzo Enciclopedico mit ihrem provokanten Nebeneinander von ‹Outsider 
Art› und anderer Kunst ziehen, die Massimiliano Giuliani für die 55. Biennale von 
Venedig 2013 im Arsenale einrichtete. 

Diese Entwicklung hat auch von der Veränderung des Umgangs mit psychischer 
Krankheit profitiert. Neue sozialpsychiatrische Ansätze drängten in den 1960er 
Jahren zunehmend auf eine gesellschaftliche Reintegration von Erkrankten, sodass 
seit den 1970er Jahren, insbesondere seit der Psychiatrie-Enquête 1975, auch in 
Deutschland Langzeitpatienten enthospitalisiert wurden. Für unseren Blickwinkel 
ist außerdem wichtig, dass sich seit den 1960er Jahren in Europa nicht nur langsam 
kunsttherapeutische Ansätze durchsetzten, sondern auch offene Ateliers ohne the-
rapeutische Ausrichtung als weiteres Angebot für Betroffene entstanden. Manche 
dieser zunehmend professionalisierten Werkstattgemeinschaften sehen sich heute 
als alternative Kunstakademien, die Teilnehmer auf den allgemeinen Kunstmarkt 
und eine Künstlerkarriere vorbereiten. Dieser Weg kann für diejenigen, die in der 
Lage sind, Inhalte in einer für andere zugänglichen künstlerischen Sprache zu ver-
mitteln, richtig sein, auch im Sinne einer Selbstermächtigung. Allerdings unter-
scheidet sich der Antrieb zur künstlerischen Gestaltung bei vielen Menschen mit 
Psychiatrieerfahrung deutlich von dem anderer Künstler. Nicht ungewöhnlich ist, 
dass die Schöpfer ihre Produkte nicht als Kunst verstehen, sondern als Mittel, um 
auf eine Weise, die anderen irrational erscheint, in die Realität einzugreifen. Gerade 
diese Form von ‹Outsider Art› stellt die eigentliche Herausforderung für den Kunst-
betrieb, einschließlich der Kunstakademien, dar. 

Ein eindrückliches Beispiel ist das Werk von Harald Bender (1950–2014). Der 
gelernte Elektriker hatte bereits 1971 einen ersten psychischen Zusammenbruch, 
durch Drogenkonsum herbeigeführt. Für mehrere Monate behandelte man ihn in 
einer Berliner Psychiatrie mit Medikamenten, die er danach absetzte. Anschließend 
holte er bis 1974 seinen Realschulabschluss nach und studierte Kommunikations-
design an der Berliner Hochschule der Künste.29 Nach Zwangsexmatrikulation und 
Wohnungskündigung begab er sich 1976 auf eine Englandreise und suchte dort 
nach seinen vermuteten aristokratischen Wurzeln. Ein Jahr später, zurück in Ber-
lin, nannte er sich u. a. Adelhyd van Bender und Marquis von Kensingston, lebte 
von Sozialhilfe und arbeitete nun mit ganzer Kraft an Bildern und Objekten. 1986 
zerstörte ein Wohnungsbrand einen Teil seiner Produktion. Im Folgejahr kam er 
wegen neuerlicher Brandgefahr für eine Woche in eine psychiatrische Klinik, nahm 
aber auch in der Folge keine Medikamente und wurde nur regelmäßig über einen 
sozialpsychiatrischen Dienst betreut. So konnte er seine künstlerischen Projekte 



51Th
om

as
 R

ös
ke

 
D

er
 l
an

ge
 W

eg
 z

u
r 

Se
lb

st
er

m
äc

h
ti

gu
n

g.
 K

u
n

st
 v

on
 P

sy
ch

ia
tr

ie
er

fa
h

re
n

en
 a

u
s 

Si
ch

t 
d

er
 D

is
ab

il
it

y 
St

u
d

ie
s 

weiterverfolgen. 1999 überließ Bender der Sammlung Prinzhorn die meisten seiner 
bis dahin entstandenen Werke, vor allem 180 Ordner mit jeweils ca. 200 DIN A4-
Papierarbeiten, die aus teils farbigen Zeichnungen und Collagen bestehen (Abb. 4). 
In seinen komplexen Diagrammen, Schaltplänen und Reihungen eigener Symbole 
sah er Ergebnisse wissenschaftlicher Arbeit, mit der er die Verbindung zwischen 
dem Atom, für ihn Lichtenergie, und dem Eisprung erkunden wollte. 

Bis zu seinem Tod arbeitete Bender rastlos an diesen Forschungen, wobei er 
die unterschiedlichsten akademischen Disziplinen einbezog. Seit 2007 erleichterte 
Geld aus dem Erbe seines Vaters sein künstlerisches Arbeiten. Er hatte zu kaum 
jemandem persönlichen Kontakt außer zu einer Psychiaterin und hielt sich fast nur 
in seiner Einzimmerwohnung auf, die er vor allem verließ, um Material zu kaufen 
und zum Copyshop zu gehen, da er seine Zeichnungen immer wieder vervielfältigte 
und dann erweiterte. Seine kleine Wohnung wuchs mit rund 2000 Ordnern, die er 
an den Wänden in Zweierreihen stapelte, allmählich zu (Abb. 5). Eines Tages sollten 
diese ‹Beweise› – so Bender – komplett an das Amtsgericht Schöneberg gehen, da er 
einem Richter dort schon einige Werke übergeben hatte. Letztlich wünschte er sich 
ein Aufgehen seines Gesamtwerks im Universum. Nach seinem Tod 2014 erhielt je-

4 Harald Bender, 
Ohne Titel, 1990er 
Jahre, Bleistift und 
Farbstifte über Foto-
kopie, 29,5 x 21 cm, 
Sammlung Prinzhorn, 
Universitätsklinikum, 
Heidelberg



52 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
20

doch die Kölner Galerie Delmes & Zander den Großteil dieses Œuvres, wo es aufge-
arbeitet, in einem eigenen Schauraum gezeigt und verkauft wird. Es gibt für die er-
staunliche Produktion Benders kein anderes Wort als Kunst, auch wenn er sie selbst 
nicht so genannt hat. Obgleich sein Werk an Konzeptkunst erinnert, unterscheidet 
es sich von dieser durch seinen Anspruch auf wissenschaftliche Beweisführung, vor 
allem aber durch die existenzielle Dimension. Offenbar dienten die Zeichnungen 
und Malereien hier einem Menschen dazu, sich psychisch zu stabilisieren und eine 
neue Verbindung zur Welt zu finden, weil die alte abhandengekommen war. 

Diese Ergänzung eines Lebens durch gestalterische Kreativität ist typisch für 
eine Kerngruppe von Künstlern mit anhaltenden psychischen Ausnahmeerfahr
ungen, deren Schöpfungen der ‹Outsider Art› zugerechnet werden. Der Umgang 
damit innerhalb des Kunstbetriebs wirft, wie leicht einzusehen ist, Probleme auf. 
Es gibt einen Überschuss dieser Werke an Inhalt und Funktion, der sich nicht mit 
dem deckt, was wir üblicherweise als Kunst bezeichnen: symbolische Repräsen-
tationen. Vielmehr glauben diese Schöpfer von ‹Outsider Art›, dass sie mit ihren 
Werken in die Realität eingreifen können, etwa weil sie, wie Bender, wissenschaft-

5 Harald Bender in 
seinem Zimmer, 2011 
(Foto: Joshua Hof-
mann)



53Th
om

as
 R

ös
ke

 
D

er
 l
an

ge
 W

eg
 z

u
r 

Se
lb

st
er

m
äc

h
ti

gu
n

g.
 K

u
n

st
 v

on
 P

sy
ch

ia
tr

ie
er

fa
h

re
n

en
 a

u
s 

Si
ch

t 
d

er
 D

is
ab

il
it

y 
St

u
d

ie
s 

liche Beweise liefern, oder weil sie magische Fähigkeiten haben. Diese Spannung 
sollten wir als Rezipienten aber aushalten und nicht vorschnell in Richtung einer 
übertragenen Deutung auflösen. Harald Szeemann hatte 1972 Prinzhorns Bezeich-
nung ‹Bildnerei der Geisteskranken› aufgegriffen, um den Bereich mit Werken von 
Adolf Wölfli und anderen auf der documenta 5 abzugrenzen. Das scheint rückwärts-
gewandt.30 Man kann diese Benennung aber auch als Hinweis auf eine nötige Dif-
ferenzierung verstehen. Der Kunstsoziologe Peter Gorsen (1933–2017) hat immer 
wieder vor einer «Verkunstung» von bildnerischen Werken Psychiatrieerfahrener 
gewarnt, indem der Kunstbetrieb sich diese einverleibt und ihnen sein Verständnis 
aufzwingt.31 Auch der gesellschaftlichen Stoßrichtung der Disability Studies ent-
spricht es nicht, bisher an den Rand gedrängte Werke einfach nur in dem als Kunst 
Geltenden aufgehen zu lassen. Die Erwartungshaltung gegenüber Kunst allgemein 
muss sich ändern, damit die Schöpfungen von Psychiatrieerfahrenen als gleichwer-
tig neben denen anderer Künstler wahrgenommen werden können. 

So lässt sich zusammenzufassen: Lange Zeit unterband die Psychiatrie, die im 
Auftrag der Gesellschaft psychisch Kranke aus der Gemeinschaft entfernte, auch 
den Zugang zu deren Werken, indem sie diese vernichtete oder für andere unzu-
gänglich verwahrte. Später publizierten Psychiater zwar einzelne Beispiele, aber 
nur, um sie mit dem Anspruch der diagnostischen Interpretationshoheit zugleich 
der Deutung durch andere zu entziehen. Die ästhetische Neubewertung als ‹Bild-
nerei der Geisteskranken› Anfang des 20. Jahrhunderts war erstmals mit einer grö-
ßeren Verbreitung von Abbildungen und Erläuterungen der Werke jenseits bloßer 
Symptomdeutung verbunden, die der Wahrnehmung und Achtung der Urheber zu-
gutekam. Zugleich wurde allerdings mit dem Verständnis der Werke als angeblich 
unbewusster Produktion die Geltung ihrer Urheber als souveräne Schöpfer immer 
noch ‹behindert›. Auch die Wirkung der später eingeführten Psychopharmaka auf 
die Kreativität von Psychiatrieinsassen war ambivalent. 

Die Rolle der professionellen Künstler gegenüber der ‹Irrenkunst› war eben-
falls zweischneidig, wie sich schon an der Aufnahme anonymisierter ‹Art des fous› 
in Gruppenausstellungen der Surrealisten zeigte. Dubuffets Leistung bestand in 
der Neutralisierung der psychiatrischen Sicht auf Werke von Anstaltsinsassen bei 
gleichzeitiger ästhetischer Aufwertung als Teil einer ‹Art brut›, jenseits der ver-
meintlichen Korruption des Kunstbetriebs. Seine starre Frontstellung gegen jeg-
liche herrschenden Stilströmungen folgende Kunst ‹behinderte› allerdings zugleich 
einen fruchtbaren Austausch mit dem allgemeinen Kunstbetrieb. Und unter dem 
Begriff ‹Outsider Art› verfestigten sich die Abgrenzungen dann seit den 1970er Jah-
ren durch einen parallelen Markt eher noch – zumal der unglücklich gewählte Ter-
minus selbst die Exklusion festzuschreiben scheint.

Es war Szeemann, der mit seiner documenta 5 Möglichkeiten für eine Selbst-
ermächtigung von psychiatrieerfahrenen Künstlern eröffnete, gerade indem er 
neben Ähnlichkeiten dieser Werke mit zeitgenössischer Kunst auch Unterschiede 
betonte. Aus solcher Perspektive wird in den jüngeren Forderungen nach einem 
undifferenzierten Einschließen der Werke Psychiatrieerfahrener in den allgemei-
nen Kunstbegriff, ohne dass dieser selbst problematisiert wird, eine neue Form der 
‹Behinderung› dieser besonderen Kunst erkennbar.



54 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
20

Anmerkungen

1	 Irgendwie anders. Inklusionsaspekte in den 
künstlerischen Fächern und der ästhetischen Bil-
dung, hg. v. Manfred Blohm, Andreas Brenne u. 
Sara Hornäk, Hannover 2017; Michaela Kaiser, 
Kunstpädagogik im Spannungsfeld von Inklusion 
und Exklusion. Explikation inklusiver kunstpä-
dagogischer Praxen und Kulturen, Oberhausen 
2019. Auch das Buch der Kunsthistorikerin Viola 
Luz, Wenn Kunst behindert wird. Zur Rezeption 
von Werken geistig behinderter Künstlerinnen 
und Künstler in der Bundesrepublik Deutschland, 
Bielefeld 2012, befasst sich immer wieder am 
Rande mit Werken von Psychiatrieinsassen und 
Psychiatrieerfahrenen; der Autorin geht es aber 
lediglich um die Frage, inwiefern künstlerische 
Werke von Behinderten als Kunst wahrgenom-
men werden oder nicht, ohne den Begriff Kunst 
und dessen gesellschaftliche Bedeutung zu pro-
blematisieren und ohne nach den Implikationen 
der verschiedenen historischen Perspektiven 
auf diese Werke für deren Urheber im Sinne der 
Disability Studies zu fragen.
2	 Bisher noch wenig durchgesetzt hat sich 
die Forschungsrichtung der ‹Mad Studies›, 
quasi eine Sonderform der ‹Disability Studies›, 
die für den hier behandelten Zusammenhang 
noch relevanter wäre, siehe etwa: Mad Matters. 
A Critical Reader in Canadian Mad Studies, hg. v. 
Brenda A. LeFrancois u. a., Toronto 2013.
3	 Erhaltene frühere Beispiele künstlerischer 
Werke von Menschen, die retrospektiv für psy-
chotisch erklärt wurden, stammen fast durch-
weg von ausgebildeten Malern, Bildhauern oder 
Kunsthandwerkern, etwa die (durch Kopien 
überlieferten Teufelsdarstellungen von Chris-
toph Haitzmann (1651/52–1700), die Sigmund 
Freud mit seiner Studie: Eine Teufelsneurose im 
siebzehnten Jahrhundert, in: Imago Bd. IX, 1923, 
Heft 1, S. 1–34, bekannt gemacht hat, oder ein 
persönliches Wappenblatt des Altorfer Univer-
sitätsmalers Abraham Beurer (vor 1668–1733), 
siehe: Gerhard Dammann, Michael C.E. Schroe-
der u. Thomas Röske, ‹By the foolish Paynter 
Bayer› – characteristics of the psychopathology 
of expression in a previously unknown work 
of the early 18th century by a very probably 
schizophrenic heraldic painter and his identifi-
cation, in: Comprehensive Psychiatry 54, Heft 1, 
Januar 2013, S. 74–82. Erstere lassen sich der 
Malerei der Zeit zuordnen, Letzteres spielt 
immerhin mit zeitüblichen Darstellungsweisen 
in eigensinniger Weise. 
4	 Siehe hierzu John M. MacGregor, The Dis-
covery of the Art of the Insane, Princeton 1989, 
S. 11–21.
5	 Jonathan Martins Zeichnungen, die 
zumeist motivisch von Werken seines Bruders 
ausgehen, besitzt heute zum größten Teil das 
Museum of the Mind in Beckenham nahe Lon-

don. Zu Martin siehe MacGregor 1989 (wie 
Anm. 4), S. 45–66. 
6	 Zu Dadd zuletzt: Nicholas Tromans, Richard 
Dadd – the Artist and the Asylum, London 2011. 
7	 Zu Josephson siehe zuletzt: Hans Henrik 
Brummer, Ernst Josephson  – Målare och diktare, 
Ausst.-Kat., Prins Eugens Waldemarsudde, 
Stockholm 2001. 
8	 Siehe hierzu: Maureen Park, Art in Mad-
ness: Dr. W.A.F. Browne’s Collection of Patient Art 
at Crichton Royal Institution, Dumfries, Dumfries 
2010. 
9	 Die erste ausführlichere Darstellung von 
‹Symptomen› in bildkünstlerischen Werken 
ist Cesare Lombroso, Genie und Irrsinn in ihren 
Beziehungen zum Gesetz, zur Kritik und zur 
Geschichte, Leipzig 1887, S. 185–219. Erst die 
hier angeführte übersetzte 4. Aufl. des italie-
nischen Originals enthielt den entsprechenden 
Abschnitt. 
10	 Überaus einflussreich war das Buch von 
Helmut Rennert, Merkmale schizophrener Bildne-
rei, Jena 1962 (2. Aufl. 1966). 
11	 Marcel Réja, L’art chez les fous, Paris 1907. 
12	 Walter Morgenhaler, Ein Geisteskranker als 
Künstler, Leipzig u. a. 1921. 
13	 Hans Prinzhorn, Bildnerei der Geisteskran-
ken. Ein Beitrag zur Psychologie und Psychopatho-
logie der Gestaltung, Berlin 1922. 
14	 Ebd., S. 343.
15	 Ebd., S. 340.
16	 Zu Genzel siehe Bettina Brand-Claussen, 
‹KnochenWeltMuseumTheater›. Holzskulpturen 
von Karl Genzel aus der Prinzhorn-Sammlung, 
in: Kunst & Wahn, hg. v. Ingried Brugger, Peter 
Gorsen u. Albrecht Schröder, Ausst.-Kat., Kunst-
forum der Bank Austria Wien, Köln 1997, S. 
218–239.
17	 Siehe dazu Thomas Röske, Geschenkt  – 
getauscht – gekauft. Wie Werke der Sammlung 
Prinzhorn in die Sammlung Dammann gelang-
ten, in: wahnsinn sammeln. Outsider Art aus der 
Sammlung Dammann, Band II, hg. v. Monika Jag-
feld u. Gerhard Dammann, Ausst.Kat. Museum 
im Lagerhaus, St. Gallen/Stadthaus, Ulm, o.O. 
2013, S. 56–62.
18	 Siehe dazu Kay Heymer, ‹Ich zeichne fast 
sämtliche Gegenstände, die es gibt›. Inspirati-
onsquellen bei Walter Ophey, in: Walter Ophey – 
Farbe bekennen!, Ausst.-Kat. Kunstpalast Düssel-
dorf, Köln 2018, S. 140–148, hier S. 146–148.
19	 Vera Bachmann, Lion Feuchtwanger 
und das bescheidene Tier, in: ungesehen und 
unerhört. Künstler reagieren auf die Sammlung 
Prinzhorn, Bd. 2: Literatur, Theater, Performance, 
Musik, hg. v. Ingrid von Beyme u. Thomas Röske, 
Heidelberg 2014, S. 14–21. 
20	 Arturo Schwarz, Kommentiertes Verzeich-
nis surrealistischer Ausstellungen, in: Die Surre-



55Th
om

as
 R

ös
ke

 
D

er
 l
an

ge
 W

eg
 z

u
r 

Se
lb

st
er

m
äc

h
ti

gu
n

g.
 K

u
n

st
 v

on
 P

sy
ch

ia
tr

ie
er

fa
h

re
n

en
 a

u
s 

Si
ch

t 
d

er
 D

is
ab

il
it

y 
St

u
d

ie
s 

alisten, hg. v. Arturo Schwarz, Ausst.Kat. Schirn 
Kunsthalle Frankfurt am Main, Mailand 1989, 
S. 369–394. 
21	 Lucienne Peiry, L’art brut. Jean Dubuffet und 
die Kunst der Außenseiter, Paris 2005.
22	 Jean Dubuffet, Art brut: Vorzüge gegen-
über der kulturellen Kunst (frz., 1949), in: Ders., 
Malerei in der Falle. Antikulturelle Positionen, hg. 
v. Andreas Franzke, Bern/Berlin 1991 (Schriften, 
Bd. 1), S. 86–94, hier S. 94.
23	 Roger Cardinal, Outsider Art, London 1972.
24	 Todesursache. Euthanasie. Verdeckte Morde 
in der NS-Zeit, hg. v. Bettina Brand-Claussen, 
Thomas Röske u. Maike Rotzoll, 2., erweiterte 
Auflage, Heidelberg 2012.
25	 Bettina Brand-Claussen, Die ‹Irren› und die 
‹Entarteten›. Die Rolle der Prinzhornsammlung 
im Nationalsozialismus, in: Von einer Wellt zu’r 
Andern. Kunst von Außenseitern im Dialog, hg. 
v. Roman Buxbaum, Ausst.Kat. DuMont-Kunst-
halle Köln, Köln 1990, S. 143–150.

26	 Die Klingebiel-Zelle. Leben und künstlerisches 
Schaffen eines Psychiatriepatienten, hg. v. And-
reas Spengler u. a., Göttingen 2013.
27	 Leo Navratil, Schizophrenie und Kunst, Mün-
chen 1965. 
28	 Thomas Röske, 1972: Outsider Art versus 
Individuelle Mythologien, in: Kunst und Kran-
kenhaus. Interdisziplinäre Zusammenarbeit und 
Perspektivwechsel in Gesundheitsförderung und 
Prävention, hg. v. Constanze Schulze-Stampa u. 
Gabriele Schmid, Stuttgart, S. 37–54 [im Druck].
29	 Die Angaben zu Benders Leben stützen 
sich auf Auskünfte von Dietlind Hofmann/Ber-
lin. 
30	 Luz 2012 (wie Anm. 1), S. 97–98.
31	 Etwa in: Peter Gorsen, Kunst jenseits und 
abseits der Kunst. Karriere und Krise eines epo-
chalen Experiments, in: Das Schöpferische in der 
Psychose, hg. v. Stavros Mentzos u. a., Göttingen 
2012 (Forum der psychoanalytischen Psycho-
sentherapie, Bd. 28), S. 71–87.

https://www.transcript-verlag.de/author/luz-viola-320002924/

	Inhalt
	Editorial: DIS_ABILITY ART HISTORY
	Bianca Frohne: Disability und das Nicht-Sichtbare. Überlegungen zur visuellen Kultur in Mittelalter und Früher Neuzeit
	Maggie Bell: Reframing Monstrosity as Disability in Early Modern Art and Literature. Review of Monstrous Kinds: Body, Space, and Narrative in Renaissance Representations of Disability (2019)
	Jess Bailey: Exhibiting Health and Difference at Henry Wellcome’s Historical Medical Museum
	Thomas Röske: Der lange Weg zur Selbstermächtigung. Kunst von Psychiatrieerfahrenen aus Sicht der Disability Studies
	Beate Ochsner: «Dismediation». Schnittstellen zwischen Medienwissenschaften und Disability Studies
	DEBATTENBEITRAG: Coded Gaze & Male Default. Feministische Perspektiven auf digitale Kunstgeschichte
	Autor*innen
	Bildnachweise
	Index 2020

