
89St
ef

fe
n

 Z
ie

rh
ol

z 
G

il
li
s 

M
os

ta
er

ts
 T

a
u

fe
 C

h
ri

st
i:

 R
ah

m
en

b
il
d

er
 a

ls
 D

eu
tu

n
gs

ra
h

m
en

Steffen Zierholz
Gillis Mostaerts Taufe Christi: Rahmenbilder als Deutungsrahmen

Gillis Mostaerts 1598 in Öl auf Leinwand ausgeführtes Gemälde zeigt die Taufe 
Christi vor dem Hintergrund eines weiten Landschaftsausblicks (Abb. 1).1 Im Vor-
dergrund, aus der Mittelachse leicht nach links versetzt, befindet sich Johannes, 
der Christus im Jordan tauft. Christus hat seine Arme zum Gebet gefaltet und emp-
fängt im nächsten Augenblick die Gaben des Heiligen Geistes, der in Form einer 
Taube herabschwebt. Am rechten Ufer haben sich Anhänger des Täufers nieder-
gelassen. Hinter ihnen ist im Mittelgrund die Bergpredigt gezeigt, in der Christus 
die Jünger in seiner Lehre unterweist. Am gegenüberliegenden Flussufer wohnen 
zwei Engel der Taufe bei und tauschen sich angeregt über das Ereignis aus. Die 
kühle Atmosphäre des Bildes wird maßgeblich durch die dunklen Gewitterwolken 
bestimmt, die sich am Himmel türmen und fast vollständig die Sonne bedecken. 
Aus der Wolkenbank blickt Gottvater auf die Taufe hinab. Mostaerts Inszenierung 

1 Gillis Mostaert, Taufe Christi, 1598, Öl auf Holz, 51,5 × 66 cm, Inv.-Nr. 6690, Paris, Fondation Custo-
dia (Sammlung Frits Lugt)



90 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
1

der Taufe orientiert sich am Markusevangelium 9,11, dem zufolge Jesus nach der 
Taufe den geöffneten Himmel sah, den Heiligen Geist in Form einer Taube er-
blickte sowie eine Stimme hörte, die ihn als seinen geliebten Sohn akklamierte. 
Während die Darstellung der Taufe Christi der ikonografischen Tradition folgt, 
darf der mit monochromen Miniaturen dekorierte Holzrahmen zweifelsohne als 
Besonderheit gelten. An den Ecken des Rahmens sind die vier Evangelisten mit 
ihren typischen Attributen abgebildet. Dazwischen sind auf den Rahmenleisten 
alt- und neutestamentliche Szenen eingefügt: auf der oberen Leiste das Ertrinken 
des ägyptischen Heeres im Roten Meer, rechts die Heilung Christi eines Blinden, 
unten die Taufe des Eunuchen und links die Heilung Christi eines Gelähmten. Der-
artige Rahmenbilder sind kein Unikum in Mostaerts Œuvre. Die wenigen erhalte-
nen Werke folgen denselben formalen und stilistischen Prinzipien, wobei die mo-
nochrome Gestaltung der Rahmenbilder variiert. Mostaert verwendete diese Art 
der Rahmung ausschließlich für religiöse Sujets. Dennoch weisen nicht alle seiner 
religiösen Werke einen solchen Rahmen auf. Eine Nachfolge dieser Bildschöpfun-
gen findet sich bei Frans Francken II, dessen Kern- und Rahmenbilder allerdings 
auf ein und demselben Bildträger gemalt sind.

Bevor auf die Funktion dieser Rahmenbilder und ihr Wechselspiel mit dem Kern-
bild eingegangen werden kann, sei zunächst der theoretische Rahmen erläutert. Die 
Arbeiten Vera Beyers und Isabella Augarts haben verstärkt hervorgehoben, dass die 
Rahmung des Bildes dessen Wahrnehmung mitbestimme.2 Im Kontext pluraler Bild-
konfigurationen ordnet der Rahmen die Sinneseindrücke, indem er den ästhetischen 
Eigenwert des Bildes betont und dem Blick des Betrachtenden einen Fix- und Ruhe-
punkt bietet. Hier ist nicht die schützende oder schmückende Funktion des Rahmens 
relevant, sondern seine Fähigkeit, ein visuelles Feld zu definieren, eine abgeschlosse-
ne innere Einheit zu erzeugen und diese von den Betrachtern und Betrachterinnen 
und deren Umgebung abzugrenzen. Georg Simmel spricht entsprechend von einer 
«Antithese gegen uns und Synthese in sich».3 Der Rahmen unterstreicht die Diffe-
renz des Bildgeschehens zur Betrachterwirklichkeit und sensibilisiert für den Sta-
tus des Dargestellten als Bild. Wenngleich Mostaerts Rahmen visuell und haptisch 
erfahrbar bleibt, konstituiert er als Bildort eine zweite Bildordnung, die Simmels 
Auffassung von der Grenz- und Differenzfunktion des Rahmens konterkariert. Der 
bemalte Rahmen fordert nun auf, beide Bildordnungen aufeinander zu beziehen 
und in einen sinnhaften Deutungszusammenhang zu bringen. Mostaerts Taufe 
Christi ist damit ein plurales Bild, bei dem mehrere Bilder «in einer räumlichen An-
ordnung so verbunden [werden], dass eine neue, mehrteilige ‹Konfiguration› mit 
eigener Bedeutung entsteht.»4 Aufgrund der Spezifik des Bildortes Rahmen kann 
diese mehrteilige Bildform mit Jacques Derrida als Beispiel einer parergonalen Äs-
thetik verstanden werden.5 Der Bildrahmen konstituiert dann eine ordnungsstiften-
de Grenze, die zwischen Innen und Außen trennt, zugleich aber als Drittes weder 
ganz dem Bild noch dem Umfeld zugehörig ist. Er besitzt einen Schwellencharakter, 
der die Ordnung destabilisiert und dazu anhält, das dynamische Verhältnis zwi-
schen Bild und Rahmen, zwischen Rahmenbildern und Kernbild immer wieder neu 
auszuhandeln. Im Anschluss an die Rahmenanalyse des Soziologen Erving Goffman 
kann der bemalte Bilderrahmen als ein kognitives Strukturprinzip verstanden wer-
den, in dem das gerahmte Ereignis gesehen, verstanden und interpretiert werden 
muss.6 In diesem Sinne liefern Mostaerts Rahmenbilder, so lautet die These, einen 
Deutungsrahmen für die Taufe Christi, die den Blick der Betrachtenden exegetisch 



91St
ef

fe
n

 Z
ie

rh
ol

z 
G

il
li
s 

M
os

ta
er

ts
 T

a
u

fe
 C

h
ri

st
i:

 R
ah

m
en

b
il
d

er
 a

ls
 D

eu
tu

n
gs

ra
h

m
en

ausrichtet, das Ereignis in den göttlichen Heilsplan einordnet und zu einem vertief-
ten Verständnis der Taufe und des Taufsakraments führt.

Bei der Suche nach künstlerischen Vorbildern scheint ein Vergleich mit mehrtei-
ligen Altarbildern, wie etwa gemalten Rosenkranzmysterien naheliegend. Charak-
teristisch für diese Darstellungen ist ein mittig gesetztes Bild, oftmals eine Ikone 
oder sacra conversazione, das mit Szenen aus dem Leben der Muttergottes umrahmt 
wird. Jedoch sind diese Szenen Teil der Bildfläche und fungieren damit nicht ei-
gentlich als materieller Rahmen. Eine Analyse von Mostaerts Rahmenbildern zeigt 
zudem, dass die Auswahl der Szenen keine bloße Staffelung biografischer Bege-
benheiten ist. Dies gilt nur für die Bildkonfiguration der horizontalen Achse, die 
Episoden aus dem Leben Christi zeigt. Dagegen gestaltet sich die Auswahl der 
Szenen auf der vertikalen Achse komplizierter. Die obere Rahmenleiste zeigt eine 
alttestamentliche Episode, die untere ein Ereignis aus der Apostelgeschichte. Zeit-
lich, geografisch und konzeptuell näher an Mostaerts Werk ist Hendrik Goltzius’ 
sechsteilige Serie über das Leben Christi von 1578 (Abb. 2).7 Deren Rahmen setzt 
sich aus einem System an Kartuschen zusammen, die mit floralen und vegetabilen 
Elementen angereichert sind und eine allegorisch ins Bild gesetzte Christusverähn-
lichung umfassen. Dargestellt sind Szenen aus dem Leben Christi, die einzelnen 
Tugenden zugeordnet werden. Dazwischen finden sich neu- und alttestamentliche 
Bildmotive, die emblematisch auf Christus verweisen und die Nachahmung Christi 
in ein typologisches Bedeutungsnetz verweben.

Das Verständnis des Rahmens als exegetischer Deutungsrahmen kann unter Re-
kurs auf die Glossa ordinaria fundiert werden.8 Dabei handelt es sich um einen im 13. 
Jahrhundert kompilierten Bibelkommentar, der bis weit in die Frühe Neuzeit hinein 
als einflussreichster Schriftkommentar galt. Anders als die in der Patrologia Latina 
1852 in einem zweiseitigen Seitenspiegel publizierte Version fällt bei mittelalter-
lichen Manuskripten oder frühneuzeitlichen Ausgaben die ungewöhnliche visuelle 
Disposition des Kommentars auf.9 In der Seitenmitte wurde eine biblische Passage 
als Kerntext gesetzt, der durch einen Rahmentext kommentiert und erläutert wird 
(Abb. 3). Der Rahmentext setzt sich vorwiegend aus der patristischen Literatur zu-
sammen und erlaubt ein vertieftes theologisches Verständnis der jeweiligen Schrift-
stelle. Es geht aber nicht darum, die Glossa ordinaria als ikonografische Quelle für 
Mostaerts Rahmenbilder zu identifizieren. Vielmehr ist es die seit dem Mittelalter 
geläufige visuelle und argumentative Disposition von einem kanonisch fixierten 
Kerntext und einem mit ihm interagierenden und ihn interpretierenden Rahmen-
text, der den Blick der zeitgenössischen Betrachtenden auf Mostaerts Taufe Christi 
exegetisch ausgerichtet hat.10 Diese Disposition liegt auch der Gestaltung des Fronti-
spizes der Bibliorum sacrorum von 1603 zu Grunde, in dem der zwischen den schrei-
benden Evangelisten thronende Christus durch eine Reihe von alttestamentlichen 
Szenen und Figuren in energisch profilierten Kartuschen gerahmt wird (Abb. 4).

Mostaerts Auswahl der einzelnen Rahmenbilder ist, wie gezeigt werden soll, 
exegetisch begründet und steht in einem Sinnzusammenhang mit der Taufe Chris-
ti. Auffallend ist, dass das Wasser ein zentrales Motiv ist, das alle Darstellungen, 
mehr oder weniger deutlich, gemeinsam haben. Am offensichtlichsten ist die Ver-
bindung zum Kernbild bei der Taufe des Eunuchen durch den Diakon Philippus. 
Das Bildthema aus der Apostelgeschichte (Apostelgeschichte des Lukas 8,26–40) 
war vor allem in Flandern, den Niederlanden und im deutschsprachigen Raum be-
liebt und durch die Druckgrafik verbreitet.11 Als Philippus und der Eunuch nach der 



92 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
1

2 Hendrick Goltzius, Exemplar virtutum, 1578, Kupferstich, 26,6 × 19,7 cm, New York, The Metropolitan 
Museum of Art



93St
ef

fe
n

 Z
ie

rh
ol

z 
G

il
li
s 

M
os

ta
er

ts
 T

a
u

fe
 C

h
ri

st
i:

 R
ah

m
en

b
il
d

er
 a

ls
 D

eu
tu

n
gs

ra
h

m
en

3 Biblia sacra cum glossa ordinaria, Venedig 1603, Bd. 1, Sp. 3–4



94 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
1

4 Unbekannter Künstler, Frontispiz der Biblia sacra cum glossa ordinaria, Venedig 1603, Bd. 1



95St
ef

fe
n

 Z
ie

rh
ol

z 
G

il
li
s 

M
os

ta
er

ts
 T

a
u

fe
 C

h
ri

st
i:

 R
ah

m
en

b
il
d

er
 a

ls
 D

eu
tu

n
gs

ra
h

m
en

Verkündigung des Evangeliums an einer Wasserstelle vorbeikamen, äußerte der 
Eunuch den Wunsch, sich taufen zu lassen. Wenn er wirklich glaube, so der Diakon, 
solle er getauft werden, worauf der Eunuch erwiderte: «Ich glaube, dass Jesus Chris-
tus Gottes Sohn ist.» War die Episode durch die sakramentale Bedeutung der Taufe 
für katholische Auftraggeber grundsätzlich relevant, erfreute sie sich aufgrund der 
Betonung des Glaubens gerade in einem reformatorischen Kontext an Beliebtheit. 
Bereits die Patristik diskutierte anhand der Taufe des Eunuchen das Verhältnis von 
Glauben und guten Werken. Augustinus bemerkte, dass für die Taufe das Bekennt-
nis zu Christus allein nicht ausreiche.12 Vielmehr müsse sie mit einer bestimmten 
moralischen Lebensform einhergehen. Philippus’ Verkündigung des Evangeliums 
schließe all dies mit ein, auch wenn es nicht explizit erwähnt werde: «So ist gerade-
so unzweifelhaft mit den Worten, es habe Philippus dem Eunuchen das Evangelium 
vom Herrn Jesus gepredigt, auch gemeint, er habe ihn auch darüber unterrichtet, 
was zum sittlichen Leben eines solchen Menschen gehört, der an den Herrn Jesus 
glaubt.»13 Indem die Darstellung der Bergpredigt eine subtile visuelle Verbindung 
von Taufe und christlicher Ethik herstellt, kann sie als eine Bezugnahme auf Augus-
tinus’ Argument verstanden werden.

Das Ertrinken des ägyptischen Heeres im Roten Meer auf der oberen Rahmen-
leiste fällt auf den ersten Blick aus der Reihe, da es sich um die einzige alttes-
tamentliche Szene handelt (Exodus 14,1–31). Allerdings bringt bereits Paulus im 
ersten Korintherbrief 10,1–2 den Durchzug durch das Rote Meer mit der Taufe in 
Verbindung: «Denn ich will euch, Brüder, nicht in Unwissenheit darüber lassen, 
dass unsere Väter alle unter der Wolke gewesen und alle durchs Meer gegangen 
sind, und alle sind auf Mose getauft in der Wolke und im Meer.» Möglicherweise 
verweist die Darstellung der sich im Kernbild auftürmenden dunklen Wolkensäu-
le, die den Blick des Betrachtenden zurück an die obere Rahmenleiste führt, auf 
die Wanderung der Israeliten durch die Wüste, in der Gott ihnen in Form einer 
Wolken- und Feuersäule den Weg wies (Exodus 13,21–22). Augustinus deutete den 
Zug durch das Rote Meer als Sinn- und Vorbild der Taufe.14 Ähnlich wie der Auszug 
aus Ägypten einen Übergang von einem alten zu einem neuen Zustand markiert, 
aus dem Land der Sklaverei in das Land der Verheißung, so bewirkt die christliche 
Taufe eine Reinigung von der durch Adam in die Welt gekommene Ursünde. Daher 
war Augustinus zufolge nicht nur der Auszug aus dem sündhaften Ägypten not-
wendig, sondern auch das Ertrinken der Ägypter, welche die durch das Taufwasser 
ausgewaschenen Sünden symbolisieren.15 Wie bei der Taufe des Eunuchen wer-
den ethische Fragen der Lebensführung diskutiert, wenn Augustinus mit Verweis 
auf den Hebräerbrief bereits von Täuflingen die Bekehrung von toten Werken, wie 
Ehebruch oder Unzucht, als notwendigen Anfangsgrund fordert: «Wenn sich also 
einer ganz offen weigert, sich von seinem Ehebruch zu bekehren, wie soll der durch 
das Rote Meer geführt werden können, wenn er es standhaft ablehnt, Ägypten zu 
verlassen?»16 Die danach erfolgte Gesetzgebung auf dem Sinai mag die mit dem 
Auszug notwendig gewordene Neuausrichtung auf eine moralische Lebensreform 
unterstrichen haben.

Die Geschichte von der Heilung des Gelähmten findet sich bei allen vier Evange-
listen.17 Sie handelt von einem Gelähmten, der zu Christus gebracht wird und den 
Christus auffordert aufzustehen, seine Bahre zu nehmen und nach Hause zu gehen. 
Der Gelähmte kommt dieser Aufforderung nach und zeigt sich sofort von seinem 
Gebrechen geheilt. Grundlage für Mostaert war der Bericht des Johannes, der als 



96 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
1

einziger einen Engel erwähnt und das Geschehen am Teich Bethesda situiert. Dem 
Wasser des Teichs wurden traditionell Heilkräfte zugesprochen, die aber nur ein-
mal am Tag, dann wenn es in Bewegung geriet, wirksam wurden und die sich nur 
bei der ersten Person, die mit dem Wasser in Berührung kam, entfalteten. Auf die 
Frage Christi, ob er gesund werden wolle, antwortet der Gelähmte: «Herr, ich habe 
keinen Menschen, der mich, sobald das Wasser aufwallt, in den Teich trägt.» Die-
ses unscheinbare, doch für das Verständnis der Geschichte zentrale Detail wird 
in der exegetischen Literatur ausführlich kommentiert. Das Wasser habe per se 
keine Heilkräfte, sondern erhalte diese erst durch Gottes Wirken. Der einflussrei-
che flämische Exeget Cornelis a Lapide schrieb noch 1639, dass die Bewegung des 
Wassers auf die Anwesenheit des Engels verweise, der das Wasser heilige.18 Auch 
die zwei in der Taufe Christi dargestellten Engel nehmen Bezug auf die exegetische 
Tradition. Wenngleich Engel traditioneller Bestandteil der Taufikonografie sind, 
werden sie in den Evangelien nicht erwähnt. Erstmals spricht Tertullian von einem 
Taufengel (angelus baptisimi); ähnlich wie Johannes Christus den Weg bereitete, so 
ebne der Taufengel dem Heiligen Geist den Weg.19 Tertullian zufolge antizipiert 
die Heilung körperlicher Gebrechen am Teich Bethesda die spirituelle Heilung. Ein 
solcher Zusammenhang von körperlicher und geistiger Heilung durch das Wasser 
ist implizit in Johannes 5,14 angelegt: «Sieh, du bist gesund geworden; sündige 
nicht mehr, damit dir nicht noch Schlimmeres zustößt!» Dies wurde durch immer 
reichere Gnadenerweise Gottes möglich, womit Tertullian in erster Linie auf die 
Menschwerdung, das Leiden und den Tod Christi anspielt: «Was früher die Gebre-
chen des Körpers heilte, bringt nun dem Geiste Heilung; was zeitweiliges Wohlsein 
bewirkte, stellt nun das ewige wieder her; was im ganzen Jahr nur einen befreite, 
rettet nun nach Tilgung des Todes jeden Tag ganze Völker durch Abwaschung ihrer 
Vergehungen.»20

Die Szenen auf der rechten Rahmenleiste zeigen mit der Heilung des Blindgebo-
renen eine weitere Wundertätigkeit, bei der Wasser eine wichtige Rolle einnimmt. 
Nach Johannes 9,1–7 machte Christus mit dem Speichel und der Erde einen Teig, 
strich dem Blinden diesen auf die Augen und forderte ihn sodann auf, sich im Teich 
Siloah zu waschen: «Da ging er hin und wusch sich und kam sehend wieder.» Die 
Aufforderung, sich im Teich zu waschen, wurde schon früh als Taufsymbol inter-
pretiert. Dabei wurde die Heilung von Blindheit im übertragenen Sinn verstanden. 
Im Anschluss an Augustinus und Ambrosius definiert auch a Lapide den Teich Si-
loah als eine Art von christlicher Taufe, wodurch der Mensch spirituell erleuchtet 
werde. Die Bezeichnung der Taufe als «Erleuchtung», den a Lapide auf Griechisch 
anführt (phôtismós), stammt aus zweiten Korintherbrief 4,6. Der Begriff verdeut-
licht, dass der Täufling aus der Finsternis des Unglaubens in das Licht des Glaubens 
und Erkennens eintritt. Bereits Justin der Märtyrer schrieb in seiner Ersten Apologie: 
«Es heißt aber dieses Bad Erleuchtung, weil diejenigen, die das an sich erfahren, 
im Geiste erleuchtet werden.»21 In diesem Sinne verweist a Lapide auch auf Irenä-
us, demzufolge Körper und Geist des Blindgeborenen durch das Wasser des Siloah 
erleuchtet wurden. In der Exegese wird der Zusammenhang von Wasser und Licht 
respektive Waschung und Erleuchtung hervorgehoben. Das Hebräische Wort ain, 
kann sowohl Quelle als auch Licht bedeuten. Neben Belegstellen aus Cicero und 
Quintilian führt a Lapide Psalm 36,9 an, in dem beide Begriffe enggeführt werden: 
«Denn bei dir ist die Quelle des Lebens, und in deinem Licht sehen wir das Licht.» 
Schließlich ist es Christus selbst, der Licht und Wasser verbindet. Denn erst nach-



97St
ef

fe
n

 Z
ie

rh
ol

z 
G

il
li
s 

M
os

ta
er

ts
 T

a
u

fe
 C

h
ri

st
i:

 R
ah

m
en

b
il
d

er
 a

ls
 D

eu
tu

n
gs

ra
h

m
en

dem er die Worte gesprochen hatte, dass er «das Licht der Welt» sei (Johannes 1,5), 
schickte er den Blindgeborenen zum Teich, damit er sein Augenlicht wiedererlan-
ge. Wie Christus durch seine Taufe im Jordan die Wasser geheiligt und ihnen die 
Macht gegeben hat, die Sünden wegzuwaschen, so habe er dem Wasser des Siloah 
eine ähnliche Macht verliehen, andere zu erleuchten.22 Ein solch metaphorisch ge-
deutete Blindenheilung musste unter den gebildeten Leserinnen und Lesern As-
soziationen an das alttestamentliche Buch Tobit wecken. Darin stellt Tobias un-
ter Anleitung von Erzengel Raphael das Augenlicht seines Vaters wieder her. Dies 
umso mehr als die exegetische Literatur den in das Wasser hinabsteigenden Engel 
ebenfalls als Raphael identifiziert und dabei auf Tobits Blindenheilung verweist. 
Folglich verklammert Mostaert nicht nur Rahmen- und Kernbild, sondern auch die 
zwei Rahmenbilder der horizontalen Achse miteinander.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Betrachtung von Most-
aerts Werk ihren Ausgang vom Kernbild nimmt und von dort auf die monochro-
men Szenen des Rahmens übergeht. Lateinkundige oder theologisch geschulte Be-
trachterinnen und Betrachter, die mit der Glossa ordinaria vertraut waren, konnten 
die Rahmenbilder als visuelle Pendants zu den biblischen Randglossen verstehen. 
Analog kommentieren die Randbilder eine malerisch realisierte Episode aus der 
Heilsgeschichte, wobei sich Bildmotive der Taufe Christi semantisch auf die Rah-
menszenen beziehen und ein exegetisches Bedeutungsnetz erzeugen. Die axialen 
Bildkonfigurationen können hinsichtlich ihrer Deutungsfunktion weiter differen-
ziert werden. Für den Fall der Taufe Christi kann die vertikale Achse als tropologi-
sche Achse identifiziert werden, die die moralischen Implikationen der Taufe für die 
Lebensführung thematisiert. Hingegen fokussiert die Bildordnung der horizonta-
len Achse auf die Heilkraft des Wassers, die allegorisch auf die spirituelle Heilkraft 
der Taufe verweist. Mostaerts Rahmenbilder skizzieren damit einen exegetischen 
Deutungsrahmen, innerhalb dessen, im Sinne einer theologischen disputatio, nicht 
zuletzt auch konfessionell bedingte Widersprüche, Einwände und Streitpunkte dis-
kutiert werden konnten.



98 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
1

Anmerkungen

1	 Eine umfassende Untersuchung dieser 
Werke steht noch aus; für eine Übersicht vgl. 
Sophie Suykens, Gekadered in grisaille. De schil-
derijen met monochrome lijsten van Gillis Most-
aert en Frans Francken II, MA Thesis, Univ. Gent, 
2015/2016, siehe auch Carl van de Velde, Tafe-
relen met grisaillelijsten van Gillis Mostaert, in: 
Essays in Northern European Art, hg. v. Anne-Ma-
rie Logan, Doornspijk 1983, S. 276–282.
2	 Isabella Augart, Rahmenbilder. Konfigurati-
onen der Verehrung im frühneuzeitlichen Italien, 
Berlin/München, 2018; Vera Beyer, Rahmenbe-
stimmungen. Funktionen von Rahmen bei Goya, 
Velázquez, van Eyck und Degas, Paderborn/Mün-
chen 2008.
3	 Georg Simmel, Der Bildrahmen. Ein ästhe-
tischer Versuch (1902), in: Ders., Soziologische 
Ästhetik, hg. v. Klaus Lichtblau, Darmstadt 1998, 
S. 97–102, hier S. 97.
4	 David Ganz, Felix Thürlemann, Zur Einfüh-
rung. Singular und Plural der Bilder, in: Das Bild 
im Plural. Mehrteilige Bildformen zwischen Mittel-
alter und Gegenwart, hg. v. Dens., Berlin 2010, 
S. 7–38, hier S. 8.
5	 Johannes Grave, Grenzerkundungen zwi-
schen Bild und Architektur. Filippino Lippis 
parergonale Ästhetik, in: Das Auge der Architek-
tur. Zur Frage der Bildlichkeit in der Baukunst, hg. 
v. Andreas Beyer u. a., München 2011, S. 221–
249, hier S. 236–238; siehe auch Anna Degler, 
Parergon. Attribut, Material und Fragment in der 
Bildästhetik des Quattrocento, Paderborn 2015.
6	 Erving Goffman, Rahmen-Analyse. Ein Ver-
such über die Organisation von Alltagserfahrun-
gen, Frankfurt am Main 1977.
7	 Vgl. dazu Steffen Zierholz, Räume der 
Reform. Kunst und Lebenskunst der Jesuiten in 
Rom (1580–1700), Berlin 2019, S. 154–156.
8	 Vgl. Lesley Smith, The Glossa Ordinaria: The 
Making of a Medieval Bible Commentary, Leiden/
Boston 2009.
9	 Patrologia Latina, hg. v. Jacques-Paul 
Migne, Bd. 113/114, Paris 1852; Michael Camille, 
Image on the Edge. The Margins of Medieval Art, 
London 1992, S. 32–34.

10	 Ähnlich argumentiert Ralph Dekoninck, Glo-
ses visuelles et spirituelles, ou comment la pein-
ture s’interprète par ses marges. Le cas des cad-
res peints dans l’œuvre de Frans Francken II, in: 
Parerga. Pour Victor I. Stoichita, hg. v. Jean-François 
Corpataux, Genf/Paris 2021 (im Erscheinen), der 
mir freundlicherweise Einblick in sein Manuskript 
gewährt hat. Siehe auch Ralph Dekoninck u. Agnès 
Guiderdoni, Framing Devices and Exegetical Stra-
tegies in Northern Illustrated Spiritual Literature, 
in: Imago Exegetica. Visual Images as Exegetical Ins-
truments, hg. v. Walter S. Melion, James Clifton u. 
Michel Weemans, Leiden/Boston 2014, S. 579–607.
11	 Andor Pigler, Barockthemen – Eine Auswahl 
von Verzeichnissen zur Ikonographie des 17. und 
18. Jahrhunderts, 2 Bde., Budapest 1974, Bd. 1, 
S. 389–392.
12	 Augustinus, Vom Glauben und von den 
Werken (De fide et operibus), in: Des heiligen 
Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewählte 
Schriften, übers. v. Sigisbert Mitterer, Kempten/
München 1925, S. 311–387, hier S. 333–334.
13	 Ebd., S. 334.
14	 Ebd., S. 338; allgemein zu dieser typologi-
schen Deutung Franz Jospeh Dölger, Der Durch-
zug durch das Rote Meer als Sinnbild der christ-
lichen Taufe, in: Antike und Christentum, 1930, 
Bd. 2, S. 63–69.
15	 Augustinus 1925 (wie Anm. 13), S. 339.
16	 Ebd.
17	 Matthäus 9,1–8; Markus 2,1–12; Lukas 
5,17–26; Johannes 5,1–18.
18	 The Great Commentary of Cornelius à Lapide, 
übers. v. Thomas W. Mossmann, London 1887, 
Bd. 5, S. 164.
19	 Tertullian, Über die Taufe (De baptismo), 
in: Tertullians private und katechetische Schriften, 
übers. v. Karl Adam Heinrich Kellner, München 
1912, S. 275–299, hier S. 282.
20	 Ebd., S. 281–282.
21	 Justin der Märtyrer, Erste Apologie (Apo-
logia prima), in: Frühchristliche Apologeten und 
Märtyrerakten, übers. v. Gerhard Rauschen, 
München 1913, Bd. 1, S. 65–138, hier S. 130.
22	 Lapide 1887 (wie Anm. 18), S. 342–344.


	Inhalt
	Editorial: Rahmen und Rahmungen als Ornament
	Reinhard Köpf: Rand – Rahmen – Rahmung. Zur Frage der Bedeutung von Rahmen und rahmendem Ornament in der mittelalterlichen Glasmalerei
	Jennifer Bleek: Rahmungen als Ornament? Filippo Brunelleschi und das Phänomen peripherer Bildlichkeit in der vormodernen Architektur
	Gina Möller: Rahmender Bau, schmückendes Bild. Überlegungen zum Motiv des Triumphbogens im römischen Cinquecento-Grabmal
	Isabella Augart: Riquadratura. Intermediale Valenzen der Rahmung bei Hausaltären des Quattrocento
	Linda Keck: Aus den Fugen. Bilder zum Klappen
	Maja-Lisa Müller: Ornamentwerden. Techniken der Ornamentalität in Blockintarsien
	Sophie Suykens: Ornamental Edges in Textile Art History: Philip II’s Border Design for the Story of Noah Tapestries (1562–1565)
	Anna Lena Frank: Vom Altarbild zum Epitaph – Rahmenbedingungen einer Metamorphose. Der Rahmen von Jacopo Tintorettos Auferweckung des Lazarus in der Lübecker Katharinenkirche
	Steffen Zierholz: Gillis Mostaerts Taufe Christi: Rahmenbilder als Deutungsrahmen
	Lars Zieke: Die Grenzen des Galanten. Zu transgressiven Rahmenstrukturen in Antoine Watteaus Arabesken
	DEBATTENBEITRAG: Kollektive Handlungsmacht erringen! Arbeitsbedingungen in denKunstwissenschaften
	Autor*innen
	Bildnachweise

