
2 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Hana Gründler, Franziska Lampe, Katharine Stahlbuhk
Phänomen ‹Farbe›. Ästhetik – Epistemologie – Politik. Editorial

«Die Farbe aber wird man niemals mit Leichtigkeit sehen» schreibt Leonardo da Vinci 
in seinem Libro di pittura.1 Der frühneuzeitliche Künstler deutet hier konzise an, was 
die Beschäftigung mit der Farbe, die in vielen Kulturen eine grundlegende Rolle in 
der künstlerischen Praxis sowie in der Kunstgeschichte und Kunsttheorie spielt, seit 
jeher angetrieben und zugleich erschwert hat: nämlich die Tatsache, dass die Farbe 
als optisch vermittelter Sinneseindruck stets von subjektiven Faktoren, wie etwa der 
jeweiligen Beschaffenheit des Wahrnehmungsapparates bestimmt wird, der es auch 
mit sich bringen kann, dass Farbe eben nicht wahrnehmbar ist. Zugleich ist die Farbe 
(und ihre Perzeption) aber auch von einer Vielzahl äußerer physikalischer Rahmen-
bedingungen abhängig. Aus diesen Gründen wird das Problem der Farbe zumindest 
in der philosophischen Qualia-Debatte kontrovers diskutiert: Farbe gilt als sekundäre 
und somit rein erfahrungsbasierte, nicht objektivierbare Qualität. Nicht zuletzt wird 
Farbe maßgeblich von sozialen und kulturellen Vorbedingungen und sprachlichen 
Bedeutungen und Zuschreibungen geprägt.2 Bereits diese wenigen skizzenhaften 
Charakterisierungen der ‹Farbe› – vom Biologisch-Physiologischen über das Physika-
lisch-Atmosphärische hin zum Sprachlich-Kulturellen – zeigen, dass es sich bei dieser 
um ein prinzipiell unbestimmbares und rätselhaftes Phänomen handelt, das lohnt, 
einmal mehr genauer in den Blick genommen zu werden. Ob man dabei auch im 21. 
Jahrhundert noch die Meinung vertreten kann, dass es sich bei Farben um ein Rätsel 
handelt, das uns nicht «aufregt», sondern vielmehr «anregt», wie dies Ludwig Witt-
genstein in einer (allerdings lediglich auf die Philosophie bezogenen) Notiz vom 11. 
Januar 1948 festhielt,3 sei, wenn schon nicht in einem ästhetischen oder epistemo-
logischen Sinne so zumindest in Zusammenhang mit den ethischen und politischen 
Implikationen von Farbkategorien, radikal in Frage gestellt.

Und dennoch weisen Wittgensteins vielzählige Überlegungen zum Phänomen 
‹Farbe› auch für heutige Diskurse eine große Aktualität auf, da sie nicht nur die Relati-
on von Sprache und Phänomenalität analytisch beleuchten, sondern zugleich die Gren-
zen und Gefahren eines idealistischen Essentialismus (‹die› Farbe, das ‹reine› Rot) auf-
zeigen, der kontextunabhängig, sozusagen unter klinisch-sterilen Laborbedingungen 
die ‹Reinheit› der Farbe zu bestimmen trachtet. In seinen unvollendeten Bemerkungen 
über die Farben von 1950, die weniger darauf abzielen, eine Theorie der Farbe im Sinne 
Johann Wolfgang von Goethes oder Philipp Otto Runges zu entwickeln, als vielmehr 
die «Logik der Farbbegriffe» zu bestimmen, arbeitet Wittgenstein luzide heraus, dass 
die Grammatik der Farben erstens stets in bestimmte, gemeinsam geteilte Sprachspie-
le eingebettet ist, und dass zweitens diese Sprachspiele im guten wie im schlechten 
Sinne in je spezifischen Lebensformen und kulturellen Kontexten gespielt werden.4 
Dies ist auch der Grund, weshalb es unabdingbar sei, die Komplexität der involvierten 
Sprachspiele aufmerksam zu betrachten und somit häufig idealisierte Farbkonzepte zu 



3H
an

a 
G

rü
n

d
le

r,
 F

ra
n

zi
sk

a 
La

m
p
e,

 K
at

h
ar

in
e 

St
ah

lb
u
h

k 
Ph

än
om

en
 ‹

Fa
rb

e›
. 

Äs
th

et
ik

 –
 E

p
is

te
m

ol
og

ie
 –

 P
ol

it
ik

. 
Ed

it
or

ia
l

enthüllen und kritisch zu erörtern.5 Viele von Wittgensteins philosophischen Überle-
gungen berühren also offensichtlich Fragen, mit denen sich eine kritische Bildwissen-
schaft auseinanderzusetzen hat und zu denen unter anderem folgende zählen: Wie 
gehen wir in der Kunstgeschichte und Bildwissenschaft mit den sprachlichen Grenzen 
der Beschreibung des Phänomens ‹Farbe› um? Wie können wir heute, im Bewusstsein 
der historischen und kulturellen Prägungen, über Farben sprechen? Wie oder wann 
unterlaufen die mit einzelnen Farben verbundenen Semantiken Veränderungen? Be-
sonders bedeutsam ist Wittgensteins späte Einsicht, dass wir die Rätsel der Farbe nur 
dann annähernd verstehen, wenn wir die Grenzen zwischen unserem Nachdenken 
über Farbkonzepte sowie unserer Wahrnehmung und zutiefst physischen Erfahrung 
der Farben ununterbrochen – in einer Form von aisthetisch-epistemischem Spiel – 
überschreiten.6 Es ist der Akt des aufmerksamen Sehens selbst, der uns vor einem 
reduktionistischen und essentialistischen Verständnis der Farben bewahrt, da er uns 
für unser leibliches Eingebettetsein in die gelebte Umwelt und für die phänomenale 
Komplexität jeglicher Farbwahrnehmung sensibilisiert. All dies zeigt letztlich auf, dass 
sich das Sehen der und das Sprechen über Farbe – eine der elementaren Aufgaben 
von Kunsthistoriker:innen – stets als ein komplexer Prozess erweist, der nicht nur die 
Perzeptivitität berührt, sondern auf das Engste mit ästhetischen, epistemischen, ethi-
schen und (macht-)politischen Fragen und Problematiken zusammenhängt und nicht 
zuletzt von (Vor-)Urteilen begleitet wird.

Mit unserem Heft «Phänomen ‹Farbe›. Ästhetik – Epistemologie – Politik» der kriti-
schen berichte und den darin versammelten Beiträgen möchten wir diese Mehrdeutig-
keit, ja gar Unbestimmbarkeit des Phänomens ‹Farbe› zum Ausgangspunkt nehmen, 
um uns mit den zum Teil divergierenden Charakterisierungen auseinanderzusetzen 
und historisch tief verwurzelte Zuschreibungen und kontroverse Kategorisierungen 
zu hinterfragen. Als bekanntes Beispiel mag hier die klassische disegno-colore-Debatte 
gelten, die in nuce auf die aristotelische Distinktion von Form und Materie zurück-
geht, und mit zweifelhaften Zuschreibungen von Männlich=Geist und Weiblich=-
Materie operiert. Die mit dieser geschlechterspezifischen Abwertung einhergehen-
den – häufig dualistischen – ontologischen und epistemologischen Annahmen und 
Wertungen prägten das Nachdenken, Sprechen und Urteilen über Farbe bis in die Mo-
derne und hatten durchaus schwerwiegende ethische und politische Implikationen, 
zumal ein Zuviel an Farbe (die eben mit dem Materiell-Physischen und Affektiven und 
nicht mit der Form verbunden wurde), oder überhaupt deren Einsatz, häufig negativ 
konnotiert war und ist.7 In diesem Sinne schreibt David Batchelor in seinem Band zur 
Chromophobie: «Wenn Farbe unwichtig ist, so fragte ich mich langsam, warum muß 
man sie dann so rigoros aussperren? Wenn es nicht um Farbe geht, warum ist dann 
ihre Abschaffung so wichtig?»8 Farbe oder Farblosigkeit – je nach Zeit und Kontext – 
provoziert oder löst Phobie aus. Gerade in der Kunstgeschichte hat die ‹Furcht vor der 
Farbe› akademische Tradition. Die Wiener Kunsthistorikerin Erica Tietze-Conrat etwa 
empfand einen regelrechten «Horror vor jeder farbigen Reproduktion überhaupt» und 
sah in deren Konsum die Gefahr einer «Abstumpfung unseres ethischen Gewissens». 
Diese Formulierung offenbart, wie vorurteilsbehaftet die vitalistisch-sinnliche Farbe 
war und deutet zugleich an, wie sehr in den frühen 1920er Jahren das moralisch Rich-
tige mit dem Ideal der Kargheit verbunden wurde.9 Erwin Panofsky wiederum war in 
der Rezeption von Kunst in Schwarz-Weiß derart routiniert, dass er sogar mit Son-
nenbrille ins Museum zu gehen pflegte, um von der realen Farbigkeit der Werke nicht 



4 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

geblendet zu werden, sondern – so könnte man schlussfolgern – sich vielmehr auf 
das vermeintlich Wesentliche (Linie, Struktur, Form) zu konzentrieren.10 Panofskys 
farbeverachtendes Vorgehen steht emblematisch für das Diskursfeld kunsthistori-
scher Reproduktionsfotografie, in der die longue durée des Konfliktes von disegno und 
colore wie in kaum einem anderen Medium in der Moderne greifbar wird.11 Mit dem 
Aufkommen der Fotografie vollzog sich aber auch ganz generell eine wichtige Ver-
schiebung in der Wahrnehmung und Inszenierung von (Nicht-)Farbigkeit, die für un-
seren Diskurs von großer Bedeutung ist.12 Farbe, so kann man knapp festhalten, wur-
de und wird also häufig epistemologisch, aber auch ideologisch ge- und missbraucht. 
Ein gutes Beispiel hierfür stellt etwa der Umgang mit Farbe im Nationalsozialismus 
dar. Prägend für das ästhetische Werturteil der widersprüchlichen NS-Kulturpolitik 
war es, die ‹exzessive› Farbverwendung in Kunstwerken eher negativ zu besetzen 
und stattdessen das Primat der Form stark zu machen. Indem eine zurückgenomme-
ne Farbigkeit und eine Konzentration auf die Form privilegiert wurde, konnten einige 
Künstler:innen der Avantgarde somit bis in die späten 1930er Jahre noch als Teil einer 
sogenannten ‹nordischen› Moderne gerechtfertigt werden, wohingegen Werke mit 
expressiverer Buntheit und der damit häufig verbundenen ‹Exotik› der Farbe vielfach 
früher als ‹entartet› verfemt wurden.13 In der Propaganda hingegen bediente sich der 
Nationalsozialismus intensiv der Möglichkeiten von Farbfotografie und Farbdruck. 
So wurde ein «emotional steuerbares» Kommunikationsmittel genutzt und gleichzei-
tig die Beherrschung modernster Technik demonstriert.14 Mit dem Führerauftrag für 
Farbaufnahmen von Decken- und Wandmalereien in historischen Baudenkmälern Groß-
deutschlands kulminiert die Faszination für die neue Abbildbarkeit in Farbe. Zwischen 
1943 und 1945 wurden mit dem 1936 auf den Markt gebrachten Film Agfa-Color Neu 
über 100.000 Farbdias von Baudenkmälern aufgenommen, mit dem hauptsächlichen 
Ziel, nach einer Zerstörung ‹farbgetreu› rekonstruieren zu können (Abb. 1/Taf. 1).15 
Ein Exzess nicht nur an Masse, sondern in Anbetracht der hohen Produktionskosten 
auch in finanzieller Hinsicht.

Wie widersprüchlich der Umgang und die Einschätzung des Phänomens ‹Farbe› ist, zeigt 
sich somit unter anderem daran, dass neben dem Exzess von Farbe andererseits auch 
die Abwesenheit von Farbvielfalt ähnlich negativ bewertet wurde. Somit darf die Frage 
gestellt werden, was ein Exzess von Farbe überhaupt sein soll? Ist es die Konfrontation 
mit einer schwer auszuhaltenden Polychromie schriller Farbtöne, ein Mangel an unione 
(harmonische Abstimmung der Farben), wie Giorgio Vasari es ausgedrückt hätte?16 Oder 
ist es auch bei der Auseinandersetzung mit einer einzigen Farbe – von monochromen 
Wandmalereizyklen etwa des Spätmittelalters bis hin zu den Lichträumen eines James 
Turrell – eher die ‹exzessive› Präsenz eines spezifischen Farbtons als die Reduktion einer 
wie auch immer der Realität näheren Farbvielheit, die die Wahrnehmenden fordert, ja 
in gewissen Fällen gar überfordert?17 Das Verhältnis von Exzess und Absenz von Farbe, 
von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, das mit je unterschiedlichen Formen der Wahrneh-
mung und ästhetischen Erfahrung und nicht zuletzt vielleicht auch mit einer ethischen 
Sensibilisierung einhergeht, erweist sich also als ein komplexes und widersprüchliches.

Diese prekäre Relation von Exzess und Reduktion, von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, 
von Materie und Form und somit von physis und Metaphysik bleibt auch im späteren 
20. und 21. Jahrhundert von grundlegender Bedeutung, um über Farbe nachzudenken. 
Der britische Künstler Derek Jarman hat die ästhetische Macht der Farben in Filmen 



5H
an

a 
G

rü
n

d
le

r,
 F

ra
n

zi
sk

a 
La

m
p
e,

 K
at

h
ar

in
e 

St
ah

lb
u
h

k 
Ph

än
om

en
 ‹

Fa
rb

e›
. 

Äs
th

et
ik

 –
 E

p
is

te
m

ol
og

ie
 –

 P
ol

it
ik

. 
Ed

it
or

ia
l

wie etwa Caravaggio oder Wittgenstein bekanntlich in all ihren Facetten und Schattie-
rungen ausgelotet und bewusst inszeniert.18 Besonders bemerkenswert ist jedoch seine 
Beschäftigung mit der somatischen und ethisch-existentiellen Dimension von Farbe, die 
zugleich eine Dekonstruktion von einfachen Gewissheiten über die Wahrnehmbarkeit 
von Farbe mit sich bringt. Am Ende seines Lebens widmete er sich in mehreren Projek-
ten der Farbe und ihren Grenzen sowie der Möglichkeit beziehungsweise Unmöglich-
keit, diese zu sehen. Sein Buch Chroma entstand in denselben Jahren, in denen Jarman 
an seinem letzten, vollkommen monochromen Film Blue arbeitete (Abb. 2/Taf. 2), das 
heißt in den späten 1980er und frühen 1990er Jahren. Sowohl Blue als auch Chroma 
sind eine intensive künstlerische Reflexion über den allmählichen Verlust seines Au-
genlichts: aufgrund seiner Aidserkrankung wurde sein Sehvermögen vermehrt durch 
das Auftreten von blauem Licht gestört. Der Verlust des Sehsinns ist zugleich auch ein 
graduelles Eintreten in die konkrete, symbolische und ontologisch-existentielle Dun-
kelheit – und das visualisiert Blue auf kompromisslose Weise. Indem Jarman in Blue 
einen monochromen, Yves-Klein-blauen Screen mit einem vielschichtigen Soundtrack 
sowie dem Voice-over seiner eigenen poetischen Texte und Tagebucheinträge kombi-
niert, ermöglicht es Jarman den Rezipient:innen, in die (Im-)Materialität von Farbe und 
Klang einzutauchen und forciert diese zugleich, die «bewundernswerte Kargheit der 
Leere» wahrzunehmen, aber auch auszuhalten.19 Jarmans beeindruckende Auseinan-
dersetzung mit und Visualisierung von sich aufgrund der fortschreitenden Zerstörung 

1 Gabriel Weyer, Affectus 
comprime (Bezwinge deine 
Leidenschaften), 1621, Wand­
bild, Nürnberg, Altes Rathaus, 
Übermalung 1904/1905, 
Zerstörung (Bombentreffer) 
1944/1945, Kleinbildfarbdia­
positiv, Aufnahme von «Mül­
ler und Sohn», 1943/1945, 
Photothek, Zentralinstitut für 
Kunstgeschichte, München.



6 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

seiner Sehorgane verändernden (Farb-)Wahrnehmungen, besitzen somit nicht nur eine 
aisthetische und immersive, sondern aufgrund der radikalen Verlusterfahrung auch 
eine (individual-)ethische und existentielle Prägnanz.

Ein Schlüssel zur Hinterfragung der Wirkung von Farbe – auch um die immersiven 
und etho-ästhetischen Paradigmen des Farbenwahrnehmens aufzunehmen und eben 

3 Hrafnhildur Arnardóttin (Shoplifter), Chromo Sapiens, Installationsansicht, Island Pavillon, Venedig 
Biennale 2019.

2 Derek Jarman, Blue, 1993, 35mm Film, Dauer 79 Minuten, Präsentationsansicht, Tate London 2014.



7H
an

a 
G

rü
n

d
le

r,
 F

ra
n

zi
sk

a 
La

m
p
e,

 K
at

h
ar

in
e 

St
ah

lb
u
h

k 
Ph

än
om

en
 ‹

Fa
rb

e›
. 

Äs
th

et
ik

 –
 E

p
is

te
m

ol
og

ie
 –

 P
ol

it
ik

. 
Ed

it
or

ia
l

den Einfluss auf die ganze physis des Individuums zu reflektieren – mag somit jener 
der Normüberschreitung beziehungsweise -abweichung von ‹naturgegebenen› Farb
zuschreibungen sein (das Gras ist grün, der Himmel je nach Wetterlage blau oder 
grau). Das (ganz individuelle) Empfinden und mit allen Sinnen immersive Erleben von 
Farbwerten ist auf spektakuläre Weise von der isländischen Künstlerin Hrafnhildur Ar-
nardóttin (Shoplifter) mit ihrer Installation Chromo Sapiens auf der Biennale di Venezia 
von 2019 thematisiert worden (Abb. 3/Taf. 3). In drei ineinander übergehenden Höhlen, 
eine Art Unterwelt mit je unterschiedlicher Lichtintensität, werden die Besucher:innen 
von unzähligen, meist intensiv gefärbten Fasern umhüllt. Mäandernd zwischen Archi-
tektur und Skulptur möchte die Rauminstallation durch die Beimischung von den Ge-
hörsinn affizierenden Tönen und den Tastsinn animierenden, stalaktitähnlichen Faser-
gebilden eine elementare Auseinandersetzung mit dem ‹Fühlen› von Farbe auslösen.20

Für einen informierten und aktuellen Umgang mit dem Phänomen ‹Farbe› ist 
es neben der Auseinandersetzung mit dieser direkten experientiellen Dimension 
aber auch unabdingbar, die mit der Farbe assoziierten Hierarchien und Ideologien 
kritisch in den Blick zu nehmen und sich die historischen Verschiebungen von Zu-
schreibungen bewusst zu machen. Die Fülle an – oft diametral entgegengesetzten – 
Sinngehalten, die mit einer Farbe assoziiert werden, sowie deren Fluidität zeigt 
sich an der Nicht-Farbe Weiß paradigmatisch. Ein glänzendes, konturenloses Weiß 
als Farbe der Einfachheit und Stille schmückte das Cover der italienischen Vogue im 
April 2020, zu Beginn der Corona-Pandemie (Abb. 4/Taf. 4). Das Weiß sei, laut dem 
begleitenden Editorial, 

«vor allem Respekt. Das Weiß ist Wiedergeburt, ist das Licht nach dem Dunkel, ist die 
Summe aller Farben. Das Weiß ist die Farbe der Uniform derjenigen, die uns das Leben 
gerettet haben, während sie das eigene riskierten. [Weiß] ist Zeit und Raum zum Nach-
denken. Auch, um stumm zu bleiben. […]. Vor allem: Weiß ist keine Kapitulation, es ist 
eher eine leere Seite, die es zu beschreiben gilt».21

4 Cover der Vogue Italia, April 2020.



8 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Mit etwas Abstand lesen sich der dieser Zeilen innewohnende Pathos und die Ele-
ganz des so vollkommen ohne Farb- und Formreichtum auskommenden Covers 
eher wie eine Mischung aus Ungewissheit, Ratlosigkeit und Hoffnung.

Bezeichnenderweise sind Lichtmetaphorik und damit einhergehende Hoff-
nungskonzeptionen seit der Antike in sinnbildlicher Durchdringung mit dem Weiß 
verbunden, was sich in der christlichen Ikonographie nicht zuletzt im weißen Ge-
wand der fides (Glaube) zeigt und womit einmal mehr die zuvor angesprochenen 
Sprachspiele und Farbsymboliken mit ihren je spezifischen kulturellen Kontexten 
sowie die Latenz allgemeingültiger (Farb-)Verständigungen in den Vordergrund 
treten. Ein aus vielerlei Sicht bemerkenswertes Beispiel frühneuzeitlicher Farb
ikonologie ist die Epistel De candore (Über das glänzend Weiße), vom Beginn des 
15.  Jahrhunderts, die der Gelehrte Uberto Decembrio seinem Sohn, Pier Candido, 
widmete und die aufgrund der Seltenheit solch einer umfassenden Farbabhand-
lung einen ungewöhnlichen Einblick in die ‹Farbenwelt› jener Epoche ermöglicht.22 
Ausgehend von den Valenzen und Präsenzen der weißen Farbe in Flora und Fauna, 
in antiken Schriften, aber auch in den Bereichen Politik, Gemeinschaft und Wissen 
erschafft Decembrio rund um den ‹Farbe sprechenden› Namen seines Sohnes eine 
semantisch raffinierte und inhaltlich vielschichtige Lebensanweisung für Pier Can-
dido. Vom gleißenden Sonnenlicht über die nährende Milch hin zu den weißen 
Knochen, dank welcher alle Lebewesen Stärke und Kraft besitzen, symbolisiert das 
Weiß für Decembrio Autorität, Gerechtigkeit und schließlich Freiheit sowie den 
erkenntnisbringenden Gedankenvorgang des menschlichen Geistes.

Sind einige der Assoziationen Decembrios, zu denen jene der Reinheit gezählt 
werden muss, mit den Lebensumständen und der mangelnden Hygiene jener Jahr-
hunderte erklärbar, in denen der Erhalt beispielsweise eines weißen Gewandes nur 
schwer zu garantieren und somit nur ranghohen Personen vorbehalten war, so 
ist dieselbe Farbe Weiß, gerade aufgrund der ihr zugesprochenen metaphysischen 
Reinheitsvorstellungen, nicht erst in aktuellen postkolonialen Diskursen oft Syno-
nym für Unterdrückung und mangelnde Gleichstellung. In diesem Zusammenhang 
sei auf den Titel von Aruna d’Souzas Schrift über drei Fallbeispiele der nordamerika-
nischen Kunstwelt, Whitewalling. Art, Race & Protest in 3 Acts, von 2018 hingewiesen: 
Ihr Neologismus vereint in sich effektvoll den white cube eines Ausstellungsraumes 
mit der Anklage des, wie sie es nennt, «blackbashings», sprich der Whiteness von 
Institutionen und Galerien und spielt zeitgleich auf Mauern – realiter gebauten 
und metaphorischen – sowie auf Konzepte des ‹Rein-› beziehungsweise ‹Weißwa-
schens› («whitewashing») an.23

Dieses Beispiel zeigt, wie wichtig eine kritische und analytische Untersuchung der 
beileibe nicht nur ästhetischen, sondern auch moralischen und politischen Konse-
quenzen ist, die aus den häufig westlich determinierten Farbschemen, Theorien 
und Harmonien resultieren. Fragen wie die beiden folgenden sind dringlicher denn 
je: Inwiefern werden Farbmetaphern und -symboliken heutzutage instrumentali-
siert? Und daraus folgend: was sind die ethischen und machtpolitischen Disposi-
tive, in denen sich das Urteilen über Farben – ihre Bewertung zum Beispiel auch 
als reine oder unreine – bewegt? In Zusammenhang mit der vermeintlichen Rein-
heit oder Unreinheit der Farben, die sich ja von der primär physikalisch-optischen 
Bestimmung der leuchtstarken, sogenannten reinen Spektralfarben hin zur me-
taphorisch-symbolischen Dimension einer moralischen Wertung oder eben auch 



9H
an

a 
G

rü
n

d
le

r,
 F

ra
n

zi
sk

a 
La

m
p
e,

 K
at

h
ar

in
e 

St
ah

lb
u
h

k 
Ph

än
om

en
 ‹

Fa
rb

e›
. 

Äs
th

et
ik

 –
 E

p
is

te
m

ol
og

ie
 –

 P
ol

it
ik

. 
Ed

it
or

ia
l

Verurteilung von Farben verschiebt, gilt es näher auf einen Punkt einzugehen: Ge-
meint sind die ethnischen und rassistischen Implikationen des Farbbegriffs. Diese 
manifestieren sich in der westlichen Kultur insbesondere in der zutiefst verwur-
zelten, verhängnisvollen symbolischen Bestimmung des Schwarzen als ‹Unreinem› 
und ‹Gefährlichem› sowie seiner negativen Assoziation mit dem Anderen, das dä-
monisiert, stigmatisiert und verfolgt wird. Diese farbliche Klassifikation stellt ein 
Machtdispositiv dar, in dem epistemische Gewalt zu körperlicher und politischer 
Gewalt wird. Die metaphysische Utopie (oder sollten wir besser sagen Dystopie) der 
Reinheit der Farben und Ideen schreibt sich mit aller Brutalität in der physis weiter. 
Wie Frantz Fanon bereits in den 1950er Jahren eindrücklich dargelegt hat, spielen 
dabei idealisierte und zugleich ideologisierte Körperbilder eine grundlegende Rolle. 
In Schwarze Haut, weiße Maske von 1952 weist Fanon nicht nur auf die Gewalt der 
Sprache und die Gefahren einer universalistischen Sprachverwendung hin (so etwa 
im ersten Kapitel Le noir et le langage), sondern analysiert die Zusammenhänge von 
Sprache, Körper und Blicken mit phänomenologischer Sensibilität. «Ich bin nicht 
der Sklave der ‹Vorstellung›, welche die anderen von mir haben, sondern meiner 
Erscheinung», so Fanon.24 Den Leser:innen wird diese Erfahrungswirklichkeit des 
Schwarzen Körpers, der durch sein Äußeres überdeterminiert wird, auf sprachlich 
eindrückliche Weise vor Augen geführt. Wenngleich Fanon zwar in seinem Buch 
eine universelle, humanistische und emanzipatorische Vision entwirft, nimmt er 
dennoch eine treffende und scharfe Kritik an der Übermacht des Universellen und 
Abstrakten vor («Ich brauche das Universelle nicht zu suchen.»)25 und zeigt nicht zu-
letzt auf, wie gefährlich die Relation von sprachlicher Charakterisierung von Farbe 
und damit einhergehenden Wertungen ist, die stets in ein gewisses ideologisches 
und normatives Set eingebunden sind. Fanon schreibt deswegen unmissverständ-
lich: «Wir messen dem Phänomen der Sprache grundlegende Bedeutung bei. […] 
Sprechen heißt […] vor allem aber, eine Kultur auf sich zu nehmen, die Last einer 
Zivilisation zu tragen.»26 Auch oder gerade nach der Lektüre von Fanons Schwarze 
Haut, weiße Maske möchte man eine Ethik des Sehens nicht missen, die die Vielfalt 
der Farben nicht nur wahr-, sondern auch ernst nimmt und somit auch zu einem 
Neudenken der Sprache führt, das nicht an der akademischen Oberfläche verharren 
darf, sondern vielmehr die existentiellen Untiefen der Sprachlosigkeit in den Blick 
zu nehmen hat.

***

kb-Debatte: Undisziplinierte Institutionen. Kanonfragen, Sichtbarkeiten, Akteur:innen

Viele Kunst- und Kulturinstitutionen stellen sich gerade einem Transformations-
prozess und unterziehen ihre Sammlungen, Ausstellungskonzepte und Artefakte 
einer kritischen Revision. Dies betrifft auch die Aufarbeitung ihrer ideellen und 
materiellen Genese, die durch die Perspektive des Global West bestimmt ist. Hieran 
ist die Aufgabe gebunden, eine diverse Personalstruktur aufzubauen, die zu einer 
größeren Vielfalt von Perspektiven und Positionen führt. Die vom Vorstand des 
Ulmer Vereins und der Redaktion der kritischen berichte für das Jahr 2022 vorge-
schlagene kb-Debatte möchte zu dieser notwendigen Diskussion um das Rethinking 
der Institutionen beitragen.



10 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Anmerkungen

1	 Vgl. hierzu Leonardo da Vinci, Trattato della 
pittura, komm. v. Gaetano Milanesi, Rom 1890, 
§433, S. 144 [«Ma il colore non si vedrà mai sem-
plice», Übersetzung der Herausgeberinnen]
2	 Für eine Kulturgeschichte der Farbe siehe 
etwa John Gage, Kulturgeschichte der Farbe, Leip-
zig 2009; Farben in Kunst- und Geisteswissenschaf-
ten, hg. v. Jakob Steinbrenner, Christoph Wagner 
u. Oliver Jehle, Regensburg 2011; Gesprächsstoff 
Farbe. Beiträge aus Wissenschaft, Kunst und Gesell-
schaft, hg. v. Konrad Scheurmann u. André Karlic-
zek, Köln/Weimar/Wien 2017.
3	 «Farben regen zum Philosophieren an. 
Vielleicht erklärt das die Leidenschaft Goethes 
für die Farbenlehre. Die Farben scheinen uns ein 
Rätsel aufzugeben, ein Rätsel, das uns anregt – 
nicht aufregt.» 11. Januar 1948, Ludwig Witt-
genstein, Vermischte Bemerkungen, in: Werkaus-
gabe Bd. 8, Frankfurt am Main 1984, S. 544.
4	 Paragraph 188, «Wir wollen keine Theorie 
der Farben finden (weder eine physiologische 
noch eine psychologische), sondern die Logik 
der Farbbegriffe. Und diese leistet, was man 
sich oft mit Unrecht von einer Theorie erwartet 
hat.» Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen über 
die Farben, in: Werkausgabe Bd. 8, Frankfurt am 
Main 1984, S. 80.
5	 Paragraph 160, «Wenn ich von einem 
Papier sage, es sei rein weiß, und es würde 
Schnee daneben gehalten, und es sähe nun grau 
aus, so würde ich es in seiner normalen Umge-
bung und für die gewöhnliche Zwecke weiß, 
nicht hellgrau nennen. Es könnte sein, dass ich, 
im Laboratorium etwa, einen andern in gewis-
sem Sinn verfeinerten Begriff von Weiß verwen-
dete. (Wie ich dort manchmal auch einen ver-
feinerten Begriff der ‹genauen› Zeitbestimmung 
verwende.)», Wittgenstein 1984 (wie Anm.  4), 
S. 74.
6	 Wilhelm Vossenkuhl, Wittgenstein über 
Farben und die Grenzen des Denkbaren, in: Von 
Wittgenstein lernen, hg. v. Wilhelm Vossenkuhl, 
Berlin 1992, S. 79–98; Josef G. F. Rothhaupt, Lud-
wig Wittgenstein: ‹Farben scheinen uns ein Rät-
sel aufzugeben›, in: Steinbrenner/Wagner/Jehle 
2011 (wie Anm. 2), S. 59–78.
7	 Siehe hierzu etwa Verena Krieger, Die 
Farbe als ‹Seele› der Malerei: Transformationen 
eines Topos vom 16. Jahrhundert zur Moderne, 
in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft, 
2006, Bd. 33, S. 91–112.
8	 David Batchelor, Chromophobie – Angst vor 
der Farbe, Wien 2002, S. 19.
9	 Erica Tietze-Conrat, Uvachromie, in: Kunst-
chronik und Kunstmarkt, hg. v. Kunstgeschicht-
liche Gesellschaft zu Berlin, Nr. 14, Dezember 
1920, S. 263–266, hier S. 264.
10	 Monika Wagner, Kunstgeschichte in 
Schwarz-Weiß. Visuelle Argumente bei Panofsky 

und Warburg, in: Schwarz-Weiß als Evidenz, hg. 
v. ders. u. Helmut Lethen, Frankfurt am Main 
2015, S. 126–144, hier S. 139.
11	 Hierzu vor allem: Hubert Locher, Repro-
duktionen. Erfindung und Entmachtung des 
Originals im Medienzeitalter, in: Modernisie-
rung des Sehens. Sehweisen zwischen Künsten 
und Medien, hg. v. Matthias Bruhn u. Kai-Uwe 
Hemken, Bielefeld 2008, S. 39–53; Peter Geimer, 
The Art of Resurrection. Malraux’s ‹Musée ima-
ginaire›, in: Fotografie als Instrument und Medium 
der Kunstgeschichte, hg. v. Costanza Caraffa, Ber-
lin 2009, S. 77–89; Friedrich Tietjen: Zwischen 
Schwarz-Weiß und Grau. Fotografische Repro-
duktion von Farben vor der Farbfotografie, in: 
Graustufen, Bildwelten des Wissens, Bd. 8.2, hg. 
v. Felix Prinz, Berlin 2011, S. 38–44; Dorothea 
Peters, ‹… der allerböseste Punkt›. Die Suche 
nach dem richtigen Tonwert, in: Unikat, Index, 
Quelle, hg. v. Cornelia Kemp, Göttingen 2015, 
S. 61–83; Wagner 2015 (wie Anm. 10), In Farbe. 
Reproduktion von Kunst im 19. und 20. Jahrhundert. 
Praktiken und Funktionen, hg. v. Joseph Imorde u. 
Andreas Zeising, Ilmtal-Weinstraße 2022.
12	 Rezente Forschungen auf dem Gebiet der 
Fotografiegeschichte und -theorie zum Themen-
komplex Farbe, siehe etwa Peter Geimer, The 
Colors of Evidence. Picturing the Past in Pho-
tography and Film, in: Documenting the World: 
Film, Photography, and the Scientific Record, hg. 
v. Gregg Mitman u. Kelley Wilder, Chicago 
2016, S. 45–64; Tanya Sheehan, Study in Black 
and White. Photography, Race, Humor, Univer-
sity Park 2018; Color Mania. Materialität Farbe in 
Fotografie und Film, hg. v. Barbara Flückiger, Eva 
Hielscher u. Nadine Wietlisbach, Zürich 2020; 
The Colors of Photography, hg. v. Bettina Gockel, 
Berlin 2020.
13	 Zum Kontext der nordischen Moderne siehe: 
Gauklerfest unterm Galgen. Expressionismus zwi-
schen ‹nordischer› Moderne und ‹entarteter› Kunst, 
hg. v. Uwe Fleckner u. Maike Steinkamp, Berlin/
Boston 2015.
14	 Felicitas Rhan, Farbe als Symbol der Macht: 
Ästhetik und soziokulturelle Bedeutung der 
Farbfotografie in der Zeit des Nationalsozialis-
mus, in: Bildzeichen der Macht, hg. v. Annelies 
Amberger u. Ursula Männle, München 2018, 
S. 77–98, hier S. 77.
15	 Vgl. ‹Führerauftrag Monumentalmalerei›. 
Eine Fotokampagne 1943–1945, hg. v. Christian 
Fuhrmeister, Stephan Klingen, Iris Lauterbach 
u. Ralf Peters, Köln 2006.
16	 Giorgio Vasari, Einführung in die Künste der 
Architektur, Bildhauerei und Malerei, übers. v. Vic-
toria Lorini, hg. v. Matteo Burioni, Berlin 2006 
(2012), S. 109.
17	 In dem breiten Literaturspektrum zum 
Thema siehe unter den jüngeren Titeln zum Bei-



11H
an

a 
G

rü
n

d
le

r,
 F

ra
n

zi
sk

a 
La

m
p
e,

 K
at

h
ar

in
e 

St
ah

lb
u
h

k 
Ph

än
om

en
 ‹

Fa
rb

e›
. 

Äs
th

et
ik

 –
 E

p
is

te
m

ol
og

ie
 –

 P
ol

it
ik

. 
Ed

it
or

ia
l

spiel: Craig G. Staff, Monochrome. Darkness and 
Light in Contemporary Art, Minnesota 2015; Fran-
ces Guerin, The Truth is Always Grey. A History of 
Modernist Painting, Minnesota 2018; Simon Mor-
ley, The Simple Truth. The Monochrome in Modern 
Art, London 2020.
18	 Derek Jarman, Caravaggio, 1986, Film 93 
Minuten; Derek Jarman, Wittgenstein, 1993, Film 
75 Minuten.
19	 Derek Jarman, Chroma. A Book of Color, New 
York 1994; für den Film Blue siehe Derek Jarman, 
Blue. Text of a Film by Derek Jarman, New York 
1994; Kate Higginson, Derek Jarman's ‹Ghostly 
Eye›. Prophetic Bliss and Sacrificial Blindness 
in Blue, in: Mosaic: A Journal for the Interdiscip-
linary Study of Literature, March 2008, Bd.  41, 
Heft 1, S. 77–94; Jacques Khalip, ‹The Archaeo-
logy of Sound›: Derek Jarman’s Blue and Queer 
Audiovisuality in the Time of AIDS, in: Differen-
ces: A Journal of Feminist Cultural Studies, 2010, 
Bd. 21, Heft 2, S. 73–108; Tim Lawrence, AIDS, 
the Problem of Representation, and Plurality in 
Derek Jarman's Blue, in: Social Text, 1997, Bd. 52, 
Heft 3, S. 241; Peter Schwenger, Derek Jarman 

and the Colour of the Mind’s Eye, in: University 
of Toronto Quarterly, 1996, Bd. 65, Heft 2, S. 419.
20	 Siehe https://chromo-sapiens.com (Zugriff 
am 7. Januar 2021).
21	 Emanuele Farneti, in: Vogue Italia, April 2020, 
Nr. 836, S. 20, [Übersetzung d. Herausgeberinnen].
22	 Zu Decembrios De candore siehe Stuart M. 
McManus, A New Renaissance Source on Colour: 
Uberto Decembrio’s De candore, in: Journal of 
the Warburg and Courtauld Institutes, Nr. 76, 
2013, S. 251–262.
23	 Aruna D’Souza, Whitewalling. Art, Race & 
Protest in 3 Acts, New York 2018.
24	 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weiße Mas-
ken, übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt am 
Main 1985, S. 84.
25	 »Ich bin von außen überdeterminiert. […] 
Ich bin keine Potentialität von irgend etwas, ich 
bin voll und ganz das, was ich bin. Ich brauche das 
Universelle nicht zu suchen. Keine Wahrschein-
lichkeit setzt sich in mir fest. Mein Negerbewußt-
sein gibt sich nicht als Mangel. Es ist. Es haftet an 
sich selbst.« Fanon 1985 (wie Anm. 24), S. 84, S. 98.
26	 Fanon 1985 (wie Anm. 24), S. 14.


