
62 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Christopher A. Nixon
Frederick Serving Fruit. Die Zukunft und soziale Verantwortung des 
postkolonialen Museums

Die Debatte: Derzeit werden viele kritische Fragen um Provenienz und Restitution öf-
fentlich in Politik, Presse und Fachwelt diskutiert. Ethnologische Museen und ihre kaum 
aufgearbeiteten Sammlungen erfahren anhaltende Kritik. Die vieldiskutierte Eröffnung 
des Humboldt Forums in Berlin befeuerte diese Debatte. Zeitgleich wurden 2021 in den 
unterschiedlichsten Museumssparten wegweisende Ausstellungsprojekte und Tagungen 
realisiert, die in Theorie und Praxis postkoloniale, postmigrantische und rassismuskriti-
sche Perspektiven zum Gegenstand hatten.1 Zukünftig müssen sich alle Museen daran 
messen lassen, wie sie das institutionelle koloniale ‹Erbe› aufarbeiten. Wie können sie 
den pluralen Gegenwartsgesellschaften gerecht werden? Dazu müssen Museen zu einem 
umgreifenden Paradigmenwechsel bereit sein.

Musizierende Gesellschaft
Das Museum für Hamburgische Geschichte erwarb 1976 ein Gemälde aus dem 
17. Jahrhundert, das mit seinen drei abgebildeten Musikern einen besonderen Ein-
blick in die barocke Musikszene in Hamburg und Norddeutschland geben sollte.2 In 
diese musikhistorische Erzählung eingebettet wird das Gemälde auch heute stän-
dig ausgestellt.

1 Ausstellungsansicht, «Musikzimmer», Museum für Hamburgische Geschichte, EG Raum 107.



63Ch
ri

st
op

h
er

 A
. 

N
ix

on
 

Fr
ed

er
ic

k 
Se

rv
in

g
 F

ru
it.

 D
ie

 Z
u

ku
n

ft
 u

n
d

 s
oz

ia
le

 V
er

an
tw

or
tu

n
g 

d
es

 p
os

tk
ol

on
ia

le
n

 M
u

se
u

m
s

Als ich zum ersten Mal unvermittelt diese Musizierende Gesellschaft mit ihren Dra-
matis Personae kennenlernte – ich stieg die steinernen Stufen ins dunkle Erdge-
schoss hinab und ging in den kalten Nordflügel –, bemerkte ich sofort den rote und 
weiße Weintrauben servierenden Schwarzen3 ‹Pagen› in seinem dunkelbraunen 
Wams mit Schleifenkragen. Sein Blick geht hoch zu dem ‹Hausherrn› und Organis-
ten Johann Adam Reincken (Abb. 2). Diese, an die niederländische Ikonografie an-
gelehnte, bildästhetische Inszenierung eines Blickverhältnisses setzt seinen Schwar-
zen Leib in dem Gemälde zu einem bloßen ‹Attribut› herab.

Eveline Sint Nicolaas und Valika Smeulders, die zusammen die Ausstellung 
Slavernij am Rijksmuseum realisierten, machen an einem neben Rembrandts De 
Nachtwacht (1642) hängenden Gemälde bei Besucher_innen Beobachtungen,4 die 
meinen Erfahrungen ähneln. Während weiße Besucher_innen und Museumsmitar-
beiter_innen den darin auffällig in Rot gekleideten Schwarzen Jungen übersehen, 
bemerken ihn Schwarze Menschen und People of Color (PoC) wie die Teilnehmer_
innen an den Black Heritage Amsterdam Tours (Abb. 3). Sie erkennen sich in ihm, da 
sie eine gemeinsame und unauflösbare Verflechtungsgeschichte teilen.

Ich erkannte in Hamburg in dem Schwarzen Pagen diejenigen Menschen, die, 
in die Amerikas mit Zwang und Gewalt entführt, den überall in Fritz Schuma-
chers Museumsbau ausgestellten Kaufmannsreichtum durch ihre unmenschliche 
und todbringende Plantagenarbeit ermöglichten.5 Global wirken diese kolonialen 

2 Detailansicht, Johannes 
Voorhout, Musizierende Gesell-
schaft mit den Porträts von 
Dietrich Buxtehude, Johann 
Adam Reincken und Johann 
Theile, 1674, Öl auf Leinwand, 
154,5 × 221 cm, Hamburg, 
Museum für Hamburgische 
Geschichte, EG Raum 107.

3 Teilnehmer_innen der Black 
Heritage Amsterdam Tours 
lassen sich an einem Gemälde 
des Malers Bartholomeus 
van der Heist fotografieren. 
Bartholomeus van der Helst, 
Schutters van wijk VIII in 
Amsterdam onder leiding 
van kapitein Roelof Bicker, 
1640–1643, Öl auf Leinwand, 
235 × 750 cm, Amsterdam, 
Rijksmuseum.



64 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Machtverhältnisse bis heute nach und prägen Gesellschaften. Dazu gibt es am Ge-
mälde und im ganzen Haus allerdings keine Hinweise.6 Die Schwarze Geschichte 
wird marginalisiert und nicht erzählt.

Uns bleibt allein das Bild mit dem Schwarzen Pagen. Seine doppeldeutige Iko-
nografie soll, so zumindest schreibt Christoph Wolff, Luxus und Lasterhaftigkeit 
zugleich bedeuten.7 «[Er] [stört] die musikalische Gesellschaft [ihr geistig-erhabenes 
Vergnügen, C. N.] gleichsam, indem er […] zu leiblichen Genüssen auffordert.»8 Die 
hierdurch visualisierte und rassifizierte Natur-Kultur-Differenz stabilisiert die Bild-
rhetorik.

Dass die im Bild inszenierte ‹Freundschaft zwischen Gleichen› tatsächlich Aus-
schlüsse produziert und dass die Erzählungen und Räume im Museum ähnlich homo-
gen gestaltet sind, kann die «störende» Anwesenheit des Schwarzen Pagen auch sub-
versiv entlarven. Ein kritisches Sehen mit seinem belehnenden Betrachter_innen-Blick 
nämlich löst museale Objekte aus ihren unzeitgemäßen Betrachtungen und führt 
in situ, in bis dahin unerwartete Sinnzusammenhänge gebracht, zu neuartigen Be-
gegnungen und Erfahrungen. Sie destabilisieren den Museumsraum und seine Be-
deutungssetzungen. Die namenlose Schwarze Person im Gemälde ermahnt die Be-
trachtenden, das Sehen grundsätzlich neu zu lernen.

‹Kolonialität›9 des Museums
Museen waren und sind niemals neutrale Orte. Eine kritische Museumsgeschichte 
kann dies in zwei komplementären Perspektiven deutlich machen, die ihren seit 
dem 19.  Jahrhundert behaupteten (epistemischen) Universalitätsanspruch maß-
geblich infrage stellen.

Als 1793 die französische Nationalversammlung die ehemals königlichen 
Sammlungen im Louvre zugänglich machte, installierten die Revolutionär_innen 
das Museum als einen öffentlichen Gedächtnisort, in dem das nationale kultu-
relle Erbe aufbewahrt und ausgestellt wird. Dieses Gründungsmoment des Mu-
seums begleitete eine umfassende Gesellschaftstransformation. Tony Bennett 
hat längst herausgearbeitet,10 wie sich im darauffolgenden 19. Jahrhundert ein 
Ausstellungsdispositiv11 entwickelte, das Museen, die als öffentliche Bildungsein-
richtungen angetreten sind, in die staatliche Disziplinierung des Publikums zu 
angepassten Bürger_innen integrierte.12 Sie ‹normalisierten› individuelle Gefühle 
und Handlungsweisen sowie gesellschaftliche ‹Weltanschauungen›. Wie selbst-
verständlich werden in ihren Ausstellungsdisplays, nach mutmaßlich universa-
len, wissenschaftlichen und objektiven Kriterien, Dinge und Menschen angeord-
net und in eine bürgerliche und koloniale Erzählung eingeschrieben. Denn die im 
19. Jahrhundert entstehenden fachwissenschaftlichen Disziplinen (Anthropologie, 
Archäologie, Biologie, Geologie, Geschichte und Kunstgeschichte) führten ein eu-
rozentrisches ‹Entwicklungsnarrativ› als Darstellungsprinzip in die Ausstellungs-
displays ein,13 wie schon die Aufklärung im 18.  Jahrhundert die Menschheitsge-
schichte (Zivilisierung) als eine ‹Vernunftgeschichte› erzählte. Die in den Museen 
ausgestellte Klassifizierung und Einordnung von nicht-weißen Menschen in dieses 
lineare Geschichtsmodell14 rechtfertigte visuell den europäischen Kolonialismus 
als ‹Zivilisierungsmission› sowie seine ‹Nekropolitik›.15 Rassentheorien begründe-
ten dabei ihre Stigmatisierung als unzivilisierte und unzivilisierbare ‹Barbaren› 
und ‹Wilde›. Macht und Wissen/Wissensordnungen schmolzen im Sichtbarkeitsregi-
me des Museums zusammen.



65Ch
ri

st
op

h
er

 A
. 

N
ix

on
 

Fr
ed

er
ic

k 
Se

rv
in

g
 F

ru
it.

 D
ie

 Z
u

ku
n

ft
 u

n
d

 s
oz

ia
le

 V
er

an
tw

or
tu

n
g 

d
es

 p
os

tk
ol

on
ia

le
n

 M
u

se
u

m
s

Tony Bennett hat überdies ein weiteres zentrales Moment dieses Ausstellungs-
dispositivs hervorgehoben: Die Besucher_innen sind nicht ausschließlich diszi
plinierbare/disziplinierte Objekte. Sie werden im Gegenteil auch zu Subjekten und 
Kompliz_innen des den Ausstellungsdisplays inhärenten Blicks gemacht. Mit dessen 
Ordnungsmacht (das ist die Macht, die gesamte Welt nach seinem Maßstab einzutei-
len, anzuordnen und auszustellen) können sie sich, in Abgrenzung zu dem in den 
Displays rassifizierten wie exotisierten anderen, identifizieren.16 Die Weltausstel-
lung in Paris führte 1889 die dialektische Erfahrung des Sehens und Gesehenwer-
dens17 sowie den kolonialen (sowie weißen, bürgerlichen, männlichen) Blick mit den 
beiden ‹Unterhaltungsattraktionen› Eiffelturm und Völkerschau zusammen.18 Diese 
ausstellungsformenübergreifende Kompliz_innenschaft im ‹Regime des Sehens› er-
schwert in den Museen bis heute die dekoloniale Arbeit.19

Die Ausstellung Hidden in Plain Sight. Vom Unsichtbarmachen und Sichtbarwerden 
im Weltkulturenmuseum Frankfurt suchte die epistemische Kolonialität anschau-
lich zu machen. Sie forderte die Besucher_innen schlicht dazu auf, ganz unter-
schiedliche Objekte – wie etwa Nudelholz, Tasse und Handschuh – in eine (sinnhaf-
te) Ordnung zu bringen. Die Besucher_innen sortierten daraufhin die Gegenstände, 
beispielsweise nach ihren Farben (Abb. 4/Taf. 14). Die Ausstellung thematisierte 
und dekonstruierte hierdurch (spielerisch) die im Haus sichtbaren Hierarchien und 
Ordnungsvorstellungen, die den Besucher_innen, die selbst zu Kompliz_innen ge-
macht wurden, nun ebenso menschengemacht wie zufällig erschienen.

Museen sind auch Teil des kolonialen ‹Vermächtnisses› in Staaten und Gemein-
schaften des Globalen Südens. Kolonialregime gründeten sie zunächst aus öko-
nomischen und kulturpolitischen Eigeninteressen und sie konsolidieren dort bis 
heute europäische Normvorstellungen, da sie eine angeblich erstrebenswerte ‹Mo-
dernität› symbolisieren. Dabei existiert selbstverständlich auch eine präkoloniale 

4 Ausstellungsansicht, Hidden in Plain Sight. Vom Unsichtbarmachen und Sichtbarwerden, 2021, 
Frankfurt a. M., Weltkulturenmuseum.



66 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Geschichte des Sammelns und Zeigens, die bislang nicht ausreichend erforscht ist. 
Christina F. Kreps zeigt20 am Beispiel des Museum Balanga in Palangkaraya (Indone-
sien), wie sich in diesem Regionalmuseum die lokalen (indigenen) Praxen des Sam-
melns und Ausstellens durchaus auch als hybride Widerstandsformen durchsetzen 
können. Sie unterlaufen das eurozentrische Museumsmodell durch eine andere Phä-
nomenologie des Dings und Dingontologie, die auch eine postkoloniale Theorie des 
Objekthaften bereichern könnte.

Dieses Modell erhob ICOM durch eine hegemoniale Begriffsbestimmung bereits 
1946 zum internationalen Maßstab.21 Die daran insbesondere aus dem Globalen 
Süden geäußerte Kritik führte zu einem Runden Tisch, den ICOM und die UNESCO 
gemeinsam in Santiago de Chile (20.–31. Mai 1972) organisierten.22 Das dort erar-
beitete und im Kern dekoloniale Konzept des integralen Museums23 entsprach den 
unterschiedlichen musealen Erscheinungsformen in den Amerikas und wurde an-
schließend dennoch nicht maßgeblich in die ICOM-Definition aufgenommen. Viele 
Museumsmacher_innen fühlen sich heute durch die seit Kyoto 2019 erneut kont-
rovers geführte ICOM-Debatte um einen neuen Definitionsvorschlag hieran zurück
erinnert. Dabei besteht kein Zweifel, dass ohne einen umfassenden und nachhalti-
gen Perspektivwechsel Museen nicht zukunftsfähig sind. Wie können uns hierbei 
eine postkoloniale Museologie und ‹Epistemologie des Südens›24 helfen, die unsere 
Kulturinstitutionen so lange schon ignoriert, unterdrückt und assimiliert haben?

Postkoloniales Museum in statu nascendi. Dialogizität und Polyphonie
Fred Wilson forderte bereits 1992 durch seine wegweisende Ausstellungsinter-
vention Mining the Museum den weißen hegemonialen Blick im Museum heraus.25 
Wilson ergänzte dabei beispielhaft das Gemälde Country Life um den Objekttitel 
Frederick Serving Fruit. Diese paratextuelle Umbenennung ist eine kuratorische 
Strategie,26 den Betrachter_innen-Blick zu irritieren und neu auszurichten. Wilson 
benennt nach dem ehemaligen Sklaven, Abolitionisten und Gelehrten Frederick 
Douglass die sichtbare Schwarze Person, die nun neues Bedeutungszentrum wird. 
Sie serviert wie in dem Gemälde in Hamburg Früchte. Wie ließe sich folglich die 
Musizierende Gesellschaft umbenennen?

Die zahlreichen Sammlungsleerstellen, die Wilsons ‹archäologische› Arbeit zu-
tage förderte, bewegten ihn zu kühnen Inszenierungen und Gegenüberstellungen. 
Wilson konfrontierte etwa drei Männerbüsten mit drei unbesetzten schwarzen So-
ckeln. Sie trugen die Namen von drei Schwarzen Abolitionist_innen, deren fehlende 
Büsten ihre Nichtexistenz in Museum und Sammlung stellvertretend repräsentier-
ten. Diese räumlich in Szene gesetzten Dissonanzen manifestieren im ästhetischen 
Ereignis eine dekoloniale Politik.

Die Besucher_innen-Erfahrung lässt sich bei Wilson insgesamt als ein ‹Verler-
nen› (desaprendiendo) beschreiben, das auch Pedro Lasch 2008 durch seine Installati-
on Black Mirror/Espejo Negro realisierte (Abb. 5).27 Die von Walter Mignolo minuziös 
abgetragenen Bedeutungsschichten des Spiegelmotivs eröffnen eine reichhaltige 
dekoloniale Lesart.28 In den schwarzen Spiegeln erzeugen reproduzierte Gemälde, 
die durch das Glas hindurchscheinen, mit raumabgewandten (dem Schwarz zuge-
wandten) präkolonialen Artefakten und den sich in den dunklen Flächen spiegeln-
den Besucher_innen ein einzigartiges Palimpsest, das einen neuen postkolonialen 
‹Text› in das Museum einschreibt. Wie Mignolo anmerkt, macht Lasch erneut die 
Besucher_innen (Beobachter_innen) zu Beobachteten. Diese Blickumkehrung zer-



67Ch
ri

st
op

h
er

 A
. 

N
ix

on
 

Fr
ed

er
ic

k 
Se

rv
in

g
 F

ru
it.

 D
ie

 Z
u

ku
n

ft
 u

n
d

 s
oz

ia
le

 V
er

an
tw

or
tu

n
g 

d
es

 p
os

tk
ol

on
ia

le
n

 M
u

se
u

m
s

bricht das weiße Sehregime, insofern die Besucher_innen nun dem schamerregen-
den Blick des anderen (bis dahin überhaupt nicht als Subjekt eines Blicks wahrgenom-
men) standhalten müssen, dessen Zurückschauen in den nekropolitischen Lagern 
und Plantagen hätte tödlich enden können.

Die beiden Ausstellungsinterventionen machen deutlich, dass das zukünftige und 
zukunftsfähige postkoloniale Museum die Dialogizität,29 als die «Kritik am Herr-
schaftsanspruch auf die eine Wahrheit»30, und ihre Polyphonie zum methodischen 
und kuratorischen Paradigma machen muss. Erst damit wird es unseren gegen-
wärtigen (postmigrantischen, pluralen, hybriden) Gesellschaften gerecht. Unsere 
Musizierende Gesellschaft besitzt zahlreiche distinkte Stimmen und ist deshalb wi-
dersprüchlich und dissonant. Sie musiziert den Jazz und die Blue Note. Es ist ein 
Konzert in den lärmenden Bars und Kneipen. Diese Musik trägt die Fülle unseres 
Daseins. Dabei berichtet sie auch unfassbares Leid.

Diese Dissonanz haben Museen abzubilden, auch wenn es ihren herrschenden 
kulturindustriellen Logiken widerspricht. Dann entstehen in den ‹alten› Kultur
institutionen (durch eine Technik des mise en abyme) neue und neuartige mimeti-
sche, politische und bedeutungskonstituierende visionäre Räume/Raumvisionen und 
sie, hierbei schließe ich mich den Worten Okwui Enwezors an, «biete[n] einen Dis-
kurs […], der […] auf einem Ethos der Dissidenz gründet»31.

Ibrahim Mahama hat in diesem Sinn gesammeltes Archivmaterial und ge-
brauchte Zugsitze 2019 zu einem kleinen Plenarsaal arrangiert.32 Die Whitworth 
Art Gallery erhielt hierdurch mit dem Parliament of Ghosts einen utopischen Raum 
im Raum.33 Die Utopie des Museums liegt in dem dort lebendig geführten Gespräch, 
das die Objekte als Phantome begleiten. Es ist auch die schmerzliche Erinnerung an 
eine dem Vergessen entrissene Geschichte, die bis in die Gegenwart hineinreicht. Legi-
timität erhält das Museum durch sein soziales Engagement, an einem gemeinwohl-
orientierten ‹guten› Leben mitzuwirken. Dazu muss kulturelle ‹Bildung›, wie es 
Adorno formuliert, befähigen, den «Verblendungszusammenhang» gegen die ‹über-
wältigende Kraft des Bestehenden›34 zu durchschauen. Bildung ist ein unbedingtes 
Emanzipationsversprechen. Ein sich verantwortlich fühlendes und verantwortbares 
Subjekt, das sich als gestaltend erlebt, kann den bedrohlich zunehmenden gesell-
schaftlichen Frakturen etwas entgegenhalten. Diese kritikbefähigende ‹Bildung› al-
lein lässt eine bessere Welt denken.

5 Pedro Lasch, Black Mirror/
Espejo Negro, Suite 4, Incest, 
Narcissism, and Melancholy 
(Incesto, narcisismo y melan-
colía), 2008, Durham, Nasher 
Museum of Art.



68 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Mahamas Installation bezeugt eine Abwesenheit. Es fehlt, wie meine zu Beginn 
geschilderten Erfahrungen zeigen, in Museen weiterhin an unterschiedlichen Pers-
pektiven. Die Repräsentationsverhältnisse bleiben unverändert.35 Im Personal fehlt 
es an Diversität. Lücken in den Sammlungen bleiben bestehen. Kurator_innen än-
dern ihre Rollenvorstellungen nicht. Die Zusammenarbeit mit dem Globalen Süden 
trägt oft noch die alte koloniale Arroganz.

Bei Tamale in Ghana eröffnete Mahama 2020 das Parliament of Ghosts als mas-
sives Gebäude. Es ist Teil des Red-Clay-Studio-Geländes. In dessen Nähe befindet 
sich ebenfalls das Savannah Centre for Contemporary Art (SCCA). Das Parliament 
of Ghosts ist ein Forum, das zu Austausch, Bildung und Kreativität einlädt. Ein Er-
öffnungsbild zeigt den ‹Parlamentsraum› angefüllt mit Menschen (Abb. 6). Zuge-
wandt. Diskutierend. Die Stufen führen zu einem mit grünen Pflanzen belebten 
Bassin. Ruhe und Kraft drückt das Foto aus. Es sollte Symbol unseres postkolonialen 
Perspektivwechsels sein.

6 Eröffnung von Ibrahim 
Mahamas Parliament of 
Ghosts, 2020, 30 × 12 × 12 m, 
Tamale, Ghana.



69Ch
ri

st
op

h
er

 A
. 

N
ix

on
 

Fr
ed

er
ic

k 
Se

rv
in

g
 F

ru
it.

 D
ie

 Z
u

ku
n

ft
 u

n
d

 s
oz

ia
le

 V
er

an
tw

or
tu

n
g 

d
es

 p
os

tk
ol

on
ia

le
n

 M
u

se
u

m
s

Anmerkungen

1	 Zu diesen Sonderausstellungen in ethno
logischen und historischen Museen wie Bil-
dungsstätten gehörten in Deutschland: Hin
gucker? Kolonialismus und Rassismus ausstellen 
(29.09.2020–01.08.2021, Bildungsstätte Anne 
Frank, Frankfurt a. M.), Grenzenlos. Kolonialismus, 
Industrie und Widerstand (30.09.2020–18.07.2021, 
Museum der Arbeit, Hamburg), Ich sehe was, was 
Du nicht siehst. Rassismus, Widerstand und Empo-
werment (01.10.2020–28.03.2021, Historisches 
Museum Frankfurt), 1 Million Rosen für Angela 
Davis (10.10.2020–30.05.2021, Kunsthalle im 
Lipsiusbau, Dresden), Schwieriges Erbe. Linden-
Museum und Württemberg im Kolonialismus. Eine 
Werkstattausstellung (16.03.2021–08.05.2022, 
Linden-Museum Stuttgart), Resist! Die Kunst 
des Widerstandes (01.04.2021–09.01.2022, Rau-
tenstrauch-Joest-Museum, Köln), Hey Ham-
burg, kennst du Duala Manga Bell? (14.04.2021–
31.12.2022, MARKK – Museum am Rothenbaum. 
Kulturen und Künste der Welt, Hamburg), Hidden 
in Plain Sight. Vom Unsichtbarmachen und Sicht-
barwerden (29.04.2021–05.09.2021, Weltkultu-
renmuseum, Frankfurt a. M.). Kurator_innen und 
Vermittler_innen, die bei diesen und anderen 
Ausstellungen mitgewirkt haben, bereicherten 
die mehrtätige Online-Tagung Das postkoloniale 
Museum (13.–16.06.2021), die ich konzipiert und 
organisiert habe. Erstmals im deutschsprachigen 
Raum wurde dort in Theorie und Praxis gemein-
sam eine postkoloniale Museologie entwickelt.
2	 Vgl. Gisela Jaacks, ‹Häusliche Musikszene› 
von Johannes Voorhout. Zu einem neu erwor-
benen Gemälde im Museum für Hamburgische 
Geschichte, in: Beiträge zur deutschen Volks- und 
Altertumskunde, 1978, Bd. 17, S. 56–59; Christoph 
Wolff, Das Hamburger Buxtehude-Bild. Ein Bei-
trag zur musikalischen Ikonographie und zum 
Umkreis von Johann Adam Reinken, in: Studien 
zur Musikgeschichte der Hansestadt Lübeck, hg. v. 
Arnfried Edler u. Heinrich W. Schwab, Kassel u. a. 
1989 (Kieler Schriften zur Musikwissenschaft, Bd. 
31), S. 44–62. Beide attestieren dem Bild einen 
hohen musikgeschichtlichen Quellenwert.
3	 ‹Schwarz› wird in diesem Beitrag als Selbst-
bezeichnung großgeschrieben. Mit ‹Schwarz› und 
weiß (kleingeschrieben und kursiv) wird ‹Haut-
farbe› als eine soziale Konstruktion markiert.
4	 Vgl. Eveline Sint Nicolaas, Valika Smeul-
ders, Slavery. An Exhibition of Many Voices, in: 
Slavery, Amsterdam 2021, S. 8–21, hier S. 11–13, 
Ausst.-Kat., Amsterdam, Rijksmuseum, 2021.
5	 Vgl. Branntwein, Bibeln und Bananen. Der 
deutsche Kolonialismus in Afrika. Eine Spurensu-
che, hg. v. Heiko Möhle, Hamburg 1999.
6	 Besonders deutlich wird dieses koloniale 
‹Entinnern› im sogenannten Stadtgeschichtli-
chen Rundgang des Hauses an der Inszenierung 
eines nicht kontextualisierten Kolonialwarenla-

dens und einem Zuckersiederei-Modell. Mit kei-
nem Wort wird die Gewinnung des Rohstoffes 
(Zuckerrohr, Zuckerrüben) durch koloniale Plan-
tagenarbeit thematisiert.
7	 Vgl. Wolff 1989 (wie Anm. 2), S. 53.
8	 Ebd.
9	 Vgl. Aníbal Quijano, Kolonialität der Macht, 
Eurozentrismus und Lateinamerika, Wien/Berlin 
2016 (Es kommt darauf an. Texte zur Theorie 
der politischen Praxis; 17). ‹Kolonialität› mar-
kiert die Kontinuität von kolonialen Macht-, 
Wissens- und Seinsregimen.
10	 Vgl. Tony Bennett, The Birth of the Museum. 
History, Theory, Politics, London/New York 1995 
(Culture: Policies and Politics).
11	 Bennett benutzt in seinem Buch den 
Begriff ‹exhibitionary complex› (‹Ausstellungs-
komplex›).
12	 Bennett nennt deshalb die neu entstan-
dene Öffentlichkeit «governmental» und «civic» 
(vgl. Tony Bennett, Exhibition, Difference, and 
the Logic of Culture, in: Museum Frictions. Public 
Cultures/Global Transformations, hg. v. Ivan Karp 
u. a., Durham 2006, S. 46–69, hier S. 50).
13	 Vgl. Bennett 1995 (wie Anm. 10), S. 75–79.
14	 Die Zeitordnung in den Ausstellungs-
displays und die dortige Einordnung von 
nicht-europäischen Gesellschaften erzeugt eine 
räumliche und zeitliche Differenz (Peripherie/Ver-
gangenheit).
15	 Vgl. zu der Aufnahme des Foucault’schen 
Begriffs der ‹Biopolitik› als vergangene wie 
gegenwärtige (globale) ‹Nekropolitik› Achille 
Mbembe, Nekropolitik, in: Biopolitik – in der 
Debatte, hg. v. Marianne Pieper, Wiesbaden 
2011, S. 63–96.
16	 Vgl. Bennett 1995 (wie Anm. 10), S. 67.
17	 Vgl. ebd., S. 69.
18	 Vgl. ebd., S. 83–84.
19	 Auch weiße Besucher_innen begreifen das 
Museum als einen weißen Raum. Ich ersetzte 
bei Grenzenlos. Kolonialismus, Industrie und 
Widerstand (vgl. Christopher A. Nixon, Anders 
Geschichte(n) erzählen, in: infodienst, 2020, Bd. 
138, S. 36) Kolonialfotografien durch schwarze 
Flächen, wo sie explizit Gewalt an Schwarzen 
Menschen gezeigt hätten. Die Objektbeschrif-
tungen informierten sachlich und kurz, was 
den Besucher_innen-Blicken entzogen wurde. 
Diese Entscheidung wurde ebenfalls durch eine 
Kommentarebene erklärt. Ausschließlich weiße 
Museumsbesucher_innen kritisierten die Inter-
vention. Die Ausstellung hätte ein Emotionali-
sierungspotential ‹verspielt› (vgl. Guido Speck-
mann, Kautschuk, Kakao und Klaviertasten, in: 
Neues Deutschland, 26. Oktober 2020, Nr. 250, 
S. 12). Längst hat Susan Sontags Fototheorie 
sowie Judith Butlers ‹Trauerbarkeit› die hierbei 
angenommene Identität von ‹Schock› und Praxis 



70 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

1
.2

02
2

Lügen gestraft. In unserem Zusammenhang ist 
relevant, dass diese weiße Kritik Schwarze Men-
schen nicht als Teil des Publikums denkt. Ihre 
‹Emotionalisierung› hätte traumatisch sein kön-
nen. Zudem hätte sie die Instrumentalisierung 
des Schwarzen Menschen als ein kathartisches 
Objekt des weißen Blicks wiederholt, wie sie 
dem Kolonialismus eigen gewesen ist.
20	 Vgl. Christina F. Kreps, Liberating Culture. 
Cross-Cultural Perspectives on Museums, Curation, 
and Heritage Preservation, London/New York 
2003, S. 20–45.
21	 Vgl. die ausführliche Genese und Darstel-
lung zu den ICOM-Definitionen bei Bruno Bru-
lon Soares, Decolonising the Museum? Commu-
nity Experiences in the Periphery of the ICOM 
Museum Definition, in: The Museum Journal, 
2001, Bd. 64, Heft 3, S. 439–455.
22	 Vgl. Yaiza Hernández Velázquez, Imagining 
Curatorial Practice after 1972, in: Curating after the 
Global. Roadmaps for the Present, hg. v. Paul O’Neill 
u. a., Cambridge/London 2019, S. 255–270.
23	 Vgl. ebd., S. 264.
24	 Vgl. Boaventura de Sousa Santos, Epistemo-
logien des Südens. Gegen die Hegemonie des westli-
chen Denkens, Münster 2018.
25	 Vgl. Lisa G. Corrin, Mining the Museum. An 
Installation Confronting History, in: Curator, 
1993, Bd. 36, Heft 4, S. 302–313.
26	 Vgl. dazu Christopher A. Nixon, (Post-)
Koloniale Paratextualität. Sieben Fragmente, in: 
Colophon, 2021, Bd. 1, S. 9–10.
27	 Vgl. Black Mirror/Espejo Negro, hg. v. Pedro 
Lasch, Durham 2010, Ausst.-Kat., Durham, Nas-
her Museum of Art, 2008.
28	 Vgl. Walter Mignolo, Decolonial Aes-
thetics. Unlearning and Relearning the Museum 

Through Pedro Lasch’s Black Mirror/Espejo 
Negro, in: Lasch 2010 (wie Anm. 27), S. 86–103.
29	 Michail Bachtin hat eine Dialogizität 
beschrieben, die das polyvalente, karnevaleske 
und poetische Wort ‹feiert›. Vgl. dazu Bennett 
2006 (wie Anm. 12), S. 63.
30	 Renate Lachmann, Gedächtnis und Literatur. 
Intertextualität in der russischen Moderne, Frank-
furt a. M. 1990, S. 71.
31	 Okwui Enwezor, Großausstellungen und die 
Antinomien einer transnationalen globalen Form, 
München 2002, S. 27. Herv. durch C. N.
32	 Vgl. Ibrahim Mahama, Vanishing Points. 
2014–2020, Bielefeld/Berlin 2021.
33	 «The Parliament of Ghosts is not a place; it’s 
an idea about the reconstitution of the collec-
tive consciousness born out of failure and crisis. 
The failures within the system present parado-
xes that, when looked at critically and closely, 
can present alternate views and occupations of 
multiple spaces in the world/universe at large. 
The idea of the ‹Parliament› allows us to take a 
more critical position on life both on a material 
level and an ideological one. How can we use 
the decays and failures of history as a starting 
point for a future conversation? The Parliament 
of Ghosts can be seen as a time machine, opening 
up new portals and extending our perceptions 
of time.» (Mahama 2021 [wie Anm. 32], S. 41).
34	 Theodor W. Adorno, Erziehung nach 
Auschwitz, in: ders., Kultur und Gesellschaft II, 
Frankfurt a. M. 2010, S.  674–690, hier S. 147 
(Gesammelte Schriften; Bd. 10,2).
35	 Eine neue museale Repräsentationspolitik 
benötigt notwendigerweise neue Repräsentati-
onsverhältnisse, die selbstbestimmte Darstellun-
gen ermöglichen.


