
2 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

2
.2

02
2

Léa Kuhn, Kathrin Rottmann
Soziale Fragen und Kunstwissenschaft heute. Editorial

1947 konstatierte Max Raphael in einem Brief, er mute «Kunsthistorikern etwas 
viel zu», indem er abgesehen von der Analyse eines Kunstwerks als «einmalige[r] 
Leistung» auch verlange, «daß man jedes Werk in Zusammenhang bringt mit al-
len historischen Bedingungen und dies nicht bloß als Fakten, sondern als Metho-
den – was ich selbst noch nicht zu meiner vollen Befriedigung habe tun können und 
was wohl die Kräfte eines einzelnen übersteigt».1 Knapp 75 Jahre nach Raphaels 
Notizen kann die Beziehung, die künstlerische Objekte zu ihrem Entstehungskon-
text unterhalten, ihre – teilweise von ihnen selbst negierte – Einbindung in die 
sie umgebenden und bedingenden gesellschaftlichen Verhältnisse, noch immer 
als zentrales Problem sozialgeschichtlicher Ansätze oder, allgemeiner gesprochen, 
jeder Kunstgeschichte gelten, die sich als historische Wissenschaft versteht und 
die die vermeintliche Autonomie ästhetischer Phänomene ebenso befragt wie ihre 
angeblich absolute Abhängigkeit von ihrer jeweiligen Zeit. Die von Raphael formu-
lierte Aufgabe, an der er selbst zu scheitern droht, da sie zu groß sei für einzelne 
Forschende, wie er offen zugibt, scheint noch immer nicht gelöst – und stellt sich 
dementsprechend immer wieder neu.2

Lu Märten, die sich ebenfalls mit der Frage befasste, wie die Pluralität der sich auf 
die Kunstproduktion auswirkenden Faktoren zu bestimmen sei, schrieb dabei wie 
auch Raphael in materialistischer Tradition den ökonomischen Bedingungen eine 
zentrale Bedeutung zu.3 So hielt sie in ihrer ursprünglich im Auftrag der russischen 
kommunistischen Partei verfassten und für die Neuauflage in der DDR überarbeite-
ten marxistischen Ästhetik 1949 fest, dass Kunstgeschichte bedeute, «daß sich die 
Untersuchung nicht auf einige oder einzige Faktoren, die etwa ursächlich für eine Er-
scheinung zu denken sind, beschränkt; sondern daß man ausgeht von der möglichs-
ten Vielheit der sozialen Faktoren».4 Es müsse zudem darum gehen «klarer heraus-
zustellen, in welcher Art und Weise» die ökonomischen Verhältnisse für die Künste 
bestimmend seien.5 Während Märtens Arbeit sich in der DDR wegen ihres Interesses 
an der Kunstgeschichte als «Formwissenschaft» nach dem Formalismusstreit schwer-
lich lesen ließ, formulierte Peter H. Feist dort 1966 ganz ähnlich, angeregt durch die 
Einladung der Fachschaft Kunstgeschichte der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen, als Programm einer marxistischen Kunstwissenschaft, dass sie keine bisher ge-
wonnene Erkenntnis vernachlässigen, sondern «tiefer in die Ursachen künstlerischer 
Erscheinung eindringen» wolle und sah damit auch die «gesellschaftliche Aufgabe» 
des Fachs formuliert.6 Das adressierte methodologische Problem der Fassbarkeit der 
historischen – und damit zwangsläufig auch sozialen – Bedingungen von Kunst fin-
det sich auch in T. J. Clarks berühmtem Plädoyer, sich der «conditions of artistic crea-
tion» anzunehmen, das oft als Gründungsschrift der Social beziehungsweise New Art 
History gelesen wird.7 So argumentierte Clark, dass die Kunst der von «soziale[n] Fra-



3Lé
a 

Ku
h

n
, K

at
h

ri
n

 R
ot

tm
an

n
 

So
zi

al
e 

Fr
ag

en
 u

n
d

 K
u

n
st

w
is

se
n

sc
h

af
t 

h
eu

te
. 

Ed
it

or
ia

l

ge[n]» definierten Jahre zwischen 1848 und 1851 «enger mit dem politischen Kontext 
verknüpft ist, als vorher [ohne die Sozialgeschichte der Kunst] möglich schien».8 Die 
Social History of Art biete «mehr Kontexte [...] – ein dichteres Bezugsfeld als die Tradi-
tion» an, ohne dass es, wie er zwanzig Jahre später hinzufügte, jedoch darum gehen 
solle, «aus Kunstwerken einen ‹sozialen Inhalt› herauszulesen, sondern einen theore-
tischen Rahmen, der es vielleicht ermöglicht, den Prozeß, durch den ein bestimmtes 
Werk seine Bedeutungen hervorgebracht und wieder verloren hat, historisch neu zu 
denken».9 So gesehen mögen auch soziale Fragen bisweilen zu den sekundären, von 
der auf «Kontextraub» basierenden Kunstgeschichte dem isolierten Einzelwerk wie-
der gewährten Kontexten gehören.10

Die Frage nach den historischen und sozialen Bedingungen von Kunst verlangt 
heute, so meinen wir, ergänzt zu werden um diejenige nach den historischen und 
gesellschaftlichen Bedingungen – und dem Selbstverständnis – von Kunstgeschichte 
als Wissenschaft. Anders als im angelsächsischen Raum wurden im deutschsprachi-
gen Kontext marxistische Ansätze der Sozialgeschichtsschreibung der Kunst seit den 
1990er Jahren kaum mehr rezipiert, aber auch sozialgeschichtliche Fragestellungen 
allgemein galten seitdem nicht gerade als zentrales Feld profilierter fachlicher Selbstre-
flexion und Theoriebildung.11 Marx sei durch Warburg als Paradigma abgelöst, «mar-
xistische[…] Theorie und Praxis […] durch die unterschiedlichsten Agenturen – von 
der Dekonstruktion bis zur neoliberalen Modularisierung des Wissens, in Teilen si-
cher auch einer aufs Universelle und Anthropologische zielenden Bildwissenschaft» 
entsorgt worden.12 Diese Verschiebung der Interessen und Schwerpunkte, mit der 
eine schleichende Entpolitisierung des Faches beschrieben werden könnte, lässt sich 
etwa auch an der Editionsgeschichte der kritischen berichte ablesen, die zunächst als 
die westdeutsche Plattform, gar «Blockpartei», für «neo-marxistische Kunstgeschichte» 
mit «berufspolitische[m] Engagement» verstanden wurden und dann als «fachwissen-
schaftliche Zeitschrift, die es mit einem Modernisierungsschub fachwissenschaftlicher 
Themen [und seit 1984 mit Themenheften] attraktiver zu machen gelte».13

Unser Heft möchte einige dieser Fäden wieder aufnehmen und nach dem aktu-
ellen Stand der methodologischen Auseinandersetzung mit sozialgeschichtlichen 
Ansätzen der Kunstgeschichte fragen. Das Thema Soziale Fragen heute impliziert 
daher einen doppelten Fokus: Es soll zunächst darum gehen zu eruieren, welche 
neuen oder aber schlicht noch immer virulenten sozialen Fragen unsere Gegen-
wart an die Kunstgeschichte heranträgt. Darüber hinaus soll jedoch auch überlegt 
werden, wie wir heutzutage Bemühungen der vergangenen Jahrzehnte, sich dem 
Komplex von Kunst und Gesellschaft als Fach zu stellen, lesen. Das Thema erfor-
dert also zugleich eine Wiederaneignung und einen kritischen Durchgang durch 
die existierenden Versuche, eine Sozialgeschichte der Kunst beziehungsweise des 
künstlerischen Objektes zu denken. Offen bleiben muss dabei allerdings, inwiefern 
es überhaupt einer bestimmten Theorie, Methode oder Praxis überantwortet wer-
den kann und sollte, historische und soziale Bedingungen von Kunst und Kunstpro-
duktion adäquat zu berücksichtigen.

Soziale Fragen
Konkret verstehen wir das Thema der Sozialen Fragen, die sich im Singular kaum for-
mulieren lassen, denkbar weit und zugleich historisch spezifisch. Denn das Schlag-
wort der sozialen Frage, das im 19. Jahrhundert manchmal sämtliche sozialen 
Schwierigkeiten einer Gesellschaft, dann wiederum die «sozialen Folgen der Indus-



4 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

2
.2

02
2

trialisierung» oder explizit als «Arbeiterfrage» die sozioökonomische Lage der Arbei-
ter:innen betraf, wurde auch im 20. und 21. Jahrhundert mehrfach umgedeutet.14 
Während des Nationalsozialismus mit rassistischen Argumentationen verknüpft und 
zugleich als Angelegenheit der «Volksgemeinschaft» definiert, in der Klassenunter-
schiede erledigt schienen, wurde sie in den letzten Jahren nicht nur in der BRD erneut 
auch nationalistisch und rassistisch gewendet.15 Nach dem Zweiten Weltkrieg spiel-
te die soziale Frage im Wirtschaftswunder und Wiederaufbau hierzulande zunächst 
kaum eine Rolle, bestimmte aber die bundesdeutsche Sozialpolitik seit den 1970er 
Jahren.16 Als die sozial- und wohlfahrtstaatliche Absicherung eingeschränkt und auf-
grund des Strukturwandels Arbeitsplätze abgebaut wurden, thematisierte die «Neue 
Soziale Frage» die soziale Absicherung auch außerhalb von Arbeitsverhältnissen und 
rückte auf diese Weise horizontale anstelle von vertikalen sozialen Ungleichheiten in 
den Blick.17 Dem Soziologen Robert Castel zufolge ist die soziale Frage in der longue 
durée jedoch stets als Frage nach dem gesellschaftlichen Integrationsvermögen und 
damit als Frage der Lohnarbeit zu verstehen.18 Die aufgrund des Strukturwandels 
auch an den Orten der alten sozialen Fragen zurückgekehrten neuen sozialen Fragen, 
als deren Zentrum er die Exklusion der Arbeitslosen und «Überzähligen» versteht, las-
sen sich im 21. Jahrhundert aber ebenso als Fragen der Exklusion Anderer begreifen, 
deren ‹Integration› allein noch keine sozialen Fragen lösen wird, oder als Fragen der 
«working poor» in prekären Arbeits- und globalisierten Produktionsverhältnissen, als 
Migrations-, Gender-, Klassen- und mit Bruno Latour als ökologisch-soziale Fragen, 
um «die soziale Frage auf alle Wesen auszuweiten».19

Lange lag ein Schwerpunkt der kunstgeschichtlichen Forschung zu sozialen Fra-
gen auf der Kunst des 19. und frühen 20. Jahrhunderts, weil die sozialen Fragen in den 
Künsten mit den historisch verschiedenartig bestimmten sozialen Fragen in Politik, 
Arbeiter:innenbewegung und Sozialwissenschaften korrelierten und korreliert wur-
den.20 Die «Soziale Frage», «ein offenbar aus dem Französischen entlehntes Schlag-
wort, das seit den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts unermüdlich die Gemüter 
bewegt und erregt», lässt sich historisch und begriffsgeschichtlich, so unbestimmt 
die Formulierung im Einzelnen gewesen sein mag, überhaupt als Gegenstand des 19. 
Jahrhunderts verstehen.21 «Soziale Fragen sind», wie der Literaturwissenschaftler und 
Volkshochschulgründer Emil Reich aus der Perspektive der Geisteswissenschaften for-
mulierte, «alle, welche weitere Kreise beschäftigen und in ihren materiellen Interes-
sen, ihrer gesellschaftlichen Geltung berühren, die soziale Frage schlechthin ist jedoch 
die Frage nach der künftigen Stellung des besitzlosen Handarbeiters, des Proletariats, 
in der Staats- und Gesellschaftsordnung».22 Ohne Verweis auf Pierre-Joseph Proudhons 
Forderung «unserer physischen und moralischen Vervollkommnung» als «soziale Be-
stimmung» der Kunst argumentierte er, dass einerseits die Künste ihren Teil zur Lö-
sung der sozialen Frage beitragen sollten durch «soziale Stoffe» und «Bilder sozialen 
Gehalts» in der Annahme, dass dadurch Mitgefühl entstünde.23 Er verstand es anderer-
seits als soziale Frage, «den besitzlosen Volksklassen ihren Anteil an dem Kulturleben 
der Zeit zu sichern und zu erweitern» und drängte deshalb auf «Achtstundentag und 
Kunstreform!», sah die Kunstwissenschaften selbst aber nicht in der Pflicht.24

… heute
Etwa hundert Jahre später scheinen die sozialen Fragen aus dem wissenschaftli-
chen und öffentlichen Diskurs entschwunden. «Sicher, seit ‘68 und dank ‘68 wächst 
das Soziale, wie die Wüste, – Partizipation, Verwaltung, verallgemeinerte Selbstbe-



5Lé
a 

Ku
h

n
, K

at
h

ri
n

 R
ot

tm
an

n
 

So
zi

al
e 

Fr
ag

en
 u

n
d

 K
u

n
st

w
is

se
n

sc
h

af
t 

h
eu

te
. 

Ed
it

or
ia

l

stimmung usw. – aber zugleich nähert es sich an mannigfachen und zahlreicheren 
Punkten als ‘68 seinem Erkalten und seiner totalen Umkehrung», wie der Soziologe 
Jean Baudrillard Ende der 1970er Jahre argumentierte.25 Das «Soziale», das auch er 
unbestimmt lässt, habe sich «aus Trägheit» zurückgebildet in den «Massen», die man 
zwar dränge, «sich sozial zu verhalten, als Wähler, gewerkschaftlich, sexuell, als Par-
tizipierende, Feste zu feiern, sich frei auszudrücken usw.», in denen sich aber «[a]lle 
sozialen Energien erschöpfen».26 Doch wenn «die ganze Elektrizität des Sozialen und 
Politischen» von den Massen produziert, aber sogleich wieder absorbiert und neu-
tralisiert wird, oder, wie er bald darauf notierte, auch in den Medien implodiert 
sei durch permanente Selbstbezogenheit, Selbstauskünfte, Selbstvergiftungen – wo 
vermag es dann wieder aufzutauchen?27 Wohl kaum in den sogenannten sozialen 
Medien, diesem «Simulacrum of the Social», dessen sprachliches Feigenblatt ‹sozial› 
den Algorithmus als menschliche Interaktion tarnt und in Zeiten von rechtem Inter-
netaktivismus besonders zynisch anmutet.28 Dafür in der zeitgenössischen Kunst? 
Beispielsweise wenn der Kurator Nicolas Bourriaud sie als Ort relationaler Praktiken 
charakterisiert, indem er argumentiert, Kunst beziehungsweise Kunstausstellungen 
könnten soziale Zwischenräume eröffnen und eine spezifische Gesellschaftsfähig-
keit und Geselligkeit hervorbringen, weil zumindest die Kunst einer auf Relatio-
nen basierenden Ästhetik ein Zustand der Begegnung sei?29 Oder etwa nur in jener 
Spielart der zeitgenössischen Kunst, die sich seit den 1990er Jahren in einem «social 
turn» oder vielmehr «return» wieder «dem Sozialen» zuwende, so die Diagnose der 
Kunsthistorikerin und Kritikerin Claire Bishop?30 In welchem Verhältnis stehen aber 
überhaupt das «Soziale», dessen «Begriff [...] allen Diskursen als universelles Alibi 
dient», die womöglich in den bildenden Künsten regenerierten sozialen Bindungen, 
die kollaborativen Praktiken und Partizipationsmöglichkeiten zu sozialen Fragen 
und deren historischen und gegenwärtigen «Metamorphosen»?31

Wenn das Soziale, um nochmals mit Baudrillard zu sprechen, mannigfaltigen 
Diskursen als «universelles Alibi» gilt und auf unterschiedlichste Weise gefüllt wur-
de und wird – auch in den hier vorliegenden Texten –, kann daraus für die kunst-
wissenschaftliche Auseinandersetzung zweierlei folgen. Zunächst einmal genügt 
es nicht, ‹das Soziale› auf der Gegenstandsebene zu verhandeln. Unabhängig von 
der Frage, wie ‹sozial› gegenwärtige oder historische Kunst in ihren Verfahren, 
Praktiken oder Sujets sein mag, muss sich die Kunstwissenschaft der Frage des 
Verhältnisses von Kunst und Gesellschaft stellen und sie auch theoretisch reflektie-
ren. Gerade die Feststellung, dass es sich bei den ‹sozialen Fragen› gewissermaßen 
um einen leeren Signifikanten handelt, kann dafür als Ausgangspunkt der Ausei-
nandersetzung dienen.32 Solche Signifikationsprozesse zu beobachten, bedeutet 
zwangsläufig auch, die Selbsterzeugung von Gesellschaft mitzubeobachten. Diese 
Form der reflektierenden Rückkoppelung zwischen Kunst, Kunstwissenschaft und 
Gesellschaft führt auch zurück zur Frage nach den spezifisch-historischen Bedin-
gungen der Kunstwissenschaft als Disziplin, die wir zu Beginn dieses Textes the-
matisiert haben. Sich zumindest daran zu erinnern, dass die kritischen berichte 1973 
angetreten sind, um «die gesellschaftlichen Möglichkeiten des Faches zu überden-
ken und neu zu definieren», ist dafür vielleicht kein schlechter Anfang.33 Dement-
sprechend kombiniert das Heft wie angekündigt Relektüren mit der Erschließung 
neuer Gegenstandsbereiche und methodischer Zugänge – ohne Anspruch auf Voll-
ständigkeit oder gar Kanonizität, eher als eine (erste) lose Sammlung einiger aktu-
eller Überlegungen zum Thema.



6 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

2
.2

02
2

Anmerkungen

1	 Max Raphael, Brief vom 27. Juli 1947, 
zitiert nach Ders.: Theorie des geistigen Schaffens 
auf marxistischer Grundlage, Frankfurt am Main 
1974, S. 187. Zu Raphaels fragmentarischem 
Entwurf einer «Methodenästhetik» siehe Tanja 
Frank, Methodenästhetik. Max Raphaels Beitrag 
zur marxistischen Kunsttheorie, in: Révolution 
et évolution de l’histoire de l’art de Warburg à nos 
jours, hg. v. Harald Olbrich, Straßburg 1992, 
S. 111–120; Franz Dröge u. Knut Nievers, Kon-
stitution und Produktion. Zum Theoriekonzept 
der Methodenästhetik bei Max Raphael, in: Wir 
lassen die Welt nicht zerbrechen. Max Raphaels 
Werk in der Diskussion, hg. v. Hans-Jürgen Hein-
richs, Frankfurt am Main 1989, S. 122–172, zum 
Begriff der Methode bei Raphael S. 128.
2	 Zu Raphael und seiner Rezeption siehe 
Stanley Mitchell, Max Raphael. Aesthetics and 
Politics, in: Marxism and the History of Art. From 
William Morris to the New Left, hg. v. Andrew 
Hemingway, London 2006, S. 89–105.
3	 Lu Märten, Die Künstlerin [1919], hg. v. 
Chryssoula Kambas, 2. Aufl., Bielefeld 2020, 
S. 10; Dies., Wesen und Veränderungen der For-
men und Künste. Resultate historisch-materialisti-
scher Untersuchungen, Weimar 1949 (erw. Ausg. 
v. Frankfurt am Main 1924), S. 9.
4	 Märten 1949 (wie Anm. 3), S. 9. Vgl. dazu 
K. Lee Chichester: Lu Märten (1879–1970), 
«Arbeiter und Film», Rundfunkvortrag, 1928, in: 
Kunsthistorikerinnen 1910–1980. Theorien, Metho-
den, Kritiken, hg. v. Ders. u. Brigitte Sölch, Berlin 
2021, S. 116–126, hier S. 118.
5	 Märten 1949 (wie Anm. 3), S. 10. Für die Not-
wendigkeit der Ausarbeitung einer Soziologie der 
Kunst siehe auch Hanna Deinhard, Sur la néces-
sité d’une sociologie de l’art, in: Actes du deuxième 
congrès international d’esthétique et de science de 
l’art, Paris 1937, 2 Bde., Bd. 1, S. 342–345.
6	 Peter H. Feist, Prinzipien und Methoden marxis-
tischer Kunstwissenschaft, Leipzig 1966, S. 5, 8, 28. 
Vgl. zu Feist und zur Kunstgeschichtsschreibung 
in der DDR allgemein demnächst die Ausgabe von 
Selva: Marxist «Kunstwissenschaft». The Methods of 
East German Art History, hg. v. Luke Fidler, Tamara 
Golan u. Felix Jäger, https://selvajournal.org.
7	 T. J. Clark, The Conditions of Artistic Cre-
ation, in: Times Literary Supplement, 24. Mai 
1974, S. 561–562. Vgl. Julia Gelshorn u. Tristan 
Weddigen, New Art History, in: Metzler Lexikon 
Kunstwissenschaft. Ideen, Methoden, Begriffe, hg. v. 
Ulrich Pfisterer, 2. Aufl., Berlin 2019, S. 312–314, 
hier S. 312. Für eine kommentierende Relektüre 
siehe Selva, 2019, Heft 0: The Conditions of Arti-
stic Creation, https://selvajournal.org/issue/zero, 
Zugriff am 21. September 2021.
8	 T. J. Clark, Der absolute Bourgeois. Künstler 
und Politik in Frankreich 1848 bis 1851, Reinbek 
bei Hamburg 1981, S. 13, 267, 271.

9	 Timothy J. Clark, Zur Sozialgeschichte der 
Kunst. Einleitung in «The Image of the Peo-
ple – Gustave Courbet and the 1848 Revolu-
tion», in: Texte zur Kunst, 1991, Heft 2, S. 39–51, 
hier S. 48; Ders., «On the Social History of Art» 
wiedergelesen, in: ebd., S. 52–53, hier S. 52.
10	 Wolfgang Kemp, Kontexte. Für eine Kunst-
geschichte der Komplexität, in: Texte zur Kunst, 
1991, Heft 2, S. 89–101, hier S. 89, 93.
11	 Vgl. Renew Marxist Art History, hg. v. Warren 
Carter, Barnaby Haran u. Frederic J. Schwartz, 
London 2013. Für einen jüngeren Versuch der 
Wiederbelebung des Klassenbegriffs in Bezug auf 
das Kunstfeld siehe Klassenverhältnisse. Phantoms 
of Perception, hg. v. Benjamin Fellmann u. Bettina 
Steinbrügge, London 2020, zur Methodendis-
kussion um die Sozialgeschichte der Kunst im 
deutschsprachigen Raum siehe Texte zur Kunst, 
2011, Bd. 21, Heft 81: 20 Jahre Texte zur Kunst. Wo 
stehst Du, Kollege? und die historiografisch ausge-
richtete Tagung zu Marxism(s) in Art Historiogra-
phy, die 2020 an der Humboldt-Universität Berlin 
stattfand. In ebenfalls eher fachgeschichtlicher 
Perspektive siehe auch Histoires sociales de l’art. 
Une anthologie critique, hg. v. Neil McWilliam, 
Constance Moréteau u. Johanne Lamoureux, 2 
Bde., Paris 2016, und Ulrich Pfisterer, Kunstge-
schichte zur Einführung, Hamburg 2020, S. 171–
183. Im Zusammenhang mit der anhaltenden 
Diskussion um Social Art History im angelsächsi
schen Raum sei lediglich auf jüngste Publikatio-
nen verwiesen: The Present Prospects of Social Art 
History, hg. v. Anthony E. Grudin u. Robert Slifkin, 
New York 2021, und Socially Engaged Art History 
and Beyond. Alternative Approaches to the Theory 
and Practice of Art History, hg. v. Cindy Persinger 
u. Azar Rejaie, Basingstoke 2021.
12	 Otto Karl Werckmeister, The Turn from 
Marx to Warburg in West German Art History, 
1968–90, in: Hemingway 2006 (wie Anm. 2), 
S. 213–220; Tom Holert, Sprechen für das Zuge-
deckte, in: kritische berichte, 2006, Heft 3: Was ist 
links? What is Left?, S. 45–49, hier S. 46.
13	 Martin Warnke, Bittere Felder, in: kritische 
berichte, 1990, Heft 3, S. 76–78, hier S. 78; Werck-
meister 2006 (wie Anm. 12), S. 214; Iris Gröte-
cke, Gegen den Strich gebürstet? – Anspruch 
und Selbstverständnis, in: kritische berichte, 
1999, Heft 2, S. 7–15, hier S. 12.
14	 Barbara Fontanellaz, Christian Reutlinger 
u. Steve Stiehler, Einleitung. Soziale Arbeit und 
die Soziale Frage, in: Dies. (Hg.), Soziale Arbeit 
und die Soziale Frage. Spurensuchen, Aktualitäts-
bezüge, Entwicklungspotenziale, Zürich 2018, 
S. 9–14, hier S. 9. Siehe auch Wolfram Fischer 
u. Georg Bajor, Einleitung, in: Dies. (Hg.), Die 
soziale Frage. Neuere Studien zur Lage der Fabrik-
arbeiter in den Frühphasen der Industrialisierung, 
Stuttgart 1967, S. 3–13, hier S. 3–5.

https://selvajournal.org
https://selvajournal.org/issue/zero


7Lé
a 

Ku
h

n
, K

at
h

ri
n

 R
ot

tm
an

n
 

So
zi

al
e 

Fr
ag

en
 u

n
d

 K
u

n
st

w
is

se
n

sc
h

af
t 

h
eu

te
. 

Ed
it

or
ia

l

15	 Vgl. Stefan Paulus u. Bettina Grubenmann, 
Soziale Frage 4.0. Eine soziohistorische Einfüh-
rung für die Soziale Arbeit heute, Opladen 2020, 
S. 72–74, 138–144; Stefan Paulus, Dispositionen 
der Sozialen Frage. Ausbeutung, Rassismus, 
Selbstschädigung, in: Fontanellaz/Reutlinger/
Stiehler 2018 (wie Anm. 14), S. 244–261, hier 
S. 251–253. Vgl. auch Mathias Lindenau u. Mar-
cel Meier Kressig, Von der vergangenen Gegen-
wart zur gegenwärtigen Zukunft. Überlegungen 
zur sozialphilosophischen Auseinandersetzung 
mit der Sozialen Frage, in: ebd., S. 224–243, hier 
S. 232–233, und zur NS-Zeit insbesondere Götz 
Aly, Hitlers Volksstaat. Raub, Rassenkrieg und 
nationaler Sozialismus, Frankfurt am Main 2005, 
hier bes. S. 358–359. Einschlägige rechte Publi-
kationen liegen im Verlag Antaios vor, der unter 
Beobachtung des Bundesamts für Verfassungs-
schutz steht.
16	 Vgl. Paulus/Grubenmann 2020 (wie Anm. 
15), S. 94; Paulus 2018 (wie Anm. 15), S. 251.
17	 Vgl. Robert Castel, Die Wiederkehr der sozi-
alen Unsicherheit, in: Ders. u. Klaus Dörre (Hg.), 
Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung. Die soziale Frage 
am Beginn des 21. Jahrhunderts, Frankfurt 2009, 
S. 21–34, hier S. 25; Lindenau/Meier Kressig 2018 
(wie Anm. 15), hier S. 231–233; und zur von der 
CDU lancierten «Neuen Sozialen Frage» Heiner 
Geißler, Die neue Soziale Frage. Analysen und Doku-
mente, Freiburg im Breisgau 1976, S. 17.
18	 Robert Castel, Die Metamorphosen der sozi-
alen Frage. Eine Chronik der Lohnarbeit, Konstanz 
2000, S. 17–18, 37, 61.
19	 Ebd., S. 401. Vgl. Jan Breman u. a., Post-
script. The Social Question in Its Global Incar-
nation, in: Dies. (Hg.), The Social Question in the 
Twenty-First Century. A Global View, Oakland 
2019, S. 244–250, S. 245; Oliver Eberl u. David 
Salomon, Die soziale Frage in der Postdemokra-
tie, in: Forschungsjournal soziale Bewegungen, 
2014, Bd. 27, Heft 1, S. 17–27, hier S. 17; David 
K. Shipler, The Working Poor. Invisible in Ame-
rica, New York 2004; Didier Eribon, Rückkehr 
nach Reims, Berlin 2017, S. 22; zur Geschlech-
terforschung über die soziale Frage Brigitte 
Aulenbacher, Die soziale Frage neu gestellt. 
Gesellschaftsanalysen der Prekarisierungs- und 
Geschlechterforschung, in: Castel/Dörre 2009 
(wie Anm. 17), S. 65–77, und Bruno Latour, 
Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur 
Interobjektivität, in: Berliner Journal für Soziolo-
gie, 2001, Bd. 11, Heft 2, S. 237–252, hier S. 251, 
Anm. 25. Vgl. auch Ders., Das terrestrische Mani-
fest, Berlin 2018, S. 68–70.
20	 Vgl. Peter Hielscher, Blusenmänner und die 
«soziale Frage», in: Honoré Daumier und die unge-
lösten Probleme der bürgerlichen Gesellschaft, Ber-

lin 1974, Ausst.-Kat., Berlin, Neue Gesellschaft 
für bildende Kunst, S. 127–142.
21	 Otto Ladendorf, Historisches Schlagwörter-
buch, Straßburg, Berlin 1906, S. 291. Vgl. auch 
Ludwig Heinrich Geck, Über das Eindringen des 
Wortes »sozial« in die deutsche Sprache, Göttin-
gen 1963, S. 33–44.
22	 Emil Reich, Die bürgerliche Kunst und die 
besitzlosen Volksklassen, Leipzig 1892, S. 40–41.
23	 Pierre-Joseph Proudhon, Von den Grundla-
gen und der sozialen Bestimmung der Kunst, ins 
Deutsche übertragen, eingeleitet und erläutert 
von Klaus Herding, Berlin 1988, S. 183, 194; 
Reich 1892 (wie Anm. 22), S. 27, 29, 39. Vgl. 
dazu auch Carmen Flum, Armeleutemalerei. Dar-
stellungen der Armut im deutschsprachigen Raum 
1830–1914, Merzhausen 2013, S. 191–199.
24	 Reich 1892 (wie Anm. 22), S. 7–8, 15, 254–
255, 263.
25	 Jean Baudrillard, Kool Killer oder Der Auf-
stand der Zeichen, Berlin 1978, S. 80.
26	 Ebd., S. 42–43
27	 Vgl. Jean Baudrillard, Im Schatten der 
schweigenden Mehrheiten oder das Ende des Sozi-
alen, Berlin 2010, S. 7, 30, 74; Ders., The Masses. 
The Implosion of the Social in the Media, in: New 
Literary History, 1985, Bd. 16, Heft 3, S. 577–589, 
hier S. 580.
28	 Geert Lovink, What is the Social in Social 
Media?, in: Art in the Global Present, hg. v. Nikos 
Papastergiadis u. Victoria Lynn, Sydney 2014, 
S. 97–111, hier S. 100–102, besonders S. 102: 
«In the internet context, the social is neither a 
reference to the Social Question nor a hidden 
reminder of socialism as a political program. 
The social is precisely what it pretends to be: 
a calculated opportunity in times of distribu-
ted communication.» Zur Meinungsindustrie 
als stabilisierendem Faktor für gegenwärtige 
Formen des Plattformkapitalismus auch jüngst 
Joseph Vogl, Kapital und Ressentiment. Eine kurze 
Theorie der Gegenwart, München 2021.
29	 Vgl. Nicolas Bourriaud, Relational Aes-
thetics, Dijon 2002, S. 16–18, 30–34.
30	 Vgl. Claire Bishop, Artificial Hells. Participa-
tory Art and the Politics of Spectatorship, London/
New York 2012, S. 2–3.
31	 Baudrillard 2010 (wie Anm. 27), S. 74; Cas-
tel 2000 (wie Anm. 17).
32	 Zum Konzept des leeren Signifikanten 
siehe Ernesto Laclau, Emanzipation und Diffe-
renz, aus dem Englischen von Oliver Marchart, 
Kapitel 3: Was haben leere Signifikanten mit 
Politik zu tun?, S. 65–78, der auch von der «Une-
benheit des Sozialen» (S. 73) spricht.
33	 Vgl. Vorwort, in: kritische berichte, 1973, 
Bd. 1, Heft 1, S. 5–6, hier S. 5.


