Inga Elsbeth Schwarz Drei Weiber von 0Otto Dix — Kunstgeschichte als Hexenjagd?

Inga Elsbeth Schwarz
Drei Weiber von Otto Dix — Kunstgeschichte als Hexenjagd?

Beinahe lebensgrof? knien, stehen und sitzen die titelgebenden Drei Weiber in Otto
Dix’ Gemadlde (1926) auf engstem Raum (Abb. 1). Deutlich werden die Aktfiguren
als Sexarbeiterinnen markiert; in ihrem AuRerlichen grundverschieden verharren
sie, nur herausgeputzt mit Seidenstriimpfen, Schnallenschuhen, Schleiern und
Schmuckstiicken, in einem Interieur voller schwerer Samtvorhdange und Teppiche.
Exakt gemalte Details von Kopf bis Fu3 auf 181 X 100,5 cm Bildflache — genaues-
tens bekommen wir jede Krampfader, einzelne Schamhaare und rétlich sprieRende
Pickel vor Augen gefiihrt.

Die Reaktionen auf Dix’ Sexarbeitsdarstellungen fallen nicht minder dras-
tisch aus, bezeichnend sind die dabei gesetzten Akzente. Der Kunstkritiker Willi
Wolfradt schrieb 1924: «diese Hurenbilder sind grausam persiflierte Fata Morga-
na; es ist malerisches Gaudium dabei, das sich weidet an der wilden Phantastik
herausgeschminkter Hexen».! Dix-Biograf Fritz Loffler &uRerte 1967: «Diese Dar-

1 0tto Dix, Drei Weiber, 1926, 0l und Tempera
auf Sperrholz, 181 x 100,5 cm, Kunstmuseum
Stuttgart (Inv.-Nr. 0-2550)

53



2 Silvia Federici, Caliban und die Hexe. Frauen,
der Karper und die urspriingliche Akkumulation,
hg. von Martin Birkner, mandelbaum verlag
Wien/Berlin, Cover der 4. Aufl. 2017

stellungen aus dem Leben der Huren bewirkten [...] Verzauberungen [...]. [...] Es
ist ein Totentanz grausigster Art, ein Hexensabbat, [...] radikale Ddmonisierung,
abstoRend und undsthetisch, die Apotheose des Héasslichen.»® Otto Conzelmann
schlieRlich spitzte 1976 zu: «Geradezu behexend kondensiert sich liisterne Bor-
dellatmosphdre bei Dix in unvergesslich teuflischen Physiognomien».? Und 2019
noch fasste Uwe M. Schneede unter Bezug auf Hans Baldung Grien zusammen:
«Dix tbertrumpfte Baldung, indem er dessen provokante Hexendsthetik [...] zeit-
genossisch radikalisierte.»*

In diesen Urteilen wird eine Verkniipfung von Hexerei und Sexarbeit offenkun-
dig, obwohl Dix weder durch den Gemaéldetitel noch explizite motivische Details wie
Besen oder Kessel einen konkreten Bezug zu Hexen herstellte. Um zu hinterfragen,
warum sich diese Verbindung dennoch in der kunsthistorischen Forschung etabliert
hat und damit einhergehende strukturelle und soziale Fragen zu untersuchen, méch-
te ich im Folgenden mit der Theorie der feministischen Philosophin, Historikerin und
Aktivistin Silvia Federici arbeiten.® Sie betrachtet in ihrer Publikation Caliban und die
Hexe. Frauen, der Korper und die urspriingliche Akkumulation die langsame Etablierung
kapitalistischer Systeme im Europa des 15. bis 18. Jahrhunderts, ein Prozess, in dem
weibliche und spéter Schwarze Kérper in vorrangig mannlich und weif$ dominierten
Machtstrukturen kolonialisiert wurden, wobei die Hexenjagd einen Hohepunkt die-
ser Entwicklungen bildete (Abb. 2).° Federici fasst zusammen:

«der Korper [ist] fiir Frauen in der kapitalistischen Gesellschaft das gewesen [...], was die

Fabrik fiir mannliche Lohnarbeiter gewesen ist: der Hauptschauplatz ihrer Ausbeutung

und ihres Widerstandes. Denn der weibliche Koérper ist vom Staat und von Mannern

angeeignet und gezwungen worden, als Mittel der Akkumulation und Reproduktion von

Arbeit zu fungierenn.”

54

2.2022

kritische berichte



Inga Elsbeth Schwarz Drei Weiber von 0Otto Dix — Kunstgeschichte als Hexenjagd?

Eine kunsthistorische Analyse von Dix’ Gemdlde und der bisherigen Forschung
mithilfe von Federicis Erkenntnissen erméglicht es, die Konsequenzen tief ver-
wurzelter Diskriminierungsstrukturen, miteinander verflochtener Feind- und
Frauenbilder sowie visuell fixierter Angste und Vorurteile herauszuarbeiten. Die-
ser methodische Ansatz fokussiert anstelle einer kiinstler*innenbiografischen,
motivgeschichtlichen oder ikonografischen Betrachtung eine feministische Sozi-
algeschichte. Zuerst werde ich vier Kernpunkte aus Federicis Analyse aufgreifen
und auf Otto Dix’ Gemadlde Drei Weiber beziehen — Kindstétung, Mdnnerverstim-
melung, Sodomie sowie vermeintliche Primitivitdt» —, um mich dann dem «Gender
Trouble> im Bild zuzuwenden.

Sex, Hex, Hex!
Federici argumentiert, dass in der Zeit der Hexenverbrennungen auch die «Debatte
iiber das (Wesen der Geschlechter» gefithrt worden sei, innerhalb derer Frauen
vom Patriarchat als «korperlich und geistig schwach und gleichsam biologisch fiir
Boses anfalligr stereotypisiert wurden.® Die Hexenjagd habe der Disziplinierung
der vermeintlichen weiblichen Triebhaftigkeit gedient, damit Frauenkorper im
Sinne des kapitalistischen Systems kontrolliert arbeiteten, sprich zukiinftige Ar-
beiter*innen gebaren und ohne monetére Entlohnung Hausarbeiten verrichteten,
wodurch die Reproduktionssphare verborgen und als «Naturressource» mystifiziert
worden sei.’ Alle Praktiken, die nicht als produktive Sexualitdt kategorisierbar wa-
ren — wie auch die Sexarbeit — hatten als «asozial und geradezu damonisch» gegol-
ten.'® Federici stellt fest:
«Von besonderer Bedeutung ist die Beziehung, die die Hexenjagd zwischen der Prostitu-
ierten und der Hexe herstellte. [...] dn der Jugend eine Hure, im Alter eine Hexe», lautete
ein Sprichwort, denn sowohl Huren als auch Hexen bedienten sich der Sexualitdt nur, um
Minner zu tiuschen und zu korrumpieren [...]».!
Mit dem Vorwurf der Hexerei ging oftmals eine Anschuldigung der (kannibali-
schen) Kindstotung einher — das Marchen Hdnsel und Gretel transportiert diese Idee
bis heute. Federici zufolge weist dies auf eine «Ddmonisierung von Verhiitungs-
praktiken» hin, die ein wichtiger Aspekt der Sexarbeit sind und mit der Hexenver-
folgung zugunsten des Bevolkerungswachstums im kapitalistischen System kon-
trolliert werden sollten.’? Dass die ldngst etablierte Verkniipfung von Sexarbeit und
Hexarbeit auch die kunstgeschichtliche Forschung zu Dix’ Werk bestimmt und bis
dato auf feministisch-sozialhistorischer Ebene kaum hinterfragt wurde, verstellt
den Blick auf das Gemalde Drei Weiber. So ldsst sich iiberlegen, ob die dargestellten
Sexarbeiterinnen noch in der kunstgeschichtlichen Forschung des 20. Jahrhunderts
als Hexen beschrieben und auf diese Weise mit ddmonischen Gefahren, kriminellen
Machenschaften sowie Kindstotungen assoziiert wurden, weil die Sexarbeit nicht
die menschliche Fortpflanzung zum Ziel hat, sondern mithilfe von Verhiitungsmit-
teln dem 6konomischen Verdienst an sexueller Lust nachgeht. Interessant ist in
diesem Kontext vor allem, dass wahrend der Weimarer Republik ein zunehmen-
der Geburtenriickgang zu verzeichnen war, weshalb die zeitgendssische, «bevolke-
rungspolitisch motivierte Sexualaufklarung [...] die biologische Reproduktion der
Deutschen gefdahrdet [sah]».!* Sexualwissenschaftler Magnus Hirschfeld schlussfol-
gerte: «Es waren die Verdnderungen der Produktionsweise, die Notigung der Frau
zu auferhduslicher Erwerbsarbeit und ihr aus dem erwachenden Selbstbewusst-
sein aufsteigendes Streben nach Gleichberechtigung, die eine Anderung der Lage

55



herbeifiihrten [...].»"* Mit diesen Entwicklungen ging auch eine Auflésung des biir-
gerlichen Normengefiiges einher, in dem eheliche Treue als zentral und aul3erehe-
liche Sexualbeziehungen als verwerflich gegolten hatten; zudem wurden Nacktheit
und Sexualitat stiickweise enttabuisiert, allerdings weniger fiir die biirgerliche Ehe-
frau.” Die dargestellten (Weiber entsprachen explizit nicht den wéhrend der Zeit
der urspriinglichen Akkumulation forcierten und noch die 1920er Jahre pragenden
Idealen der loyalen Hausfrau und Mutter, zu denen sich seit 1900 zahlreiche Alter-
nativen etabliert hatten. Die drei Aktfiguren stellen vielmehr ein solches provokan-
tes, korperlich iiberzeichnetes Gegenbild dar.

In der kunsthistorischen Identifikation der dargestellten Sexarbeiterinnen als
Hexen klingt eine Federici zufolge tiber Jahrhunderte prasente Angst vor der ver-
meintlichen weiblichen sexuellen Macht an.’® Schon der beriihmte Hexenhammer
(1486), ein Traktat, das die Hexenverfolgung legitimieren sollte, besagte, dass vom
Teufel besessene Hexen Manner kastrieren, sie impotent zaubern oder fiir ihre
Geliiste versklaven konnten.!” Mit diesen Vorstellungen von Verstimmelung lasst
sich auch die Ubertragung von Geschlechtskrankheiten wie der oftmals totbrin-
genden Syphilis assoziieren, die bereits in der Frithen Neuzeit, aber auch in der
Weimarer Republik auf Bordellbesuche zuriickgefiihrt wurde.'® Sexarbeit diente in
der Zwischenkriegszeit der Weimarer Republik als Einkommensquelle vieler, un-
ter anderem verwitweter Frauen.” Die zahlreichen Sexarbeiterinnen pragten das
Stadtbild und wurden fiir die grassierenden Geschlechtskrankheiten verantwort-
lich gemacht.?® Die kunsthistorische Verkniipfung der Drei Weiber mit schadenbrin-
gender Hexerei scheint demnach auch mit einer konkreten Angst vor tdédlichen
Geschlechtskrankheiten zu korrespondieren. Der Literaturwissenschaftlerin Esther
K. Bauer zufolge konnte jedes der Drei Weiber fiir eine sexuelle Gefahr stehen: «di-
sease, female dominance, and sexual perversion».?! Der Blick der diirren Stehen-
den sei verschleiert wie bei einer Syphiliskranken, die Sitzende, geradezu ménnlich
aussehende, konne durch ihren massigen Korper jeden Mann unterdriicken, und
diejenige, die lustvoll mit dem Hund am Boden spielt, verkorpere durch die ange-
deutete Sodomie eine sexuelle Perversion.?” Hexen galten Federici zufolge oft als
zoophil: Sie wiirden mit dem als Ziegengott erscheinenden Teufel kopulieren, Tiere
als Hilfsgeister halten, die sie oftmals an ihren «besonderen Zitzen sdugten», oder
sich gar selbst in fliegende Tiere verwandeln.” Diese imaginierten sexuellen und
symbiotischen Beziehungen zwischen Menschen und Tieren hétten dazu gedient,
die angebliche ziigellose, animalische Triefhaftigkeit der Frauen und ihre nieders-
ten menschlichen Instinkte zu behaupten, wéahrend «die Fahigkeit zur Disziplin
und Kanalisierung der eigene instinktiven Triebe in Arbeitskraft» zur entscheiden-
den Wirkmacht in entsprechenden kapitalistischen Kontexten geworden sei.?* Die
Beobachtungen Federicis zum Vorwurf der Zoophilie liefern auch Ansétze, die bis-
herigen Forschungen zum Gemadlde kritisch zu befragen. Die vielbesprochene dar-
gestellte Hiindin mit den betonten Genitalien spiegelt den hockenden Koérper der
knienden Frau wider und regt so eine Imagination der menschlichen Vulva an. Rita
Tauber sieht hier beispielsweise den «klassischen Spielgefdhrten frivoler Damen
des 18. Jahrhunderts», aber auch eine «wortwdrtliche Anspielung der willenlosen
<hiindischen> Hingabe der Prostituierten»; gleichermafen weckt die Darstellung As-
soziationen zur «Bestialitdt» der Femme fatale.” Der iiber Jahrhunderte etablierten
Verflechtung von als gefahrlich erachteten, sexualisierten Frauen, Tieren und He-
xen ldsst sich offenkundig schwerlich entkommen.

56

2.2022

kritische berichte



Inga Elsbeth Schwarz Drei Weiber von 0Otto Dix — Kunstgeschichte als Hexenjagd?

In Anlehnung an das Konzept der animalischen, triebgesteuerten Frauenfigur
mochte ich in einem letzten Schritt auch die Behauptung der Primitivitdt> im Kon-
text der Verkniipfung von Hexerei und Sexarbeit beleuchten. Sie zeigt das dichte
Diskriminierungsgeflecht um die Kérperbilder insbesondere Schwarzer Frauen und
Sexarbeiterinnen, die mit Hexerei assoziiert werden. Im 20. Jahrhundert erschienen
zahlreiche Abhandlungen tber anthropologische Korpervermessungen und -taxo-
nomien, die dazu dienten, Bevolkerungsgruppen zu kategorisieren sowie herabzu-
setzen, und die auch in der Kunstgeschichte wirksam waren.? Bauer zieht beispiels-
weise einen Vergleich zwischen dem Beckenknochen der knienden Frauenfigur der
Drei Weiber mit dem Korper von Sarah <Saartjie» Baartman, einer Siidafrikanerin,
die seit 1810 als sogenannte nackte (Hottentotten Venus» durch europdische Stadte
getourt war.? Sie galt als Inbegriff der «primitivemn», iberbordenden Sexualitdt, die
aufgrund ihres breiten Beckens und der vermeintlichen «Missbildung mit der Uber-
entwicklung der Klitoris» auch mit Homosexualitdt in Zusammenhang gebracht
und aufgrund ihrer angeblich «angeborenen Syphilis» zum menschlichen Schauob-
jekt erklart worden war.? Als Dix in Berlin lebte, trat dort unter anderem Josephine
Baker mit ihrer Revue Négre auf.* Conzelmann schreibt, als wiirde er den Vergleich
zu Baartman oder Baker ebenfalls vor Augen haben, jedoch wenig kritisch reflek-
tieren: «Mit schneidender Schérfe signalisiert [Dix] den Typus: den breitgezogenen
Dirnenmund, die platte Hottentottennase, die niedere Stirn.»** Auch der Germanist
und Medizinhistoriker Sander L. Gilman untersucht ebenjene Verschmelzung der
«Kategorien des Weiblichen [...] (Hottentottin» und «Prostituierte»» und schlussfol-
gert: «Die Hottentottin wurde [...] zum Inbegriff der schwarzen Frau, ebenso wie
die Prostituierte repréasentativ fiir die sexualisierte Frau wurde.»*' Federici analy-
siert eine auch fiir die kunstgeschichtliche Forschung relevante «Afrikanisierung
der Hexe»; so sei die europdische Hexenverfolgung im 17. Jahrhundert langsam
ausgeklungen, weil «die herrschende Klasse die Kontrolle tber sie zu verlieren be-
gann und in die Schusslinie ihrer eigenen Repressionsmaschine geriet», zudem sei-
en die europédischen Arbeiter*innen ausreichend fiir den Kapitalismus diszipliniert
gewesen.*? Stattdessen sei fortan in den Kolonien nach erweiterten Arbeitskraften
und Akkumulationsstrategien gesucht worden.® In diesem Zuge seien bestehen-
de Gesellschaftsstrukturen aufgebrochen und Menschen versklavt sowie ermordet
worden, was eine Hexenjagd mit sich gebracht habe, die in Teilen des afrikanischen
Kontinents bis heute fortschreite.* Federici versteht die Hexenverfolgung aus einer
intersektionalen Perspektive nicht als ein ausschlieRlich europdisches Phdanomen,
sondern als globalisierte Strategie zur Etablierung kapitalistischer Systeme, wobei
Schwarze Frauenkorper eine hochgradig diskriminierte Stellung einnehmen, weil
sie in vielerlei Hinsicht an die Konstrukte der Hexe und Sexarbeiterin gekoppelt
werden.®

Die negativ in der Gesellschaft verhandelte, aber auch Faszination auslosende
und in zahlreichen Kunstwerken und Rezeptionen thematisierte Verkniipfung zwi-
schen Hexerei und Sexarbeit war und ist, so die These dieses Beitrags, insbesondere
zu gravierenden gesellschaftlichen Umbruchszeiten prasent: zur Zeit der urspriing-
lichen Akkumulation, wahrend der die Normen der patriarchalen Kernfamilie erst
etabliert wurden, wie auch zur Zeit der Weimarer Republik, in der diese Normen
aufgebrochen, hinterfragt und neu verhandelt wurden. Noch in den 1960er und
70er Jahren, in denen sich die zweite Welle der Frauenbewegung formierte, wur-
den Hexerei und Sexarbeit in der kunsthistorischen Forschung zusammengedacht,

57



wie die Aussagen Lofflers, Conzelmanns und anderer Autor*innen zeigen. Dass das
Thema bis heute nicht an Relevanz einbiif3t, mag sich in den aktuellen Aushand-
lungen geschlechtlicher Diversitdt in Anbetracht erneut aufkeimender, rechtskon-
servativer Stromungen begriinden, die eine feministische Reflexion unumgénglich
machen. Eine kunstgeschichtliche Perspektive, die sozialhistorisch-feministische
Fragen fokussiert, ermoglicht es, die blinden Flecken der eigenen Disziplin Stiick
fiir Stiick sichtbar zu machen und die aufgezeigten Verkniipfungen zu hinterfragen.

Gender Trouble

Ein zentrales Anliegen Federicis liegt darin zu fragen, welche Arbeit im moneté-
ren System als wertvoll erachtet wird, welche im Gegensatz dazu unter- oder gar
unbezahlt bleibt und wie sich diese Verteilungen strukturell begriinden. Verfolgen
wir diesen Gedankengang anstelle der Hexenjagd bei der Analyse einiger Details
des Gemadldes Drei Weiber, eroffnen sich weitere aufschlussreiche Aspekte. So si-
gnierte Dix das Bild mit seinem Monogramm in Form eines Tattoos auf dem Arm
der Knienden. Der Maler schrieb sich folglich nicht nur in das Bild, sondern ebenso
in die Haut der Dargestellten ein. Die kunsthistorische Forschung analysierte die
Tatowierung bisher kulturgeschichtlich und ikonografisch, verstand sie als solida-
rischen Akt mit der «sozialen Randgruppe» der Prostituierten oder interpretierte
sie gar als Verweis auf Dix eigene «Liebe zu Dirnen».*® Doch etwas macht stutzig:
Wahrend meiner Recherchen stieR ich im Kunstmuseum Stuttgart auf eine Vor-
zeichnung zum Gemalde, die im Hintergrund nicht die Sitzende zeigt, sondern
wahrscheinlich Dix selbst (Abb. 3). Dass sich ein Kiinstler bei der Arbeit mit Modell
darstellt, ist nichts AufRergewohnliches — Ulrike Lorenz erkennt in dem Blatt eine

3 Otto Dix, Ideenskizze zum
Gemdilde «Drei Weiber»,
ausgefiihrte Komposition, um
1925, Grafit auf Papier,

59,9 x 48,2 cm, Kunstmuseum
Stuttgart (Inv.-Nr. Z-1279)

58

2.2022

kritische berichte



Inga Elsbeth Schwarz Drei Weiber von 0Otto Dix — Kunstgeschichte als Hexenjagd?

«Maler-Musen-Modifikation».*” Doch eines ist durchaus bemerkenswert: Dix selbst
ist nackt in dieser Szene, unverkennbar sind Schulterblédtter und GesdaRbacken aus-
zumachen. Gesicht, Taille und Haarschnitt lassen sich zwar als ménnlich verstan-
dene visuelle Marker deuten, eine Grafitlinie am unbekleideten Oberkérper formt
jedoch eine Kurve, die wie eine weibliche Brust anmutet. Wie viel Dix’sches Selbst
steckt in den Drei Weibern? Und formulierte Dix durch diese Verschmelzung von
Maler*innenberuf und Sexarbeit eine ironische Kritik am Kiinstler*innendasein, die
er mit kunsthistorischen Zitaten spickte und die sich aus heutiger Perspektive mit
Federicis Lohn-fiir-Arbeit-Debatte verkniipfen lieRe?%®

Bereits um die Jahrhundertwende spielten in Berlin Lebensentwiirfe, die sich
heute als nicht-heteronormativ oder «queer» beschreiben lassen, in verschiedenen
Kontexten eine Rolle. Bauer stellt passend zur Koérperverschmelzung in Dix’ Vor-
zeichnung fest, dass bereits jene Uberlegungen literarisch und kiinstlerisch ange-
stoRen wurden, die spatestens seit den 1970er Jahren die Genderdebatten pragen
sollten: «During the first decades of the twentieth century, the writers and painters
[...] focused on the body to explore and negotiate the organization of male and
female social roles and sexual desire.»® Derartige kiinstlerische Ansdtze «trou-
ble) the conventions and prescriptions of gender.»* Im Nachtleben der Berliner
Grof3stadt-Boheme, an dem Dix rege teilgenommen haben soll, wurden Travestie,
Androgynie und Homosexualitdt ausgelebt.*’ Auch auf wissenschaftlicher Ebene
gab es spatestens in den 1920er Jahren Bestrebungen, heute als «queen bezeich-
nete Formen der Sexualitdt zu erforschen. So konnten Interessierte beispielswei-
se das Bildmaterial im Archiv und Museum des Instituts fiir Sexualwissenschaf-
ten (1919-1933) konsultieren.* Dessen Griinder Hirschfeld beschrieb ausfiihrlich
die «sexuelle[n] Zwischenstufen» des Menschen, fiir deren «Entkriminalisierung»
er kampfte, und thematisierte beispielsweise «1. Hermaphrodismus (die dufReren
Genitalien sind weder eindeutig méannlich noch weiblich)» und «2. Androgynie (die
sekunddren Geschlechtsmerkmale zeigen Abweichungen von der Norm: abnormale
Behaarung, Fehlen von Briisten bei Frauen, iiberstarke Briiste bei Mdnnern — Gyna-
komastie usw.)».** Auch wenn nicht behauptet werden soll, dass die Drei Weiber
diese Kategorien eindeutig erfiillen, so ist doch erwdhnenswert, dass das Gemalde
neben allen frauenfeindlichen Assoziationen und Schilderungen einer vermeint-
lichen Hasslichkeit> woméglich die Dimensionen sexueller Pluralitit erweitert.
Ahnlich duRert Tduber mit Bezug auf Conzelmann die Idee, dass die Dargestell-
ten optisch an Ernst Kretschmers Typenlehre aus dem Jahr 1921 erinnern, ohne
dabei jedoch auf die Genderfragen dieser Schrift einzugehen.* Der Psychiater be-
schaéftigte sich tatsachlich mit «Intersexuellen Dysplasien», die er als «schizophren»
bezeichnete, wobei sich Schizophrenie auf eine nicht als eindeutig ménnlich oder
weiblich einzuordnende Sexualitdt bezog.* Kretschmers «schizophrene Intersexu-
alitdt» umfasst beispielsweise «Maskulinismen der Frauen» mit «ausgepragter[en]
Schultern, schmalere[n] Becken, wenig weibliche[m] Fettansatz» und einer «Uber-
ldnge der Extremitdten» — eine Beschreibung, die sich auch auf die blonde Stehen-
de beziehen lieRe.* Ebenso konnte die beleibte Sitzende als «Akzentuierung» des
pyknischen Typus verstanden werden, der sich durch eine «deutliche Verfettung
im Achsel-Brustkorb-Bereich», «tiefliegende, kleine Augen» und eine «eher dick|e],
derb[e], evtl. pastds gedunsen[e]» Haut duRere.* Interessant ist, dass Kretschmer
diese Veranlagungen, die er als krankhaft und kriminell verstand, insbesondere
Sexarbeiterinnen diagnostizierte.* Kénnte in Dix’ Bild auch ein Kommentar zu sol-

59



chen Forschungsergebnissen> enthalten sein? Lie3e sich aus heutiger Perspektive
also tiberlegen, ob der Mann in der Vorzeichnung, sprich der Maler selbst, nicht als
den Frauen iibergeordnet im Bild angelegt war, sondern gleichwertig und ebenso
dntersexuell schizophren» mit dem (Miliew verschmelzen sollte, wie es auch die
Tattoo-Signatur nahelegt?

An dieser Stelle ldsst sich eine letzte Briicke zu Federicis Analysen schlagen.
Denn sie beschreibt, dass in der Frithen Neuzeit besonders jene Frauen als «rebel-
lisch» wahrgenommen und darum der Hexerei bezichtigt worden seien, die sich in
Biinden organisiert und wie Manner aufgefiihrt oder gekleidet hatten.* Nicht nur
die Adaption des stereotyp Mannlichen durch Auftreten und Kleidung, sondern die
aktive Verschleierung oder gar das Auflésen der heteronormativen, bindren Ge-
schlechtergrenzen scheint in manchem Fall der Ziindfunken am Scheiterhaufen der
vermeintlichen Hexen gewesen zu sein. Insbesondere die Frage, ob nicht gerade
jene Menschen als Hexen verfolgt wurden, die die im kapitalistischen System neu
etablierten Genderrollen einem (Queering» unterziehen wollten, wére aus einer
heutigen Perspektive durchaus spannend. Sie lieRe sich mit der aktuell zu beob-
achtenden kiinstlerischen und aktivistischen Wiederaneignung des Hexenbilds als
Strategie des empowerments verkniipfen. Abschlie3end moéchte ich schlussfolgern,
dass die negative Bewertung der Frauen in Dix’ Gemalde als Hexen innerhalb der
Forschungs- und Rezeptionsgeschichte auch mit einer Jahrhunderte tiberdauern-
den Angst vor der Verschiebung normativer Gendervorstellungen zusammenhangt.
Das Werk und vor allem auch die bisherige Forschung mithilfe von Federicis Thesen
zu betrachten, um die Verkniipfung von Sexarbeit und Hexerei feministisch-sozial-
geschichtlich zu hinterfragen, hat diese Verbindungslinien offengelegt. So werden
soziale Fragen Gegenstand der Kunstgeschichte, die wichtige Korper-, Sexualitats-
sowie Genderaspekte in kapitalistischen Kontexten beriithren und durch die miso-
gyne Grundhaltung und Wortwahl der Disziplin lange verschiittet geblieben sind.

60

2.2022

kritische berichte



Inga Elsbeth Schwarz Drei Weiber von 0Otto Dix — Kunstgeschichte als Hexenjagd?

Anmerkungen

1 Willi Wolfradt, Otto Dix, Leipzig 1924, S. 9.
2 Fritz Loffler, Otto Dix. Leben und Werk,
Wien/Miinchen 1967, S. 32.

3 Otto Conzelmann, Otto Dix. Weiber, Frank-
furt am Main 1976, o. S.

4L Uwe M. Schneede, Otto Dix, Miinchen 2019,
S. 90.

5  Dieser Text basiert auf meiner Masterthe-
sis: Inga Elsbeth Dreesen (heute Inga Elsbeth
Schwarz), Die Drei Weiber von Otto Dix — Wenn
«olle Huren» die Weimarer Republik verhexen, Uni-
versitdt Hamburg 2019. Ich danke Petra Lan-
ge-Berndt fiir ihre Unterstiitzung bei dem Vorha-
ben, diesen methodischen Ansatz zu verfolgen.
6  Federici wahlte den Titel nach Shakespea-
res Sturm (um 1611), vgl. Silvia Federici, Caliban
und die Hexe. Frauen, der Kérper und die urspriing-
liche Akkumulation, hg. v. Martin Birkner, 4.
Aufl,, Wien/Berlin 2017 (Wien/Berlin 2012),
S.16. Die ersten Ergebnisse ihrer Forschung
prasentierte sie in Dies. u. Leopoldina Fortunati,
Il Grande Calibano. Storia del corpo sociale ribelle
nella prima fase del capitale, Mailand 1984. Kriti-
sieren lieRe sich, dass Federici u. a. nicht strikt
historisch argumentiert und beispielsweise
Gruppen wie «die Mdnner» verallgemeinert, vgl.
u. a. Federici 2017 (wie diese Anm.), S. 35. Eine
Vertiefung von Federicis Kernthesen findet sich
in: Hexenjagd. Die Angst vor der Macht der Frauen,
hg. v. Ders., Miinster 2019.

7  Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 23.

8 Ebd, S.231. Zur Ausdifferenzierung des
Zweigeschlechtermodells und dessen Problema-
tiken siehe auch Thomas Laqueur, Making Sex.
Body and Gender from the Greeks to Freud, Cam-
bridge/London 1990.

9  Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 8.

10 Ebd., S. 238.

1 Ebd,S.243.

12 Ebd,,S.225.

13 Janina Nentwig, Aktdarstellung in der Neuen
Sachlichkeit (= Schriften zur bildenden Kunst,
Bd. 14), hg. v. Jirg Meyer zur Capellen, Frank-
furt am Main 2011, S. 46.

14 Magnus Hirschfeld (Hg.), Sittengeschichte
der jiingsten Zeit = Sittengeschichte der Nach-
kriegszeit, 2 Bde., Leipzig/Wien 1931, Bd. 1, Die
Grundlagen der Nachkriegserotik, unter Mitarbeit
von Andreas Gaspar, mit Beitrdgen von F. Aquila,
Ernst Bien, Paul Englisch, Meta Kraus-Fessel,
Curt Moreck u. Erich Miihsam, S. 168.

15 Vgl. Nentwig 2011 (wie Anm. 13), S.1,
43-45.

16  Vgl. Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 232-233.
17 Vgl. ebd., S. 233-235; vgl. Heinrich Kramer
(Institoris), Der Hexenhammer. Malleus Malefica-
rum (1486), hg. v. Giinter Jerouschek u. Wolf-
gang Behringer, Miinchen 2000, S. 265-268.

18 Vgl. Esther K. Bauer, Bodily Desire, Desired
Bodies. Gender and Desire in Early Twentieth-Cen-
tury German and Austrian Novels and Paintings,
Illinois 2014, S. 69.

19 Vgl Jung-Hee Kim, Frauenbilder von Otto
Dix: Wirklichkeit und Selbstbekenntnis, Miinster/
Hamburg 1994, S. 159.

20 Vgl. Julia Roos, Weimar through the Lens of
Gender. Prostitution Reform, Woman’s Emancipa-
tion, and German Democracy, 1919-33, Ann Arbor
2010, S. 2-3.

21 Bauer 2014 (wie Anm. 18), S. 69.

22 Vgl. Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 239-240.
23 Ebd.

24 Ebd.; Silvia Federici, Hexenjagden, Ein-
hegungen und der Untergang der kollektiven
Besitzverhdltnisse (2019), in: Dies. 2019 (wie
Anm. 6), S. 29-38, hier S. 37.

25 Rita Tauber, Der hdssliche Eros. Darstellun-
gen zur Prostitution in der Malerei und Grafik
1855-1930, Berlin 1997, S.149; vgl. Kim 1994
(wie Anm. 19), S.129; Hans-Joachim Schicke-
danz, Femme fatale. Ein Mythos wird entbldttert,
Dortmund 1983, S. 38.

26 Vgl. Elizabeth Edwards, Andere ordnen.
Fotografie, Anthropologien und Taxonomien,
in: Diskurse der Fotografie. Fotokritik am Ende des
fotografischen Zeitalters, hg. v. Hertha Wolf, 2
Bde., Frankfurt am Main 2003, Bd. 2, S. 335-355,
hier S. 344-345.

27 Vgl. Bauer 2014 (wie Anm. 18), S. 69-70.
28 Sander L. Gilman, Rasse, Sexualitdt und Seu-
che. Stereotype aus der Innenwelt der westlichen
Kultur, hg. v. Burghard Konig, Reinbek bei Ham-
burg 1992, S. 126-129.

29 Vgl. Hirschfeld 1931 (wie Anm. 14), S. 257.
30 Conzelmann 1976 (wie Anm. 3), 0. S.

31 Gilman 1992 (wie Anm. 28), S. 120.

32 Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 252, 292.

33 Vgl ebd.,, S. 286-289.

34 Ebd, S. 291; vgl. Silvia Federici, Globalisie-
rung, Akkumulation des Kapitals und Gewalt
gegen Frauen. Eine internationale und histo-
rische Perspektive [Undeclared War. Violence
Against Women, in: Artforum, 2017, Bd. 55, Heft
10, S.282-288], in: Dies. 2019 (wie Anm. 6),
S. 63-78, hier S. 68.

35 Vgl. Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 286.

36 Nentwig 2011 (wie Anm. 13), S. 147, 131.
Vgl. dies., The Skin and the Canvas. Tattoos in
New Objectivity, in: Focus on Europe. New Objec-
tivities 1919-1939, Goteborg 2021, Ausst.-Kat.,
Goteborgs Konstmuseum, 2021, S. 148-161; vgl.
Loffler 1967 (wie Anm. 2), S. 32; Kim 1994 (wie
Anm. 19), S. 129.

37 Ulrike Lorenz, Otto Dix. Das Werkverzeich-
nis der Zeichnungen und Pastelle, hg. v. der Otto
Dix Stiftung Vaduz, 8 Bde., Weimar 2003, Bd. 3,
S. 1177.

61



38 Interessant ist dies auch im Zusammenhang
mit dem bisher zu wenig beachteten Film von
Hans Ciirlis, Schaffende Hénde (Berlin 19247?), der
Otto Dix u. a. bei der Arbeit an dem Gemalde Drei
Weiber zeigt und den ich intensiv in meiner Mas-
terthesis analysiert habe, vgl. Hans Ciirlis, Schaf
fende Hinde. Die Maler, 2 Bde., Berlin 1926, Bd. 2,
S. 23-24; vgl. Dreesen 2019 (wie Anm. 5), S. 28-36.
39 Bauer 2014 (wie Anm. 18), S. 3.

40 Ebd.; vgl. zum «Gender Trouble» selbstver-
standlich auch: Judith Butler, Das Unbehagen der
Geschlechter, Frankfurt am Main 1991.

41 Vgl Camilla Smith, «Jeder einmal in Ber-
lin!». Moderne Kunst, Massenkultur und Nacht-
leben im Deutschland der Weimarer Republik,
in: Into the Night. Die Avantgarde im Nachtcafé,
Miinchen 2019, Ausst.-Kat., Barbican Art Gallery
2019, S. 214-239, hier S. 219-220.

42 Vgl Michael Bienert u. Elke Linda Buch-
holz, Die Zwanziger Jahre in Berlin. Ein Wegwei-
ser durch die Stadt, 3. Aufl., Berlin 2010 (Berlin
2005), S. 256-257.

62

43 Hirschfeld 1931 (wie Anm. 14), S. 222. Siehe
auch die aus dem Nachlass heraus publizierte
Schrift: Magnus Hirschfeld, Geschlechtsverir-
rungen (Originaltitel: Geschlechtsanomalien und
Perversionen). Ein Studienbuch fiir Arzte, Juristen,
Seelsorger und Pddagogen, hg. v. seinen Schiilern,
Konstanz 1968.

4L Vgl Rita Tduber, Drei Weiber — Vom Got-
terhimmel in die Gosse, in: Otto Dix. Zum 100.
Geburtstag 18911991, Stuttgart 1991, Aus-
st.-Kat., Galerie der Stadt Stuttgart 1991, S. 209—
216, hier S. 213.

45 Ernst Kretschmer, Kérperbau und Charak-
ter. Untersuchungen zum Konstitutionsproblem
und zur Lehre von den Temperamenten, 26. Aufl.,
bearb. v. Wolfgang Kretschmer, Berlin/Heidel-
berg/New York 1977 (Berlin 1921), S. 79-80.

46 Ebd.

47 Ebd, S. 83.

48 Ebd., S. 325.

49 Federici 2017 (wie Anm. 6), S. 229.

2.2022

kritische berichte



