Elisabeth Fritz Asthetiken des Sozialen. Vorschlag fiir einen anderen social turn in der Kunstgeschichte

Elisabeth Fritz
Asthetiken des Sozialen. Vorschlag fiir einen anderen social turn in der
Kunstgeschichte

Spétestens mit dem von W. J. T. Mitchell ausgerufenen pictorial turn (1992) sind
Bilder als konstitutive Faktoren in gesellschaftlichen Prozessen und relevante In-
stanzen der kollektiven Wissensproduktion anerkannt.! Unter dem Schlagwort der
visual culture ist dabei insbesondere die populdre, marginalisierte und gegenkultu-
relle Bildproduktion in den Fokus sozial- und kulturwissenschaftlicher Forschung
geriickt. Der in diesem Zusammenhang ausgebildete Sonderzweig der Visuellen So-
ziologie untersucht unter anderem den Beitrag fotografisch und filmisch erzeugter
Bilder zur Konstruktion sozialer Identitdten und hat neue Ansatze fiir eine Sozial-
theorie des Bildes» und eine wissenssoziologische (Figurative Hermeneutik» vorge-
legt.?

Indessen fand ein vergleichbarer social turn innerhalb der Kunstgeschichte nur
bedingt statt. Sicherlich hat die Disziplin durch den Einzug neo-marxistischer, kul-
turkritischer, psychoanalytischer und poststrukturalistischer Theorien seit den
spaten 1960er Jahren entscheidende methodische Ausweitungen erfahren. Als neue
Forschungsfelder werden seither iiber die klassische stilkritische, ikonografische,
biografische oder formanalytische Betrachtung von Einzelwerken hinaus deren
rahmende Kontexte und sozio-politische Bedingungen der Produktion, Distributi-
on und Rezeption erschlossen. Die Bestrebungen einer ideologiekritischen und ge-
sellschaftlich verantwortungsvollen Neuausrichtung der Kunstgeschichte fanden
Ausdruck in diversen Spezifikationen des Faches als critical art history, social art his-
tory, radical art history oder new art history; im deutschsprachigen Raum wurde die
«&ritische Kunstwissenschaft) insbesondere vom 1968 gegriindeten Ulmer Verein
und der Zeitschrift kritische berichte vorangetrieben.? Als «sozial> wird dabei nicht
nur der Fokus auf eine theoriegeleitete Analyse des historischen Umfeldes und der
kollektiven Funktionen von Kunst verstanden, sondern auch ein dezidiert politisch
engagiertes und kritisches Selbstverstdndnis der kunstwissenschaftlichen Disziplin
als solche.* Diese ist seitdem nicht zuletzt in der Neubestimmung der Felder ihrer
Expertise herausgefordert und wird laufend um bisher ausgeklammerte Medien,
Artefakte und Produzent:innen visueller Kultur erweitert.

Parallel zu den methodologischen Verdanderungen in der Kunstgeschichte ent-
wickelten sich soziales Engagement und politischer Aktivismus auch zu spezifi-
schen Verfahren der Gegenwartskunst. Diese macht sich etwa die kritische Arbeit
an den Voraussetzungen von kultureller Teilhabe zur Aufgabe oder nutzt das
Kunstfeld als Laboratorium zur Erprobung alternativer Modelle von Offentlichkeit.
Seit den 1990er Jahren ist eine derartige soziale> Ausrichtung von Kiinstler:innen
und Kurator:innen mit Begriffen wie new genre public art (Suzanne Lacy), connective
aesthetics (Suzi Gablik), relational aesthetics (Nicolas Bourriaud), collaborative turn
(Maria Lind) oder social works (Shannon Jackson) beschrieben worden.” Zugleich

7



kam es zur Hinterfragung der Auslagerung sozialpolitischer Aufgaben an eine com-
munity-based art (Miwon Kwon) und zum Ruf nach angemessenen Kriterien bei der
kunsthistorischen Bewertung von dialogical aesthetics (Grant Kester).® Claire Bishop
hat diesen Diskurs und die ihm zugehorigen kiinstlerischen Praktiken 2006 unter
dem Schlagwort des social turn zusammengefasst.” Angesichts der problematischen
Verquickung von Asthetik und Politik im Glauben an die gesellschaftsverdndernde
Kraft der Kunst fordert Bishop, dass partizipative Projekte weniger auf das affir-
mative Herstellen harmonischer Gemeinschaften abzielen sollten als auf soziale
Erfahrungen von Dissens, Distanz und Unbehagen.

Die kunstgeschichtlichen, kunsttheoretischen und kiinstlerischen Errungen-
schaften der genannten Positionen anerkennend wird im hier vorgeschlagenen
turn der Aspekt des Sozialen in der kunstwissenschaftlichen Forschung jedoch we-
der in einer Untersuchung der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen von Kunst
noch in sozial engagierten kiinstlerischen Projekten verortet. Stattdessen soll «das
Soziale> selbst als Gegenstand bildkiinstlerischer Visualisierung in den Blick ge-
nommen und durch soziologische Theorien die Konzeptualisierung und Analyse
von Bildern neu perspektiviert werden. Dabei sind es neben motivischen vor allem
formaldsthetische Faktoren, die «Sozialitdt» durch bildinterne Relationen — etwa als
eine hierarchische, egalisierende oder pluralistische Struktur — wortwdortlich zur
Disposition stellen.

Soziale Asthetik und Figuration des Sozialen

In verschiedenen Disziplinen wie der visuellen Anthropologie, den Bildungswis-
senschaften und der Psychoanalyse wurde in den letzten Jahren vermehrt der Be-
griff der social aesthetics herangezogen, wenn es um die Beschreibung oder Kon-
struktion sozialer Raume und ihrer Auswirkungen auf die darin stattfindenden
zwischenmenschlichen Prozesse geht.® Unter umgedrehten Vorzeichen wird nun
nicht die gesellschaftliche Umwelt kiinstlerischer Artefakte, sondern die dstheti-
sche Umwelt von Erscheinungen des Sozialen betrachtet. In die gegenwaértigen
Kunstwissenschaften hat die Befassung mit der «sozialen Asthetik» jedoch kaum
Einzug gefunden. Stattdessen wird bei der Theoretisierung des Verhéltnisses von
Kunst und Gesellschaft vor allem auf die philosophische Kategorie des Politischen
zuriickgegriffen.’ Zweifelsohne tritt gerade das Soziale nie in entpolitisierter Form
auf beziehungsweise werden zentrale politische Fragen im Feld des Sozialen als
Schnittstelle von Privatem und Offentlichem ausgetragen.’® Doch zeigen bereits
klassische soziologische Theorien eine spezifische Verflechtung von Konzepten des
Sozialen mit dsthetischen Begriffen, die einer ndheren Betrachtung lohnt.

Schon im 19. Jahrhundert hat sich die «soziale Frage» im Kontext von Arbeiter-
bewegung und marxistischer Theorie als Forderung einer Neustrukturierung der
Gesellschaft und der darin besetzten Positionen formuliert. Wie die frithen Sozial-
wissenschaften strebten zu dieser Zeit die realistischen kiinstlerischen Strémun-
gen eine Verbesserung sozialer Probleme durch die Sichtbarmachung des (wahren
Lebens an. Uber die Entwicklung neuer Ikonografien hinaus ist dabei auch die He-
rausbildung eines Bewusstseins fiir die unverhéltnismédRige Verteilung «sozialer
Lagen» von formaldsthetischen Kategorien durchzogen.! So ist, wie Georg Simmel
in seinem 1896 erschienenen Aufsatz Soziologische Asthetik feststellt, «die soziale
Frage [...] nicht nur eine ethische, sondern auch eine dsthetische».'? Simmel betont
die &sthetische Fundierung von Gesellschaft sowie aller Erscheinungsformen des

72

2.2022

kritische berichte



Elisabeth Fritz Asthetiken des Sozialen. Vorschlag fiir einen anderen social turn in der Kunstgeschichte

Sozialen und revidiert damit die iibliche Vorstellung der gesellschaftlichen Bedingt-
heit von kulturellen Phdnomenen. Soziale Ordnungen und Abldufe werden von ihm
emphatisch als Formen verstanden, welche die zwischenmenschlichen Verhaltnisse
im Sinn von allgemein gegebenen dsthetischen Beziehungen prdgen.”* «Am ent-
schiedensten», so Simmel, «wird der Einfluss dsthetischer Krafte auf soziale Tat-
sachen in dem modernen Konflikt zwischen sozialistischer und individualistischer
Tendenz sichtbar».’ So stinden etwa Vorlieben fiir symmetrische oder asymme-
trische, hierarchische oder dezentrale Gestaltungen in Architektur und Kunst in
Wechselwirkung zu verschiedenen Konzepten oder Praktiken gesellschaftlichen
Zusammenlebens. Wahrend der Soziologe an den Riickschliissen von derartigen
Formmerkmalen auf seinen eigentlichen Untersuchungsgegenstand — die Gesell-
schaft im Allgemeinen wie Speziellen — interessiert ist, erdéffnen sich hier auch
vielversprechende Ankniipfungspunkte fiir die kunstwissenschaftliche Analyse von
«Asthetiken des Sozialem.

Norbert Elias hat die Auffassung von Gesellschaft als eine historisch spezifische
Konstellation und als dynamisches Beziehungsgeflecht, in dem Individuen in ver-
schiedene Verhiltnisse und (Interdependenzketten» zueinander treten, im Konzept
der Figuration weiter ausformuliert. Weil Elias zufolge das «Zusammenleben von
Menschen in Gesellschaften» stets «eine ganz bestimmte Gestalt» hat, stellt der So-
ziologe die Figuration interdependenter Individuen konsequenterweise auch in Form
eines Bildes dar (Abb. 1).”* Die Visualisierung erinnert an Formeln von chemischen
Verbindungen als eine dezentrierte, in verschiedene Richtungen offene Kette, de-
ren (Valenzen» und (Séttigungen> variieren und der einzelne Elemente abgelost
oder hinzugefiigt werden koénnen. Bezeichnungen in der zugehoérigen Legende wie
anehr oder weniger labile Machtbalance» verdeutlichen diesen wandelbaren und
unabgeschlossenen Charakter des relationalen Gefiiges.

Obwohl Elias’ Theorie von der Figuration der Gesellschaft in einzigartiger Weise
mit deren Darstellung als dsthetische Figuration koinzidiert, ist sein «Bild des Sozia-
len> bisher weder Gegenstand der wissenshistorisch interessierten Kunstgeschichte
geworden noch innerhalb von bildtheoretischen Konzeptionen im Sinn einer Aner-
kennung der sozialen Dimensionen von asthetischen Ordnungen berticksichtigt wor-
den.'® Elias selbst hat hingegen in seiner kurzen Monografie {iber Antoine Watteaus
Gemalde Pilgerzug zur Insel Kythera (Pélerinage a I'ile de Cythére, 1717, Paris, Musée du
Louvre) die Betrachtung eines kanonischen kunsthistorischen Werks durchaus ge-
nutzt, um seine These vom Zivilisationsprozess zu illustrieren.”” Der Bewegung ei-
nes turns folgend soll nun die kunstwissenschaftliche Analyse von Watteaus Malerei
durch das Hinzuziehen soziologischer Theorien (gewendet» werden.

Bilder der Geselligkeit als Bilder der Gesellschaft

Antoine Watteaus Gemalde Gesellschaft im Freien (Récréation galante, um 1717/1719,
Abb. 2) zeigt eine Versammlung modisch gekleideter Damen und Herren, die in
einer parkartigen Umgebung geselligen Beschéftigungen wie dem Musizieren, Tan-
zen, Promenieren und der erotischen Anndherung nachgehen. Durch gemeinsam
ausgefiihrte Tatigkeiten oder korperliche Nahe angedeutete Paarbeziehungen wer-
den von den teilweise in eine andere Richtung fithrenden Blicken gelockert und
die diversen Zweier- oder Dreiergruppierungen so untereinander verbunden. Ihre
kompositorische wie motivische Bedeutung gewinnen die wenig differenzierten
Figuren dabei erst im relativen Verhaltnis zu den anderen Bildelementen. Der am

73



1 Eine Figuration interdependenter Individuen, Figur 2 in: Norbert Elias, Was ist Soziologie?, 2009

2 Antoine Watteau, Gesellschaft im Freien (Récréation galante), um 171711719, 0l auf Leinwand,
115 x 167 cm, Berlin, Gemdldegalerie, Ident. Nr. 474B

4

2.2022

kritische berichte



Elisabeth Fritz Asthetiken des Sozialen. Vorschlag fiir einen anderen social turn in der Kunstgeschichte

linken Bildrand stehende Herr mit dunkler Kopfbedeckung oder die in der Mitte sit-
zende Dame im hellblauen Kleid scheinen zudem noch keinen partnerschaftlichen
Anschluss im Gefiige gefunden zu haben und stechen daher aus der Gruppe heraus,
ohne jedoch durch Attribute oder Handlungen im Sinn von Hauptfiguren spezifi-
ziert zu werden. Vielmehr unterstreichen sie die Offenheit aller anderen Paarun-
gen. Durch formale Analogien wie wiederkehrende Farben in der Bekleidung oder
eine gewisse physiognomische Ahnlichkeit mancher Figuren wird ein Anschein
von Gleichférmigkeit und Beliebigkeit des Bildpersonals erweckt. Insgesamt ent-
steht — dhnlich wie in Elias’ Bild der gesellschaftlichen Figuration — der Eindruck
einer temporaren Konstellation, die in ihrer Form nicht abschlief3end festgelegt ist
und nach dem Prinzip der wellenférmigen Aneinanderkettung in der Anzahl und
Anordnung der miteinander verbundenen Elemente verdandert werden konnte.

Der von Watteau geprdagten Bildgattung der fétes galantes wurde von seinen
Zeitgenossen eine gewisse (Gegenstandslosigkeit» vorgeworfen und den Werken
daher das Nichtvorhandensein von kiinstlerischer ebenso wie sozialer Relevanz at-
testiert.' Der konstatierte Mangel muss im Hinblick auf die akademischen Normen
des spdten 17. und friithen 18. Jahrhunderts verstanden werden, die auf barockklas-
sizistischen Idealen und dem Vorbild der Malerei Nicolas Poussins beruhten. Erwar-
tet wurden demnach ein durch Posen und Gestiken des Personals nachvollziehbares
Narrativ und eine Hauptfigur, die durch ihre Position und Tatigkeit die ibergeord-
nete Handlung des Gesamtgeschehens und damit auch die als notwendig und end-
giiltig erscheinende formale Anlage des Gemaldes vorgibt.' Eine solche Auffassung
von «guten Bildordnung ist durchaus mit dem absolutistischen Weltbild als eine in
sich geschlossene und hierarchisch um den monarchischen Herrscher strukturierte
Gesellschaft vergleichbar. Dass Watteaus fétes galantes diese Kompositionsideale
nicht erfiillen, bedeutet aber nicht, dass sie keinen Gegenstand, respektive keine
(soziale) Bedeutung hétten. Zieht man die soziologische Theorie Georg Simmels
hinzu, wird vielmehr deutlich, dass im Bildthema der Geselligkeit dsthetische und
soziale Figuration sogar in ein paradigmatisches Verhaltnis zueinander treten.

In seinen Grundfragen der Soziologie (1917) beschreibt Simmel die Geselligkeit
als ein «soziale[s] Kunstgebilde», das sich zur Gesellschaft verhalte wie das Kunst-
werk zur Realitdt.?° Denn in dieser «Spielform der Vergesellschaftung» finde zwischen-
menschliche Interaktion als eine von tibergeordneten inhaltlichen Belangen geldste
Wechselwirkung statt, die «nichts als Relation» sei.?! So habe etwa das gesellige
Gespréch unter Freunden nicht die Vermittlung von Information oder das Aushan-
deln von Interessen zum Ziel, sondern werde als zwischenmenschlicher Austausch
um seiner Form willen genossen. Gerade weil die Geselligkeit das «Miteinander und
Auseinander [...] innerer Wirklichkeiten» in ein «den eigenen Formgesetzen gehor-
sames Spiel» verduRere, sieht Simmel darin «jene Angemessenheit dsthetisch re-
prasentiert», die «der Ernst der Realitdten sonst ethisch fordert.»?? So bleibe die von
inhaltlichen Zwecken geldste Form doch stets tief mit der Wirklichkeit verbunden.
Durch die Riickstellung von alltdglichen und sachlichen Bestimmungen zugunsten
einer in erster Linie dsthetischen Erfahrung konne in der Geselligkeit eine «ideale
soziologische Welt» real in Erscheinung treten.

Doch gehen das lebensweltliche soziale Gefiige und die dort herrschenden
Machtverhaéltnisse nicht einfach im sinnlichen Genuss von Geselligkeit beziehungs-
weise deren malerischen Darstellungen auf. Als konkret wahrnehmbare Bilder kon-
nen letztere auch zum Gegenstand einer kritisch-reflektierenden Betrachtung wer-

75



den. So hat die sinnliche Anregung durch die hierarchielosen, gleichwertigen und
ungesdttigten dsthetischen Konstellationen in Watteaus fétes galantes vielleicht bei
manchen zeitgendssischen Rezipierenden die Frage aufkommen lassen, ob eine ver-
gleichbare Figuration auch im Sozialen vorstellbar ware.

Ausblick: Perspektiven fiir eine Bildtheorie des Sozialen

Der vorliegende Beitrag schldgt vor, «das Soziale> in den Kunstwissenschaften nicht
nur als Entstehungskontext und Handlungsfeld kiinstlerischer Praxis zu untersu-
chen, sondern auch als ein durch &dsthetische Dimensionen bestimmtes Konzept.
Damit eré6ffnen sich Forschungsansdtze und Desiderata fiir eine Kunstgeschichte,
die meue sozialen Fragemn nicht nur im Hinblick auf kiinstlerische Auseinanderset-
zungen mit aktuellen gesellschaftlichen Problematiken oder kollektive Praktiken
der Produktion alternativer Formen von Wissen in der Gegenwartskunst aufwirft,
sondern auf Basis eines methodisch und theoretisch begriindeten social turn die
Frage nach dem Sozialen selbst neu stellt. Die skizzierte Zusammenfiihrung von
formal-dsthetischer Analyse und soziologischer Theorie ermdglicht zudem die Be-
ricksichtigung der &lteren Bildproduktion ebenso wie von nichtgegenstandlichen
oder performativen «Figurationen.

Dabei darf die hier skizzierte Wende der Kunstwissenschaften hin zu «Astheti-
ken des Sozialen» nicht als Plddoyer fiir eine Riickkehr zum Formalismus oder zur
Vorstellung der Sublimierung eines bereits gegebenen Sozialen in der «Reinform»
des Asthetischen verstanden werden.?* Gerade als abstrakte Kategorie wird «das
Soziale» — sowie das Wissen iiber die Moglichkeiten, darin zu agieren — erst durch
die Erfahrung seiner visuellen Erscheinungsformen konstituiert. Eine kritische
Bildtheorie des Sozialen sollte daher die affirmative Feststellung der (Abbildung
realer Gesellschaftsordnungen in der kompositorischen Anlage von Kunstwerken
ebenso vermeiden wie eine allein in deren Darstellungsinhalten oder historischen
Rahmungen erfolgende Verortung der kiinstlerischen Aufforderung zur Einnahme
anderer sozialer Lagen und Praktiken.?* Nicht zuletzt findet eine Wertung als «(a-)
soziale) dsthetische Ordnung niemals unabhéngig von bestimmten Positionen in-
nerhalb historisch spezifischer Konstellationen statt.

Kunst unterliegt als integrativer Teil von Gesellschaft nicht nur deren jeweili-
gen Bedingungen und Wirkungsweisen, vielmehr arbeitet sie mit den ihr eigenen
Mitteln auch aktiv und zuweilen hinterfragend an den kollektiven Imaginationen
dartiiber, was «das Soziale» ist oder sein konnte. Bilder des Sozialen» spiegeln ge-
sellschaftliche Strukturen nicht einfach wider, sie kdnnen auch am sozialen Gefiige
ritteln.

76

2.2022

kritische berichte



Elisabeth Fritz Asthetiken des Sozialen. Vorschlag fiir einen anderen social turn in der Kunstgeschichte

Anmerkungen

1 W. J. T. Mitchell, The Pictorial Turn, in:
Artforum, 1992, Bd. 30, Heft 7, S.89-94. Im
deutschsprachigen Raum trug zeitgleich der
von Gottfried Boehm als iconic turn bezeich-
nete Wandel zur Neuauffassung der Kunstge-
schichte als Bildwissenschaft> bei. Vgl. Horst
Bredekamp, Bildwissenschaft, in: Metzler Lexi-
kon Kunstwissenschaft. Ideen, Methoden, Begriffe,
hg. v. Ulrich Pfisterer, 2. Aufl., Stuttgart 2019,
S. 72-75.

2 Roswitha Breckner, Sozialtheorie des Bil-
des. Zur interpretativen Analyse von Bildern und
Fotografien, Bielefeld 2010; Michael R. Miiller,
Figurative Hermeneutik. Zur methodologischen
Konzeption einer Wissenssoziologie des Bildes,
in: Sozialer Sinn. Zeitschrift fiir hermeneutische
Sozialforschung, 2012, Bd. 13, Heft 1, S. 129-161.
3 Vgl. kritische berichte. Zeitschrift fiir Kunst-
und Kulturwissenschaften, 1990, Bd. 18, Heft 3:
Zwanzig Jahre danach — kritische Kunstwissen-
schaft heute; Julia Gelshorn u. Tristan Weddigen,
New Art History, in: Pfisterer 2019 (wie Anm. 1),
S.312-314. Zuletzt wurde die Frage einer Neu-
auffassung der sozial engagierten Kunstge-
schichte aufgegriffen in: Socially Engaged Art
History and Beyond. Alternative Approaches to the
Theory and Practice of Art History, hg. v. Cindy
Persinger u. Azar Rejaie, Basingstoke 2021.

4 Als selbstreflexives Projekt beinhaltet die
Social Art History daher auch die Hinterfragung
der historischen Bedingungen des Schreibens
von (Kunst-)Geschichte. Vgl. Benjamin H. D.
Buchloh, Social Art History, in: Art since 1900.
Modernism, Antimodernism, Postmodernism, hg.
v. Hal Foster u. a., London 2016, S. 22-31, hier
S. 22. Auch T. ]. Clark, «On the Social History of
Art) wiedergelesen, in: Texte zur Kunst, 1991, Bd.
2, Heft 2, S. 52-53, fordert eine Revision des der
Social Art History zugrunde gelegten Geschichts-
konzeptes.

5  Mapping the Terrain. New Genre Public Art,
hg. v. Suzanne Lacy, Seattle 1995; Suzi Gablik,
Connective Aesthetics, in: American Art, 1992,
Bd. 6, Heft 2, 1992, S.2-7; Nicolas Bourriaud,
Relational Aesthetics, Dijon 2002; Maria Lind, The
Collaborative Turn, in: Taking the Matter into
Common Hands. On Contemporary Art and Col-
laborative Practices, hg. v. Ders., Johanna Billing
u. a., London 2007, S. 15-34; Shannon Jackson,
Social Works. Performing Art, Supporting Publics,
New York 2011.

6 Miwon Kwon, Three Rivers Arts Festival,
in: Texte zur Kunst, 1996, Heft 23, S. 149-151;
Grant Kester, Conversation Pieces. Community
and Communication in Modern Art, erw. Neuaufl.,
Berkeley 2013.

7 Claire Bishop, The Social Turn. Collabo-
ration and Its Discontents, in: Artforum, 2006,
Bd. 44, Heft 6, S. 178-183. Vgl. auch Dies., An-

tagonism and Relational Aesthetics, in: October,
2004, Heft 110, S.51-79; Dies., Artificial Hells.
Participatory Art and the Politics of Spectatorship,
London 2012.

8 Vgl. u. a. Arnold Berleant, Ideas for a Social
Aesthetics, in: The Aesthetics of Everyday Life,
hg. v. Andrew Light u. Jonathan M. Smith, New
York 2005, S.23-38; David MacDougall, Social
Aesthetics and the Doon School, in: Visual An-
thropology Review, 2008, Bd. 15, Heft 1, S. 3-20;
Michael Musalek, Social Aesthetics and the
Management of Addiction, in: Current Opinion
in Psychiatry, 2010, Bd. 23, Heft 6, 2010, S. 530—
535; Ben Highmore, Social Aesthetics, in: Hand-
book of Cultural Sociology, hg. v. John R. Hall,
Laura Grindstaff u. a., London/New York 2012,
S. 155-163; Frank Heidemann, Social Aesthetics,
Atmosphere and Proprioception, in: Aesthetics of
Religion. A Connective Concept, hg. v. Alexandra
K. Grieser u. Jay Johnston, Berlin/Boston 2017,
S. 457-464.

9  Vielzitierte Werke aus dem Theoriekom-
plex der Gegenwartskunst sind etwa Jean-Luc
Nancys Etre singulier pluriel (1996) und Jacques
Ranciéres Le partage du sensible (2000). Auch
Claire Bishop (vgl. Anm. 7) stiitzt ihre Argumen-
tation wesentlich auf Theorien aus der politi-
schen Philosophie.

10 Vgl Anna Schober, The Cinema Makers.
Public Life and the Exhibition of Difference in
South-Eastern and Central Europe since 1960s,
Bristol/Chicago 2013, S. 28-30.

M Vgl Eckart Pankoke, Soziale Frage, in:
Grundbegriffe der Soziologie, hg. v. Bernhard
Schifers, Johannes Kopp, 9., aktl. Aufl., Wiesba-
den 2006, S. 258-263, hier S. 258. Dass gerade
realistische Bildprogramme ihre politische
Intention nie allein auf der Ebene des Gegen-
standes, sondern stets auch in der Darstellungs-
weise duflern, zeigt Klaus Herding, Realismus,
in: Kunst. Die Geschichte ihrer Funktionen, hg. v.
Werner Busch, Peter Schmoock, Berlin 1987,
S. 674-714.

12 Georg Simmel, Soziologische Asthetik
[1896], in: Ders., Soziologische Asthetik, hg. v.
Klaus Lichtblau, Darmstadt 1998, S. 77-92, hier
S. 84.

13 Vgl Bryan S. Turner, Classical Sociology
and Cosmopolitanism. A Critical Defence of the
Social, in: The British Journal of Sociology, 2006,
Bd. 57, Heft 1, 2006, S. 133—151, hier S. 134.

14 Simmel 1896/1998 (wie Anm. 12), S. 83.

15 Norbert Elias, Figuration, in: Schéfers/Kopp
2006 (wie Anm. 11), S.73-76, hier S. 74. Vgl
Ders., Was ist Soziologie?, 11. Aufl., Weinheim/
Miinchen, 2009, S. 139-145.

16 Wichtige Ankniipfungspunkte hierfiir bie-
ten jedoch: Max Imdahl, Ikonik. Bilder und ihre
Anschauung, in: Was ist ein Bild?, hg. v. Gott-

77



fried Boehm, Miinchen 1994, S.300-324; Kai
van Eikels, Die Kunst des Kollektiven. Performance
zwischen Theater, Politik und Sozioékonomie,
Paderborn 2013; Visuelles Wissen und Bilder des
Sozialen. Aktuelle Entwicklungen in der Soziolo-
gie des Visuellen, hg. v. Petra Lucht, Lisa-Marian
Schmidt u. a. Wiesbaden 2013; Tobias Schlecht-
riemen, Bilder des Sozialen. Das Netzwerk in der
soziologischen Theorie, Paderborn 2014.

17 Norbert Elias, Watteaus Pilgerfahrt zur Insel
der Liebe [1983], Frankfurt am Main/Leipzig 2000.
18 In einer vielzitierten Passage wirft der
Comte de Caylus dem mit ihm befreundeten
Maler vor, seine Werke wiirden keinen Gegen-
stand («aucun objet») ausdriicken, und an ande-
rer Stelle meint der Kritiker abwertend, dessen
Gemadlde wiirden grundsdtzlich jedermann
(«tout le monde») gefallen. Comte de Caylus, La
vie d’Antoine Watteau. Peintre de figures et de
paysages. Sujets galants et modernes [1748], in:
Vies anciennes de Watteau, hg. v. Pierre Rosen-
berg, Paris 1984, S.53-91, hier S. 80, 86f. Die
Watteau-Forschung hat viele Ansdtze vorgelegt,
diesen historischen Vorwurf zu widerlegen. Fiir
einen kurzen Forschungstiberblick siehe Sarah
R. Cohens Rezension von: Julie Ann Plax, Wat-
teau and the Cultural Politics of Eighteenth-Century
France, Cambridge University Press: Cambridge
2000, in: caa.reviews, 22. Februar 2001, http://
dx.doi.org/10.3202/caa.reviews.2001.65, Zugriff
am 10. September 2021.

19 Vgl. Thomas Kirchner, Antoine Watteau,
die akademische Kunst und die Moderne, in:
Geschichte und Asthetik. Festschrift fiir Werner
Busch zum 60. Geburtstag, hg. v. Dems., Margit
Kern u. a., Miinchen 2004, S. 107-120.

78

20 Georg Simmel, Die Geselligkeit (Beispiel
der Reinen oder Formalen Soziologie) [1917],
in: Ders., Grundfragen der Soziologie. (Indivi-
duum und Gesellschaft), Berlin/New York 1984,
S. 4868, hier S. 53f.

21 Ebd.,S. 53 (Herv. i. 0.), 63.

22 Ebd, S. 64.

23 Ebd, S.57.

24 Robert Witkin rdumt in seiner Untersu-
chung der motwendigen» Analogien im Abs-
traktionsgrad von kiinstlerischen Stilen und
sozialen Beziehungen selbst ein, dass sein
Erkenntnisinteresse daher letztlich nicht den
besprochenen Gemadlden gilt. Robert W. Witkin,
Art and Social Structure, Cambridge 1995, hier
S. xi: «<My central purpose [...] has been to use
these paintings as a resource for theorizing the
link between art styles and social structure in
terms of «semiotic necessity».»

25 Vgl. Clark 1991 (wie Anm. 4), S.52, wo
von einer methodischen Pattsituation in der
Kunstgeschichte zwischen dem «toten Forma-
lismus» und «schwerfdlligen und trivialisie-
renden Historismus» die Rede ist. Benjamin
Buchloh beschreibt ebenso diese ausweglose
Wahl: Wahrend der formalistische Ansatz nicht
umhinkdme, «am Meister und am Meisterwerk
([...] die Struktur des Herrschaftsdiskurses fort-
setzend)» zu enden, betreibe die soziahistorisch
orientierte Kunstwissenschaft durch das Auf-
zeigen der «Kehrseite» kultureller Artefakte als
«Zeugnis[se] der Barbarei» letztlich eine «Rache
am Kunstwerk» als einem autonomen dsthe-
tischen Objekt. Benjamin H. D. Buchloh, Peres-
troika in der Kunst?, in: Texte zur Kunst, 1991,
Bd. 2, Heft 2, S. 6571, hier S. 70-71.

2.2022

kritische berichte


http://dx.doi.org/10.3202/caa.reviews.2001.65
http://dx.doi.org/10.3202/caa.reviews.2001.65

